
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 11 (1878)

Artikel: Le mouvement théologique en Angleterre : le procès en hérésie

Autor: Astié, J.-F. / Robertson-Smith, W.

Kapitel: II: Doctrine de la prophétie

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379232

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379232
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE MOUVEMENT THÉOLOGIQUE EN ANGLETEERE 251

faisant droit à cette demande la course bornera à m'accorder ce

que la constitution de notre église m'autorise à réclamer et

que les intérêts de la saine doctrine leur permettent de
concéder. Mais, si l'église par ses organes officiels éprouve le
besoin de donner une décision faisant autorité sur le fond même
de la controverse, cette décision ne devrait être donnée qu'à la
suite d'une discussion publique de chacun des problèmes, et
ma condamnation ne peut servir à l'édification de l'église que
si elle est prononcée sur le considérant que tous les arguments
que je puis avancer ont été patiemment entendus et réfutés
d'une manière concluante sur le terrain des recherches
philologiques et historiques.

II

Doctrine de la prophétie.

Quelle doctrine la confession de foi expose-t-elle sur la
prophétie

a) D'après l'emploi du langage des Hébr. 1,1, il est clair que
dans le chapitre I, sect. 1, la confession de foi a particulièrement

en vue la prophétie quand -elle déclare qu'il a plu au

Seigneur, dans plusieurs temps et de diverses manières, de se

révéler et de faire connaître à son église sa volonté, c'est-à-dire
cette volonté dont la connaissance est nécessaire au salut.

b) Dans le chap. VII, sect. 5, nous lisons que l'alliance de

grâce a été administrée sous la loi, par des promesses, des

prophéties, des sacrifices, la circoncision, l'agneau pascal et autres

types et ordonnances données au peuple juif, annonçant toutes
le Christ à venir. Ces ordonnances en leur temps étaient
suffisantes et efficaces par l'action de l'Esprit pour instruire et édifier

les fidèles dans la foi au Messie promis, par lequel ils ont
la complète rémission des péchés et le salut éternel.

c) Chapitre VIII, sect. 1. Le Seigneur Jésus est le prophète
de son église. C'est ainsi qu'on peut comprendre le passage
suivant du Grand catéchisme, pag. 43 : « Christ a rempli ses fonctions

de prophète en révélant à l'église dans tous les âges par
son esprit et sa parole, de diverses façons, la volonté com-



252 J.-F. ASTIÉ

plète de Dieu dans tout ce qui concerne leur édification et leur
salut. »

La confession, par conséquent, a deux choses à nous dire au
sujet de la prophétie. En premier lieu, nous apprenons par ce

qui est impliqué, quoique non expressément déclaré dans les

chapitres I et VIII, que la prophétie est la révélation de Dieu à

l'église de sa volonté, pour l'édification et le salut.
En second lieu, nous apprenons par le chap. VII que comme

le salut des fidèles de l'ancienne alliance dépendait de la
communication qui leur était faite des bienfaits d'une œuvre future
de rédemption (comp. chap. VIII, 6,) la prophétie sous
l'ancienne dispensation commençait et préfigurait la future venue
de Christ. — J'accepte de tout mon cœur cette doctrine et je
l'ai toujours enseignée. Je ne rappellerai pas un ancien article
de revue, écrit il y a huit ans, et écrit avant que j'acceptasse
des fonctions dans cette église, mais je prie le presbytère de

considérer ce que j'ai dit dans l'article sur « la Bible » et de

remarquer dans quel parfait accord je me trouve avec la Confession.

Je déclare que la prophétie est donnée par la révélation :

« le trait caractéristique du prophète est une intuition
spirituelle, qui ne s'obtient pas par la raison humaine, mais qui lui
est donnée comme une parole venant de Dieu lui-même. » Et
encore: « Les prophètes parlent généralement sous l'influence
immédiate de l'esprit ou de la main de Jéhovah. » Je dis que cette

parole est donnée pour l'édification de l'Eglise : le prophète saisit
la vérité religieuse sous une lumière nouvelle comme portant,
d'une manière non manifeste aux autres hommes, sur les
nécessités pratiques, sur les questions brûlantes du moment.
J'attribue aux prophètes tout le développement de la religion de

l'ancienne alliance. Je dis qu'ils reprenaient le péché, exhortaient

à faire le devoir du moment, encourageaient les

personnes pieuses et dénonçaient les châtiments de Dieu aux
méchants. J'indique en outre clairement que l'œuvre des

prophètes de l'Ancien Testament, pour l'édification de leur propre
dispensation, était fondée sur l'intuition des futures intentions
de Dieu et prenait la forme de prédictions de choses devant

s'accomplir en Christ. Je déclare dans un passage, cité par



LE MOUVEMENT THÉOLOGIQUE EN ANGLETERRE 253

l'acte d'accusation lui-même, que les encouragements que la

prophétie offre aux fidèles et les châtiments dénoncés aux
méchants, sont fondés sur la certitude des intentions équitables
de Dieu, et que, « sous ce rapport, la prophétie est une prédic -

tion ; » qu'elle s'empare de l'élément idéal de la conception
théocratique (qui implique, comme chacun sait, la complète
réconciliation du peuple avec Dieu, la diffusion du Saint-Esprit
sur eux, le fait de graver la loi dans leur cœur, ou la parfaite
réalisation de sa royauté sur eux) et dépeint comment, par la

grâce de Dieu, il sera complètement réalisé dans l'époque
messianique. — Que signifie ce passage? Il signifie que la prophétie
renferme la prédiction de choses accomplies en Christ, pour
pouvoir fonder des encouragements et des menaces adressées

à l'église de l'ancien Testament, sur la certitude des intentions
équitables de Dieu. Les intentions équitables de Dieu ne
sauraient être une expression ambiguë pour quiconque a étudié la

Bible. Je l'emploie ici parce que c'est sous l'aspect de la justice
que l'Ancien Testament doit constamment dépeindre le but de

la rédemption. Par conséquent, quand j'enseigne que la
prophétie hébraïque prédisait les choses de Christ, les bonnes
choses de l'âge messianique, afin que la parole divine adressée
à l'église de l'Ancien Testament pût reposer sur la certitude des

intentions miséricordieuses de Dieu par la rédemption,
j'enseigne la doctrine même de notre confession de foi, qui dit que
par la prophétie les élus étaient instruits et édifiés dans la foi
à un Messie promis. Enfin, de peur qu'on ne dise qu'en parlant
d'un âge messianique je ne reconnais pas une prévision
suffisamment distincte du Messie personnel, je renvoie à un
passage où je déclare que Jésus, « lut dans les psaumes et les

prophètes qui excitaient si vainement l'exégèse peu sympathique
des scribes, l'image manifeste de sa propre expérience, de son

œuvre comme fondateur du royaume spirituel de Dieu. » Le

presbytère jugera si des déclarations de ce genre auraient pu
être faites par une personne n'étant pas pleinement d'accord
avec la doctrine de la confession de foi.

Mais si je reviens à l'acte d'accusation, je vois qu'on me
reproche d'avoir rabaissé la prophétie, en en représentant les



254 J.-F. ASTIÉ

prédictions comme provenant exclusivement d'une intuition
spirituelle, fondée sur la certitude des intentions justes de Dieu.
Ce ne sont pas là mes expressions. Je ne dis pas que les
prédictions soient fondées sur la certitude des desseins de Dieu,
mais que c'est le cas des encouragements et des menaces sur
lesquels repose la prophétie en tant que prédiction. La prédiction

est le lien qui rattache l'exhortation du prophète à son

propre temps avec la base reposant sur la certitude d'une
future œuvre de rédemption. Et c'est là, comme je l'ai montré,
la vrai doctrine de la confession de la foi : celle-ci enseigne que
la prophétie a été donnée sur la base des desseins miséricordieux

de Dieu, en vue de la rédemption et pour en communiquer

les bienfaits à l'église de l'Ancien Testament.
En outre, la faculté au moyen de laquelle le prophète saisit

les paroles de la révélation n'est pas appelée par moi, vue
intérieure spirituelle, et encore moins « soi-disant vue intérieure
spirituelle. » Mais je l'appelle, cette faculté, intuition
spirituelle, et voici pourquoi :

1° Parce que dans l'Ancien Testament, c'est la parole
prophétique tout entière, et non pas seulement la vision prophétique

dans le sens étroit qui est appelée une vue et une intuition.

(Esa. 1,1; Néh. 1,1.)
2° Parce que cette intuition, son objet étant spirituel, est

nécessairement spirituelle. (1 Cor. II, 11.) L'esprit de Dieu connaît

seul les choses qui sont de Dieu.
On m'accuse de plus d'exclure la prédiction dans le sens de

révélation surnaturelle directe d'événements ne devant arriver

que longtemps après les jours du prophète. — Ce grief n'a
rien à faire ici, car la confession de foi ne distingue pas entre
prédiction directe et indirecte; elle ne parle d'aucune prédiction,

excepté de celles qui préfigurent Christ, et je les ai largement

reconnues comme la chose a été montrée plus haut. Et,
comme question de fait, ce grief est sans fondement dans mes
écrits. Les citations tirées de mon exposition du psaume XVI
n'ont rien à faire ici ; car en donnant ce passage comme
indirectement messianique (et en le faisant, je me rattache aux meilleurs

interprètes orthodoxes depuis Calvin jusqu'à Delitzsch),



LE MOUVEMENT THÉOLOGIQUE EN ANGLETERRE 255

je ne nie point que d'autres portions de l'Ancien Testament ne
contiennent des prédictions directes. Et tout en disant que
les prophètes s'adressaient directement à leur époque et non
à l'avenir, je maintiens certainement qu'ils parlaient à leurs
contemporains des temps messianiques futurs.

Je suis hors d'état de conjecturer ce que l'on peut avoir à

objecter contre les passages cités de la British Quarterly Review,
à moins que la différence réelle, entre les auteurs de l'acte
d'accusation et moi, ne soit qu'ils prennent la prédiction des

événements futurs comme le trait caractéristique, la fonction
centrale de la prophétie. Quant à moi, je ne fais que suivre la
confession de foi, en prenant la prophétie comme prédiction,
seulement en tant que cela était nécesssaire pour l'instruction de

l'église de l'Ancien Testament, dans la connaissance de Dieu

pour leur édification et rédemption. Sous ce rapport, il est

digne de remarque que l'accomplissement des prédictions n'est

pas même mentionnée dans le chapitre Ier, section 5 de la
confession de foi, comme preuve secondaire, pour établir que la
Bible est la parole de Dieu ; cette omission établit de la façon
la plus claire que les théologiens de la confession de foi de

Westminster n'appartenaient pas à l'école qui fait cas de la

prophétie principalement comme preuve de prédictions
accomplies.

III

La doctrine des anges.

La doctrine de la confession au sujet des anges contient les

points suivants :

Chap. Ill, sect. 3. — La prédestination des anges.

Chap. V, sect. 3. — Les relations de la providence de Dieu

avec le péché des anges.
Chap. VIII, sect. 4 et chap. XXXIII, sect. 1. — Le jugement

des anges par Christ.
Chap. XXI, sect. 2. —Il ne faut pas rendre de culte

religieux aux anges, aux saints, ni à d'autres créatures.
L'acte d'accusation me reproche de prétendre que « la foi


	Doctrine de la prophétie

