Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 11 (1878)

Buchbesprechung: Philosophie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

436 BULLETIN

PHILOSOPHIE

ROBERT FLINT. — LA PHILOSOPHIE DE L'HISTOIRE EN FRANCE
ET EN ALLEMAGNE '.

I

En venant rendre compte, en 1878, d'un ouvrage paru en 1874,
nous sommes bien aise de pouvoir en appeler pour justifier notre re-
tard, dd d’ailleurs A des circonstances particuliéres, & I’épigraphe
méme du livre : Too swift arrives so lardy as too slow. En effet, un
compte rendu de l'ouvrage de Flint recouvre en ce moment une
réelle actualité par le fait de l'apparition d’une traduction francaise
de la premiére partie, il y a peu de mois. An moment oit nous termi-
nons cet article, nous recevons ’annonce de la traduction dela seconde
partie: La philosophie de I’histoire en Allemagne.

Ainsi que l'indique d’ailleurs le titre du présent volume, 'ouvrage
n'est pas encore achevé. Une seconde série doit renfermer 1’exposé
de 'histoire de la philosophie en Angleterre et en Italie, les conclu-
sions de I'auteur et quelques appendices.

On voit que 'auteur s'est astreint & un ordre purement géogra-
phique qui n’est pas sans présenter de sérieux inconvénients. S’il a eu
raison d’établir qu’a un certain moment les études sur la philoso-
phie de histoire ont subi en Allemagne l'influence de la France, il est
difficile, une fois arrivé au XIXe siécle, de ne pas ressentir une lacune
en traitant de Cousin et de Quinet avant d’avoir parlé de Hegel et de
Herder. Un ordre chronologique qui efit fait naturellement ressortir
les influences réciproques exercées au dela des frontiéres aurait donné
plus de relief et d’animation & la pensée de I'auteur. Le mérite de
I'ordonnance est ici du c6té d’un autre écrit dont il est difficile de ne
pas dire un mot & propos de celui de M. Flint et qui a paru 4 la méme
époque, le livre de M. de Rougemont sur la Philosophie de I’histoire
aux divers dge de Uhumanité. Les deux ouvrages ont d’ailleurs peu de
points de ressemblance; celui de M. de Rougemont, plein de faits,
trés personnel, écrit avec une verve ou on retrouve, en maint en-
droit, 'homme de parti et le jolteur quelquefois passionné, est
moins encore une étude proprement dite que la revue détaillée, I'in-
ventaire minutieux de tout ce qui s'est écrit, ou & peu pres, depuis

t The philosophy of history in France and Germany, by Robert Flint
Edimbourg, 1874. Premier volume.



PHILOSOPHIE 437

I’antiquité jusqu’aux temps les plus modernes sur la destination géné-
rale de ’homme et le plan de I'histoire. Le tout -apprécié et jugé
d’'aprés son plus ou moins de conformité avec le systéme de M. de
Rougemont lui-méme,

Dans le volume de M. Flint novs avons une série d’études déta-
chées et trés objectives embrassant, comme s'exprime 'auteur lui-
méme, « les tentatives les plus célébres faites depuis un siécle et demi
pour découvrir les lois ou 'ordre qui réglent les affaires humaines, en
relevant ce qui parait étre leurs principaux mérites ou leurs dé-
fauts. » L’auteur s’en tient & dessein, pour le moment du moins, il nous
le dit un peu plus bas, a cette définition de son sujet si générale, si
vague méme qu'elle soit. Plusieurs des auteurs qu'il étudie ici n’ont
apporté qu'une faible contribution & la philosophie de P'histoire pro-
prement dite, la mention de leurs noms s’explique au point de vue que
nous venons d’'indiquer. En échange, on comprend dés lors moins bien
I'omission de certains autres: Huet et Volney, Thiers et Mignet, en
Franee; Stollberg, Léo, Deellinger, Heeren, en Allemagne, pour n’en
citer que quelques-uns. Au reste, ¢’est 14 une critique a laquelle il est
& peu prés impossible pour un ouvrage de ce genre de ne pas donner
prise, & moins d’aspirer & étre & lui seul toute une bibliothéque.

Nous voudrions d’ailleurs pour cette fois et en attendant I'appari-
tion du reste de I'ouvrage nous borner 4 essayer d'en donner une idée
par une courte analyse. Le livre débute par une introduction éten-
due, qui étudie le développement de l'esprit historique dans Panti-
quité jusqu’au christianisme, et la part apportée par les divers races
4 la conception du progrés, de 'unité spirituelle de la race humaine
et du plan divin de I’histoire, sans laquelle celle-ci ne peut étre étudiée
d’une maniére rationnelle.

Aprés avoir esquissé les premiers essais d’historiographie en
France (chroniques des couvents, mémoires, etc.), 'auteur arrive 2
caractériser I'influence exercée par celui qu’il appelle le créateur de
la science dont il s’occupe, Bodin, qui d’ailleurs a « donné moins une
philosophie de I'histoire qu’une méthode pour étudier i'histoire. » Ii
s'attache ensuite a étudier l'influcnce exercée par le cartésianisme
qui quoique pea tourné, en vertu méme de son principe, du c¢oté des
recherches historiques, n’en a pas moins favorisé ’essor par 'impul-
sion générale donnée a I’esprit humain, puis en propageant la convie-
tiou que les phénomeénes les plus variés peuvent étre ramenés a une
loi trés simple, enfin, en insistant sur 'idée de progres.

C’estd ce méme titre que Pascal dans une page fameuse: « Toute la



438 BULLETIN

suite des hommes, pendant le cours de tant de siécles, doit étre con-
sidérée comme un méme homme qui subsiste et qui apprend conti-
nuellement, etc., » peat étre rangé au nombre des fondateurs de la
philosophie de I'histoire.

Le premier ouvrage auquel notre auteur s’'arréte avec détail est le
Discours de Bossuet sur I'histoire universelle, ou, tout en reconnaissant
I'ceuvre d’un grand génie oratoire, il se déclare incapable de trouver la
profondeur qu'on y a souvent louée. Au lieu de prouver par I’étude
des faits la grande idée d’une Providence divine qui méne les hommes
13 ot ils ne voulaient point aller, Bossuet est parti A priori de cette
méme idée, dont la conception chez lui manque d’ailleurs d'amplear.
Sa notion catholique de I’église 'améne & sacrifier complétement le
point de vue d'une Providence s’exercant an sein du monde paien.
Les principales périodes de 'histoire de I’bumanité sont trop excia-
sivement déterminées pour lui par les dates de I’histoire sainte. Enfin,
méme en se placant avec lui au point de vue chrétien, le grand drame
religieux du monde se confond beaucoup trop avec I’histoire de 1'é-
glise catholique. '

Trois grands noms, Montesquieu, Voltaire et Turgot, marquent la
période qui succéde a celle de Bossuet et durant laquelle on constate
sans peine qu'un immense changement s’est accompli dans I'atmo-
sphére intellectuelle et morale. La réaction contre I’absolutisme a
amené un réveil dans le sentiment de la dignité humaine qui a trop
manqué méme aux plus nobles esprits du X VIIesiécle. Ce qui dans Mon-
tesquieu reléve surtout de la philosophie de I’histoire, c’est son étude
comparée des différents états, ou 'auteur lui reproche avec quelque
sévérité d’'avoir mélé l'induction et la déduction pour arriver a des
conclusions beancoup trop générales, d’avoir par exemple signalé cer-
tains traits de la monarchie frangaise ou du despotisme oriental
comme les éléments caractéristiques de I'état monarchique ou de
I'état despotique.

Au reste le mérite de Montesquieu est d’avoir su n’introdunire dans
gon sujet aucun élément étranger, d’avoir échappé an mauvais exemple
de beancoup de ses contemporains qui faisaient plier les faits & leurs
idées précongues. Les lacunes de sa conception trop fragmentaire
s'expliquent par celles de son époque qui ne connaissait pas plus 1'é-
tude des législations comparées que celle des religions comparées.
Aussi Montesquieu n’a-t-il pas découvert « les lois générales des faits,
mais seulement certaines raisons spéciales de ces mémes faits, » ce qui
I’a entrainé souvent & donner une importance exagérée aux causes



PHILOSOPHIE 439

secondaires, climat, etc., au point de paraitre justifier tout ce qu’il
prétendait expliquer.

Turgot s’est montré fort 14 ot Montesquieu s’est trouvé faible. Il
a admirablement fait sentir le lien qui unit les différents ages, les gé-
nérations successives. Dans ses écrits de quelques pages on peunt dire
qu’il a rendu & la science le service immense de faire ressortir la
vraie notion de I'histoire et la vraie notion du progrés. Il a été le
vrai maitre de Condorcet et d’ Augnste Comte, que nous retrouverons
tout & ’heare, mais qui n'ont prisde lui ni leurs excentricités, ni leur
conception matérialiste des forces de Vhistoire.

Voltaire, dans son Essai sur les meurs, se montre bien inférieur
comme génie philosophique aux grands esprits que nous venons de
nommer, Il lui a manqué comme A& la plupart de ses contemporains,
comme & Rousseau en particulier, le vrai sens historique. Le plus
grand service qu'il a rendu a été de compléter, sur certains poiunts, la
conception de Bossuet, en montrant la direction de la Providence
s’exercant en faveur de tous les peuples; mais cet essor généreux ne
se soutient pas longtemps. A force de vouloir chercher, au lieu des
grandes causes des événements, les raisons secondaires et tangibles, il
arrive, en partie sous I’empire de la haine vouée par lui au christia-
nisme, & remplacer I'action de la Providence par celle des forces bra-
tales ou des mauvaises passions et & transformer le drame de 1’his-
toire en une farce assez vulgaire.

Condorcet, le saint-simonisme, Bachez et Auguste Comte sont ap-
préciés successivement en différents chapitres qui ne se suivent pas
dans 'ouvrage, mais qui sont en fait intimement liés. En effet, toute
{'historiographie saint-simonienne est en germe dans cette idée de
Condorcet que I'évolution de la société est soumise aux mémes lois
générales qu'on peut étudier dans le développement de nos propres fa-
cultés. Cette donnée, qui est au fond le plus sérieux apport de Condor-
cet & la philosophie de 'histoire, I'a, comme on sait, entrainé a 1'illusion
de prophétiser rigoureusement tout 'avenir de la société. L.e méme
principe, sur lequel est venu se greffer la division de I'histoire de 'hu-
manité en périodes ou en éges, a donné lieu chez Saint-Simon & I'idée
des séries récurrentes, des périodes organiques et périodes critiques
de ’histoire; chez Buchez, 4 sa formule mathématique de la loi du
progrés, pour laquetle M. de Rougemont professe une véritable admi-
ration. Elie est devenue enfin, pour Auguste Comte, }la source de sa
« grande découverte » de la loi des trois élats. Senlement & mesure gue
1’école s’éloigne de son vrai fondateur, elle abandonne toujours plus la



440 BULLETIN

base plus ou moins psychologique sur laquelle elle reposait et I'une des
premiéres assises du positivisme est l'identification, chére i Saint-
Simon, des phénoménes moraux avec ceux du monde physique, de la
gravitation, par exemple, avec les lois qui régissent le monde intel-
lectuel.

Sous le nom d’école théocratique, qui succéde & la révolution,
I'aunteur réunit des hommes de caractéres et de mérites trés différents.
Chateaubriand et de Bonald, de Maistre et d’Eckstein, Lamennais et
Ballanche. Ii caractérise d’'une maniére assez heureuse les forts et les
faibles de cette école dont le principal mérite est d’avoir su recon-
naitre la profondeur et l'importance du mouvement issu de la révolu-
tion, mais qui, dans la construction de ses théories politiques, sociales
ou religieuses, s’est montrée tout aussi superficielle que les théori-
ciens disciples de Condillac. Tl est sévére pour des hommes qui, en
combattant les idées du Coniral social, n’ont guére su que retourner
les formules de J.-J. Roussean, et posé en fait que ce ne sont pas les
individus qui constituent la société, mais la société qui conslitue les
individus, société dont le modéle doit d’ailleurs se trouver dans les
institutions théocratiques de I'ancienne Egypte. La prétention de cette
école de justifier ses doctrines par I'Ecriture arrache a 'auteur une
protestation indignée qui est peut-&tre la page la plus éloquente de
son livre. Une place & part dans ce groupe revient i Ballanche qui a
cherché sincérement & concilier ces théories avec les idées de liberté
et de progrés dans un systéme plus curieux que solide oil les diffé-
rentes phases du langage (parlé — parlé et écrit — parlé, écrit et im-
primé) doivent servir de type au développement de I’humanité.

Aux ecoles révolutionnaire et réactionnaire, en succéde une autre
qu’on pourrait appeler constitutionnelle, représentée par Cousin et
Jouffroy. Le mérite du premier que ’auteur reléve avec force est d’a-
voir fondé la philosophie de I’histoire sur la psychologie, sur la con-
naissance de I’esprit humain. Seulement, devenu bientdt infidéle & sa
méthode, il a substitné & I'étude de la nature humaine celle d’une
sorte de raison abstraite, ce qui 1’a amené 4 faire entrer de force
toute I'histoire dans le cadre & trois compartiments de I'infini, du fini
et de la réconciliation du firi et de I'infini, conception purement lo-
gique et formelle qui ne lui a pas laissé de place pour 1a liberté et a
entrainé sa philosophie dans un optimisme superficiel qui aboutit &
légitimer la force et & glorifier la victoire.

Une antre idée de Cousin, 1a distinction (peu fondée) entre l'intel-
ligence spontanée et I'intelligence réfléchie, est & la base de I'Essai de



PHILOSOPHIE 441

Jouffroy sur Uétal actuel de U'humanité, sur lequel ’auteur s'arréte
peu, parce que, malgré sa réelle valeur littéraire, cet écrit est hean-
coup trop genéral pour constituer une philosophie de 'histoire. C’est
une tentative de prédire ’avenir de notre race qui démontre combien
peu les théories abstraites suffisent pour lire dans l'inconnu, puisque,
entre autres, 'auteur n’a nullement entrevu le réle qui allait étre ré-
serve & |'Italie.

L’éclectisme conduit naturellement & parier des doctrinaires ; ceux-
ci étant & celui-la ce que la politique est & la philosophie. M. Guizot
ne prend place dans un traité sur la philosophie de I’histoire qu’a la
faveur de la conception passablement large que 'auteur a donnée de
cette science. L.'Hisloire de la civilisation en France se ressent d’une
coneeption fausse, Guizot ayant cru pouvoir présenter (e développe-
ment de la civilisation en un seul pays comme un type universel,
comme si un peuple résumait 'humanité, prétention qui a faussé 'his-
toire partout ol le patriotisme s’est laissé entrainer & la sontenir. Le
vrai mérite de M. Guizot est ailleurs. Il a été un admirable anato-
miste des idées. Il a fait voir que I’histoire est une science comme
Vhistoire naturelle et, mieux que personne, il a analysé et présenté
dans leur jeu réciproque les différentes fonctions de la vie sociale.

Avec Michelet et Quinet nous arrivons & 1’école démocratique. Mi-
chelet procéde de Vico et de Guizot, avec une foi au progres et un
amour pour la démocratie qui a manqué A tous les deux. Pour Iui,
I'histoire est la réalisation progressive de la liberté dans la lutte de
I'homme contre la nature, de ’esprit contre la matiére, de la liberté
contre la fatalité. Seulement, Michelet s’est laissé entrainer au dela
de sa pensée en faisant de cela le but unique de I'histoire. « L.a vé-
rité, le beau, la moralité, dit avec raison l'auteur, sont des éléments
tout aussi essentiels du développement du monde et qui ne se laissent
pas ramener 4 la simple notion de liberté, » Cette conception un peu
exclusive, propre également 4 Quinet, fait assez voir que ce dernier
ne peut pas étre envisagé comme un simple disciple de Herder. Au
lieu d’exagérer comme le penseur allemand le pouvoir de 1a nature
sur I’homme, Quinet voit au contraire dans I’histoire « le spectacle
de la liberté, la protestation du gerre humain contre le monde qui
I’enchaine, le triomphe de linfini sur le fini, Yaffranchissement de
'esprit, le régne de I'Ame. » Le mérite éclatant de Quinet est d’avoir
rompu avec la conception du XVIII® siécle en faisant de la religion un
élément essentiel et fondamental de I’Ame humaine et en montrant
I'unité religieuse comme fundement et non comme résultat de I'unité



442 BULLETIN

politique. En ne laissant pas a I'école théocratique I'honneur de pro-
clamer seule cette vérité, il a servi de la maniére la plus efficace la
cause de la liberté. Sur cette voie il a revendiqué les droits de la
conscience dans 'histoire, flétri 'optimisme immoral qui présente le
réel comme rationnel, et fait de ses principes une excellente application
a I’histoire de France en démontrant les torts causeés & sa patrie par
la révocation de 1’édit de Nantes.

En terminant sa revae des écrivains qui se rattachent 4 1’école dé-
mocratique, 'auteur mentionne, sans s’y arréter longuement, le livre
de Tocqueville sur la démocratie en Amérique qu'il appelle « une ap-
plication magistrale de la méthode inductive employée & I'étude des
sociétés.» Il s’atfache en échange assez longuement aux Lellres sur la
philosophie de U'histuire de M. Odysse Barrot oli nous retrouvons les
analogies entre les forces matérielles et les principes intelligibles,
les influences qui poussent & la guerre et i la paix étant comparées 3
Pélectricité positive et négative, aux courants froids ou chauds du Gulf
Stream. La partie la plus intéressante de ce chapitre est celle consa-
crée 4 la critique du principe des nationalités, tel que ’entend M. Bar-
rot qui pronostique la séparation de la France en quatre états et
trouve la formule de la philosophie de I’histoire dans !’oscillation
entre les grands empires et les vraies nationalités, c’est-a-dire les ag-
glomérations renfermées entre les montagnes qui forment le bassin
d’un fleuve.

La Théorie du progres de H. de Ferron vaut mieux. C'est une cri-
tigue du messianisme césarien, un essai de combiner la formule de
Vico des trois dges (divin, héroique et humain) avec la théorie des pé-
riodes organiques de Saint-Simon. L’auteur qui croit 4 la liberté est
préoccupé de découvrir les moyens d’'empécher la démocratie d’abou-
tir au césarisme, ce qui a été le sort de la Gréce, de Rome et menace
d’étre celui des nations modernes. Il croit gqne ce moyen se trouve
dans une meilleure organisation de la démocratie, ce qui implique
une connaissance philosophique des conditions du progres.

La premiére partie du livre se termine par une analyse de l'ou-
vrage du professeur Laurent de Gand : la Philosophie de I’histoire,
qui forme le couronnement de ses volumineuses études sur I’histoire
de I'humanité. Son point de départ est 1'idée de 'immanence divine
dans ’humanité, la coexistence de la Providence et de la liberté hu-
maine, et la réalité du progrés congu essentiellement au point de vue
des améliorations réalisées dans le monde moral, dans la justice et
dans la bienveillance réciproque de peuple & peuple. Adversaire de



PHILOSOPHIE 443

la révélation chrétienne, en méme temps que partisan déclaré de la
liberté morale M. Laurent, voit chez la plupart de ses prédéces-
sears les avocats plus on moins avoués du fatalisme. Dans Bossuet,
il reléve le fatalisme du gouvernement miraculeux de la Providence,
dans Vico le fatalisme antique, chez Voltaire et Frédéric IT celui du
hasard, chez Montesquien celui du climat; ecelui de la nature chez
Herder, celui de la race chez Renan. Thiers représente le falalisme
révolutionnaire, Hegel le fatalisme panthéiste, Comte celui du posi-
tivisme, Buckle, enfin, celui des lois générales. Pour M. Laurent,
d’ailleurs, la conception de la philosophie de I’histoire est assez vague;
elle est au fond nune branche de la théologie naturelle et 'on a pu a
juste titre le caractériser comme le fondateur de la théodicé his-

torique.

11

Arrivé 3 I’Allemagne, 1'auteur fait dériver le développement des
études historiques des deux grands faits de la Renaissance et de la
Réformation, le dernier surtout, qui a marqué ’histoire 2 son début
d’un caractére spécial. Sous I'influence des idées nouvelles, 'histoire
ecclésiastique est surtout considérée comme un moyen de polémique.
Ce premier stage est représenté par les centuries de Magdebourg.
Dés lors se succédent les phases que l'auteur caractérise comme
suit: celles du piétisme (avec Calixte et Gottfried Arnold), du prag-
matisme (Mosheim), du rationalisme (depuis Semler), jusqu’a ce que
I’histoire de 1'église devienne une conception vraiment philosophique
avec Néander et Baur.

L’historiographie civile et politique suit une marche paralléle. Aux
chroniques du XVIe siécle (de Gamerus, de Genebrard) succédent au
siécle snivant les grandes collections historiques dans I’élaboration
desquelles le génie de Vérudition germanique trouve seul a se dé-
ployer aussi longtemps que 1'état de choses issu de la guerre de
trente ans, les divisions intestines, le morcellement politique de I'Alle-
magne paralysent I'essor des études historiques proprement dites. A
ces érudits succéde vers le milien du dix-hunitiéme siéele une pléiade
de savants historiens dont le plus connu est Schlézer, puis tandis que
le rationalisme prévaut dans le domaine de la théologie, I'histoire
passe anx mains de brillants écrivains, comme Jean de Muller et
Schiller, sous lesquels elle s’émancipe définitivement du formalisme
théologique et de la pédanterie scolastique. Enfin, le grand mouve-



444 BULLETIN

ment patriotique, philosophique et religieux qui marque la seconde
dixaine d’années de notre siécle donne naissance & cet admirable dé-
ploiement de critique patiente, de recherches pleines de sagacité, qui
s’appliquent a tous les domaines, et ol I’Allemagne est restée jusqu'a
ce jour sans rivale.

A coté de Leibniz, qui n’a pas eu 'occasion d’appliquer lni-méme
ses vues a la philosophie de I'histoire, saunf peut -étre sa conception
de I'optimisme, on peut mentionner, comme les initiateurs de I’Alle-
magne dans cette science, deux Suisses, Iselin et Wegelin. A cefte
époque out la tractation philosophique de I’histoire était encore chose
toute nouvelle en Allemagne, la Suisse remplit le rdoie d'intermé-
diaire en important, entre autres par I'intermédiaire d’'Iselin, les idées
pédagogiques de Rousseau et les vues politigues et économiques de
Montesquieu et de Quesnay. Au reste, les Philosophische Muthmassun-
gen d’'Iselin offrent moins un principe philosophique que des legons
morales, et ont, pour point de départ, I'idée d’'un état de nature ab-
solument chimérique.

Wegelin, dans ses Gonsidérations sur les principes moraux des gou-
vernements, a fait faire a la science un nouveau pas en essayant
de résumer en une formule générale, en une idée morale, le principe
organiqune de toutes les constitutions, Senlement, en caractérisant d’'un
mot le caractére de chaque nationalité, depuis les anciens Egyptiens
jusqu’aux Allemands modernes, il a fail bon marché de ce qu'il
y a de complexe dans toute organisation. Il a mieux réussi dans ses
Mémoires sur la philosophie de I'histoire ou la puissance de généralisa-
tion du génie germanique commence 3 se révéler et ot il montre,
par ce qu'il appelle « I’enchainure des faits, » que ce qu’il y a de sub-
stantiel dans I'histoire doit étre cherché dans le développement des
idées.

Schlozer, remarquable comme historien, ’est moins comme philo-
sophe. Dans son plan de 'histoire universelle, il a adopté une divi-
sion en périodes que ne rattache aucun lien sérieux. Son mérite est
d’avoir combiné I’étude de 'histoire avec celle de la nature et de la
géographie. Son idéal, consistant & écrire une histoire de ’humanité
qui serait & celles des états ce que celle de 'empire germanique est
a ’histoire des états qui le composent, a été réalisé par un autre que
par lui. Dans les vingt-quatre livres de 1'Hisioire universelle de Jean
de Muller en effet, le récit, dépouillé de ce qui est purement local et
temporaire, laisse voir comme & découvert le plan de la ,Providence
dans la succession des événements et de la fortune des hommes.



PHILOSOPHIE /1)

Avec Lessing, promoteur du grand mouvement qui a donné 4 ’Al-
lemagne une littérature nationale et la liberté de la pensée, nous
entrons dans une nouvelle période. Lessing reléve de notre science
par son livre de 1'Education de I'humanité, olt le progrés dans I'his-
toire est considéré essentieliement comme le progrés de la religion
et qui a exercé comme on sait une influence décisive sur la théologie
en faisant de la révélation une éducation divine. Mais 1'agent de
cette éducation, la révélat'ion, ne se distingue de la religion naturelle
qu’au point de vue formel. Son contenu n’est autre chose que ce que
I'humanité eiat découvert par elle-méme, plus tard, il est vrai. Ici
notre auteur reléve I'inconséquence commise par Lessing en réser-
vant exclusivement ce nom de révélation au judaisme et au christia-
nisme, ce qui dans ce cas donnerait le droit de dire que le Pére cé-
leste a laissé en dehors de som éducation un grand nombre de ses
enfants. Cette inconséquence est au reste le résultat d’'un compromis
entre 'opinion courante et la vraie pensée de Lessing (sur laquelle
celui-ci a laisseé planer un certain vague), qui fait de toute religion
une éducation divine et prévoit l’épanouissement de la foi nouvelle
du sein du christianisme, au méme titre que ce dernier s’est déve-
loppé du sein du judaisme.

Herder a été le chantre des harmonies entre la nature et P'humanité,
ses Idées sur la philosophie de Uhistoire sont une des cenvres les plus
magistrales dont la science historique puisse se glorifier. L’action de
la nature sur '’homme, qu’il excelle & dépeindre, n’a & ses yeux rien de
fatal; toutefois grace & son éloignement pour la métaphysique, qu’on
lui a sévérement reproché, grice al’optimisme invincible que lniins-
pire son étude de la nature, il a 4 son insu dérivé vers le déterminisme,
€t ne peut que par une inconséquence sauvegarder son affirmation
constante que 'homme est libre et que I'histoire est un progrés.
D’ailleurs sa conception générale le rend plus propre & esquisser le
développement des peuples primitifs, des peuples de Pinstinct, qu’a
comprendre celui des nations classiques et des nations modernes.

Notre auteur termine le chapitre de Herder en critiquant le vague
de sa formule : «le but de 'homme c¢’est 'humanité, » qui peut étre
prise en quatre ou cing sens différents. M. de Rougemont, & un autre
point de vue, se rencontre avec lui pour reprocher & Herder d’avoir
fait du bonheur matériel de Yindividu le but de la destinée humaine
et de n’avoir pas su rendre compte de la valeur de la société et de
I'état.

Cette derniére critique ne s’applique pas & I'austére génie de Kant;



446 BULLETIN

celui-ci ne prend d’ailleurs place parmi les bistoriens philosophbes
que par son livre: Idée d'une histoire universelle au point de vue cosmo-
polite. Pour lui, le but assigné A toute créature, c’est le plein dé-
veloppement de ses facultés. A cet égard la tiche de 'homme est
telle que le développement de ’humanité ne peut se réaliser dans
I’individu mais dans I'espéce. L’établissement d’une société univer-
selle fondée sur la justice, est le grand probléme de la race humaine,
mais aussi le plus difficile qui puisse lui étre proposé, et I'histoire en-
tiére de notre race peut étre envisagée comme le déploiement du
plan secret de la Providence pour le résoudre. La solution de ce
probléme impliquant entre autres I’établissement de relations inter-
nationales réguliéres, Kant fut amené a tracer dansson Traité de la
paix perpéluelle une sorte d’esquisse d’un état social idéal qui est
pour lui une confédération d’états libres.

Avec Schiller, dont Kant fut le principal inspirateur, apparait dans
la tractation de I'histoire un nouvel élément destiné a compléter les
conceptions essentiellement politiques et morales de son prédéces-
seur. Schiller reléve I'importance de I’art auquel est réservé de com-
bler la lacune entre les sens et l'intelligence, entre le régne de la
force pure et celui de la loi. C'est1'art qui procure & ’homme la vraie
liberté, puisque celle-ci ne se trouve que dans le jeu complet et har-
menique de sa double nature.

Fichte est pour notre auteur I'un des plus nobles, mais aussi le
plus chimérique des penseurs qui ont fait de I’histoire 1’'objet de leurs
méditations. Son chapitre est celui de tout le volume ou M. Flint se
livre le plus volontiers & une innocente gaité. Comment d’ailleurs un
Ecossais pourrait-il pardonner a un historien d'idées d’avoir «séparé
la philosophie de I'expérience, la philosophie de I’histoire de la con-
naissance de I'histoire elle-méme? » Le plan du monde, déduit &
priori, est évident en lui-méme sans 1'étude des faits, qui ne doivent
servir qu’a illustrer et & confirmer les déductions de la pensée. Au
reste, cette histoire, construite a priori sans qu’on sache, fait obser-
ver 'auteur, au nom de quel principe la vie humaine doit se déduire
de la vie divine, et pourquoi le temps ou elle se déploie doit se divi-
ser en périodes,— cette histoire a pour but final I’accord de la raison
et de la liberté. Au début se trouve le « peuple normal » au sein du-
quel vivent répandues des tribus sanvages d’aborigénes. (Antithése des
séthites et des cainites de quelques historiens théosophes.) Trois
grandes périodes se succédent : celle de la raison inconsciente, com-
prenant deux iges; celle de Ia lutte entre l'instinct et la raison; enfin



PHILOSOPHIE 447

Jez deux édges ol la raison triomphe d’abord comme science, puis
comme art, réalisant définitivement le but indiqué plus haut.

En dépit de sa conception toute idéaliste, il est un point spécial
ol les événements ont fait fléchir les vues de Fichte, Entre le cosmo-
politisme enthousiaste qui marque les cours de 1804 et 1805 et ’en-
thousiasme patriotique des « Discours 3 la nation allemande, » il y a
eu place pour les lecons de ’expérience & la vue des revers de sa
patrie. Lie point de vue général a d’ailleurs moins changé qu’on ne
pourrait le croire. L’Allemagne a pris concrétement le rdle assigné
a son peuple normal. C'est d’elle que dépend le salut de ’humanité,
sans que pourtant cette vue ait empéché Fichte de dire de dures vé-
rités a son pays.

Schelling, qui avait commencé par nier la possibilité d’écrire une
philosophie de I'histoire, arrive, aprés s’étre émancipé de Fichte, 3
concevoir I’évolution du monde comme un procés organique, ou tout
est vivant, oll la nature est I'Ame visible, 'Ame la nature invisible, et
out 'histoire apparait au nom de l'identité absolue comme la combi-
naison mystérieuse de la nécessité et de la liberté, cette derniére ne
tardant pas d’ailleurs & sombrer dans 1’'abime de la volonté absolue,
Trois grandes périodes marquent le cours de cette évolution ot I'ab-
solu se manifeste d’abord comme destinée (dans Pantiquité orientale
et hellénique), comme nature {depuis les conquétes de la république
romaine), en attendant qu’il apparaisse comme providence dans une
phase que I'avenir nous réserve. Les vues de Schelling sur le chris-
tianisme, envisagé d’ailleurs comme un procés dialectique de récon-
ciliation entre 'infini et le fini, s’épanouissent en un véritable gnos-
ticisme dans la période de la pensée de Schelling marquée par sa
philosophie positive et que 'auteur a cru pouvoir passer 4 peu preés
sous silence. Les critiques qu’il adresse & Schelling portent sur sa
méthode qu’ilappelle une «intuition géniale, » laquelle n’est nil'indue-
tion ni la déduction et gui doit demeurer nécessairement stérile; sur
sa division de I’histoire opposant des termes, comme nature, destinée,
qui ne se correspondent pas (d'antant plus que dans une autre con-
struction les deux premiers sont intervertis), enfin sur sa conception
émanatiste du développement de I'absolu qui n’est qu’un jeu de I'i-
magination. En un mot il lui reproche d’avoir abordé Vhistoire d’un
point de vue qui implique 'impossibilité d’en faire la philosophie.
Son mérite est d’avoir reconnu de bonne heure qu’il n’en avait pas
résolu le probléme, Son tort, de wavoir jamais compris qu’abordé au
nom de ses principes, le probléme était insoluble.



448 BULLETIN

A la suite de Schelling prend place 1’école connue sous le nom un
peu vague d’école romantique et dont les représentants sont carac-
térisés ici comme des hommes « pleins d’imagination, mystiques, reli-
gieux, mais trés peu scientifiques. »

L’auteur mentionne en termes brefs et presque dédaigneux Stutz-
mann, dont le systéme assez compliqué, mélange des idées de Fichte
et de celles de Schelling, est exposé avec plus de détail par M. de Rou-
gemont. Le tableau synoptique que ce dernier lui consacre était peut-
étre le seul moyen de mettre en relief les lignes de son systéme.

Steffens est le fondateur de I'idée du microcosme, qui assied la
philosophie de I'histoire sur I’anthropologie. Le cours des événements
du monde est une série de combats qui ont leur type dans les stages
successifs du développement de la nature extérieure. La fin de I'his-
toire est la réalisation de I'image de Dieu dans I’humanité. Si par
plusieurs de ses idées Steffens se rattache & Schelling, son patrio-
tisme ardent contraste avec '’humanitarisme de son maitre. Dans son
livre du Temps présent qui est I’analyse des voies par ou Dieu a con-
duit ’Allemagne pour assurer par son moyen le repos du monde, 1'in-
fluence de I'école romantique se fait sentir dans son idéalisation du
moyen ige.

Le troisiéme représentant de cette école est Goerres, « dont le zéle
fut toujours plus grand que le jugement » dans ses diverses transfor-
mations qui le firent aboutir & 'ultramontanisme.

Ii n’a su ni prouver ni éclairer de son vrai jour sa formule que
Dieu est le vrai centre de I'histoire, et il a donné pour les quatre
phases de la marche du monde ce dont il efit fallu faire simplement
quatre faces différentes, mais non successives, de.la vie humaine : la vie
naturelle, la vie politique, la vie morale et la vie religieuse ou ecclé-
siastique.

Frédéric Schlegel, en faisant dériver le développement de ’huma-
nité de sa chute qui améne le long drame de son relévement, a pro-
voqué, sinon mérité, la méchante crilique de Gans qui I'accuse d’a-
border I'é¢tude de I'histoire en se lamentant de ce qu’il a dil y en avoir
une. Au reste la rédemption étant pour Schlegel moins une délivrance
du péché que le rétablissement graduel de l'image de Dieun dans
I'homme, il a pu sans trop de peine s’approprier l'idée de Lessing
de I'éducation de I’humanité. Il s’accorde avec Hegel pour n’admettre
qu’'un nombre restreint de nations historiques, réparties le long d’une
ligne assez étroite allant du sud-est de I’Asie au nord-ouest de I'Eu-
rope; chacune de ces nations représentant une faculté intellectuelle



PHILOSOPHIE 44

{les Chinois, la raison, les Indous, I'imagination, les Egyptiens, 'in-
telligence, les Hébreunx, la volonte.)

Trois principes dominent 1'histoire : la liberté humaine, la Provi-
dence divine qui gouverne et sauve, et la puissance accordée au mal,
la plus mystérieuse des énigmes qui ne trouve sa solution gue dans
I'épreuve de la liberté. L.e relévement de I'’humanité s’accomplit sous
I'action de trois puissances guni marquent les trois ages du monde :
celui de la parole (révélation primitive); celui de la force (en ses di-
verses manifestations dans les grands empires de antiquité); celui de
la lumiére (depuis le moyen dge) ; classification que 1’auteur gualifie
de « almost incredibly superficial and fanciful. »

A la seconde philosophie de Schelling se rattachent plus ou moins
directement , outre M. Ch. Secrétan, que 'auteur, vu son sujet, ne
peut que nommer en passant, deux auteurs qui ont tous deux marqué
dans la philosophie de I'histoire, Bunsen et de Lasaulx.

Le premier, « un des hommes qui ont fait le plus pour unir I'Alle-
mague et I’ Angleterre, » combine dans ses écrits la méthode philoso-
phique allemande et 'esprit d’induction de la méthode baconienne. Les
principes dont il est parti sont la présupposition d'un ordre moral du
monde et de unité essentielle de la race humaine. « Lia conscience de
Dien vivant en ’homme est la force primitive et constante de I'his-
toire, I'instinct originel de I’humanité. »

Ces idées se retrouvent dans le plan de la philosophie historique
de Bunsen. Toute ]a marche du progrés est dominée'par laction réci-
proque de la pensée intnitive et de la réflexion, de la conscience po-
pulaire religieuse et de l'investigation philosophique. Au premier de
ces deux ordres de faits correspond une période de création, bientot
remplacée par celle ou se forment les peuples particuliers, ou s’éla-
borent la science et 1'art, ot l’individualité entre en conflit avec
I'intuition commune. La troisiéme période sera celle de la réconcilia-
tion de la foi avec la réflexion par le moyen de la science et de 'art,
celle de I'unité du bien, du vrai et du beau. Cette antithese entre la
pensée et la volonté, le coté intellectuel et le coté pratique de Vame
humaine, se manifeste dans tout le cours de I'histoire. Aux Hébreux,
aux Hellénes, aux Germains, les représentants essentiels des trois
grandes époques indiquées plus haut, s’opposent, comime les représen-
tants de ’'activité volontaire, les Aryens, les Romains et les races la-
tines de nos jours. L’auteur que nous analysons n’a pas de peinea
moutrer ce qu’il y a de trop exclusif dans ces briliantes généralisa-
tions. Il signale d’ailleurs dans la théorie de Bunsen un autre coté

THEOL. ET PHIL. 1872 29



450 BULLETIN

faible. Il a trop exclusivement considéré I’lhomme comme un étre spi-
rituel, sans donner suffisamment d’attention & sa nature physique, trop
exclusivement recouru comme moyen d’investigation & l'étude du
langage et des religions comparées et pas assez tenu compte des don-
nés de la biologie et de I’ethnologie.

Drailleurs, par sa joyeuse confiance dans l’avenir, par sa ferme
attente de 'avénement d'une nouvelle période de vie sociale fondée
sur la religion, Bunsen offre un frappant contraste avec 1'écrivain
qu'on rapprochait de lui tout & I'heure, E. de Lasaulx, esprit mélan-
colique et désabusé qui a marqué du sceau de sa tristesse sa concep-
tion méme de l'histoire, accepté comme une loi fatale que chez un
peuple comme chez les individus la vieillesse et la décadence suc-
cédent & la période de jeunesse, et qui a fait de la guerre (entre les
peuples de l'est et de 1'ouest, du sud et du nord) 'agent nécessaire du
progrés de la civilisation.

L’auteur esqnisse les formules dans lesquelles de Lasaulx ren-
ferme le développement de la religion, du progrés politique et des
constitutions. La premiére est partie du panthéisme de I’Orient, pour
aboutir au travers du polythéisme occidental, du monothéisme hébren
et arabe, & la doctrine trinitaire du christianisme qui est la religion
universelle. Le progrés politique suit une marche analogue, selon la
formule de Hegel ol en Orient la liberté est le partage d’un seul, de
quelques-uns dans le monde gréco-romain, de tous dans 1'état germa-
nique. La série des formes du gouvernement n'est pas moins rigou-
reusement fracée. A la monarchie succéde la tyrannie, puis 'aristo-
cratie, ’oligarchie, la démocratie, dégénérant en démagogie et abou-
tissant & l'anarchie ou aun despotisme militaire, toutes formules que
I'anteur n’a pas suffisamment pris soin de démontrer par les faits,
ce qui n'elit pas été toujours possible. Dans sa théorie du déclin des
nations, il n’a pas non plus assez tenu compte du fait que les peuples
ne meurent pas de vieillesse, mais, quand ils périssent, succombent
toujours & des violences extérieures. Au reste I'expression « vieillesse
d’un peuple » ne peut guére étre autre chose qu'nne figure de rhéto-
rique.

Le plus long chapitre du livre est celui consacré a4 Hegel. Nous
pouvons cependant le résumer plus briévement encore que d’autres
puisyue, d'aprés ce qui précéde, les critiques de l'auteur peuvent
presque étre prévues d’avance, nous dirions volontiers déduites &
priori, si on n’avait ’air de faire une mauvaise plaisanterie en par-
lant d’a prioré & propos de M. Flint. Nulle part, nous dit-il, les difti-



PHILOSOPHIE 451

cultés spéculatives et pratiques de I’hégélianisme n’éclatent avec plus
d'évidence que dans la philosophie de I'histoire qui en découle. C'est
que ce systéme, qui affiche la prétention d’étre tout entier histoire,
ol la logique méme est une histoire, celle d’un procés éternel, dévoile
précisément sa faiblesse fondamentale au contact des faits. Assuré-
ment, nous dit encore 'auteur, il y a un grand fonds de vérité dans
cette conception grandiose d’un mouvement général auquel tout par-
ticipe, I’esprit comme Ia nature, et qui marque au fond du méme
scean les événements les plus distants, de sorte qu'ils se présentent &
I'homme de science comme les chapitres successifs du livre de I'his-
toire universelle et 4 'hnomme religienx comme ceux du livre de la
révélation du Dieu créateur ; mais c’est la conception méme de 1'idée
qui est trouble et inféconde. Elle laisse planer le doute le plus sérieux
sur le vrai caractére de ce que Hegel appelle le but final de 1'histoire,
la liberté, aitendu que, dans son systéme, cette liberté qui n’est qu'un
attribut de la volonté, en tant que volonté, pourrait aussi bien étre
appelée du nom de nécessité. Elle fait, enfin, de 1’histoire, non pas un
développement harmonique des peuples, mais un simple procés de la
pensée grice auquel I’absolu arrive & se connaitre lui-méme, et re-
fuse toute valeur historique aux nations qui n’ont pas eu le privi-
lége de servir A 'incarnation de ce principe.

Nous retrouvons d’ailleurs relevés sous la plume de M. Flint
les reproches courants adressés & ’hégélianisme, sa conception bizarre
du développement de I’hbumanité en une ligne droite allant de I'est &
I'ouest, et 1'optimisme enfermé sous sa fameuse formule « que tout
cequi est réel est rationnel, » que ies explications postérieures n’ont
pas innocentée.

Avant d’aborder l'étude des systémes éclos dans ces derniéres
années, 'auteur est amené a expliquer comment il a di laisser de
¢0té des noms qu’on aurait pu s’attendre & rencontrer ici, ainsi Baader
qu’il ne fait qu'indiquer en passant, ainsi encore Schopenhauer dont
il se borne & réfuter la double affirmation que la philosophie de I’his-
toire est impossible, parce que les faits contingents sont simplement
coordonnés et ne se laissent pas ramener & un principe, et de plus inu-
tile, parce que les phénomeénes sont trop variables et trop monotones
pour ¢u’on en puisse tirer aucune instruction. Il renvoie, enfin, aux
conclusions de son second volume la discussion de la valeur du pes-
simisme, en particulier du systéme de Hartmann.

Parmi ceux qui méritent ici une mention sinon comme philosophes
de I’histoire, du moins comme chefs d’école et inspirateurs, doit figurer



452 BULLETIN

Herbart, 'antithése de Hegel, le créateur du réalisme atomistique,
« ]a protestation vivante de l'expérience et de la sagesse contre la
spéculation et ses folles hypothéses. » Parti de I’étude patiente des
faits, il n’a pas renoncé pour cela a saisir I'unité, mais tandis que les
uns ont demandé la théorie du développement humain aux influences
pbysiques, d’aufres aunx institutions sociales ou encore anx idées
abstraites ou aux doctrines théologiques, il a voulu montrer, suivi
dans cette voie par son disciple Lazarus, que l'unité vraie doit se
trouver dans les principes et les lois de I'activité intellectuelle elle-
méme,

Lotze, 'un des penseurs les plus originaux de I’Allemagne contem-
poraine, dérive par sa monadologie plus encore de Leibniz que de
Herbart. Son Microcosmus compléte et agrandit 'ceuvre de Herder
dont il poursuit la pensée fondamentale, & 1'aide des ressources de
la science moderne admirablement utilisées, mais, ajoute M. Flint, si
nous avons en un sens dans ce livre plus qu'une philosophie de I'his-
toire, en un sens aussi nous avons moins.

Le livre, quelle qu’en soit 1a valeur, est muet sur ce qui constitue le
principe fondamental d'une telle science, sa méthode et ses grandes
divisions. Il n’en pouvait guére étre autrement de la part d’'un esprit
scrupuleux et positif qui semble pousser la répugnance pour la spé-
culation jusqu'au scepticisme. Il est impossible d’affirmer quelque
chose sur les commencements de notre monde. L’idée d’une création,
aussi bien que celle d’'une intervention divine dans les affaires de
cette terre, ne peut étre établie, pas plus au reste que contredite,
par la science. Elle n’est peut-étre que l’expression de cette vérite,
d’ailleurs irrécusable, que Dieu est libre aussi bien que ’homme.

Quant au but de ’histoire, comme il n’est pas certain que le bien
supréme de ’humanité doive étre cherché au dela des iimites du temps,
en d’'autres termes que I'dAme soit immortelle, on le cherchera plus
slirement dans le bonheur des individus dont la condition est la pra-
tique du bien moral, de 'amour désintéressé.

Fidele aux principes de Herbart, Lotze sacrifie 'espéce a I'individu,
et voit dans la nature animée elle-méme, avant tout, une multitude
d’individus tous créés pour étre heureux.

Le livre se termine par 1’analyse de 'ouvrage de Conrad Hermann,
disciple de Hegel, qui s’est séparé de son maitre sur un point essen-
tiel. L’histoire, an lieu d'étre enfantée par la puissance aveugle de la
vie organique, lui apparait comme une ceuvre d’art, un drame con¢u
par une intelligence personnelle et dont I'unité congiste dans sa fin.



PHILOSOPHIE 453

Le monde extérieur se présente & ’homme sous un quadruple aspect:
le beau, le bien, l'utile et le vrai, qui correspondent aux quatre divi-
sions essentielles de la civilisation humaine: I’art, la religion, I'indus-
trie et la science, se réalisant successivement dans les quatre phases
de développement que marquent la Greéce,le moyen age, I’Europe
moderne représentée essentiellement par ’Angleterre, enfin I’Alle-
magne. Il serait difficile d’imaginer nn systéme plus difficilie 4 faire
cadrer avec les faits. « C’est, dit 'auteur, une vue bien imparfaite de
'histoire que celle qui ne nous permet pas de tenir compte de la Chine
et de 'Inde, de la Perse et de la Judée. »

Iei finit ce premier volume et c’est ici aussi que nous arrétons cette
analyse tout objective, espérant avoir, sans trop tarder, 'occasion
de reprendre, pour les discater, les conclusions de M. Flint, & propos

de apparition de son second volume.
H. N.

EDOUARD FoOURNIE. — ESSAI DE PSYCHOLOGIE!.

Destiné A ne constituer que la premiére partie d'une Philosophie des
sciences, dont le reste n’a pas encore paru, I’Essa: de psychulogie de
M. le D* Fournié n’en forme pas moins un tout complet en lui-méme
et un digne sujet d’étude. Fruit d’observations personnelles et variées,
de lectures étendues, de réflexions originales, ce volume offre anx
lecteurs une riche mine d’informations utiles et de pensées intéres-
santes. L’auteur n’a pas craint de s’aventurer sur un terrain vierge,
il a hardiment entrepris de se frayer son propre sentier® sa méthode
et surtout ses clagsifications brisent avec celles auxquelles nous a ac-
coutumés l'usage. Aussi ne risque-t-on point de s’ennuyer en sa com-
pagnie ni de perdre son temps; il a bien des points de vue inattendus
a nous révéler, bien des échappées a nous ouvrir sur des horizons
inexplorés.

Le revers de la médaille, c'est celni de toutes les routes encore peu
fréquentées; la marche n’y est pas toujours facile et 'on y manque
de points de repére connus. Cest i cette cause naturelie que nous
nous plaisons 4 attribuer, pour la plus grande partie, les difficultés
qu'on rencontre parfois a pénétrer la pensée de I'auteur. Nous nous
demandons cependant si la faute n’en est pas en partie anssi i des

* Essai de psychologie. La béte et U'homme, par le D* Edouard Fournié,
médecin & 'institution nationale des sourds-muets. — Paris, Didier, 1877.
1 vol. in-8, X VI-et 566 pag.



454 BULLETIN

détails qui eussent pu étre évités. Il arrive, par exemple, que la cri-
tique de telle ou telle opinion opposée & celle de notre guide se trouve
jetée par lui incidemment dans son exposition, de maniére & nous en
faire perdre le fil. Souvent encore il se laisse aller & anticiper ou,
au contraire, & revenir sur un sujet & propos d’un auntre avec plus de
développement que cela n’efit été opportun; car ces répétitions fré-
quentes, bien loin d’aider le lecteur, deviennent pour lui une canse
de plus de désarroi. .

En somme, la richesse méme des détails nuit un peu a la netteté de
I’ensemble et nous regrettons que l'auteur, au lieu de garder pour
son dernier chapitre un résumé systématique de tout son travail, n’ait
pas commencé plutét par un sommaire abrégé, dont le lecteur eit
pu lire ensuite les développements avec d’autant plus de profit et de
plaisir qu’il elit sentile fil d’Ariane mieux affermi dans sa main.

Dans le compte rendu qui suivra, on pe visera point & la tiche im-
possible d’extraire d’un grand volume tout ce qu’il contient de sub-
stantiel et d’instructif; on se propose seulement d’en présenter aussi
fidélement qu’on le saura les idées fondamentales, et ’on serait hen-
reux si I'on parvenait ainsi, tout en inspirant & plusiears le désir de
lire I'Essai de psychologie, & leur en faciliter quelque peu I’étude.

Le point de départ du travail de M. F., c’est la persuasion ot il est
qu'une solidayité profonde et mutuelle lie entre elies la psychologie
et la physiologie du cerveau; I'une de ces sciences, estime-t-il, n'est
pas possible sans le concours de 'autre. Lie psychologue, s’il se borne
4 1’'observation interne et ignore l’organisation du cerveau, est fatale-
ment amené & déposséder ce merveilleux instrument de la part qui
lui revient et & la transporter au compte de 'ame. Il se voit dés lors
forcé de multiplier et de compliquer les facultés de celle-ci, jusqu’a
lui reconstruire une sorte de corps imaginaire pour suppléer le vrai,
le réel, dont il a fait abstraction. « On fabrique ainsi une 4me mi-
partie spirituelle, mi-partie matérielle, une Ame matérielle idéalisée. »
Quant aux physiologistes, comment peuvent-ils espérer de poursuivre
fructueusement I'étude des localisations cérébrales tant qu’ils ne sont
pas au clair sur les éléments constitutifs de la vie psychique? Jusque-
14, aun lieu de pouvoir avec fruit rechercher dans la masse du cerveau
les organes spéciaux qui doivent étre le sitge de ces phénoménes
psychologiques élémentaires, ils erreront en vain dan$ leurs observa-



PHILSOOPHIE 455

tions nécroscopiques ou dans leurs vivisections, faute de cette « idée
utile » qui doit toujours diriger l’expérience pour que celle-ci soit
fructueuse. Les erreurs du célébre Gall sont bien instructives a cet
égard. Prenant naivement pour base de ses recherches la connais-
sance populaire des passions et des facultés de I'ame, il a voulu trou-
ver dans le cerveau un organe pour le gofit de la boisson fermentée,
ul auntre pour le talent musical, etc., ete. Mais ce sont 14 des phéno-
ménes trés complexes, et, au lieu de prétendre les localiser tels quels
dans telle ou telle portion du cerveaun, il faut d’abord chercher 4 dé-
couvrir les éléments primordiaux qui servent & leur composition,
comnie i celle de toutes les autres manifestations complexes de la
vie de 'ame, puis, c'est & la localisation de ces éléments premiers
qu'il importe de vouer son attention. Or il est clair que la méthode
psychologique est indispensable & la découverte de ces éléments.
Lorsqu’il s’agit des fonctions du foie ou de ’estomac, leurs produits,
bile ou suc gastrique, ressortissent & la chimie et aux procédés d’ex-
périence externe; mais le cas est tout différent quand il s'agit des
fonctions du cerveau ; leurs produits sont des perceptions, des choses
senties, et que l'observation interne seule peut étudier et analyser.
Ce rapprochement entre les fonctions intellectuelles et la fonction
chimique du foie ou de tel antre organe n’est pasiciunesimple compa-
raison;il exprime, au sentimeut de M. K., ’exacte vérité. Non point que
notre auteur aceepte les données du matérialisme; loin de 13, il a des
paroles sévéres 4 I’égard de cette maniére trop commode de préten-
dre tout expliquer par un mot magique et vide de sems, « les pro-
priétés de la matiére. » Non! M. F. tient que les phénoménes de la
vie ne sont point réductibles aux simples forces physiques et chi-
miques, et il déclare nécessaire 'admission d'une force vitale ou prin-
cipe de vie. Mais il n’insiste pas moins fortement sur le fait qu’il n’y
a dans Vorganisme qu’'un seul et unique principe de vie, auquel il
faut rapporter aussi bien les manifestations supérieures de la con-
science que celles de la nuotrition, par exemple. Le principe est de sa
nature un et indivisible, mais ses effets varient suivant le méca-
nisme organique auquel il s’applique, comme on voit un méme cou-
rant d’eau pouvoir ici moudre du grain et la découper des planches,
suivant qu'il rencontre sur son chemin la turbine d’un moulin ou la
roue d’'une scierie, La force vitale a d’abord pour effet, et cela dans
toute 1’étendue de I'organisme (et sans interruption tant que le sang
circule), d’entretenir ce qu'on peut appeler les mouvements de la vie
organique, c¢'est-a-dire la nutrition méme des organes Mais ce n'est



456 BULLETIN

pas tout; c'est elle, en outre, qui donne & chacun de ces derniers la
puissance de mettre au jour in produit spécial; c'est elle, par exem-
ple, qui, en animant le foie, lui fait sécréter la bile; ailleurs, en ani-
mant le muscle, elle lui donne la possibilité de se contracter; de méme
enfin (sous le nom d’ame, d’intelligence, d’esprit), en vivifiant le cer-
veau, elle le rend capable de percevoir:. Comment tout cela s’opére,
comment 'action vitale agit par les tissus sar le sang pour transfor-
mer celui-ci en produits spéciaux tels que la bile, la fibre contractile,
la cellule percevante, c’est 12 un mystére insondable, mais pas plus
insondable dans un cas que dans I’antre.

Il y a, du reste, une distinction fondamentale i faire entre cette
action de la vie dans les organes pour les mouvements de la vie fonc-
tionnelle, et celle dont nous avons parlé en premier lieu sous le nom
de vie organique. Celle-ci, disions-nous, ne subit pas d'interruption et
nous montre le principe de vie toujours actif; ia vie fonctionnelle, au
contraire, est intermittente. Nul organe n’accomplit son rdle que
lorsqu’il subit I'impression d'un excitant fonctionnel; celui-ci, provo-
quant dans 'organe un mouvement fonctionnel, en fait sortir le pro-
duit (la matiére fonctionnelle), pour le faire entrer dans le courant
général du travail physiologique et I’amener & concourir ainsi & Pune
des trois destinées solidaires de 1'étre vivant : vivre, se mettre en
rapport avec sol-méme et avec l'extérieur, se reprodunire. La bile
ne se montre comme telle que quand la présence de quelque sub-
stance ingérée ou une cause morbide quelconque la force 4 sortir des
vésicules du foie et la met en rapport avec les matiéres intestinales.
L’aptitude a la contraction des fibres musculaires ne devient matiére
fonctionnelle que lorsque, sous 'influence de I’excitation nerveuse, le
muscle se contracte effectivement et concourt par son action sur d’aun-
tres tissus & un phénomeéne physiologique déterminé. Il en est de
méme du cerveau; pour mettre an jour son produit fonctionnel, pour
que son aptitude & percevoir devienne une perception réelle, il lui
faut une excitation d’abord, puis aunssi, sinon ses perceptions ne se-
raient pas vraiment matiére fonctionnelle, et resteraient sans effet,
emprisonnées dans la boite crinienne, il faut qu'elles sortent a la

* 11 faut, du reste, « se défaire de cette idée fausse qui nous représente
I'dme comme un chef d’armée parcourant un champ de bataille par lui-
méme ou par l'intermédiaire de ses lieutenants. I.’ame ne se déplace pas
ainsi; elle est partout indissolublement unie (pendant la vie) avec I'élé-
ment matériel et elle manifeste ses pouvoirs spéciaux sur place et selon
I'élément matériel qu'elle anime. »



PHILOSOPHIE 457

faveur de mouvements qui puissent se constater. Le langage (sur le-
quel nous reviendrons plus loin) rentre dans cette derniére classe de
phénomeénes, et I'auteur appelle tout particuliérement I'attention sur
lui, signalant son étude comme le terrain le plus propre a l'union de
la psychologie avec la physiologie.

M. I croit pouvoir d’une maniére presque certaine indiquer les
conditions anatomiques fondamentales qui approprient le cerveau a
son roie délicat. Avec I'aide de figures schématiques intercalées dans
le texte, il indique a notre attention trois régions du cerveau, dont,
deux dans l'intérieur de cet organe: 1° 'amas de cellules nerveuses
nomme les couches optiques, 2° le centre désigné sous le nom de corps
strié; puis, au contraire, a 'extérieur da cerveau, 3° la couche grise
ou corticale qui entoure ce viscere. C'est aux couches optiques que
viennent aboutir les nerfs sensitifs ou impressionneurs (partie posté-
rieure de la moelle), et ce sont elles qui constituent selon M. F. I'or-
gane percepteur; c’est-a-dire que dans cet amas de cellules le prin-
cipe vital percoit, comme dans le foie il sécréte la bile. De nom-
breuses fibres unissent les cellules des couches optiques & celles du
corps strié et peuvent transmettre les vibrations do premier centre
au second, lequel préside aux mouvements et forme le point de départ
de tous les nerfs moteurs (partie antérieure de la moelle). Une autre
série de fibres unit les couches optiques aux cellules de ia couche
corticale du cerveau, jusquwou les perceptions recues par celles-13
peuvent se propager pour s’y fixer et s’y coordonner, et d'ou elles
pourront plus tard et par le méme chemin revenir au centre perce-
vant sous Ia forme de souvenir ou de réve.

IT

Cela posé, notre auteur étudie d’abord ce qu’il considére comme
« |’élément simple, irréductible de la vie cérébrale, celui sur qui et
avec qui toutes les activités psychiques s’exercent, » c'est-a-dire la
perception, terme sous lequel il faut comprendre ici « tout phénoméne
de sensibilité, quelles que soient son origine et sa cause déterminante :
le plaisir, la peine, la douleur, I'image, le son, le souvenir, 'idée pré-
sente, » etc. Les nerfs sensibles apportent constamment aux couches
optiques les mille mouvements variés que produisent en eux divers
excitants; grice a l'action de 'ame, qui imprégue les cellules op-
tiques, les mouvements de celles-ci se transforment en perceptions
diverses correspondantes. Pour se rendre compte de ce phénoméne



458 BULLETIN

il taut renoncer a 'idée d’une dme purement spirituelle et, par con-
séquent, sans lien possible avec le corps; il faut la concevoir comme
dme psychologique, intimement unie aux cellules matérielles, aux-
quelles elle communique la fagulté de percevoir, tandis que celles-ci
a leur tour lui fournissent I'occasion d’étre multiple sans cesser d’étre
une, grice aux fibres qui les unissent toutes entre elles, et qui font
que 'impression, ot gu’elle ait son siége propre, « rayonne vers toute
I’étendue de 1'ame. » ,

Les sources de nos perceptions sont diverses. De chaque organe
trop longtemps inactif arrive le sentiment du besoin de fonctionner,
besoin qui, s'il devient immodéré, se nomme passion. D’autre part,
tout fonctionnement s’accompagne de plaisir ou de douleur. Quant’
au vice et A la verlu, ils consistent respectivement dans le sentiment
qui nous fait chercher l'exercice d’'une fonction non pour elle, mais
pour le plaisir qui 1’accompagne, et dans le sentiment qui nous
porte, au contraire, a faire cas échéant le sacrifice du plaisir fonc-
tionnel. Les divers sens, riche source d’informations sur lextérieur,
fournissent en outre au cerveau le moyen de constater indirectement
sa propre sensibilité (par la variété successive de ses impressions) et
son activité (en constatant les mouvements que fait naitre celle-ci).

Une fois recues, une partie au moins des perceptions vont animer
chacune une cellule de la couche corticale et s’y fixer sous forme de
mouvement virtuel, in posse ; de telle sorte que, en cas donné, ce mou-
vement virtuel, se trouvant réveillé, pourra revenir jusqu'aux couches
optiques et y ramener la perception passée. Sans parler de la me-
nioire, qui paraitra plus loin, ce mécanisme explique le réve, I’hallu-
cination, I'idée fixe '. Ce sont, en outre, ces cellules corticales qui, par
leurs positions réciproques et leurs liaisons mutuelles au moyen de
fibres innombrables, expliquent le classement méthodique qui s’opére
entre toutes les perceptions que nous acquérons, classement qui se
produit sans aucun concours de notre volonté ou de notre intelli-
gence. On comprend dés lors qu’une lésion dans la couche de ces
cellules, organe de I’association des idées, puisse amener A sa suite
les plus graves troubles de l'intelligence, ou méme la démence carac-
térisée,

M. F. compare le role de la couche corticale & celui d’un appareil
photographique de réduction microscopique, et il se persuade que le

* Cette derniere, par exemple, provient d'une irritation maladive d'une
cellule corticale qui impose sans reldche au centre percevant la sensation
ou l'idée qu'elle a emmagasinée.



PHILOSOPHIE 459

cerveau, ayant été organisé par le Créateur harmoniquement avec le
monde qu’il doit servir & connaitre, offre dans la substance grise de
son enveloppe des cellules correspondant, par leur nombre, aussi
bien que par leur nature propre et par leurs rapports organiques, a
toutes les notions que ’homme peut acquérir. Tous les hommes (sauf
quelques idiots et les monstres) ont toujours été et sont a cet égard
doués d’une maniére identique®; ce qui différe d’un individu a l'autre,
c’est la quantité de ces cellules qui ont été réveillées chez chacun par
suite de ses circonstances ou de son activité. « Le cerveau est une
tapisserie admirable dont le Créateur a fourni le canevas et dont
I'activité de ’homme remplit tous les jours les mailles. »

Si, dans ses fonctions supérieures mémes, I'ime est soumise i la né-
cessité d’une excitation, elle n'en est pas moins essentiellement active:
« de ce que la poudre exige le contact du feu pour s’allumer, on ne
dira pas que l’explosion soit un phénoméne passif. » La perception
méme, et surtout la fixation de certaines perceptions sous forme de
notions acquises, ne sauraient s’opérer sans le concours de 'activité
de 'Ame. On peut théoriquement, et sans oublier que I’Ame est essen-
tiellement une et indivisible, distinguer en elle, dans le champ déja
restreint de son activité cérébrale, divers pouvoirs qu’elle manifeste
dans les différentes régions du cerveau indiquées plus haut. Ces pou-
voirs élémentaires, irréductibles 'un & Pautre, mais, du reste, intime-
ment unis entre eux, et qu'il faut substituer désormais aux chimé-
riques facultés de Udme des psychologues, sont : 1° I'activité sensible
et intelligente (ce dernier caractére existe sealement chez 1’homme);
20 Yactivité motrice ; 3° le pouvoir d'acquérir et de conserver des
connaissances?.

I

Ce n’est que par ’exercice de son activité que notre 4me arrive a
son développement ; au point de départ, elle n’est qu’une puissance

t Sauf peut-étre en ce qui concerne la qualité de la matiere cérébrale.

* (Cest 1a du moins I'énumération faite pag. 550. Plus haut, pag. 113,
8q., M. F. ne mentionne que 'activité sensible-intelligente et I'activité
motrice. I1 déclare en outre que c'est dans 1'union de ces deux pouvoirs
élémentaires, dans la provocation par '’Ame d'un mouvement corrélatif
& une perception, que consiste la vraie et complete activité fonctionnelle
de 'ame. Le mouvement ainsi produit n'est, du reste, pas nécessairement
un mouvement visible au dehors, mais souvent un simple raouvement
moléculaire dans l'intérieur de la masse cérébrale. (Voy. pag. 131 au bas,
169, 297, 8q.)



460 BULLETIN

douée d'admirables aptitudes, mais ne constituant encore qu’une
vraie tabula rasa, jusqu'a ce'que par 'exercice méme de ses facultés
elle se soit acquis des notions et des sentiments variés. La transfor-
mation des perceptions en notions acquises sensibles ou intelligentes,
la mémoire, les mouvements, le langage, telles sont les activités fon-
damentales (ainsi que les nomme M. F.) au moyen desquelles I'Ame se
fait et se constitue elle-méme.

1° Notions. Une perception a beau étre nette, elle passera sans
effet si I’Ame ne la transforme en notion. Pour cela il faut que I’Ame
la distingue en la comparant 3 une autre déja ressentie et dont le
souvenir lui revienne. « L’ame qui percevrait sans cesse la couleur
rouge saus avoir jamais percu autre chose, ne sentirait pas qu’elle
percoit cette couleur; modifiée par cette impression visuelle, elle
s'identifierait entidrement avec cette modification et ne ferait qu'un
avec elle. » Mais, supposons qu'aprés qu’'une surface rouge a été
percue, il s’en présente une verte; l'organe percepteur (c. optiq.),
ému par la sensation du vert, communique son mouvement i la cel-
lule corticale V qui correspond & cette perception; cette cellule V
a son tour, grice aux fibres qui unissent entre eux les éléments de la
couche corticale, transmet le mouvement excitateur jusqu’a la cel-
lule R, ou s’est fixé autrefois le souvenir de la perception du rouge
précédemment ressentie; réveillée ainsi, R, qu’une fibre unit aux
couches optiques, y rapporte la perception qui lui en est arrivée
jadis par le méme chemin. De cette sorte, le centre percevant se
trouve pour un moment le siége de deux perceptions, I'une de sou-
venir et 'autre actuelle, ce qui permet & 'ime de caractériser cette
derniére et d’en faire une notion sensible, désormais capable de se
fixer comme telle dans la cellule corticale V qui lui a été providen-
tiellement destinée®. Le procédé dont nous venons de citer un exem-
ple & propos de perceptions simples s’applique d’'une maniére sem-
blable a de plus complexes.

L’animal n’eni‘egistre que de telles notions sensibles, parce que,

* 81 'on voulait chicaner, on pourrait trouver un cercle vieteux, an
moins dans la maniere dont M. F. s’exprime. D’apres pag. 97, sq., une per-
ception ne peut se fixer que transformeée en notion, or la formation d'une
notion réclame, d'aprés pag. 139, sq., la présence d’une perception déja
fixée. 11 a done falln que la premitre au moins se fixit sans devenir une
notion; et cela est d’antant plus nécessaire que (pag. 143) M. F. réfute
I'idée que deux perceptions actuelles simultanées puissent servir de base
o la formation d'une notion.



PHILOSOPHIE 461

en effet, il ne distingue que les qualités sensibles des choses et, en
particulier, leur caractére agréable ou désagréable. Quant & 'homme,
son Ame, étant intelligente en méme temps que sensible (et ayant A
son service un cerveau correspondant a ses aptitudes plus hautes),
est susceptible de saisir dans les perceptions d’autres caractéres en-
core, de constater entre elles d’autres rapports, suprasensibles, intel-
ligents; aussi peut-elle acquérir des notions intelligenies. Ces rapports
intelligents peuvent se ramener a sept classes, irréductibies entre
elles et qui sont la base des sept embranchements de la science hu-
maine : les rapports significatifs (ou linguistiques), géométriques,
numériques, mécaniques (y comprit les physiques et chimiques), phy-
siologiques (au nombre desquels le rapport de causalifté gui nait a
propos de notre pouvoir sur nos organes), philosophiques et histo-
riques.

2° Mouvements el actes. L’ame ne provoque jamais de mouvement
dans les organes du corps sans y étre excitée par une impression
sentie. Parfois l'excitation passe directement et rapidement des
couches optiques au corps strié, comme c’est le cas dans les mouve-
ments émotionnels ou involontaires. Mais habituellement le phéno-
mene est plus complexe; au lien d’agir immédiatement sur les corps
striés, 'activité sensible va réveiller d’abord l'activité des celiules
corticales qui ont quelque liaison avec la perception actuelle. Une
comparaison s'établit des lors entre les impressions remémorées ainsi
et la perception actuelle; et c’est selon le résultat de cette compa-
raison que le corps strié se trouve excité.

{Chez ’animal, qui n’est susceptible que de perceptions sensibles et
dont le souvenir ne peut réveiller que des notions sensibles aussi, les
mouvements sont instinctifs, Chez 'homme seul, les notions intelli-
gentes (secondées en outre par 'usage des mots) entrent en ligne de
compte dans la comparaison dont il s’agit et donnent & celle-ci le
caractére d’'un jugement raisonné, volontaire; aussi 'homme seul
présente-t-il des mouvements inlelligents. Un autre caractére du mou-
vement instinctif, c’est que, si complexe qu’il puisse étre, il s’accom-
plit en vertu d'une coordination naturelle de mouvements élémen-
taires, résultat de 'organisation méme des parties. « Les organes du
corps de P'animal sont des possibilités de mouvements organiquement,
préparés d'avance, » et qui n’ont besoin pour se réaliser que d’une
impulsion d’ensemble. Dans le mouvement intelligent, il n’en est pas
de méme; I’homme doit se tracer une sorte de plan idéal du mouve-
ment qu’il veut accomplir, et, n'en trouvant pas les éléments déja



462 BULLETIN

coordonnés par nature, il a & surveiller cette coordination jusque
dans le détail par le moyen de ses sens. Pour écrire (au moins pour
apprendre & écrire et jusqu’a ce que I’habitude ou plutdt la mémoire
des sens lui vienne en aide), 'homme doit suivre et diriger du regard
sa propre main, Ce fait explique comment les actions proprement hu-
maines demandent i étre apprises, tandis que celles de I'instinct sont
spontanées. On comprend aussi comment I’homme seunl, possédant les
notions intelligentes du bien, du mieux, etc., est capable de progres.

N’oublions pas, du reste, qu'une grande partie des actes de ’homme
lui-méme sont instinctifs; la création du langage, en particulier (qui,
du reste, n’est possible qu’avec le concours de la notion intelligente
de signification), repose sur une nécessité instinctive. « L’homme,
poussé par le besoin de communiquer sa maniére de sentir 4 son sem-
blable, crée le mot, et il le crée d’'une maniére irrésistible et involon-
taire, absolument comme 1’oisean fait son nid, comme 'abeille fait
sa ruche. »

3° La mémoire est indispensable au développement de 1’édifice in-
tellectuel, qui sans elle ne pourrait jamais s’élever au-dessus de ses
assises. Nous avons déja dit un mot de ce qui constitue la condition
ou le premier élément de la mémoire : la fixation et en méme temps
la classification méthodique des notions acquises (phénoméne que
I’ame opere dans les cellules corticales du cerveau), puis leur repro-
duction possible dans le centre de perception, lorsque, réveiliée par
quelque excitation, une de ces cellules remet au jour le mouvement
qu’elle n’a cessé de conserver virtuellement et le transmet aux couches
optiques. Il faut ici ajouter deux remarques. La classification métho-
dique de nos acquisitions intellectuelles est, nous 'avons vu, le ré-
sultat naturel de I’ordre méme et des liens organiques qui, grace a
des tibres nombreuses, régnent entre les cellules de la couche corti-
cale; ce méme ordre et ces mémes liens favorisent aussi le réveil suc-
cessif et méthodique de nos notions acquises. « Nous subissons ici
encore un procédé que la volonté peut réveiller sans doute, meis
qu’elle n’invente pas et qu’elle ne saurait modifier. » D’autre part,
puisque c’est sous forme de mouvement virtuel, capable de réappa-
raltre dans le centre de perception, que se fixent tous nos souvenirs,
on peut se demander comment ce mécanisme, trés suffisant sans doute
pour |'enregistrement et la reproduction des perceptions sensibles,
est capable de produire la mémoire de nos notions intelligentes et de
nos actes, éléments qui n’ont en eux-mémes rien de sensible, rien,
par conséquent, qui puisse impressionner tangiblement une cellule.
Yoici comment la difficulté se résout : constituée par un rapport,



PHILOSOPHIE 463

chose purement idéale, la notion intelligente ne saurait, en effet, se
fixer sous cette forme immatérielle dans une celtlule percevante. Mais
qu’elle soit traduite par un mot, c’est-d-dire liée par 'Ame & un son
correspondant, il suffira dés lors que ce mot puisse se fixer et réap -
paraitre (ce qui ne présente nulle difficulté) pour que, dés que le
mot sera reproduit, ne fiit-ce que tacitement, la notion correspon”
dante s'impose & 'esprit. C’est par un procédé tout semblable que
se forme la mémoire de nos actes; ce qui se fixe et réapparait dans
notre souvenir sensible, c’est le résultat perceptible, le mouvement
visible qu’a produit I'acte en question, et cela suffit pour rappeler
celui-ci & 'ame.

Mais tout cela ne constitue pas encore ce qui caractérise propre-
ment le souvenir. Pour qu’il ait lieu, il faut non-seulement qu’une
notion reapparaisse, mais encore qu'on se rende compte que c'est la,
en effet, une réapparition. Voicl ce gui permet ’accomplissement du
phénoméne. Nous savons que nulle perception ne peut s’étre fixée
que grace a 'activité de 'dme qui I'a en quelque sorte marquée de
son sceau, la transformant de simple perception qu’elle était en une
notion distincte et désormais acquise. Or toutes les fois qu’une no-
tion ainsi acquise réapparait dans le souvenir, "dme, qui n’a poing
alors & accomplir de travail d’assimilation (puisqu’il a déja été fait
précédemment), reconnait 4 ce signe que ce qu’elle éprouve n'est pas
une perception nouvelle, mais une perception renouvelée. C'est done
proprement d’elle-méme que 'dme se ressouvient, elle reconnait son
propre travail, « le phénoméne fondamental de la mémoire setrouve
ainsi ramené & un phénoméne de perception simple qui est le senti-
ment de Uaclivité passée. »

Reste encore 4 marquer ce qui distingue la mémoire du réve. Pen-
dant ’accomplissement de la mémoire, notre activité sensible et mo-
trice, en rapport avec les causes impressionnantes extérieures, nous
donne le sentiment de notre activité réelle; pendant le sommeil, au
contraire, notre activité, séparée du monde externe et en rapport
avec les seules notions acquises, nous procure sans doute le senti-
ment de notre activité, mais ce sentiment, privé du coatréle de ia
realité extérieure, n’est en définitive que le sentiment de lactivite
du réve lui-méme, de sorte que la réalité, pour le réveur, est dans le
milieu et dans le temps ou le transporte son réve.

4* Le langage est indispensable & I'exercice de la pensée. C'est grace
4 la forme sensible qu’il donne 4 V'idée (la forme de mot) et ou celie-
ci s'incarne en quelque sorte, que, désormais transformée en élément
perceptible et mobile, elle peut entrer dans le mécanisme physio”



464 BULLETIN

logique. Le langage est le produit combiné d'un instinct et d’'un pou-
voir intelligent; il est, pourrait-on dire, « I'ceuvre instinctive de l'in-
telligence humaine. » Il consiste dans I'établissement d’un rapport
significatif entre une idée et un mouvement, sonore ou autre, que
I’Ame provoque dans les organes du corps. Ce mouvement-signe a
pour effet, en extériorisant notre idée, non-seulement de la commu-
niquer a autrui, mais encore de la rendre perceptible & notre propre
cerveau, et ¢c’est sur ce retour de 'idée & notre propre cerveau sous
la forme sensible du mot que repose la possibilité de 1a pensée. La
pensée ne s’exerce que grice a la reproduction, habituellement tacite
et subjective (parfois cependant objective, quand on pense tout
baut), du langage.

Le phénoméne du langage est soumis aux trois lois suivantes :
a) 11 faut que le mouvement-signe ait lieu dans notre propre corps,
car l'intelligence n’admet pas d’'intervalle entre l'impression qu’elle
veut fixer et le signe qu'elle produit pour cela. L’écriture n’est done
pas proprement un langage, mais seulement une traduction ou un
memento du langage; nous ne lisous ce qui est écrit qu’a condition
de le retraduire subjectivement en mots sonores. (Les enfants et les
gens peu cullivés laissent apparaitre au dehors cette traduction so-
nore quand ils marmottent en lisant.) &) Le mouvement-signe doit
étre formé de fagcon & ce que son exécution puisse s'accommoder
exactement & la rapidité physiologique de la pensée, rapidité déter-
minée comme l'est celle de toute fonction, le battement rythmique
du coeur, par exemple. Dans le cas ou cette accommodation vient a
manquer, il y a confusion dans la pensée, soit qu’on ne trouve pas
assez vite ses mots, soit qu’ils se pressent, au contraire, trop rapides
et qu’on parle alors sans rien dire. ¢) Le mouvement-signe doit tou-
jours étre perceptible a I'un de nos sens, afin de pouvoir étre dirigé
par lui. Voild pourquoi le sourd de naissance est forcément muet;
c’est que, incapable d'entendre le mot sonore que formerait son la-
rynx, il ne peut en diriger la formation et 'usage. De cette troisiéme
loi, M. F. déduit qu’il n’y a que deux langages possibles : le langage
phonétique qui s’adresse a I’ouie, et la mimique qui s’adresse 4 la vue
et que celle-ci dirige. Nous ne pouvons, en effet, dit-il, produire dans
nos organes des mouvements capables d'impressionner notre odorat,
notre goit, notre tact?.

t Suar ce dernier point, M. F. n'est-1l pas trop absolu? On peut supposer
un systeme de mouvements significatifs de nos doigts qui, & défaut méme



PHILOSOPHIE 465

Avec la compétence toute particuliére que lui donne sa position de
médecin a I'institut national des sourds-muets, M. F'. conclut des trois
lois posées que le sourd ne saurait absolument penser que gréice &
une mimique (subjectivement reprodaite comme 1'est aussi notre pa-
role). Le systéme mis en vogue par I’abbé de ’Epée, la dactylogie,
qui traduit lentement chaque lettre de nos mots par un geste parti-
culier, ne poavait suffire 3 la rapidité exigée par la seconde loi for-
mulée ci-dessus. Malheureusement le juste discrédit qui a frappé ce
systéme a été étendu 4 tort au principe méme de la mimique, et I'on
a dés lors généralement adopté la méthode dite allemande, qui cherche
& enseigner aux sourds le langage vocal. Mais c'est & tort selon M. F.
qu’on prétend faire de cet enseignement autre chose qu'un accessoire,
qu’un supplément d’étude & 1'usage des sourds les mieux doués. Pour
étre rationnelle, pour se conformer aux exigences réelles de leur état
et mettre & profit ce que leur instinct méme leur impose, il fant que
linstruction des sourds-muets prenne pour base le langage mimique,
mais un langage mimique synthétique, exprimant d'un seul geste
chaque idée, seule condition & laquelle il peut étre suffisamment ra-
pide pour les besoins de la pensée. Quant 3 1’écriture, elle ne peut
étre 'instrument direct de 1a pensée du sourd pas plus que de la nitre;
de méme que, pour comprendre ce que nous lisons, nous devons tou-
jours traduire les mots écrits en mots sonores, il doit pouvoir les
traduire en mots mimiques subjectivement exécutés par lui 1.

Nous sommes obligé de passer sous silence les développements que
donne M. F. sur cet intéressant sujet, de méme que tout ce qu’il dit
ici et plus haut déjd sur les mouvements expressifs et imitatifs, que
I'instinet nous enseigne comme aux animaux, mais que le plus sou-
vent nous réprimons. Bornons-nous i remarquer que dans l'usage
habituel de la parole, exprimée ou tacitement reproduite en pensant,
nous n'exergons pas proprement la fonction-langage, car nous ne
créons pas de nouveaux rapports significatifs, nous ne faisons qu’ati-
liser, que reproduire ceux que nous avons dés longtemps acquis. Pour
saisir la faculté du langage dans sa fonection créatrice, il faut observer

de vue, nous seraient perceptibles par le tact si, tout en les exécutant,
nous tenions la main qui se meut en contact avec I'autre ou avec notre
joue, par exemple. C'est par 'emploi du tact, si nous ne nous trompons,
qu’a été instruit a I'asile des aveugles de Lausanne un malheureux privé
de la vue en méme temps que de 'ouie des son bas age.

* Voy. pag. 343 et 352 en note, & l'appui de cette opinion, les citations
remarquables de Ferd. Berthier, sourd-muet lui-méme.

THEOL. ET PHIL. 1878, 30



466 BULLETIN

la maniére dont 'enfant apprend & parler ou dont nous-mémes for-
mons des néologismes.

IV

La psychologie considére ordinairement comme autant de facultés
de I'dme la conscience de soi, la volonte, la raison, etc., etc. Pour
M. ., ce ne sont 1& que « des notions et des sentiments représentant
les modes supérieurs de 1'activité psychique.»

La conscience est 1a connaissance que nous obtenons de nos propres
sensations et de nos propres actes. Elle résulte tout simplement du
concours d’'un souvenir avec une perception ou un mouvement actuel,
concours qui nous permet de sentir que nous sentons ou faisons actuel-
lement autre chose que tout 3 'henre. ’homme, grice aux rapports in-
telligents qu’il peut introduire dans cette comparaison (rapports de
temps, par exempie), peut s’élever aune conscience non-seuiement sen-
sible, comme celle de I'animal, mais aussi intelligente. Erfin, il peut
méme parfois, appliquant & cette conscience son pouvoir du langage, la
désigner par un mot et s’élever ainsi & ce qui mérite le nom de con-
science réfléchie. Cette forme supréme de la conscience est forcé-
ment intermit tente, puisqu’elle a pour condition que la pensée et la
facnlté du Jangage ne s'appliquent présentement & aucan autre objet.
Quant A la conscience simple, une fois le cerveau complétement formé
(dés le septieme mois de la vie intra-utérine), et sauf cas d’altération
morbide de la couche corticale, elle accompagne nécessairement tous
nos actes et toutes nos perceptions,

Le sentiment de I'unité psychique provient simplement des liens
intimes qui unissent tous les éléments du cerveau et rendent possible
la simultanéité d’'une perception actuelle et de la foule d'impressions
de sounvenir. Que I'étre dont il s’agit posséde non-seulement les no-
tions intelligentes, mais, en outre, le moyen de créer le mot je pour
désigner son unité consciente, et il aura non-seulement un moi intel-
ligent, mais un moi pensant.

De méme que la conscience n'est qu'une notion représentaﬁt une
certaine maniére de sentir, la volonié n’est & son tour qu'une no-
tion représentant une certaine fagon d’agir. Nous avons va plus
baut ce qui distingue les mouvements intelligents des mouve-
ments instinetifs; un mouvement, non plus organiquement pré-
formé par la disposition des parties, mais artificiellement composé
et perfectionné suivant un plan idéal qu'on se trace, et cela non plus



PHILOSOPHIE 467

a la suite d’une simple comparaison entre diverses notions sensibles,
mais & la suite d’'un jugement qui porte sur des notions intelligentes
aussi bien que sur des perceptions : tel est le mouvement intelligent.
Supposons de plus l'intervention du langage, qui donne au sujet une
conscience raisonnée de son acte et du motif auquel il obéit, parce
qu'il s'impose & son jugement comme le plus fort, — et nous avons la
volonté, Comme l'animal, 'homme ne peut se déterminer & agir que
sous' 'excitation d'une impression sentie, et sa décision obéit en
outre forcément au motif le plus fort; cependant 'homme est libre
en comparaison de 'animal; il est plus libre que lui, car la chaine
qui unit I’excitation initiale au mouvement produit, est chez lui plus
longue que chez I'animal, le champ clos ol se meut son 4me avant
de se décider a I'action est plus vaste, composé qu'il est d'un nombre
chaque jour grandissant non-seulement de sentiments physiques,
mais aussi de sentiments intellectuels et moraux.

La pensée n'est aussi qu'un mode particulier de I'activité psychique
et consiste dans une évocation successive des idées, c’est-a-dire des
notions acquises, mobilisées par leur incarnation dans des mots, Ces
idées sont de deux espéces: les unes, élémentaires ou fondamentales,
résultent directement de l'activité de I’'Ame sur les causes impression-
nantesou & propos d’elles; les autres, générales ou dérivées (telles que
lesidées de Dieu, de 'espace, du temps, du genre), proviennent de ’exer-
cice de I’Ame sur des notions déja acquises. Dans cette évocation suc-
cessive des idées, dans cette marche de la pensée, il y a < une direction
normale et déterminée par le classement organique de toutes les no-
tions. Servi par les signes du langage, I'’homme peut lutter contre cette
fatalité organique, mais il en subit 'influence, et c’est ce qui explique
pourquoi le développement de la pensée chez nous tous suit une voie
a peu prés identique. »

La pensée peut s'exercer suivant deux modes divers: I'un est I'ima-
gination. « On pense avec imagination lorsque, sans se préoccuper
de réviser le classement général des connaissances ou d’acquérir une
notion nouvelle, on laisse la pensée libre d’évoquer dansle champ de
la mémoire, soit des notions sensibles ou intelligentes, soit des idées,
pour établir entre ces divers éléments des rapports artificiels destinés
a leur donner un semblant de succession logique. En imaginant, la
pensée s’exerce non au point de vue du développement de l'esprit,
mais au point de vue de son propre agrément. » Les créations belies
ou laides qui résultent de cette activité imaginative ressortissent aux
beaux-arts ou & la littérature. L'autre mode de pensée est la raison,



468 BULLETIN

c'est-a-dire « la pensée s’exercant d’'une maniére utile au point de
vue des connaissances acquises ou au point de vae des connais-
sances a acquérir. » < Ce mode de penser a ses lois, ses régles, que
I'art a formulées (logique, dialectique), mais qu’il n’a pas créées,
car penser d’'une certaine facon nous est imposé par la nature
des parties. La juste proportion des choses, comme celle des idées
[en d’autres termes : le sentiment du raisonnable}, a été impri-
mée dans notre organisation; quand nous ne la trowvons pas, c'est
que nous n'avons pas suffisamment obéi i cette autre loi de notre
nature qui nous impose le travail comme condition nécessaire au
développement des aptitudes natives. »

L’étre vivant ne tarde pas i sentir qu'une seule et méme activité
sensible pergoit en lui tous les besoins qui surgissent des profon-
deurs de son organisme, et qu'une méme activité préside également
A l'exercice de toutes les activités fonctionnelles destinées 3 satisfaire
ces besoins. Cette conscience de son unité organique et fonctionnelle
constitue le sentiment de son individualité, sentiment qui résume tous
les autres et qui dirige I'activité fonctionnelle générale. On peut ra-
mener & cing les impulsions fondamentales qui se rattachent a ce
sentiment : 1° Impulsion qui nous pousse & défendre 'ensemble de
nos organes. 2° Impulsion qui nous pousse 4 placer ’ensemble de nos
organes dans les conditions les plus favorables & la satisfaction de
leurs besoins. Ces deux impulsions existent aussi chez I'animal qui
n'a seulement pas, pour les satisfaire, les moyens variés et perfec-
tionnés dont nous disposons grice a l'intelligence. En outre, ce qui
le pousse & rechercher cette seconde impulsion n'est que Pagréable,
tandis que pour 'homme il existe encore un autre objet d’attraction,
le beau, dont le sentiment, inexplicable en soi comme tout autre, est
imprégné 3 son organisation supérieure. Les trois impulsions sui-
vantes sont exclusivement humaines: 3° Besoin de relation avec soi-
méme, soit par une simple revue des impressions agréables jadis res-
senties, soit par une réflexion intelligente. 4° Besoin de relation avec
Dieu, dont l'idée, dérivée de celle de cause, se trouve inscrite aussi
dans notre étre et se développe nécessairement & son heure, 5° Be-
soin de relation avec les semblables, C'est 14 I'instinct qui préside &
la société; 'homme organise celle-ci dans son propre intérét. Dans
ce but purement égoiste, il apprend 4 réprimer ses penchants natu-
rels, formule des lois et invente I'idée morale; de ’ambition il fait
I'émulation, de la jalousie la charité, de I’envie ’abnégation.

Le sentiment de I'individualité a aussi sa passion, qui n’a en soi



PHILOSOPHIE 469

rien de mauvais, mais consiste dans la simple exagération de ses
besoins; on peut 'appeler égoisme, & condition de ne pas entendre ce
mot dans le sens habituel d’amour exclusif du moi, mais seulement
d’amour de soi un peu exagéré. Selon les circonstances et les intéréts
en présence desquels elle se trouve, cette passion prend diverses
nuances et se nomme alternativement ambition, jalousie, fanatisme,
etc. Les fonctions qui répondent aux besoins de I'individualité peu-
vent s’exercer suivant divers types (correspondant & ce qu'est, par
exemple, I’énergie variable du battement du pouls suivant les indi-
vidus et les moments); c’est 14 ce qui constitue le caraclere avec ses
qualités et ses défauts (tels que licheté ou courage, franchise ou men-
songe). De méme que toute fonction particuliére est accompagnée
de plaisir ou de douleur, le fonctionnement de lindividualité intelli-
gente est accompagné de joie ou de trisfesse. Enfin, comme toute fonc-
tion encore, il peut s’exercer d’une fagon vicieuse, dans le seul but
de gofiter le plaisir de la fonction et sans se préoccuper des vrais
besoins de l'individualité ni des hesoins d’autrui; ce vice est I'dgo-
tisme avec ses formes diverses : avarice, abus des jouissances, etc. La
vertu contraire, qui consiste & savoir sacrifier 4 Dieu ou au prochain
le plaisir du fonctionnement général de 'individualité, est I'abnéga~
tion, la charité, le dévouement. C'est donc au sentiment de I'individua-
lité qu’il faut rattacher tout ce qui appartient an domaine de la mo-
rale, de la religion, de 1'économie sociale.

Inutile de dire que les notions de droit et de devoir n’ont pas moins
que toutes les autres leur place organiquement marquée dans notre
nature.

v

Arrivé au terme de ses développements, et avant d’en réunir Jes re-
sultats dans une description d’ensemble (accompagnée d’un tableau
général, pag. 542), M. F. fait une rapide revue historique et critique
des principaux systémes de psychologie, tant matérialistes que spiri-
tualistes. Contre les premiers, il soutient que I’enchainement orga-
nique, qui est la forme méme du principe de vie, ne saurait étre une
simple propriété de la matiére, mais le résultat d’une idée forma-
trice, principe, puissance, qui tout d’abord s’emploie & créer et a dé-
velopper un germe, puis, une fois les organes développés, y manifeste
sa présence par une multiplicité d'effets, au nombre desquels se trouve,
dans le cerveau humain, la vie intelligente. Aux spiritualistes, sou-



470 BULLETIN

vent exclusifs et qui seraient tentés de négliger la matiére, il répond:
« que le cerveau soit un instrument admirable, compliqué et difficile
a connaitre, j'en conviens, mais ce n’est pas une raison pour le né-
gliger et pour mettre sur le compte du principe qui lui donne le
mouvement et la vie ce qui n’est que lerésunltat de sa propre organi-
sation et de son mécanisme. » On ne saurait comprendre les faits
sans accepter franchement 'union des deux éléments matériel et spi-
rituel que le Créateur lni-méme a voulue. « La vérité est donc dans
la conception d’une matiére informe unie & un principe actif qui lui
donne sa forme » (au sens aristotélicien du mot). Qu’on sache le
comprendre, et bientot « la psychologie et la physiologie, unissant
jeurs efforts, se donneront la main dans la téte de I’homme pour réa-
liser en commun cette parole du premier des philosophes : wyva6:
TERUTOY, »

A cette analyse bien séche et pourtant trop longue déja, il nous
fandrait ajouter un travail au moins égal en étendue si nous préten-
dions discuter le systéme psychologique de M. F'. ou faire ressortir
ses points de conlact et de différence avec d'autres. Cette seule con-
sidération, sans parler denotre insuffisance & une pareille tiche, nous
excusera de ne placer ici que quelques réflexions tout a fait géné-
rales.

Nous n’hésitons pas a nous déclarer entierement sympathiques &
l’union de la physiologie du cerveau avec la psychologie, convaincus
que cette derniére science ne peut que gagner a mieux counaitre ce
merveilleux instrument et & lui attribuer franchement le réle qui lui
appartient. Mais nous nous demandons si M. F. n’a pas accordé & ce
dernier plus qu’il ne lui revenait légitimement. N’est-ce pas en parti-
culier dépasser la conséquence des faits observés et tomber dans une
hypothése singuliérement peu probable, que de rejeter sur le nombre,
la nature et les liaisons réciproques des cellules corticales toute la
systématisation de nos idées actuelles oum possibles?; et de déclarer
que sous ce rapport tous les individus sont identiques, lorsque a tout

* Si nulle notion ne se fixe sans qu'une cellule ne se trouve dans le
cerveau, organiquement préformée pour la recevoir, on ne voit pas le
moyen d'éviter la bizarre conclusion suivante, savoir que le Créateur
nous a dotés non-seulenent de toutes les cellules capables de renfermer
toutes les 1dées vraies possibles, mais aussi de bon nombre d’autres prétes
& renfermer des iddes fausses, car nous acquérons et conservons sans au-
cun doute bien des notions dont il faut avouer qu'elles sont positivement
fausses et non pas seulement incompletes.



PHILOSOPHIE 471

autre égard nous constatons au contraire leur infinie diversité? Du
moment gqu'on attribue réellement & I’4me des pouvoirs spécifiques,
comme le fait M. F'., il n’y a rien d’excessit & déclarer que ces pou-
voirs n'entrent effectivement en acte que sur une excitation sensible.
Mais ce qui nous parait extrémement grave en conséquence, el ce
dont nous ne voyons nullement les preuves péremptoires, ¢’est I'idée
que I'ame ne puisse emmagasiner que hors d’elle-méme le trésor de
ses acquisitions, Qu’elle n’acquiére rien qu'a I'aide de son instrument
et (dans les seunles conditions du moins que Pexpérience nous fasse
connaitre) ne puisse non plus qu'd l'aide de son instrument faire
usage de ce qu’elle a acquis, j’en veux tomber d’accord; mais il ya
loin de la & dire que ce qu’elle a acquis ne repose que dans cet instru-
ment., De cette derniére affirmation découlerait nécessairement, si
elle était prouvée, que, une fois privée de son cerveau, 1’ime serait
dépouillée de toutes ses acquisitions, y compris la conscience de soi-
méme, et se retrouverait « Gros-Jean comme devant » avec ses nues
et vides puissances. M. F. nous dit que les actes de I’Aame humaine
sont immortels et permettent d’espérer I'immortalité pour 'ame elle-
méme. Mais nous ne voyons pas comment les actes de I'dme pour-
raient étre immortels, si ce n’est peut-étre dans le sens que leurs effets
soient & jamais subsistants; quant & ’ame, une fois séparée de la pré-
cieuse couche corticale du cerveau, le seul gardien de ses acquisi-
lions, elle ne saurait jouir encore de ses cenvres, ni méme en retrou-
ver le souvenir. Plus loin, on nous déclare « que I'dAme est essentielle-
ment libre et responsable; » mais nous ne voyons, au contraire, que
mécanisme absolu dans cet étre qui ne fait qu’obéir & 'excitation
extérieure, obéir au réveil successif de notions fatalement enchainées
les unes aux autres par la disposition méme des fibres, obéir enfin, et
cela fatalement, au motif le plus fort. La soi-disant liberté de ’homme
n’est chez M. F. que le fait de la grande variété des motifs qui s’offrent
A lui, mais dont 1’'un exerce nécessairement une influence prépondé-
rante; or qu’'on soit sous la dépendance d’un despote unique et sans
concurrents, ou d'un despote qui régne aprés avoir mis dans les fers
une vingtaine de compétiteurs 4 la tyrannie, on n'en est pas plus libre
pour cela et partant pas réellement responsable. Dés lors, sous le
nom de devoirs, on pourra bien énumérer les maniéres d’agir ou de
penser qui sont conformes au développement harmonique de notre
personnalité et de celle d’autrui, on pourra les indiquer comme I'idéal
A atteindre, et cet idéal indiqué pourra méme exercer une influence
effective sur la détermination de nos actes, nous ne le contestons pas;



472 BULLETIN

mais il n’en restera pas moins qu’avec la vraie notion de liberté on
aura coupé A la base le caractére spécifique du devoir et de la respon-
sabilité.

M. F. a plein droit, sans doute, de se poser en adversaire du maté-
rialisme, puisque sa psychologie tout entiére repose sur I'indépen-
dance spécifique de I’Ame considérée comme principe vital; mais il
ne nous parait pas pouvoir, sans modifier assez gravement son sys-
téme, y faire rentrer les affirmations qui constituent les intéréts su-
périeurs de toute tendance spiritualiste : la possibilité d’une persis-
tance personnelle au deld de la tombe et I'exercice réel de la liberté
morale. Ce sont les généreuses aspirations de son cceur qui parlent,
quand il aborde ces points ; ce n’est pas la logique de son systéme.
Ce dernier, malgré quelques vigoureux coups d’aile qui I'élévent in-
contestablement au-dessus du pur sensualisme de Condillac, par
exemple, ne parvient pas & prendre son vol jusqu’aux sublimes re-
gions dans lesquelles seules la vie morale peut respirer a I'aise.

Pu. B.

BIBLIOGRAPHIE

Ouvrages recus.

Henry Dunn. Le christianisme sans églises. Treize lettres adres-
sées & un comte italien. Seconde édition avec préface, par E. Pé-
tavel-Olliff. — Paris, Sandoz et Fischbacher, 1878. 1 vol. in-12.

Ch. Trochon, I’abbé. Essai sur I’histoire de la Bible dans la France
chrétienne au moyen-ige. Thése présentée & la faculté de théologie
de Paris. — Paris, Sandoz et Fischbacher, 1878,

Edmond Stapfer. Les idées religienses en Palestine & I'époque de
Jésus-Christ. Deuxiéme édition. — Paris, Sandoz et Fischbacher,
1878. 1 vol. in-12.



	Philosophie

