
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 11 (1878)

Buchbesprechung: Philosophie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


436 BULLETIN

PHILOSOPHIE

BoBERT Flint. — La philosophie de l'histoire en France
et en Allemagne '.

I
En venant rendre compte, en 1878, d'un ouvrage paru en 1874,

nous sommes bien aise de pouvoir en appeler pour justifier notre
retard, dû d'ailleurs à des circonstances particulières, à l'épigraphe
même du livre : Too swift arrives so tardy as too slow. En effet, un

compte rendu de l'ouvrage de Flint recouvre en ce moment une
réelle actualité par le fait de l'apparition d'une traduction française
de la première partie, il y a peu de mois. Au moment où nous terminons

cet article, nous recevons l'annonce de la traduction de la seconde

partie : La philosophie de l'histoire en Allemagne.
Ainsi que l'indique d'ailleurs le titre du présent volume, l'ouvrage

n'est pas encore achevé. Une seconde série doit renfermer l'exposé
de l'histoire de la philosophie en Angleterre et en Italie, les conclusions

de l'auteur et quelques appendices.
On voit que l'auteur s'est astreint à un ordre purement géographique

qui n'est pas sans présenter de sérieux inconvénients. S'il a eu

raison d'établir qu'à un certain moment les études sur la philosophie

de l'histoire ont subi en Allemagne l'influence de la France, il est

difficile, une fois arrivé au XIXe siècle, de ne pas ressentir une lacune

en traitant de Cousin et de Quinet avant d'avoir parlé de Hegel et de

Herder. Un ordre chronologique qui eût fait naturellement ressortir
les influences réciproques exercées au delà des frontières aurait donné

plus de relief et d'animation à la pensée de l'auteur. Le mérite de

l'ordonnance est ici du côté d'un autre écrit dont il est difficile de ne

pas dire un mot à propos de celui de M. Flint et qui a paru à la même

époque, le livre de M. de Rougemont sur la Philosophie de l'histoire
aux divers âge de l'humanité. Les deux ouvrages ont d'ailleurs peu de

points de ressemblance ; celui de M. de Rougemont, plein de faits,
très personnel, écrit avec une verve où on retrouve, en maint
endroit, l'homme de parti et le jouteur quelquefois passionné, est

moins encore une étude proprement dite que la revue détaillée,
l'inventaire minutieux de tout ce qui s'est écrit, ou à peu près, depuis

1 The philosophy of history in France and Germany, by Robert Flint
Edimbourg, 1874. Premier volume.



PHILOSOPHIE 437

l'antiquité jusqu'aux temps les plus modernes sur la destination générale

de l'homme et le plan de l'histoire. Le tout apprécié et jugé
d'après son plus ou moins de conformité avec le système de M. de

Rougemont lui-même.
Dans le volume de M. Flint nous avons une série d'études

détachées et très objectives embrassant, comme s'exprime l'auteur lui-
même,« les tentatives les plus célèbres faites depuis un siècle et demi

pour découvrir les lois ou l'ordre qui règlent les affaires humaines, en
relevant ce qui paraît être leurs principaux mérites ou leurs
défauts. » L'auteur s'en tient à dessein, pour le moment du moins, il nous
le dit un peu plus bas, à cette définition de sou sujet si générale, si

vague même qu'elle soit. Plusieurs des auteurs qu'il étudie ici n'ont
apporté qu'une faible contribution à la philosophie de l'histoire
proprement dite, la mention de leurs noms s'explique au point de vue que
nous venons d'indiquer. En échange, on comprend dès lors moins bien
l'omission de certains autres : Huet et Volney, Thiers et Mignet, en

France; Stollberg, Léo, Dœllinger, Heeren, en Allemagne, pour n'en
citer que quelques-uns. Au reste, c'est là une critique à laquelle il est

à peu près impossible pour un ouvrage de ce genre de ne pas donner

prise, à moins d'aspirer à être à lui seul toute une bibliothèque.
Nous voudrions d'ailleurs pour cette fois et en attendant l'apparition

du reste de l'ouvrage nous borner à essayer d'en donner une idée

par une courte analyse. Le livre débute par une introduction étendue,

qui étudie le développement de l'esprit historique dans l'antiquité

jusqu'au christianisme, et la part apportée par les divers races
à la conception du progrès, de l'unité spirituelle de la race humaine
et du plan divin de l'histoire, sans laquelle celle-ci ne peut être étudiée
d'une manière rationnelle.

Après avoir esquissé les premiers essais d'historiographie en

France (chroniques des couvents, mémoires, etc.), l'auteur arrive à

caractériser l'influence exercée par celui qu'il appelle le créateur de

la science dont il s'occupe, Bodin, qui d'ailleurs a« donné moins une
philosophie de l'histoire qu'une méthode pour étudier l'histoire. » Il
s'attache ensuite à étudier l'influence exercée par le cartésianisme

qui quoique peu tourné, en vertu même de son principe, du côté des

recherches historiques, n'en a pas moins favorisé l'essor par l'impulsion

générale donnée à l'esprit humain, puis en propageant la conviction

que les phénomènes les plus variés peuvent être ramenés à une
loi très simple, enfin, en insistant sur l'idée de progrès.

Cesta ce même titre que Pascal dans une page fameuse : « Toute la



4d8 BULLETIN

suite des hommes, pendant le cours de tant de siècles, doit être
considérée comme un même homme qui subsiste et qui apprend
continuellement, etc., » peut être rangé au nombre des fondateurs de la
philosophie de l'histoire.

Le premier ouvrage auquel notre auteur s'arrête avec détail est le
Discours de Bossuet sur l'histoire universelle, où, tout en reconnaissant
l'œuvre d'un grand génie oratoire, il se déclare incapable de trouver la
profondeur qu'on y a souvent louée. Au lieu de prouver par l'étude
des faits la grande idée d'une Providence divine qui mène les hommes

là où ils ne voulaient point aller, Bossuet est parti à priori de cette
même idée, dont la conception chez lui manque d'ailleurs d'ampleur.
Sa notion catholique de l'église l'amène à sacrifier complètement le

point de vue d'une Providence s'exerçant au sein du monde païen.
Les principales périodes de l'histoire de l'humanité sont trop
exclusivement déterminées pour lui par les dates de l'histoire sainte. Enfin,
même en se plaçant avec lui au point de vue chrétien, le grand drame

religieux du monde se confond beaucoup trop avec l'histoire de

l'église catholique.
Trois grands noms, Montesquieu, Voltaire et Turgot, marquent la

période qui succède à celle de Bossuet et durant laquelle on constate

sans peine qu'un immense changement s'est accompli dans l'atmosphère

intellectuelle et morale. La réaction contre l'absolutisme a
amené un réveil dans le sentiment de la dignité humaine qui trop
manqué même aux plus nobles esprits du XVIIe siècle. Ce qui dans

Montesquieu relève surtout de la philosophie de l'histoire, c'est son étude

comparée des différents états, où l'auteur lui reproche avec quelque
sévérité d'avoir mêlé l'induction et la déduction pour arriver à des

conclusions beaucoup trop générales, d'avoir par exemple signalé
certains traits de la monarchie française ou du despotisme oriental
comme les éléments caractéristiques de l'état monarchique ou de

l'état despotique.
Au reste le mérite de Montesquieu est d'avoir su n'introduire dans

son sujet aucun élément étranger, d'avoir échappé au mauvais exemple
de beaucoup de ses contemporains qui faisaient plier les faits à leurs
idées préconçues. Les lacunes de sa conception trop fragmentaire
s'expliquent par celles de son époque qui ne connaissait pas plus
l'étude des législations comparées que celle des religions comparées.
Aussi Montesquieu n'a-t-il pas découvert « les lois générales des faits,
mais seulement certaines raisons spéciales de ces mêmes faits, » ce qui
l'a entraîné souvent à donner une importance exagérée aux causes



PHILOSOPHIE 439

secondaires, climat, etc., au point de paraître justifier tout ce qu'il
prétendait expliquer.

Turgot s'est montré fort là où Montesquieu s'est trouvé faible. Il
a admirablement fait sentir le lien qui unit les différents âges, les

générations successives. Dans ses écrits de quelques pages on peut dire
qu'il a rendu à la science le service immense de faire ressortir la
vraie notion de l'histoire et la vraie notion du progrès. Il a été le
vrai maître de Condorcet et d'Auguste Comte, que nous retrouverons
tout à l'heure, mais qui n'ont pris de lui ni leurs excentricités, ni leur
conception matérialiste des forces de l'histoire.

Voltaire, dans son Essai sur les mœurs, se montre bien inférieur
comme génie philosophique aux grands esprits que nous venons de

nommer. Il lui a manqué comme à la plupart de ses contemporains,
comme à Rousseau en particulier, le vrai sens historique. Le plus
grand service qu'il a rendu a été de compléter, sur certains points, la
conception de Bossuet, en montrant la direction de la Providence
s'exerçant en faveur de tous les peuples; mais cet essor généreux ne
se soutient pas longtemps. A force de vouloir chercher, au lieu des

grandes causes des événements, les raisons secondaires et tangibles, il
arrive, en partie sous l'empire de la haine vouée par lui au christianisme,

à remplacer l'action de la Providence par celle des forces
brutales ou des mauvaises passions et à transformer le drame de l'histoire

en une farce assez vulgaire.
Condorcet, le saint-simonisme, Bûchez et Auguste Comte sont

appréciés successivement en différents chapitres qui ne se suivent pas
dans l'ouvrage, mais qui sont en fait intimement liés. En effet, toute
l'historiographie saint-simonienne est en germe dans cette idée de

Condorcet que l'évolution de la société est soumise aux mêmes lois
générales qu'on peut étudier dans le développement de nos propres
facultés. Cette donnée, qui est au fond le plus sérieux apport de Condorcet

à la philosophie de l'histoire, l'a, comme on sait, entraîné à l'ili usion

ue prophétiser rigoureusement tout l'avenir de la société. Le même

principe, sur lequel est venu se greffer la division de l'histoire de

l'humanité en périodes ou en âges, a donné lieu chez Saint-Simon à l'idée
des séries récurrentes, des périodes organiques et périodes critiques
<le l'histoire; chez Bûchez, à sa formule mathématique de la loi du

progrès, pour laquelle M. de Rougemont professe une véritable
admiration. Elle est devenue enfin, pour Auguste Comte, la source de sa

« grande découverte » de la loi des trots étals. Seulement à mesure que
l'école s'éloigne de son vrai fondateur, elle abandonne toujours plus la



440 BULLETIN

base plus ou moins psychologique sur laquelle elle reposait et l'une des

premières assises du positivisme est l'identification, chère à Saint-
Simon, des phénomènes moraux avec ceux du monde physique, de la
gravitation, par exemple, avec les lois qui régissent le monde
intellectuel.

Sous le nom d'école théocratique, qui succède à la révolution,
l'auteur réunit des hommes de caractères et de mérites très différents.
Chateaubriand et de Bonald, de Maistre et d'Eckstein, Lamennais et

Ballanche. Il caractérise d'une manière assez heureuse les forts et les

faibles de cette école dont le principal mérite est d'avoir su reconnaître

la profondeur et l'importance du mouvement issu de la révolution,

mais qui, dans la construction de ses théories politiques, sociales

ou religieuses, s'est montrée tout aussi superficielle que les théoriciens

disciples de Condillac. Il est sévère pour des hommes qui, en

combattant les idées du Contrat social, n'ont guère su que retourner
les formules de J.-J. Rousseau, et posé en fait que ce ne sont pas les

individus qui constituent la société, mais la société qui constitue les

individus, société dont le modèle doit d'ailleurs se trouver dans les

institutions théocratiques de l'ancienne Egypte. La prétention de cette
école de justifier ses doctrines par l'Ecriture arrache à l'auteur une
protestation indignée qui est peut-être la page la plus éloquente de

son livre. Une place à part dans ce groupe revient à Ballanche qui a
cherché sincèrement à concilier ces théories avec les idées de liberté
et de progrès dans un système plus curieux que solide où les
différentes phases du langage (parlé — parlé et écrit— parlé, écrit et
imprimé) doivent servir de type au développement de l'humanité.

Aux écoles révolutionnaire et réactionnaire, en succède une autre
qu'on pourrait appeler constitutionnelle, représentée par Cousin et

Jouffroy. Le mérite du premier que l'auteur relève avec force est
d'avoir fondé la philosophie de l'histoire sur la psychologie, sur la
connaissance de l'esprit humain. Seulement, devenu bientôt infidèle à sa

méthode, il a substitué à l'étude de la nature humaine celle d'une

sorte de raison abstraite, ce qui l'a amené à faire entrer de force
toute l'histoire dans le cadre à trois compartiments de l'infini, du fini
et de la réconciliation du fini et de l'infini, conception purement
logique et formelle qui ne lui a pas laissé de place pour la liberté et a
entraîné sa philosophie dans un optimisme superficiel qui aboutit à

légitimer la force et à glorifier la victoire.
Une autre idée de Cousin, la distinction (peu fondée) entre

l'intelligence spontanée et l'intelligence réfléchie, est à la base de l'Essai de



PHILOSOPHIE 441

Jouffroy sur l'état actuel de l'humanité, sur lequel l'auteur s'arrête
peu, parce que, malgré sa réelle valeur littéraire, cet écrit est beaucoup

trop général pour constituer une philosophie de l'histoire. C'est
une tentative de prédire l'avenir de notre race qui démontre combien

peu les théories abstraites suffisent pour lire dans l'inconnu, puisque,
entre autres, l'auteur n'a nullement entrevu le rôle qui allait être
réservé à l'Italie.

L'éclectisme conduit naturellement à parler des doctrinaires ; ceux-
ci étant à celui-là ce que la politique est à la philosophie. M. Guizot
ne prend place dans un traité sur la philosophie de l'histoire qu'à la
faveur de la conception passablement large que l'auteur a donnée de

cette science. L'Histoire de la civilisation en France se ressent d'une
conception fausse, Guizot ayant cru pouvoir présenter le développement

de la civilisation en un seul pays comme un type universel,
comme si un peuple résumait l'humanité, prétention qui a faussé
^histoire partout où le patriotisme s'est laissé entraîner à la soutenir. Le
vrai mérite de M. Guizot est ailleurs. Il a été un admirable anatomiste

des idées. Il a fait voir que l'histoire est une science comme
l'histoire naturelle et, mieux que personne, il a analysé et présenté
dans leur jeu réciproque les différentes fonctions de la vie sociale.

Avec Michelet et Quinet nous arrivons à l'école démocratique.
Michelet procède de Vico et de Guizot, avec une foi au progrès et un
amour pour la démocratie qui a manqué à tous les deux. Pour lui,
l'histoire est la réalisation progressive de la liberté dans la lutte de

l'homme contre la nature, de l'esprit contre la matière, de la liberté
contre la fatalité. Seulement, Michelet s'est laissé entraîner au delà

de sa pensée en faisant de cela le but unique de l'histoire. « La
vérité, le beau, la moralité, dit avec raison l'auteur, sont des éléments

tout aussi essentiels du développement du monde et qui ne se laissent

pas ramener à la simple notion de liberté. > Cette conception un peu

exclusive, propre également à Quinet, fait assez voir que ce dernier
ne peut pas être envisagé comme un simple disciple de Herder. Au
lieu d'exagérer comme le penseur allemand le pouvoir de la nature
sur l'homme, Quinet voit au contraire dans l'histoire « le spectacle
de la liberté, la protestation du geüre humain contre le monde qui
l'enchaîne, le triomphe de l'infini sur le fini, l'affranchissement de

l'esprit, le règne de l'âme. » Le mérite éclatant de Quinet est d'avoir

rompu avec la conception du XVIIIe siècle en faisant de la religion un
élément essentiel et fondamental de l'âme humaine et en montrant
l'unité religieuse comme fondement et non comme résultat de l'unité



442 BULLETIN

politique. En ne laissant pas à l'école théocratique l'honneur de

proclamer seule cette vérité, il a servi de la manière la plus efficace la
cause de la liberté. Sur cette voie il a revendiqué les droits de la
conscience dans l'histoire, flétri l'optimisme immoral qui présente le
réel comme rationnel, et fait de ses principes une excellente application
à l'histoire de France en démontrant les torts causés à sa patrie par
la révocation de l'édit de Nantes.

En terminant sa revue des écrivains qui se rattachent à l'école
démocratique, l'auteur mentionne, sans s'y arrêter longuement, le livre
de Tocqueville sur la démocratie en Amérique qu'il appelle « une
application magistrale de la méthode inductive employée à l'étude des

sociétés. > Il s'attache en échange assez longuement aux Lettres sur la
philosophie de l'histoire de M. Odysse Barrot où nous retrouvons les

analogies entre les forces matérielles et les principes intelligibles,
les influences qui poussent à la guerre et à la paix étant comparées à

l'électricité positive et négative, aux courants froids ou chauds du Guif
Stream. La partie la plus intéressante de ce chapitre est celle consacrée

à la critique du principe des nationalités, tel que l'entend M. Bar-
rot qui pronostique la séparation de la France en quatre états et
trouve la formule de la philosophie de l'histoire dans l'oscillation
entre les grands empires et les vraies nationalités, c'est-à-dire les

agglomérations renfermées entre les montagnes qui forment le bassin

d'un fleuve.
La Théorie du progrès de H. de Ferron vaut mieux. C'est une

critique du messianisme césarien, un essai de combiner la formule de

Vico des trois âges (divin, héroïque et humain) avec la théorie des

périodes organiques de Saint-Simon. L'auteur qui croit à la liberté est

préoccupé de découvrir les moyens d'empêcher la démocratie d'aboutir

au césarisme, ce qui a été le sort de la Grèce, de Rome et menace
d'être celui des nations modernes. Il croit que ce moyen se trouve
dans une meilleure organisation de la démocratie, ce qui implique
une connaissance philosophique des conditions du progrès.

La première partie du livre se termine par une analyse de

l'ouvrage du professeur Laurent de Gand : la Philosophie de l'histoire,
qui forme le couronnement de ses volumineuses études sur l'histoire
de l'humanité. Son point de départ est l'idée de l'immanence divine
dans l'humanité, la coexistence de la Providence et de la liberté
humaine, et la réalité du progrès conçu essentiellement au point de vue
des améliorations réalisées dans le monde moral, dans la justice et
dans la bienveillance réciproque de peuple à peuple. Adversaire de



PHILOSOPHIE 443

la révélation chrétienne, en même temps que partisan déclaré de la
liberté morale M. Laurent, voit chez la plupart de ses prédécesseurs

les avocats plus ou moins avoués du fatalisme. Dans Bossuet,

il relève le fatalisme du gouvernement miraculeux de la Providence,
dans Vico le fatalisme antique, chez Voltaire et Frédéric II celui du

hasard, chez Montesquieu celui du climat ; celui de la nature chez

Herder, celui de la race chez Renan. Thiers représente le fatalisme

révolutionnaire, Hegel le fatalisme panthéiste, Comte celui du

positivisme, Buckle, enfin, celui des lois générales. Pour M. Laurent,
d'ailleurs, la conception de la philosophie de l'histoire est assez vague;
elle est au fond une branche de la théologie naturelle et l'on a pu à

juste titre le caractériser comme le fondateur de la théodicé
historique.

II

Arrivé à l'Allemagne, l'auteur fait dériver le développement des

études historiques des deux grands faits de la Renaissance et de la
Réformation, le dernier surtout, qui a marqué l'histoire à son début
d'un caractère spécial. Sous l'influence des idées nouvelles, l'histoire
ecclésiastique est surtout considérée comme un moyen de polémique.
Ce premier stage est représenté par les centuries de Magdebourg.
Dès lors se succèdent les phases que l'auteur caractérise comme
suit : celles du piétisme (avec Calixte et Gottfried Arnold), du
pragmatisme (Mosheim), du rationalisme (depuis Semler), jusqu'à ce que
l'histoire de l'église devienne une conception vraiment philosophique
avec Néander et Baur.

L'historiographie civile et politique suit une marche parallèle. Aux
chroniques du XVIe siècle (de Gamerus, de Genebrard) succèdent au
siècle suivant les grandes collections historiques dans l'élaboration
desquelles le génie de l'érudition germanique trouve seul à se

déployer aussi longtemps que l'état de choses issu de la guerre de

trente ans, les divisions intestines, le morcellement politique de

l'Allemagne paralysent l'essor des études historiques proprement dites. A
ces érudits succède vers le milieu du dix-huitième siècle une pléiade
de savants historiens dont le plus connu est Schlözer, puis tandis que
le rationalisme prévaut dans le domaine de la théologie, l'histoire
passe aux mains de brillants écrivains, comme Jean de Muller et

Schiller, sous lesquels elle s'émancipe définitivement du formalisme
théologique et de la pédanterie scolastique. Enfin, le grand mouve-



444 BULLETIN

ment patriotique, philosophique et religieux qui marque la seconde

dixaine d'années de notre siècle donne naissance à cet admirable
déploiement de critique patiente, de recherches pleines de sagacité, qui
s'appliquent à tous les domaines, et où l'Allemagne est restée jusqu'à
ce jour sans rivale.

A côté de Leibniz, qui n'a pas eu l'occasion d'appliquer lui-même
ses vues à la philosophie de l'histoire, sauf peut-être sa conception
de l'optimisme, on peut mentionner, comme les initiateurs de

l'Allemagne dans cette science, deux Suisses, Iselin et Wegelin. A cette
époque où la tractation philosophique de l'histoire était encore chose

toute nouvelle en Allemagne, la Suisse remplit le rôle d'intermédiaire

en important, entre autres par l'intermédiaire d'Iselin, les idées

pédagogiques de Rousseau et les vues politiques et économiques de

Montesquieu et de Quesnay. Au reste, les Philosophische Muthmassun-

gen d'Iselin offrent moins un principe philosophique que des leçons
morales, et ont, pour point de départ, l'idée d'un état de nature
absolument chimérique.

Wegelin, dans ses Considérations sur les principes moraux des

gouvernements, a fait faire à la science un nouveau pas en essayant
de résumer en une formule générale, en une idée morale, le principe
organique de toutes les constitutions. Seulement, en caractérisant d'un

mot le caractère de chaque nationalité, depuis les anciens Egyptiens
jusqu'aux Allemands modernes, il a fait bon marché de ce qu'il
y a de complexe dans toute organisation. Il a mieux réussi dans ses

Mémoires sur la philosophie de l'histoire où la puissance de généralisation

du génie germanique commence à se révéler et où il montre,
par ce qu'il appelle « l'enchaînure des faits, » que ce qu'il y a de
substantiel dans l'histoire doit être cherché dans le développement des

idées.

Schlözer, remarquable comme historien, l'est moins comme
philosophe. Dans son plan de l'histoire universelle, il a adopté une division

en périodes que ne rattache aucun lien sérieux. Son mérite est
d'avoir combiné l'étude de l'histoire avec celle de la nature et de la
géographie. Son idéal, consistant à écrire une histoire de l'humanité
qui serait à celles des états ce que celle de l'empire germanique est
à l'histoire des états qui le composent, a été réalisé par un autre que

par lui. Dans les vingt-quatre livres de l'Histoire universelle de Jean
de Müller en effet, le récit, dépouillé de ce qui est purement local et

temporaire, laisse voir comme à découvert le plan de la .Providence
dans la succession des événements et de la fortune des hommes.



PHILOSOPHIE 445

Avec Lessing, promoteur du grand mouvement qui a donné à

l'Allemagne une littérature nationale et la liberté de la pensée, nous

entrons dans une nouvelle période. Lessing relève de notre science

par son livre de l'Education de l'humanité, où le progrès dans l'histoire

est considéré essentiellement comme le progrès de la religion
et qui a exercé comme on sait une influence décisive sur la théologie
en faisant de la révélation une éducation divine. Mais l'agent de

cette éducation, la révélation, ne se distingue de la religion naturelle
qu'au point de vue formel. Son contenu n'est autre chose que ce que
l'humanité eût découvert par elle-même, plus tard, il est vrai. Ici
notre auteur relève l'inconséquence commise par Lessing en réservant

exclusivement ce nom de révélation au judaïsme et au christianisme,

ce qui dans ce cas donnerait le droit de dire que le Père
céleste a laissé en dehors de son éducation un grand nombre de ses

enfants. Cette inconséquence est au reste le résultat d'un compromis
entre l'opinion courante et la vraie pensée de Lessing (sur laquelle
celui-ci a laissé planer un certain vague), qui fait de toute religion
une éducation divine et prévoit l'épanouissement de la foi nouvelle
du sein du christianisme, au même titre que ce dernier s'est
développé du sein du judaïsme.

Herder a été le chantre des harmonies entre la nature et l'humanité,
ses Idées sur la philosophie de l'histoire sont une des œuvres les plus
magistrales dont la science historique puisse se glorifier. L'action de

la nature sur l'homme, qu'il excelle à dépeindre, n'a à ses yeux rien de

fatal; toutefois grâce à son éloignement pour la métaphysique, qu'on
lui a sévèrement reproché, grâce à l'optimisme invincible que lui
inspire son étude de la nature, il a à son insu dérivé vers le déterminisme,
et ne peut que par une inconséquence sauvegarder son affirmation
constante que l'homme est libre et que l'histoire est un progrès.
D'ailleurs sa conception générale le rend plus propre à esquisser le

développement des peuples primitifs, des peuples de l'instinct, qu'à
comprendre celui des nations classiques et des nations modernes.

Notre auteur termine le chapitre de Herder en critiquant le vague
de sa formule : « le but de l'homme c'est l'humanité, » qui peut être
prise en quatre ou cinq sens différents. M. de Rougemont, à un autre
point de vue, se rencontre avec lui pour reprocher à Herder d'avoir
fait du bonheur matériel de l'individu le but de la destinée humaine
et de n'avoir pas su rendre compte de la valeur de la société et de

l'état.
Cette dernière critique ne s'applique pas à l'austère génie de Kant;



446 BULLETIN

celui-ci ne prend d'ailleurs place parmi les historiens philosophes

que par son livre : Idée d'une histoire universelle au poinl de vue cosmopolite.

Pour lui, le but assigné à toute créature, c'est le plein
développement de ses facultés. A cet égard la tâche de l'homme est

telle que le développement de l'humanité ne peut se réaliser dans

l'individu mais dans l'espèce. L'établissement d'une société universelle

fondée sur la justice, est le grand problème delà race humaine,
mais aussi le plus difficile qui puisse lui être proposé, et l'histoire
entière de notre race peut être envisagée comme le déploiement du

plan secret de la Providence pour le résoudre. La solution de ce

problème impliquant entre autres l'établissement de relations
internationales régulières, Kant fut amené à tracer dans son Traité de la

paix perpétuelle une sorte d'esquisse d'un état social idéal qui est

pour lui une confédération d'états libres.
Avec Schiller, dont Kant fut le principal inspirateur, apparaît dans

la tractation de l'histoire un nouvel élément destiné à compléter les

conceptions essentiellement politiques et morales de son prédécesseur.

Schiller relève l'importance de l'art auquel est réservé de combler

la lacune entre les sens et l'intelligence, entre le règne de la

force pure et celui de la loi. C'est l'art qui procure à l'homme la vraie
liberté, puisque celle-ci ne se trouve que dans le jeu complet et
harmonique de sa double nature.

Fichte est pour notre auteur l'un des plus nobles, mais aussi le

plus chimérique des penseurs qui ont fait de l'histoire l'objet de leurs
méditations. Son chapitre est celui de tout le volume où M. Flint se

livre le plus volontiers à une innocente gaîté. Comment d'ailleurs un
Ecossais pourrait-il pardonner à un historien d'idées d'avoir «séparé
la philosophie de l'expérience, la philosophie de l'histoire de la
connaissance de l'histoire elle-même? > Le plan du monde, déduit à

priori, est évident en lui-même sans l'étude des faits, qui ne doivent
servir qu'à illustrer et à confirmer les déductions de la pensée. Au
reste, cette histoire, construite à priori sans qu'on sache, fait observer

l'auteur, au nom de quel principe la vie humaine doit se déduire
de la vie divine, et pourquoi le temps où elle se déploie doit se diviser

en périodes,— cette histoire a pour but final l'accord de la raison
et rie la liberté. Au début se trouve le * peuple normal » au sein
duquel vivent répandues des tribus sauvages d'aborigènes. (Antithèse des

sétliites et des caïnites de quelques historiens théosophes.) Trois
grandes périodes se succèdent : celle de la raison inconsciente,
comprenant deux âges ; celle de la lutte entre l'instinct et la raison ; enfin



PHILOSOPHIE 447

les deux âges où la raison triomphe d'abord comme science, puis
comme art, réalisant définitivement le but indiqué plus haut.

En dépit de sa conception toute idéaliste, il est un point spécial
où les événements ont fait fléchir les vues de Fichte. Entre le

cosmopolitisme enthousiaste qui marque les cours de 1804 et 1805 et
l'enthousiasme patriotique des « Discours à la nation allemande, » il y a

eu place pour les leçons de l'expérience à la vue des revers de sa

patrie. Le point de vue général a d'ailleurs moins changé qu'on ne

pourrait le croire. L'Allemagne a pris concrètement le rôle assigné
à son peuple normal. C'est d'elle que dépend le salut de l'humanité,
sans que pourtant cette vue ait empêché Fichte de dire de dures
vérités à son pays.

Schelling, qui avait commencé par nier la possibilité d'écrire une
philosophie de l'histoire, arrive, après s'être émancipé de Fichte, à

concevoir l'évolution du monde comme un procès organique, où tout
est vivant, où la nature est l'âme visible, l'âme la nature invisible, et
où l'histoire apparaît au nom de l'identité absolue comme la combinaison

mystérieuse de la nécessité et de la liberté, cette dernière ne
tardant pas d'ailleurs à sombrer dans l'abîme de la volonté absolue.
Trois grandes périodes marquent le cours de cette évolution où l'absolu

se manifeste d'abord comme destinée (dans l'antiquité orientale
et hellénique), comme nature (depuis les conquêtes de la république
romaine), en attendant qu'il apparaisse comme providence dans une

phase que l'avenir nous réserve. Les vues de Schelling sur le

christianisme, envisagé d'ailleurs comme un procès dialectique de

réconciliation entre l'infini et le fini, s'épanouissent en un véritable
gnosticisme dans la période de la pensée de Schelling marquée par sa

philosophie positive et que l'auteur a cru pouvoir passer à peu près

sous silence. Les critiques qu'il adresse à Schelling portent sur sa

méthode qu'il appelle une «intuition géniale,» laquelle n'est ni l'induction

ni la déduction et qui doit demeurer nécessairement stérile; sur
sa division de l'histoire opposant des termes, comme nature, destinée,

qui ne se correspondent pas (d'autant plus que dans une autre
construction les deux premiers sont intervertis), enfin sur sa conception
émanatiste du développement de l'absolu qui n'est qu'un jeu de

l'imagination. En un mot il lui reproche d'avoir abordé l'histoire d'un
point de vue qui implique l'impossibilité d'en faire la philosophie.
Son mérite est d'avoir reconnu de bonne heure qu'il n'en avait pas
résolu le problème. Son tort, de n'avoir jamais compris qu'abordé au

nom de ses principes, le problème était, insoluble.



448 BULLETIN

A la suite de Schelling prend place l'école connue sous le nom un

peu vague d'école romantique et dont les représentants sont
caractérisés ici comme des hommes « pleins d'imagination, mystiques,
religieux, mais très peu scientifiques. »

L'auteur mentionne en termes brefs et presque dédaigneux Stutz-

mann, dont le système assez compliqué, mélange des idées de Fichte
et de celles de Schelling, est exposé avec plus de détail par M. de

Rougemont. Le tableau synoptique que ce dernier lui consacre était peut-
être le seul moyen de mettre en relief les lignes de son système.

Steffens est le fondateur de l'idée du microcosme, qui assied la
philosophie de l'histoire sur l'anthropologie. Le cours des événements
du monde est une série de combats qui ont leur type dans les stages
successifs du développement de la nature extérieure. La fin de
l'histoire est la réalisation de l'image de Dieu dans l'humanité. Si par
plusieurs de ses idées Steffens se rattache à Schelling, son patriotisme

ardent contraste avec l'humanitarisme de son maître. Dans son

livre du Temps présent qui est l'analyse des voies par où Dieu a conduit

l'Allemagne pour assurer par son moyen le repos du monde,
l'influence de l'école romantique se fait sentir dans son idéalisation du

moyen âge.

Le troisième représentant de cette école est Gœrres, « dont le zèle

fut toujours plus grand que le jugement» dans ses diverses transformations

qui le firent aboutir à l'ultramontanisme.
Il n'a su ni prouver ni éclairer de son vrai jour sa formule que

Dieu est le vrai centre de l'histoire, et il a donné pour les quatre
phases de la marche du monde ce dont il eût fallu faire simplement
quatre faces différentes, mais non successives, de la vie humaine : la vie

naturelle, la vie politique, la vie morale et la vie religieuse ou
ecclésiastique.

Frédéric Schlegel, en faisant dériver le développement de l'humanité

de sa chute qui amène le long drame de son relèvement, a
provoqué, sinon mérité, la méchante critique de Gans qui l'accuse
d'aborder l'étude de l'histoire en se lamentant de ce qu'il a dû y en avoir
une. Au reste la rédemption étant pour Schlegel moins une délivrance
du péché que le rétablissement graduel de l'image de Dieu dans

l'homme, il a pu sans trop de peine s'approprier l'idée de Lessing
de l'éducation de l'humanité. Il s'accorde avec Hegel pour n'admettre
qu'un nombre restreint de nations historiques, réparties le long d'une

ligne assez étroite allant du sud-est de l'Asie au nord-ouest de

l'Europe; chacune de ces nations représentant une faculté intellectuelle



PHILOSOPHIE 44

fies Chinois, la raison, les Indous, l'imagination, les Egyptiens,
l'intelligence, les Hébreux, la volonté.)

Trois principes dominent l'histoire : la liberté humaine, la Providence

divine qui gouverne et sauve, et la puissance accordée au mal,
la plus mystérieuse des énigmes qui ne trouve sa solution que dans

l'épreuve de la liberté. Le relèvement de l'humanité s'accomplit sous

l'action de trois puissances qui marquent les trois âges du monde :

celui de la parole (révélation primitive); celui de la force (en ses

diverses manifestations dans les grands empires de l'antiquité); celui de

la lumière (depuis le moyen âge) ; classification que l'auteur qualifie
de « almost incredibly superficial and fanciful. »

A la seconde philosophie de Schelling se rattachent plus ou moins

directement, outre M. Ch. Secretai), que l'auteur, vu son sujet, ne

peut que nommer en passant, deux auteurs qui ont tous deux marqué
dans la philosophie de l'histoire, Bunsen et de Lasaulx.

Le premier, « un des hommes qui ont fait le plus pour unir
l'Allemagne et l'Angleterre,» combine dans ses écrits la méthode philosophique

allemande et l'esprit d'induction delà méthode baconienne. Les

principes dont il est parti sont la presupposition d'un ordre moral du

monde et de l'unité essentielle de la race humaine. « La conscience de

Dieu vivant en l'homme est la force primitive et constante de

l'histoire, l'instinct originel de l'humanité. »

Ces idées se retrouvent dans le plan de la philosophie historique
de Bunsen. Toute la marche du progrès est dominée par l'action
réciproque de la pensée intuitive et de la réflexion, de la conscience

populaire religieuse et de l'investigation philosophique. Au premier de

ces deux ordres de faits correspond une période de création, bientôt
remplacée par celle où se forment les peuples particuliers, où
s'élaborent la science et l'art, où l'individualité entre en conflit avec
l'intuition commune. La troisième période sera celle de la réconciliation

de la foi avec la réflexion par le moyen de la science et de l'art,
celle de l'unité du bien, du vrai et du beau. Cette antithèse entre la
pensée et la volonté, le côté intellectuel et le côté pratique de l'âme
humaine, se manifeste dans tout le cours de l'histoire. Aux Hébreux,
aux Hellènes, aux Germains, les représentants essentiels des trois
grandes époques indiquées plus haut, s'opposent, comme les représentants

de l'activité volontaire, les Aryens, les Romains et les races
latines de nos jours. L'auteur que nous analysons n'a pas de peine â

montrer ce qu'il y a de trop exclusif dans ces brillantes généralisations.

Il signale d'ailleurs dans la théorie de Bunsen un autre côté

THÉOL. ET PHIL. 1878. 20



450 BULLETIN

faible. II a trop exclusivement considéré l'homme comme un être
spirituel, sans donner suffisamment d'attention à sa nature physique, trop
exclusivement recouru comme moyen d'investigation à l'étude du

langage et des religions comparées et pas assez tenu compte des donnés

de la biologie et de l'ethnologie.
D'ailleurs, par sa joyeuse confiance dans l'avenir, par sa ferme

attente de l'avènement d'une nouvelle période de vie sociale fondée

sur la religion, Bunsen offre un frappant contraste avec l'écrivain
qu'on rapprochait de lui tout à l'heure, E. de Lasaulx, esprit
mélancolique et désabusé qui a marqué du sceau de sa tristesse sa conception

même de l'histoire, accepté comme une loi fatale que chez un

peuple comme chez les individus la vieillesse et la décadence
succèdent à la période de jeunesse, et qui a fait de la guerre (entre les

peuples de l'est et de l'ouest, du sud et du nord) l'agent nécessaire du

progrès de la civilisation.
L'auteur esquisse les formules dans lesquelles de Lasaulx

renferme le développement de la religion du progrès politique et des

constitutions. La première est partie du panthéisme de l'Orient, pour
aboutir au travers du polythéisme occidental, du monothéisme hébreu
et arabe, à la doctrine trinitaire du christianisme qui est la religion
universelle. Le progrès politique suit une marche analogue, selon la
formule de Hegel où en Orient la liberté est le partage d'un seul, de

quelques-uns dans le monde gréco-romain, de tous dans l'état germanique.

La série des formes du gouvernement n'est pas moins
rigoureusement tracée. A la monarchie succède la tyrannie, puis l'aristocratie,

l'oligarchie, la démocratie, dégénérant en démagogie et
aboutissant à l'anarchie ou au despotisme militaire, toutes formules que
l'auteur n'a pas suffisamment pris soin de démontrer par les faits,
ce qui n'eût pas été toujours possible. Dans sa théorie du déclin des

nations, il n'a pas non plus assez tenu compte du fait que les peuples
ne meurent pas de vieillesse, mais, quand ils périssent, succombent

toujours à des violences extérieures. Au reste l'expression « vieillesse
d'un peuple » ne peut guère être autre chose qu'une figure de rhétorique.

Le plus long chapitre du livre est celui consacré à Hegel. Nous

pouvons cependant le résumer plus brièvement encore que d'autres
puisque, d'après ce qui précède, les critiques de l'auteur peuvent

presque être prévues d'avance, nous dirions volontiers déduites à

priori, si on n'avait l'air de faire une mauvaise plaisanterie en parlant

d'à priori à propos de M. Flint. Nulle part, nous dit-il, les diffi-



PHILOSOPHIE 451

cultes spéculatives et pratiques de l'hégélianisme n'éclatent avec plus
d'évidence que dans la philosophie de l'histoire qui en découle. C'est

que ce système, qui affiche la prétention d'être tout entier histoire,
où la logique même est une histoire, celle d'un procès éternel, dévoile
précisément sa faiblesse fondamentale au contact des faits. Assurément,

nous dit encore l'auteur, il y a un grand fonds de vérité dans

cette conception grandiose d'un mouvement général auquel tout
participe, l'esprit comme la nature, et qui marque au fond du même

sceau les événements les plus distants, de sorte qu'ils se présentent à

l'homme de science comme les chapitres successifs du livre de l'histoire

universelle et à l'homme religieux comme ceux du livre de la
révélation du Dieu créateur ; mais c'est la conception même de l'idée

qui est trouble et inféconde. Elle laisse planer le doute le plus sérieux

sur le vrai caractère de ce que Hegel appelle le but final de l'histoire,
la liberté, attendu que, dans son système, cette liberté qui n'est qu'un
attribut de la volonté, en tant que volonté, pourrait aussi bien être
appelée du nom de nécessité. Elle fait, enfin, de l'histoire, non pas un
développement harmonique des peuples, mais un simple procès de la
pensée grâce auquel l'absolu arrive à se connaître lui-même, et
refuse toute valeur historique aux nations qui n'ont pas eu le privilège

de servir à l'incarnation de ce principe.
Nous retrouvons d'ailleurs relevés sous la plume de M. Flint

les reproches courants adressés à l'hégélianisme, sa conception bizarre
du développement de l'humanité en une ligne droite allant de l'est à

l'ouest, et l'optimisme enfermé sous sa fameuse formule « que tout
ce qui est réel est rationnel, » que les explications postérieures n'ont
pas innocentée.

Avant d'aborder l'étude des systèmes éclos dans ces dernières

années, l'auteur est amené à expliquer comment il a dû laisser de

côté des noms qu'on aurait pu s'attendre à rencontrer ici, ainsi Baader

qu'il ne fait qu'indiquer en passant, ainsi encore Schopenhauer dont
il se borne à réfuter la double affirmation que la philosophie de l'histoire

est impossible, parce que les faits contingents sont simplement
coordonnés et ne se laissent pas ramener à un principe, et de plus inutile,

parce que les phénomènes sont trop variables et trop monotones

pour qu'on en puisse tirer aucune instruction. Il renvoie, enfin, aux
conclusions de son second volume la discussion de la valeur du

pessimisme, en particulier du système de Hartmann.
Parmi ceux qui méritent ici une mention sinon comme philosophes

de l'histoire, du moins comme chefs d'école et inspirateurs, doit figurer



452 BULLETIN

Herbart, l'antithèse de Hegel, le créateur du réalisme atomistique,
« la protestation vivante de l'expérience et de la sagesse contre la
spéculation et ses folles hypothèses. » Parti de l'étude patiente des

faits, il n'a pas renoncé pour cela à saisir l'unité, mais tandis que les

uns ont demandé la théorie du développement humain aux influences

physiques, d'autres aux institutions sociales ou encore aux idées

abstraites ou aux doctrines théologiques, il a voulu montrer, suivi
dans cette voie par son disciple Lazarus, que l'unité vraie doit se

trouver dans les principes et les lois de l'activité intellectuelle elle-
même.

Lotze, l'un des penseurs les plus originaux de l'Allemagne
contemporaine, dérive par sa monadologie plus encore de Leibniz que de

Herbart. Son Microcosmus complète et agrandit l'œuvre de Herder
dont il poursuit la pensée fondamentale, à l'aide des ressources de

la science moderne admirablement utilisées, mais, ajoute M. Flint, si

nous avons en un sens dans ce livre plus qu'une philosophie de

l'histoire, en un sens aussi nous avons moins.
Le livre, quelle qu'en soit la valeur, est muet sur ce qui constitue le

principe fondamental d'une telle science, sa méthode et ses grandes
divisions. Il n'en pouvait guère être autrement de la part d'un esprit
scrupuleux et positif qui semble pousser la répugnance pour la
spéculation jusqu'au scepticisme. Il est impossible d'affirmer quelque
chose sur les commencements de notre monde. L'idée d'une création,
aussi bien que celle d'une intervention divine dans les affaires de

cette terre, ne peut être établie, pas plus au reste que contredite,

par la science. Elle n'est peut-être que l'expression de cette vérité,
d'ailleurs irrécusable, que Dieu est libre aussi bien que l'homme.

Quant au but de l'histoire, comme il n'est pas certain que le bien

suprême de l'humanité doive être cherché au delà des limites du temps,
en d'autres termes que l'âme soit immortelle, on le cherchera plus
sûrement dans le bonheur des individus dont la condition est la
pratique du bien moral, de l'amour désintéressé.

Fidèle aux principes de Herbart, Lotze sacrifie l'espèce à l'individu,
et voit dans la nature animée elle-même, avant tout, une multitude
d'individus tous créés pour être heureux.

Le livre se termine par l'analyse de l'ouvrage de Conrad Hermann,
disciple de Hegel, qui s'est séparé de son maître sur un point essentiel.

L'histoire, au lieu d'être enfantée par la puissance aveugle de la
vie organique, lui apparaît comme une œuvre d'art, un drame conçu

par une intelligence personnelle et dont l'unité consiste dans sa fin.



PHILOSOPHIE 453

Le monde extérieur se présente à l'homme sous un quadruple aspect:
le beau, le bien, l'utile et le vrai, qui correspondent aux quatre
divisions essentielles de la civilisation humaine : l'art, la religion, l'industrie

et la science, se réalisant successivement dans les quatre phases
de développement que marquent la Grèce, le moyen âge, l'Europe
moderne représentée essentiellement par l'Angleterre, enfin

l'Allemagne. Il serait difficile d'imaginer un système plus difficile à faire
cadrer avec les faits. « C'est, dit l'auteur, une vue bien imparfaite de

l'histoire que celle qui ne nous permet pas de tenir compte de la Chine
et de l'Inde, de la Perse et de la Judée. »

Ici finit ce premier volume et c'est ici aussi que nous arrêtons cette
analyse tout objective, espérant avoir, sans trop tarder, l'occasion
de reprendre, pour les discuter, les conclusions de M. Flint, à propos
de l'apparition de son second volume.

H. N.

Edouard Fournie. — Essai de psychologie'.

Destiné à ne constituer que la première partie d'une Philosophie des

sciences, dont le reste n'a pas encore paru, l'Essai de psychologie de

M. le Dr Fournie n'en forme pas moins un tout complet en lui-même
et un digne sujet d'étude. Fruit d'observations personnelles et variées,
de lectures étendues, de réflexions originales, ce volume offre aux
lecteurs une riche mine d'informations utiles et de pensées intéressantes.

L'auteur n'a pas craint de s'aventurer sur un terrain vierge,
'1 a hardiment entrepris de se frayer son propre sentier"; sa méthode
et surtout ses classifications brisent avec celles auxquelles nous a

accoutumés l'usage. Aussi ne risque-t-on point de s'ennuyer en sa

compagnie ni de perdre son temps; il a bien des points de vue inattendus
à nous révéler, bien des échappées à nous ouvrir sur des horizons
inexplorés.

Le revers de la médaille, c'est celui de toutes les routes encore peu
fréquentées; la marche n'y est pas toujours facile et l'on y manque
de points de repère connus. C'est à cette cause naturelle que nous
nous plaisons à attribuer, pour la plus grande partie, les difficultés
qu'on rencontre parfois à pénétrer la pensée de l'auteur. Nous nous
demandons cependant si la faute n'en est pas en partie aussi à des

' Essai de psychologie. La bête et l'homme, par le Dr Edouard Fournie,
médecin à l'institution nationale des sourds-muets.— Paris, Didier, 1877.
1 vol. in-8, XVI-et 566 pag.



454 bulletin
détails qui eussent pu être évités. Il arrive, par exemple, que la
critique de telle ou telle opinion opposée à celle de notre guide se trouve
jetée par lui incidemment dans son exposition, de manière à nous en

faire perdre le fil. Souvent encore il se laisse aller à anticiper ou,
au contraire, à revenir sur un sujet à propos d'un autre avec plus de

développement que cela n'eût été opportun; car ces répétitions
fréquentes, bien loin d'aider le lecteur, deviennent pour lui une cause
de plus de désarroi.

En somme, la richesse même des détails nuit un peu à la netteté de

l'ensemble et nous regrettons que l'auteur, au lieu de garder pour
son dernier chapitre un résumé systématique de tout son travail, n'ait
pas commencé plutôt par un sommaire abrégé, dont le lecteur eût

pu lire ensuite les développements avec d'autant plus de profit et de

plaisir qu'il eût senti le fil d'Ariane mieux affermi dans sa main.
Dans le compte rendu qui suivra, on ne visera point à la tâche

impossible d'extraire d'un grand volume tout ce qu'il contient de

substantiel et d'instructif; on se propose seulement d'en présenter aussi

fidèlement qu'on le saura les idées fondamentales, et l'on serait heureux

si l'on parvenait ainsi, tout en inspirant à plusieurs le désir de

lire l'Essai de psychologie, à leur en faciliter quelque peu l'étude.

I

Le point de départ du travail de M. F., c'est la persuasion où il est

qu'une solidarité profonde et mutuelle lie entre elles la psychologie
et la physiologie du cerveau; l'une de ces sciences, estime-t-il, n'est

pas possible sans le concours de l'autre. Le psychologue, s'il se borne
à l'observation interne et ignore l'organisation du cerveau, est fatalement

amené à déposséder ce merveilleux instrument de la part qui
lui revient et à la transporter au compte de l'âme. Il se voit dès lors
forcé de multiplier et de compliquer les facultés de celle-ci, jusqu'à
lui reconstruire une sorte de corps imaginaire pour suppléer le vrai,
le réel, dont il a fait abstraction. « On fabrique ainsi une âme mi-
partie spirituelle, mi-partie matérielle, une âme matérielle idéalisée. »

Quant aux physiologistes, comment peuvent-ils espérer de poursuivre
fructueusement l'étude des localisations cérébrales tant qu'ils ne sont

pas au clair sur les éléments constitutifs de la vie psychique? Jusque-
là, au lieu de pouvoir avec fruit rechercher dans la masse du cerveau
les organes spéciaux qui doivent être le siège de ces phénomènes
psychologiques élémentaires, ils erreront en vain dans leurs observa-



PHILSOOPHIE 455

tions nécroscopiques ou dans leurs vivisections, faute de cette « idée

utile » qui doit toujours diriger l'expérience pour que celle-ci soit
fructueuse. Les erreurs du célèbre Gall sont bien instructives à cet

égard. Prenant naïvement pour base de ses recherches la connaissance

populaire des passions et des facultés de l'âme, il a voulu trouver

dans le cerveau un organe pour le goût de la boisson fermentée,
un autre pour le talent musical, etc., etc. Mais ce sont là des phénomènes

très complexes, et, au lieu de prétendre les localiser tels quels
dans telle ou telle portion du cerveau, il faut d'abord chercher à

découvrir les éléments primordiaux qui servent à leur composition,
comme à celle de toutes les autres manifestations complexes de la
vie de l'âme, puis, c'est à la localisation de ces éléments premiers
qu'il importe de vouer son attention. Or il est clair que la méthode

psychologique est indispensable à la découverte de ces éléments.

Lorsqu'il s'agit des fonctions du foie ou de l'estomac, leurs produits,
bile ou suc gastrique, ressortissent à la chimie et aux procédés
d'expérience externe; mais le cas est tout différent quand il s'agit des

fonctions du cerveau ; leurs produits sont des perceptions, des choses

senties, et que l'observation interne seule peut étudier et analyser.
Ce rapprochement entre les fonctions intellectuelles et la fonction

chimique du foie ou de tel autre organe n'est pas ici une simple comparaison

; il exprime, au sentimeut de M. F., l'exacte vérité. Non point que
notre auteur accepte les données du matérialisme; loin de là, il a des

paroles sévères à l'égard de cette manière trop commode de prétendre

tout expliquer par un mot magique et vide de sens, « les

propriétés de la matière. » Non! M. F. tient que les phénomènes delà
vie ne sont point réductibles aux simples forces physiques et
chimiques, et il déclare nécessaire l'admission d'une force vitale ou principe

de vie. Mais il n'insiste pas moins fortement sur le fait qu'il n'y
a dans l'organisme qu'un seul et unique principe de vie, auquel il
faut rapporter aussi bien les manifestations supérieures de la
conscience que celles de la nutrition, par exemple. Le principe est de sa

nature un et indivisible, mais ses effets varient suivant le mécanisme

organique auquel il s'applique, comme on voit un même
courant d'eau pouvoir ici moudre du grain et là découper des planches,
suivant qu'il rencontre sur son chemin la turbine d'un moulin ou la
roue d'une scierie. La force vitale a d'abord pour effet, et cela dans

toute l'étendue de l'organisme (et sans interruption tant que le sang
circule), d'entretenir ce qu'on peut appeler les mouvements de la vie

organique, c'est-à-dire la nutrition même des organe? Mais ce n'est



456 BULLETIN

pas tout ; c'est elle, en outre, qui donne à chacun de ces derniers la
puissance de mettre au jour un produit spécial; c'est elle, par exemple,

qui, en animant le foie, lui fait sécréter la bile; ailleurs, en
animant le muscle, elle lui donne la possibilité de se contracter; de même
enfin (sous le nom d'âme, d'intelligence, d'esprit), en vivifiant le
cerveau, elle le rend capable de percevoir1. Comment tout cela s'opère,
comment l'action vitale agit par les tissus sur le sang pour transformer

celui-ci en produits spéciaux tels que la bile, la fibre contractile,
la cellule percevante, c'est là un mystère insondable, mais pas plus
insondable dans un cas que dans l'autre.

Il y a, du reste, une distinction fondamentale à faire entre cette
action de la vie dans les organes pour les mouvements de la vie

fonctionnelle, et celle dont nous avons parlé en premier lieu sous le nom
de vie organique. Celle-ci, disions-nous, ne subit pas d'interruption et
nous montre le principe de vie toujours actif; la vie fonctionnelle, au
contraire, est intermittente. Nul organe n'accomplit son rôle que
lorsqu'il subit l'impression d'un excitant fonctionnel; celui-ci, provoquant

dans l'organe un mouvement fonctionnel, en fait sortir le produit

(la matière fonctionnelle), pour le faire entrer dans le courant
général du travail physiologique et l'amener à concourir ainsi à l'une
des trois destinées solidaires de l'être vivant : vivre, se mettre en

rapport avec soi-même et avec l'extérieur, se reproduire. La bile
ne se montre comme telle que quand la présence de quelque
substance ingérée ou une cause morbide quelconque la force à sortir des

vésicules du foie et la met en rapport avec les matières intestinales.

L'aptitude à la contraction des fibres musculaires ne devient matière
fonctionnelle que lorsque, sous l'influence de l'excitation nerveuse, le
muscle se contracte effectivement et concourt par son action sur d'autres

tissus à un phénomène physiologique déterminé. Il en est de

même du cerveau; pour mettre au jour son produit fonctionnel, pour
que son aptitude à percevoir devienne une perception réelle, il lui
faut une excitation d'abord, puis aussi, sinon ses perceptions ne
seraient pas vraiment matière fonctionnelle, et resteraient sans effet,

emprisonnées dans la boîte crânienne, il faut qu'elles sortent à la

1 11 faut, du reste, « se défaire de cette idée fausse qui nous représente
l'âme comme un chef d'armée parcourant un champ de bataille par lui-
même ou par l'intermédiaire de ses lieutenants. L'âme ne se déplace pas
ainsi ; elle est partout indissolublement unie (pendant la vie) avec
l'élément matériel et elle manifeste ses pouvoirs spéciaux sur place et selon

l'élément matériel qu'elle anime. »



PHILOSOPHIE 457

faveur de mouvements qui puissent se constater. Le langage (sur
lequel nous reviendrons plus loin) rentre dans cette dernière classe de

phénomènes, et l'auteur appelle tout particulièrement l'attention sur
lui, signalant son étude comme le terrain le plus propre à l'union de

la psychologie avec la physiologie.
M. F. croit pouvoir d'une manière presque certaine indiquer les

conditions anatomiques fondamentales qui approprient le cerveau à

son rôle délicat. Avec l'aide de figures schématiques intercalées dans
le texte, il indique à notre attention trois régions du cerveau, dont
deux dans l'intérieur de cet organe : 1° l'amas de cellules nerveuses
nommé les couches optiques, 2° le centre désigné sous le nom de corps
strié ; puis, au contraire, à l'extérieur du cerveau 3° la couche grise

ou corticale qui entoure ce viscère. C'est aux couches optiques que
viennent aboutir les nerfs sensitifs ou impressionneurs (partie
postérieure de la moelle), et ce sont elles qui constituent selon M. F.
l'organe percepteur; c'est-à-dire que dans cet amas de cellules le principe

vital perçoit, comme dans le foie il sécrète la bile. De
nombreuses fibres unissent les cellules des couches optiques à celles du

corps strié et peuvent transmettre les vibrations du premier centre
au second, lequel préside aux mouvements et forme le point de départ
de tous les nerfs moteurs (partie antérieure de la moelle). Une autre
série de fibres unit les couches optiques aux cellules de la couche

corticale du cerveau, jusqu'où les perceptions reçues par celles-là
peuvent se propager pour s'y fixer et s'y coordonner, et d'où elles

pourront plus tard et par le même chemin revenir au centre percevant

sous la forme de souvenir ou de rêve.

II

Cela posé, notre auteur étudie d'abord ce qu'il considère comme
« l'élément simple, irréductible de la vie cérébrale, celui sur qui et

avec qui toutes les activités psychiques s'exercent, » c'est-à-dire la
perception, terme sous lequel il faut comprendre ici « tout phénomène
de sensibilité, quelles que soient son origine et sa cause déterminante :

le plaisir, la peine, la douleur, l'image, le son, le souvenir, l'idée
présente, » etc. Les nerfs sensibles apportent constamment aux couches

optiques les mille mouvements variés que produisent en eux divers

excitants; grâce à l'action de l'âme, qui imprègne les cellules
optiques, les mouvements de celles-ci se transforment en perceptions
diverses correspondantes. Pour se rendre compte de ce phénomène,



458 BULLETIN

il faut renoncer à l'idée d'une âme purement spirituelle et, par
conséquent, sans lien possible avec le corps; il faut la concevoir comme
âme psychologique, intimement unie aux cellules matérielles,
auxquelles elle communique la faculté de percevoir, tandis que celles-ci
à leur tour lui fournissent l'occasion d'être multiple sans cesser d'être

une, grâce aux fibres qui les unissent toutes entre elles, et qui font

que l'impression, où qu'elle ait son siège propre, « rayonne vers toute
l'étendue de l'âme. »

Les sources de nos perceptions sont diverses. De chaque organe

trop longtemps inactif arrive le sentiment du besoin de fonctionner,
besoin qui, s'il devient immodéré, se nomme passion. D'autre part,
tout fonctionnement s'accompagne de plaisir ou de douleur. Quant'
au vice et à la vertu, ils consistent respectivement dans le sentiment
qui nous fait chercher l'exercice d'une fonction non pour elle, mais

pour le plaisir qui l'accompagne, et dans le sentiment qui nous

porte, au contraire, à faire cas échéant le sacrifice du plaisir
fonctionnel. Les divers sens, riche source d'informations sur l'extérieur,
fournissent en outre au cerveau le moyen de constater indirectement
sa propre sensibilité (par la variété successive de ses impressions) et
son activité (en constatant les mouvements que fait naître celle-ci).

Une fois reçues, une partie au moins des perceptions vont animer
chacune une cellule de la couche corticale et s'y fixer sous forme de

mouvement virtuel, in posse ; de telle sorte que, en cas donné, ce
mouvement virtuel, se trouvant réveillé, pourra revenir jusqu'aux couches

optiques et y ramener la perception passée. Sans parler de la
mémoire, qui paraîtra plus loin, ce mécanisme explique le rêve,
l'hallucination, l'idée fixe '. Ce sont, en outre, ces cellules corticales qui, par
leurs positions réciproques et leurs liaisons mutuelles au moyen de

fibres innombrables, expliquent le classement méthodique qui s'opère
entre toutes les perceptions que nous acquérons, classement qui se

produit sans aucun concours de notre volonté ou de notre intelligence.

On comprend dès lors qu'une lésion dans la couche de ces

cellules, organe de l'association des idées, puisse amener à sa suite
les plus graves troubles de l'intelligence, ou même la démence
caractérisée.

M. F. compare le rôle de la couche corticale à celui d'un appareil
photographique de réduction microscopique, et il se persuade que le

' Cette dernière, par exemple, provient d'une irritation maladive d'une
cellule corticale qui impose sans relâche au centre percevant la sensation
ou l'idée qu'elle a emmagasinée.



PHILOSOPHIE 459

cerveau, ayant été organisé par le Créateur harmoniquement avec le
monde qu'il doit servir à connaître, offre dans la substance grise de

son enveloppe des cellules correspondant, par leur nombre, aussi
bien que par leur nature propre et par leurs rapports organiques, à

toutes les notions que l'homme peut acquérir. Tous les hommes (sauf
quelques idiots et les monstres) ont toujours été et sont à cet égard
doués d'une manière identique1; ce qui diffère d'un individu à l'autre,
c'est la quantité de ces cellules qui ont été réveillées chez chacun par
suite de ses circonstances ou de son activité. « Le cerveau est une
tapisserie admirable dont le Créateur a fourni le canevas et dont
l'activité de l'homme remplit tous les jours les mailles. »

Si, dans ses fonctions supérieures mêmes, l'âme est soumise à la
nécessité d'une excitation, elle n'en est pas moins essentiellement active:
« de ce que la poudre exige le contact du feu pour s'allumer, on ne
dira pas que l'explosion soit un phénomène passif. » La perception
même, et surtout la fixation de certaines perceptions sous forme de

notions acquises, ne sauraient s'opérer sans le concours de l'activité
de l'âme. On peut théoriquement, et sans oublier que l'âme est
essentiellement une et indivisible, distinguer en elle, dans le champ déjà
restreint de son activité cérébrale, divers pouvoirs qu'elle manifeste
dans les différentes régions du cerveau indiquées plus haut. Ces

pouvoirs élémentaires, irréductibles l'un à l'autre, mais, du reste, intimement

unis entre eux, et qu'il faut substituer désormais aux chimériques

facultés de l'âme des psychologues, sont : 1° l'activité sensible

et intelligente (ce dernier caractère existe seulement chez l'homme);
2° l'activité motrice ; 3° le pouvoir d'acquérir et de conserver des

connaissances3.

III
Ce n'est que par l'exercice de son activité que notre âme arrive à

son développement ; au point de départ, elle n'est qu'une puissance

1 Sauf peut-être en ce qui concerne la qualité de la matière cérébrale.
* C'est la du moins l'énumération faite pag. 550. Plus haut, pag. 113,

sq., M. F. ne mentionne que l'activité sensible-intelligente et l'activité
motrice. Il déclare en outre que c'est dans l'union de ces deux pouvoirs
élémentaires, dans la provocation par l'âme d'un mouvement corrélatif
à une perception, que consiste la vraie et complète activité fonctionnelle
de l'âme. Le mouvement ainsi produit n'est, du reste, pas nécessairement

un mouvement visible au dehors, mais souvent un simple mouvement
moléculaire dans l'intérieur de la masse cérébrale. (Voy. pag. 131 au bas,

169, 297, sq.)



460 BULLETIN

douée d'admirables aptitudes, mais ne constituant encore qu'une
vraie tabula rasa, jusqu'à ce que par l'exercice même de ses facultés
elle se soit acquis des notions et des sentiments variés. La transformation

des perceptions en notions acquises sensibles ou intelligentes,
la mémoire, les mouvements, le langage, telles sont les activités
fondamentales (ainsi que les nomme M. F.) au moyen desquelles l'âme se

fait et se constitue elle-même.
1° Notions. Une perception a beau être nette, elle passera sans

effet si l'âme ne la transforme en notion. Pour cela il faut que l'âme
la distingue en la comparant à une autre déjà ressentie et dont le
souvenir lui revienne. « L'âme qui percevrait sans cesse la couleur
rouge sans avoir jamais perçu autre chose, ne sentirait pas qu'elle
perçoit cette couleur; modifiée par cette impression visuelle, elle
s'identifierait entièrement avec cette modification et ne ferait qu'un
avec elle. » Mais, supposons qu'après qu'une surface rouge a été

perçue, il s'en présente une verte; l'organe percepteur (c. optiq.),
ému par la sensation du vert, communique son mouvement à la
cellule corticale V qui correspond à cette perception ; cette cellule V
à son tour, grâce aux fibres qui unissent entre eux les éléments de la
couche corticale, transmet le mouvement excitateur jusqu'à la
cellule R, où s'est fixé autrefois le souvenir de la perception du rouge
précédemment ressentie; réveillée ainsi, R, qu'une fibre unit aux
couches optiques, y rapporte la perception qui lui en est arrivée
jadis par le même chemin. De cette sorte, le centre percevant se

trouve pour un moment le siège de deux perceptions, l'une de

souvenir et l'autre actuelle, ce qui permet à l'âme de caractériser cette
dernière et d'en faire une notion sensible, désormais capable de se

fixer comme telle dans la cellule corticale V qui lui a été
providentiellement destinée1. Le procédé dont nous venons de citer un exemple

à propos de perceptions simples s'applique d'une manière
semblable à de plus complexes.

L'animal n'enregistre que de telles notions sensibles, parce que,

' Si l'on voulait chicaner, on pourrait trouver un cercle vicieux, au
moins dans la manière dont M. F. s'exprime. D'après pag. 97, sq., une
perception ne peut se fixer que transformée en notion, or la formation d'une
notion réclame, d'après pag. 139, sq., la présence d'une perception déjà
fixée. 11 a donc fallu que la première au moins se fixât sans devenir une
notion; et cela est d'autant plus nécessaire que (pag. 143) M. F. réfute
l'idée que deux perceptions actuelles simultanées puissent servir de base
à la formation d'une notion.



PHILOSOPHIE 461

en effet, il ne distingue que les qualités sensibles des choses et, en

particulier, leur caractère agréable ou désagréable. Quant à l'homme,
son âme, étant intelligente en même temps que sensible (et ayant à

son service un cerveau correspondant à ses aptitudes plus hautes),
est susceptible de saisir dans les perceptions d'autres caractères
encore, de constater entre elles d'autres rapports, suprasensibles,
intelligents; aussi peut-elle acquérir des notions intelligentes. Ces rapports
intelligents peuvent se ramener à sept classes, irréductibles entre
elles et qui sont la base des sept embranchements de la science
humaine : les rapports significatifs (ou linguistiques), géométriques,
numériques, mécaniques (y comprit les physiques et chimiques),
physiologiques (au nombre desquels le rapport de causalité qui liait à

propos de notre pouvoir sur nos organes), philosophiques et
historiques.

2° Mouvements et actes. L'âme ne provoque jamais de mouvement
dans les organes du corps sans y être excitée par une impression
sentie. Parfois l'excitation passe directement et rapidement des

couches optiques au corps strié, comme c'est le cas dans les mouvements

émotionnels ou involontaires. Mais habituellement le phénomène

est plus complexe; au lieu d'agir immédiatement sur les corps
striés, l'activité sensible va réveiller d'abord l'activité des cellules
corticales qui ont quelque liaison avec la perception actuelle. Une

comparaison s'établit dès lors entre les impressions remémorées ainsi
et la perception actuelle; et c'est selon le résultat de cette comparaison

que le corps strié se trouve excité.
Chez l'animal, qui n'est susceptible que de perceptions sensibles et

dont le souvenir ne peut réveiller que des notions sensibles aussi, les

mouvements sont instinctifs. Chez l'homme seul, les notions intelligentes

(secondées en outre par l'usage des mots) entrent en ligne de

compte dans la comparaison dont il s'agit et donnent à celle-ci le

caractère d'un jugement raisonné, volontaire ; aussi l'homme seul

présente-t-il des mouvements intelligents. Un autre caractère du

mouvement instinctif, c'est que, si complexe qu'il puisse être, il s'accomplit

en vertu d'une coordination naturelle de mouvements élémentaires,

résultat de l'organisation même des parties. « Les organes du

corps de l'animal sont des possibilités de mouvements organiquement
préparés d'avance, > et qui n'ont besoin pour se réaliser que d'une
impulsion d'ensemble. Dans le mouvement intelligent, il n'en est pas
de même ; l'homme doit se tracer une sorte de plan idéal du mouvement

qu'il veut accomplir, et, n'en trouvant pas les éléments déjà



463 BULLETIN

coordonnés par nature, il a à surveiller cette coordination jusque
dans le détail par le moyen de ses sens. Pour écrire (au moins pour
apprendre à écrire et jusqu'à ce que l'habitude ou plutôt la mémoire
des sens lui vienne en aide), l'homme doit suivre et diriger du regard
sa propre main. Ce fait explique comment les actions proprement
humaines demandent à être apprises, tandis que celles de l'instinct sont
spontanées. On comprend aussi comment l'homme seul, possédant les

notions intelligentes du bien, du mieux, etc., est capable de progrès.
N'oublions pas, du reste, qu'une grande partie des actes de l'homme

lui-même sont instinctifs; la création du langage, en particulier (qui,
du reste, n'est possible qu'avec le concours de la notion intelligente
de signification), repose sur une nécessité instinctive. « L'homme,
poussé par le besoin de communiquer sa manière de sentir à son
semblable, crée le mot, et il le crée d'une manière irrésistible et involontaire,

absolument comme l'oiseau fait son nid, comme l'abeille fait
sa ruche. »

3° La mémoire est indispensable au développement de l'édifice
intellectuel, qui sans elle ne pourrait jamais s'élever au-dessus de ses

assises. Nous avons déjà dit un mot de ce qui constitue la condition
ou le premier élément de la mémoire : la fixation et en même temps
la classification méthodique des notions acquises (phénomène que
l'âme opère dans les cellules corticales du cerveau), puis leur
reproduction possible dans le centre de perception, lorsque, réveillée par
quelque excitation, une de ces cellules remet au jour le mouvement
qu'elle n'a cessé de conserver virtuellement et le transmet aux couches

optiques. Il faut ici ajouter deux remarques. La classification méthodique

de nos acquisitions intellectuelles est, nous l'avons vu, le
résultat naturel de l'ordre même et des liens organiques qui, grâce à

des fibres nombreuses, régnent entre les cellules de la couche corticale;

ce même ordre et ces mêmes liens favorisent aussi le réveil
successif et méthodique de nos notions acquises. « Nous subissons ici
encore un procédé que la volonté peut réveiller sans doute, m," is

qu'elle n'invente pas et qu'elle ne saurait modifier. » D'autre part,
puisque c'est sous forme de mouvement virtuel, capable de réapparaître

dans le centre de perception, que se fixent tous nos souvenirs,

on peut se demander comment ce mécanisme, très suffisant sans doute

pour l'enregistrement et la reproduction des perceptions sensibles,
est capable de produire la mémoire de nos notions intelligentes et de

nos actes, éléments qui n'ont en eux-mêmes rien de sensible, rien,

par conséquent, qui puisse impressionner tangiblement une cellule.
Voici comment la difficulté se résout : constituée par un rapport,



PHILOSOPHIE 463

chose purement idéale, la notion intelligente ne saurait, en effet, se

fixer sous cette forme immatérielle dans une cellule percevante. Mais
qu'elle soit traduite par un mot, c'est-à-dire liée par l'âme à un son

correspondant, il suffira dès lors que ce mot puisse se fixer et réap -

paraître (ce qui ne présente nulle difficulté) pour que, dès que le
mot sera reproduit, ne fût-ce que tacitement, la notion correspon '
dante s'impose à l'esprit. C'est par un procédé tout semblable que
se forme la mémoire de nos actes; ce qui se fixe et réapparaît dans

notre souvenir sensible, c'est le résultat perceptible, le mouvement
visible qu'a produit l'acte en question, et cela suffit pour rappeler
celui-ci à l'âme.

Mais tout cela ne constitue pas encore ce qui caractérise proprement

le souvenir. Pour qu'il ait lieu, il faut non-seulement qu'une
notion réapparaisse, mais encore qu'on se rende compte que c'est là,
en effet, une réapparition. Voici ce qui permet l'accomplissement du

phénomène. Nous savons que nulle perception ne peut s'être fixée

que grâce à l'activité de l'âme qui l'a en quelque sorte marquée de

son sceau, la transformant de simple perception qu'elle était en une
notion distincte et désormais acquise. Or toutes les fois qu'une
notion ainsi acquise réapparaît dans le souvenir, l'âme, qui n'a point
alors à accomplir de travail d'assimilation (puisqu'il a déjà été fait
précédemment), reconnaît à ce signe que ce qu'elle éprouve n'est pas
une perception nouvelle, mais une perception renouvelée. C'est donc

proprement d'elle-même que l'âme se ressouvient, elle reconnaît son

propre travail, « le phénomène fondamental de la mémoire se trouve
ainsi ramené à un phénomène de perception simple qui est le senliment

de l'activité passée. »

Reste encore à marquer ce qui distingue la mémoire du rêve. Pendant

l'accomplissement de la mémoire, notre activité sensible et
motrice, en rapport avec les causes impressionnantes extérieures, nous
donne le sentiment de notre activité réelle; pendant le sommeil, au

contraire, notre activité, séparée du monde externe et en rapport
avec les seules notions acquises, nous procure sans doute le sentiment

de notre activité, mais ce sentiment, privé du contrôle de la
réalité extérieure, n'est en définitive que le sentiment de l'activité
du rêve lui-même, de sorte que la réalité, pour le rêveur, est dans le

milieu et dans le temps où le transporte son rêve.
4° Le langage est indispensable à l'exercice de la pensée. C'est grâce

à la forme sensible qu'il donne à l'idée (la forme de mol) et où celle-
ci s'incarne en quelque sorte, que, désormais transformée en élément

perceptible et mobile, elle peut entrer dans le mécanisme physio



464 BULLETIN

logique. Le langage est le produit combiné d'un instinct et d'un pouvoir

intelligent; il est, pourrait-on dire, « l'œuvre instinctive de

l'intelligence humaine. » Il consiste dans l'établissement d'un rapport
significatif entre une idée et un mouvement, sonore ou autre, que
l'âme provoque dans les organes du corps. Ce mouvement-signe a

pour effet, en extériorisant notre idée, non-seulement de la communiquer

à autrui, mais encore de la rendre perceptible à notre propre
cerveau, et c'est sur ce retour de l'idée à notre propre cerveau sous

la forme sensible du mot que repose la possibilité de la pensée. La
pensée ne s'exerce que grâce à la reproduction, habituellement tacite
et subjective (parfois cependant objective, quand on pense tout
haut), du langage.

Le phénomène du langage est soumis aux trois lois suivantes :

a) Il faut que le mouvement-signe ait lieu dans notre propre corps,
car l'intelligence n'admet pas d'intervalle entre l'impression qu'elle
veut fixer et le signe qu'elle produit pour cela. L'écriture n'est donc

pas proprement un langage, mais seulement une traduction ou un

memento du langage; nous ne lisons ce qui est écrit qu'à condition
de le retraduire subjectivement en mots sonores. (Les enfants et les

gens peu cultivés laissent apparaître au dehors cette traduction
sonore quand ils marmottent en lisant.) b) Le mouvement-signe doit
être formé de façon à ce que son exécution puisse s'accommoder
exactement à la rapidité physiologique de la pensée, rapidité
déterminée comme l'est celle de toute fonction, le battement rythmique
du cœur, par exemple. Dans le cas où cette accommodation vient à

manquer, il y a confusion dans la pensée, soit qu'on ne trouve pas

assez vite ses mots, soit qu'ils se pressent, au contraire, trop rapides
et qu'on parle alors sans rien dire, c) Le mouvement-signe doit
toujours être perceptible à l'un de nos sens, afin de pouvoir être dirigé
par lui. Voilà pourquoi le sourd de naissance est forcément muet ;

c'est que, incapable d'entendre le mot sonore que formerait son

larynx, il ne peut en diriger la formation et l'usage. De cette troisième
loi, M. F. déduit qu'il n'y a que deux langages possibles : le langage
phonétique qui s'adresse à l'ouïe, et la mimique qui s'adresse à la vue
et que celle-ci dirige. Nous ne pouvons, en effet, dit-il, produire dans

nos organes des mouvements capables d'impressionner notre odorat,
notre goût, notre tact1.

1 Sur ce dernier point, M. F. n'est-il pas trop absolu? On peut supposer
un système de mouvements significatifs de nos doigts qui, à défaut même



PHILOSOPHIE 465

Avec la compétence toute particulière que lui donne sa position de
médecin à l'institut national des sourds-muets, M. F. conclut des trois
lois posées que le sourd ne saurait absolument penser que grâce à

une mimique (subjectivement reproduite comme l'est aussi notre
parole). Le système mis en vogue par l'abbé de l'Epée, la dactylogie,
qui traduit lentement chaque lettre de no's mots par un geste
particulier, ne pouvait suffire à la rapidité exigée par la seconde loi
formulée ci-dessus. Malheureusement le juste discrédit qui a frappé ce

système a été étendu à tort au principe même de la mimique, et l'on
a dès lors généralement adopté la méthode dite allemande, qui cherche
à enseigner aux sourds le langage vocal. Mais c'est à tort selon M. F.
qu'on prétend faire de cet enseignement autre chose qu'un accessoire,
qu'un supplément d'étude à l'usage des sourds les mieux doués. Pour
être rationnelle, pour se conformer aux exigences réelles de leur état
et mettre à profit ce que leur instinct même leur impose, il faut que
l'instruction des sourds-muets prenne pour base le langage mimique,
mais un langage mimique synthétique, exprimant d'un seul geste
chaque idée, seule condition à laquelle il peut être suffisamment
rapide pour les besoins de la pensée. Quant à l'écriture, elle ne peut
être l'instrument direct de la pensée du sourd pas plus que de la nôtre ;

de même que, pour comprendre ce que nous lisons, nous devons

toujours traduire les mots écrits en mots sonores, il doit pouvoir les

traduire en mots mimiques subjectivement exécutés par lui '.
Nous sommes obligé de passer sous silence les développements que

donne M. F. sur cet intéressant sujet, de même que tout ce qu'il dit
ici et plus haut déjà sur les mouvements expressifs et imitatifs, que
l'instinct nous enseigne comme aux animaux, mais que le plus
souvent nous réprimons. Bornons-nous à remarquer que dans l'usage
habituel de la parole, exprimée ou tacitement reproduite en pensant,
nous n'exerçons pas proprement la fonction-langage, car nous ne

créons pas de nouveaux rapports significatifs, nous ne faisons qu'utiliser,

que reproduire ceux que nous avons dès longtemps acquis. Pour
saisir la faculté du langage dans sa fonction créatrice, il faut observer

de vue, nous seraient perceptibles par le tact si, tout en les exécutant,
nous tenions la main qui se meut en contact avec l'autre ou avec notre
joue, par exemple. C'est par l'emploi du tact, si nous ne nous trompons,
qu'a été instruit a l'asile des aveugles de Lausanne un malheureux privé
de la vue en même temps que de l'ouïe dès son bas âge.

* Voy. pag. 343 et 352 en note, à l'appui de cette opinion, les citations
remarquables de Ferd. Berthier, sourd-muet lui-même.

THÉOL. ET PHIL. 1878. 30



466 BULLETIN

la manière dont l'enfant apprend à parler ou dont nous-mêmes

formons des néologismes.

IV

La psychologie considère ordinairement comme autant de facultés
de l'âme la conscience de soi, la volonté, la raison, etc., etc. Pour
M. F., ce ne sont là que « des notions et des sentiments représentant
les modes supérieurs de l'activité psychique. >

La conscience est la connaissance que nous obtenons de nos propres
sensations et de nos propres actes. Elle résulte tout simplement du

concours d'un souvenir avec une perception ou un mouvement actuel,
concours qui nous permetde sentir que nous sentons ou faisons
actuellement autre chose que tout à l'heure. L'homme, grâce aux rapports
intelligents qu'il peut introduire dans cette comparaison (rapports de

temps, par exemple), peut s'élever à une conscience non-seulement
sensible, comme celle de l'animal, mais aussi intelligente. Enfin, il peut
même parfois, appliquant à cette conscience son pouvoir du langage, la

désigner par un mot et s'élever ainsi à ce qui mérite le nom de
conscience réfléchie. Cette forme suprême de la conscience est forcément

intermit tente, puisqu'elle a pour condition que la pensée et la
faculté du langage ne s'appliquent présentement à aucun autre objet.

Quant à la conscience simple, une fois le cerveau complètement formé
(dès le septième mois de la vie intra-utérine), et sauf cas d'altération
morbide de la couche corticale, elle accompagne nécessairement tous

nos actes et toutes nos perceptions.
Le sentiment de l'unité psychique provient simplement des liens

intimes qui unissent tous les éléments du cerveau et rendent possible
la simultanéité d'une perception actuelle et de la foule d'impressions
de souvenir. Que l'être dont il s'agit possède non-seulement les
notions intelligentes, mais, en outre, le moyen de créer le mot je pour
désigner son unité consciente, et il aura non-seulement un moi
intelligent, mais un moi pensant.

De même que la conscience n'est qu'une notion représentant une
certaine manière de sentir, la volonté n'est à son tour qu'une
notion représentant une certaine façon d'agir. Nous avons vu plus
haut ce qui distingue les mouvements intelligents des mouvements

instinctifs; un mouvement, non plus organiquement
préformé par la disposition des parties, mais artificiellement composé
et perfectionné suivant un plan idéal qu'on se trace, et cela non plus



PHILOSOPHIE 467

à la suite d'une simple comparaison entre diverses notions sensibles,
mais à la suite d'un jugement qui porte sur des notions intelligentes
aussi bien que sur des perceptions : tel est le mouvement intelligent.
Supposons de plus l'intervention du langage, qui donne au sujet une
conscience raisonnée de son acte et du motif auquel il obéit, parce
qu'il s'impose à son jugement comme le plus fort, — et nous avons la
volonté. Comme l'animal, l'homme ne peut se déterminer à agir que
sous l'excitation d'une impression sentie, et sa décision obéit en

outre forcément au motif le plus fort; cependant l'homme est libre
en comparaison de l'animal; il est plus libre que lui, car la chaîne

qui unit l'excitation initiale au mouvement produit, est chez lui plus
longue que chez l'animal, le champ clos où se meut son âme avant
de se décider à l'action est plus vaste, composé qu'il est d'un nombre
chaque jour grandissant non-seulement de sentiments physiques,
mais aussi de sentiments intellectuels et moraux.

La pensée n'est aussi qu'un mode particulier de l'activité psychique
et consiste dans une évocation successive des idées, c'est-à-dire des

notions acquises, mobilisées par leur incarnation dans des mots. Ces

idées sont de deux espèces: les unes, élémentaires ou fondamentales,
résultent directement de l'activité de l'âme sur les causes impressionnantes

ou à propos d'elles; les autres, générales ou dérivées (telles que
les idées de Dieu, de l'espace, du temps, du genre), proviennent de l'exercice

de l'âme sur des notions déjà acquises. Dans cette évocation
successive des idées, dans cette marche de la pensée, il y a « une direction
normale et déterminée par le classement organique de toutes les

notions. Servi par les signes du langage, l'homme peut lutter contre cette
fatalité organique, mais il en subit l'influence, et c'est ce qui explique
pourquoi le développement de la pensée chez nous tous suit une voie
à peu près identique. >

La pensée peut s'exercer suivant deux modes divers: l'un est

l'imagination. < On pense avec imagination lorsque, sans se préoccuper
de réviser le classement général des connaissances ou d'acquérir une
notion nouvelle, on laisse la pensée libre d'évoquer dans le champ de

la mémoire, soit des notions sensibles ou intelligentes, soit des idées,

pour établir entre ces divers éléments des rapports artificiels destinés
à leur donner un semblant de succession logique. En imaginant, la

pensée s'exerce non au point de vue du développement de l'esprit,
mais au point de vue de son propre agrément. » Les créations belles

ou laides qui résultent de cette activité imaginative ressortissent aux
beaux-arts ou à la littérature. L'autre mode de pensée est la raison,



468 BULLETIN

c'est-à-dire « la pensée s'exerçant d'une manière utile au point de

vue des connaissances acquises ou au point de vue des connaissances

à acquérir. » < Ce mode de penser a ses lois, ses règles, que
l'art a formulées (logique, dialectique), mais qu'il n'a pas créées,

car penser d'une certaine façon nous est imposé par la nature
des parties. La juste proportion des choses, comme celle des idées

[en d'autres termes : le sentiment du raisonnable], a été imprimée

dans notre organisation; quand nous ne la trouvons pas, c'est

que nous n'avons pas suffisamment obéi à cette autre loi de notre
rature qui nous impose le travail comme condition nécessaire au

développement des aptitudes natives. »

L'être vivant ne tarde pas à sentir qu'une seule et même activité
sensible perçoit en lui tous les besoins qui surgissent des profondeurs

de son organisme, et qu'une même activité préside également
à l'exercice de toutes les activités fonctionnelles destinées à satisfaire
ces besoins. Cette conscience de son unité organique et fonctionnelle
constitue le sentiment de son individualité, sentiment qui résume tous

les autres et qui dirige l'activité fonctionnelle générale. On peut
ramener à cinq les impulsions fondamentales qui se rattachent à ce

sentiment : 1° Impulsion qui nous pousse à défendre l'ensemble de

nos organes. 2° Impulsion qui nous pousse à placer l'ensemble de nos

organes dans les conditions les plus favorables à la satisfaction de

leurs besoins. Ces deux impulsions existent aussi chez l'animal qui
n'a seulement pas, pour les satisfaire, les moyens variés et
perfectionnés dont nous disposons grâce à l'intelligence. En outre, ce qui

1 e pousse à rechercher cette seconde impulsion n'est que l'agréable,
tandis que pour l'homme il existe encore un autre objet d'attraction,
le beau, dont le sentiment, inexplicable en soi comme tout autre, est

imprégné à son organisation supérieure. Les trois impulsions
suivantes sont exclusivement humaines : 3° Besoin de relation avec soi-

même, soit par une simple revue des impressions agréables jadis
ressenties, soit par une réflexion intelligente. 4° Besoin de relation avec

Dieu, dont l'idée, dérivée de celle de cause, se trouve inscrite aussi

dans notre être et se développe nécessairement à son heure. 5°

Besoin de relation avec les semblables. C'est là l'instinct qui préside à

la société; l'homme organise celle-ci dans son propre intérêt. Dans

ce but purement égoïste, il apprend à réprimer ses penchants naturels,

formule des lois et invente l'idée morale ; de l'ambition il fait
l'émulation, de la jalousie la charité, de l'envie l'abnégation.

Le sentiment de l'individualité a aussi sa passion, qui n'a en soi



PHILOSOPHIE 469

rien de mauvais, mais consiste dans la simple exagération de ses

besoins; on peut l'appeler égoïsme, à condition de ne pas entendre ce

mot dans le sens habituel d'amour exclusif du moi, mais seulement
d'amour de soi un peu exagéré. Selon les circonstances et les intérêts
en présence desquels elle se trouve, cette passion prend diverses

nuances et se nomme alternativement ambition, jalousie, fanatisme,
etc. Les fonctions qui répondent aux besoins de l'individualité peuvent

s'exercer suivant divers types (correspondant à ce qu'est, par
exemple, l'énergie variable du battement du pouls suivant les
individus et les moments) ; c'est là ce qui constitue le caractère avec ses

qualités et ses défauts (tels que lâcheté ou courage, franchise ou
mensonge). De même que toute fonction particulière est accompagnée
de plaisir ou de douleur, le fonctionnement de l'individualité intelligente

est accompagné de joie ou de tristesse. Enfin, comme toute fonction

encore, il peut s'exercer d'une façon vicieuse, dans le seul but
de goûter le plaisir de la fonction et sans se préoccuper des vrais
besoins de l'individualité ni des besoins d'autrui ; ce vice est l'êgo-
tisme avec ses formes diverses : avarice, abus des jouissances, etc. La
vertu contraire, qui consiste à savoir sacrifier à Dieu ou au prochain
le plaisir du fonctionnement général de l'individualité, est l'abnégation,

la charité, le dévouement. C'est donc au sentiment de l'individualité

qu'il faut rattacher tout ce qui appartient au domaine de la
morale, de la religion, de l'économie sociale.

Inutile de dire que les notions de droit et de devoir n'ont pas moins

que toutes les autres leur place organiquement marquée dans notre
nature.

Arrivé au terme de ses développements, et avant d'en réunir les

résultats dans une description d'ensemble (accompagnée d'un tableau

général, pag. 542), M. F. fait une rapide revue historique et critique
des principaux systèmes de psychologie, tant matérialistes que spiri-
tualistes. Contre les premiers, il soutient que l'enchaînement
organique, qui est la forme même du principe de vie, ne saurait être une

simple propriété de la matière, mais le résultat d'une idée formatrice,

principe, puissance, qui tout d'abord s'emploie à créer et à

développer un germe, puis, une fois les organes développés, y manifeste
sa présence par une multiplicité d'effets, au nombre desquels se trouve,
dans le cerveau humain, la vie intelligente. Aux spiritualistes, sou-



470 BULLETIN

vent exclusifs et qui seraient tentés de négliger la matière, il répond :

« que le cerveau soit un instrument admirable, compliqué et difficile
à connaître, j'en conviens, mais ce n'est pas une raison pour le
négliger et pour mettre sur le compte du principe qui lui donne le
mouvement et la vie ce qui n'est que le résultat de sa propre organisation

et de son mécanisme. > On ne saurait comprendre les faits
sans accepter franchement l'union des deux éléments matériel et
spirituel que le Créateur lui-même a voulue. « La vérité est donc dans

la conception d'une matière informe unie à un principe actif qui lui
donne sa forme » (au sens aristotélicien du mot). Qu'on sache le

comprendre, et bientôt « la psychologie et la physiologie, unissant

jeurs efforts, se donneront la main dans la tête de l'homme pour
réaliser en commun cette parole du premier des philosophes : yvwöi

(reauTov. »

A cette analyse bien sèche et pourtant trop longue déjà, il nous
faudrait ajouter un travail au moins égal en étendue si nous prétendions

discuter le système psychologique de M. F. ou faire ressortir
ses points de contact et de différence avec d'autres. Cette seule

considération, sans parler de notre insuffisance à une pareille tâche, nous

excusera de ne placer ici que quelques réflexions tout à fait
générales.

Nous n'hésitons pas à nous déclarer entièrement sympathiques à

l'union de la physiologie du cerveau avec la psychologie, convaincus

que cette dernière science ne peut que gagner à mieux counaître ce

merveilleux instrument et à lui attribuer franchement le rôle qui lui
appartient. Mais nous nous demandons si M. F. n'a pas accordé à ce

dernier plus qu'il ne lui revenait légitimement. N'est-ce pas en
particulier dépasser la conséquence des faits observés et tomber dans une

hypothèse singulièrement peu probable, que de rejeter sur le nombre,
la nature et les liaisons réciproques des cellules corticales toute la
systématisation de nos idées actuelles ou possibles1; et de déclarer

que sous ce rapport tous les individus sont identiques, lorsque atout

1 Si nulle notion ne se fixe sans qu'une cellule ne se trouve dans le

cerveau, organiquement préformée pour la recevoir, on ne voit pas le

moyen d'éviter la bizarre conclusion suivante, savoir que le Créateur
nous a dotés non-seulement de toutes les cellules capables de renfermer
toutes les idées vraies possibles, mais aussi de bon nombre d'autres prêtes
a renfermer des idées fausses, car nous acquérons et conservons sans
aucun doute bien des notions dont il faut avouer qu'elles sont positivement
fausses et non pas seulement incomplètes.



PHILOSOPHIE 471

autre égard nous constatons au contraire leur infinie diversité? Du
moment qu'on attribue réellement à l'âme des pouvoirs spécifiques,
comme le fait M. F., il n'y a rien d'excessif à déclarer que ces
pouvoirs n'entrent effectivement en acte que sur une excitation sensible.
Mais ce qui nous paraît extrêmement grave en conséquence, et ce
dont nous ne voyons nullement les preuves péremptoires, c'est l'idée
que l'âme ne puisse emmagasiner que hors d'elle-même le trésor de

ses acquisitions. Qu'elle n'acquière rien qu'à l'aide de son instrument
et (dans les seules conditions du moins que l'expérience nous fasse

connaître) ne puisse non plus qu'à l'aide de son instrument faire
usage de ce qu'elle a acquis, j'en veux tomber d'accord ; mais il y a

loin de là à dire que ce qu'elle a acquis ne repose que dans cet instrument.

De cette dernière affirmation découlerait nécessairement, si

elle était prouvée, que, une fois privée de son cerveau, l'âme serait
dépouillée de toutes ses acquisitions, y compris la conscience de soi-
même, et se retrouverait « Gros-Jean comme devant > avec ses nues
et vides puissances. M. F. nous dit que les actes de l'âme humaine
sont immortels et permettent d'espérer l'immortalité pour l'âme elle-
même. Mais nous ne voyons pas comment les actes de l'âme
pourraient être immortels, si ce n'est peut-être dans le sens que leurs effets

soient à jamais subsistants; quant à l'âme, une fois séparée de la
précieuse couche corticale du cerveau, le seul gardien de ses acquisitions,

elle ne saurait jouir encore de ses œuvres, ni même en retrouver

le souvenir. Plus loin, on nous déclare « que l'âme est essentiellement

libre et responsable; » mais nous ne voyons, au contraire, que
mécanisme absolu dans cet être qui ne fait qu'obéir à l'excitation
extérieure, obéir au réveil successif de notions fatalement enchaînées

les unes aux autres par la disposition même des fibres, obéir enfin, et

cela fatalement, au motif le plus fort. La soi-disant liberté de l'homme
n'est chez M. F. que le fait de la grande variété des motifs qui s'offrent
à lui, mais dont l'un exerce nécessairement une influence prépondérante;

or qu'on soit sous la dépendance d'un despote unique et sans

concurrents, ou d'un despote qui règne après avoir mis dans les fers

une vingtaine de compétiteurs à la tyrannie, on n'en est pas plus libre
pour cela et partant pas réellement responsable. Dès lors, sous le

nom de devoirs, on pourra bien énumérer les manières d'agir ou de

penser qui sont conformes au développement harmonique de notre
personnalité et de celle d'autrui, on pourra les indiquer comme l'idéal
à atteindre, et cet idéal indiqué pourra même exercer une influence
effective sur la détermination de nos actes, nous ne le contestons pas ;



472 BULLETIN

mais il n'en restera pas moins qu'avec la vraie notion de liberté on

aura coupé à la base le caractère spécifique du devoir et de la
responsabilité.

M. F. a plein droit, sans doute, de se poser en adversaire du

matérialisme, puisque sa psychologie tout entière repose sur l'indépendance

spécifique de l'âme considérée comme principe vital ; mais il
ne nous paraît pas pouvoir, sans modifier assez gravement son
système, y faire rentrer les affirmations qui constituent les intérêts
supérieurs de toute tendance spiritualiste : la possibilité d'une persistance

personnelle au delà de la tombe et l'exercice réel de la liberté
morale. Ce sont les généreuses aspirations de son cœur qui parlent,
quand il aborde ces points ; ce n'est pas la logique de son système.
Ce dernier, malgré quelques vigoureux coups d'aile qui relèvent
incontestablement au-dessus du pur sensualisme de Condillac, par
exemple, ne parvient pas à prendre son vol jusqu'aux sublimes
régions dans lesquelles seules la vie morale peut respirer à l'aise.

Ph. B.

BIBLIOGRAPHIE
Ouvrages reçus.

Henry Dunn. Le christianisme sans églises. Treize lettres adressées

à nn comte italien. Seconde édition avec préface, par E. Pé-

tavel-Olliff. — Paris, Sandoz et Fischbacher, 1878. 1 vol. in-12.

Ch. Trochon, l'abbé. Essai sur l'histoire de la Bible dans la France
chrétienne au moyen-âge. Thèse présentée à la faculté de théologie
de Paris. — Paris, Sandoz et Fischbacher, 1878.

Edmond Stapfer. Les idées religieuses en Palestine à l'époque de

Jésus-Christ. Deuxième édition. — Paris, Sandoz et Fischbacher,
1878. 1 vol. in-12.


	Philosophie

