Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 11 (1878)

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BULLETIN

THEOLOGIE

EDMOND STAPFER. — LES IDEES RELIGIEUSES EN PALESTINE !.

Il a été rendu compte ici méme, I'année derniére (juillet 1877), de
I'ouvrage dont nous venons de transcrire le titre. Nous sommes
henreux de pouvoir annoncer au public la seconde édition. Voici la
Préface, qui est comme le programme de toute une série de travaux
importants et actuels.

Le livre dont nous publions aujourd’hui la seconde édition est le
premier volume d’un ouvrage en préparation sur les origines pales-
tiniennes du christianisme. Il traite des idées religieuses au sein
desquelles Jésus a grandi et vécu. Le volume suivant traitera des
pratiques religieuses et de I’état social des contemporains du Christ.
Il contiendra une description des lieux habités par Jésus: Nazareth,
Capernaiim, le lac de Tibériade et la Galilée d’une part, Jérusalem
et la Judée de I'autre. Il y sera aussi parlé de la vie de famille chez
les Juifs du premier siécle, des meeurs des riches et de celles des
pauvres; de la ville et de la campagne. Une série de chapitres sera
consacrée au temple et & ses cérémonies, & la synagogue et i ses
coutumes. Le sanhédrin, les autorités civiles, militaires, ecclésiasti-
ques, la situation politique du pays feront aussi 'objet d’études spé-
ciales.

Enfin nous aborderons ’enseignement de Jésus lui-méme. Nous
chercherons, en rattachant cet enseignement au milieu ol il a été

t Les idées religicuses en Palestine & Uépoque de Jésus-Christ, par Ed
Stapfer, docteur en théologie, maitre de conférences a la Faculté de
théologie protestante de Paris. Deuxitme édition. Paris, Sandoz et Fisch-
bacher, 1878, — 1 vol. in-12,



THEOLOGIE 423

concu et donné, A en saisir la vraie grandeur et la divine originalité.
Nous espérons montrer qu'il y eut avant tout, dans le mouvement
religieux préparé par Jean-Baptiste et inauguré par Jésus-Christ,
une réaction spiritualiste et universaliste contre le formalisme et le
particularisme juif du premier siécle.

C’est ainsi, croyons-nous, gue commenca la plus grande révolution
religieuse de I'histoire des hommes, celle qui a fait succéder a 1a plus
belle des religions nationales, le judaisme, la religion universelle par
excellence, la religion définitive de 'humanité, le christianisme.

Le caractére spiritualiste et universaliste de ’enseignement de Jé-
sus (et que saint Paul accentuera encore) se reconnait dans son idée
de Dieu (le Pére céleste), dans son idée de 'homme (le salut fondé
sur le repentir et sur la foi et non sur les ceuvres), enfin dans ses
idées sur lni-méme et sur la rédemption universelle qu’il apporte.
Nous le retrouverons enfin dans le role qu'il s’attribue, o il se
donne successivement pour le Messie de son peuple et le Sauveur du
monde, et finit par prendre la place de Dieu lui-méme.

Jésus a certainement pensé, sur bien des questions, ce que pen-
saient ses contemporains; mais sur ces trois points principaux: Dieu,
I’homme et lui-méme, nous croyons qu'il a apporté an monde des
notions entiérement nouvelles, celles qui ont fait 'universalité du
christianisme et qui constituent son éternelle vérité,.

Le livre que nous pnblions aujourd’hui servira done d'introduction
& celui que nous préparons. C’est une page de 1'histoire juive aupre
mier siécle que nous reproduisons. Nous cherchons & caractériser le
mouvement d’idées au sein duquel s’est formée une partie de la dog-
matique chrétienne et, par conséqnent, les influences qui ont pu agir
sur ses premiers développements.

Un certain nombre d’inexactitudes de dérail, presque inévitables
dans la premiére édition d’un travail de ce genre, ont été corrigées
dans celle-ci. Nous avons aussi modifié nos vues sur deux questions:
la date de la rédaction des Targoums et I'influence que les idées
grecques, et en particulier la théosophie alexandrine, ont pu exercer
sur les Juifs de Palestine. Nous croyons fondée la critique qui nous
a été faite sur ces denx questions par M. Henri Soulier, dans la
Revue de théologie et de philosophie, de l.ausanne. (Juillet 1877.)




424 BULLETIN

E. DE PRESSENSE. — LA VIE ECCLESIASTIQUE, RELIGIEUSE ET
MORALE DES CHRETIENS AUX II¢ ET IIl¢ s1ECLES *.

L'ouvrage dont nous venons de transerire le titre spécial forme la
quatriéme série et le sixieme et dernier volume d’une ceuvre entreprise
dés longtemps par M. de Pressensé : L’Aistoire des trois premiers
siecles de Péglise chrétienne.

Le I¢r siecle, détaché du reste de la période, et précédé d'une intro-
duction étendue sur 1'état du paganisme et du judaisme, et la prépara-
tion au christianisme opérée dans leur sein, a fourni deux volumes,
publiés en 1858. Une seconde série, aussi en deux volumes, a paru en
1861. Elle expose la double lutte soutenue au II¢ et au I1l* siécle par le
christianisme contre le paganisme : lutte du martyre contre la persécu-
tion, et de Yapologétique chrétienne contre les religions paiennes et les
philosophies. Le cinquiéme volume, donné au public en 1869, est consa-
cré a I'histoire du dogme : un premier livre énumere et décrit les diver-
ses manifestations hérétiques de ces temps de fermentation et insiste
tout particuliérement sur le gnosticisme; le second livre expose le déve-
loppement de la doctrine chrétienne en passant successivement en revue
les grandes écoles théologiques. Le dernier volume, dont nous avons 2
rendre compte, complete ce vaste tableau historique par I’étude de la
constitution ecclésiastique, du culte et des meeurs des chrétiens pendant
Ja méme période, c’esi-a-dire du commencement du I siecle a la fin
du IITe.

Il se divise donc naturellement, comme lindique d’ailleurs son titre
méme, en trois livres. Le premier est intitulé La vie ecclesiastique av
1I° et aw 11l siecle. Aprés un chapitre relatif au recrutement de I'église
opéré par le catéchuménat et le baptéme, I'auteur s’attache a I'organisa-
tion de Iéglise locale, dont il décrit la constitution et la discipline, telles
quelles se présentent vers la fin du He siécle ou le commencement
du IITe. (Chap. IIL) De li il passe aux relations des églises entre elles,
a la méme époque, et a ce qui constituait alors 'unité de I'église univer-
selle. (Chap. IV.) Les trois chapitres suivants (V, VI et VII) racontent la
crise ecclésiastique qui s’est produite au IIl° siecle dans les principaux
centres chrétiens, 4 Alexandrie, & Rome et & Carthage, sous I'épiscopat
de Cyprien. L'indication des progrés accomplis au moment de la mort de
cet illustre évéque par la tendance hiérarchique et épiscopale termine
ce récit, en faisant netlement saisir les résultats pratiques de ces luttes.

t La vie ecclésiastique, religieuse et moraledes chrétiens'aux 11¢ et I11¢ siécles,
par E. de Pressensé. Paris, Sandoz et Fischbacher, 1877. — 1vol. in-8.



THEOLOGIE 425

Le second livre est consacré au culte privé et public. Apres quelques
considérations générales sur le culte chrétien (chap. I), nous étudions ce
qu’était le culte dans le sein de la famille (chap. I1); puis nous abordons
le culte public: d’abord les jours qui lui sont spécialement réservés dans
la semaine et dans 'année, ensuite les édifices employés a cet usage.
(Chap. IIL) Les chapitres IV et V retracent la célébration du culte, ses
transformations pendant le cours de la période, les divers éléments dont
il se compose : l1a céne, la priére publique, le cantique, la lecture des
saints livres, la prédication, les agapes, les cérémonies religicuses accom-
pagnant les funéraiiles ou solennisant le mariage chrétien. Le chapitre VI
nous fait assister & un culte complet célébré au HI¢ sidcle dans I'église
d’Alexandric; cet exposé, trés animé, et dans lequel sort habilement
introduites de nombreuses citations textuelles empruntées & une homélie
d’Origéne et & la liturgie alexandrine, est & la fois d’un vif intérét et
d’'une saine édification.

Avec le troisieme livre, La vie morale des chrétiens, nous entrons
sur un terrain ou lhistoire touehe de bien prés a I'apologétique, et ot il
est bien difficile de ne pas méler fréquemment & I'exposé objectif des
faits la discussion des principes. M. de Pressensé I'a fait franchement,
en metiant en face, des le chapiire I, le principe des réformes morales
de I'église et les essais de rénovation sociale dans I’empire romain. Les
chapitres suivants traitent du christianisme dans ses rapports avec la
famille (chap. II), avec Vesclavage et le travail libre (chap. III), avec
I'état et la société (chap. IV), avec le théatre et ’'art. (Chap. V). L’inva-
sion et les progres de Pascétisme dans I’église fournissent la matiére du
chapitre VI. Le dernier chapitre traite du christianisme des catacombes.
A ce sujet, un scrupule nous est venu. Ce chapitre n’est pas long; il est
riche de faits intéressanis et se lit avec plaisir et profit ; mais convenait-
il de terminer par 14 une histoire des trois premiers siécles de I'église ?
Et méme, plus généralement, les catacombes de Rome sont un champ
d’explorations trés curieuses et instructives; elles peuvent fournir et
elles ont fourni matiére & des livres spéciaux importants pour I’histoire
ecclésiastique : peuvent-elles aussi bien faire T'objet d’'un chapitre
a part dans le corps de cette histoire ? Les renseignements, de nature
assez variée, quon y peut puiser ne voni-ils pas, en se dispersant, se
classer sous les divers chefs dans lesquels on doit distribuer toute la ma-
tiere : faits relatifs aux persécutions, histoire des dogmes, cuite, maeeurs»
etc., et Ie lien qui les réunit dans la réalité, lien tout matériel et en quel-
que sorte fortuit, n’est il pas insuffisant pour permettre de les grouper
en une méme unité scientifigue ?



426 BULLETIN

Dans ce volume, considérable par son étendue, par le nombre des
faits qu’il relate, des points de vue qu’il expose ou discute, des citations
d’auteurs anciens dont il illustre ses récits, on pourrait relever des asser-

tions contestables et méme quelques inexactitudes. A propos du baptéme
“des enfants (pag. 34), un passage des Constitutions de léglise d'E-
gypte, cilé en note, est traduit dans le texte d’une maniere fautive, qui
remplace un sens trés clair par un sens confus. Ailleurs (pag. 84), au
sujet de la discipline, la traduction ou la paraphrase d’'un fragment de
I’ Apologeticus de Tertnllien (chap. XXXIX) y infroduit une précision
qui est certainement étrangére a 'original.

Une autre citalion du méme auteur appellerait, nous semble-t-il, des
restrictions ou des explications qui ne sont pas sans importance. Il s’agit
de la position des chrétiens en face de I'état, et de la revendication de
1a liberté religieuse: « Chaque homme, disait Tertullien (ad Secap. H),
recoit de l1a loi de la nature la liberté d’adorer ce que bon lui semble.
Quel bien ou quel mal fait & autrui ma religion? » « De ce principe,
ajoute M. de Pressensé, découle la neutralité de I'état en matiere reli-
gieuse, son caractére laique; il n’a pas 4 prendre parti dans un tel
sujet..... » (Pag. £95.) De quel principe M. de Pressensé veut-il parler?
Est-ce de I'affirmation de Tertullien qu’il vient de citer ? Nous ne sau-
rions, pour noire part, y adhérer entiérement; nous estimons qu’il y a,
dans 1a citation qui précede, & c6té d’un principe trés vrai et trés im-
poriani, une idée fausse, ou tout au moins obscure, qui compromet gra-
vement tout le reste. C’est celle que U'hisforien francais traduit par cette
phrase: « Quel bien ou guel mal fait 2 autrui ma religion ? » Rendue
ainsi, cette pensée est d’'une fausseté et d’'un danger évidents : il est in-
contestable que ma religion, si elle est bonne, peut faire beaucoup de
bien, si elle est mauvaise, beaucoup de mal a autrui. Défendre la liberté
religiease par I'innocuité, c’est-a-dire l'indifférence pratique des doctri-
nes, c’est se servir d’'une arme a deux tranchants, qui ne tarderait pas
a faire plus de mal & la cause du christianisme qu’a celle de ses adver-
saires. Mais est-ce bien le sens de la phrase de Tertullien? Il dit: Hu-
mani juris et naturalis potestatis est unicuique, quod putaverit,
colere, nec alii obest aut prodest alterius religio. « La religion d’au-
trui ne peut ni servir ni naire a un autre; » ce qui, croyons-nous, devrait
étre paraphrasé ainsi: « Pour qu'une religion atteigne son but en quel-
qu’un, pour qu'elle exerce sur lui une action directe, bonne ou mauvaise,
il faut qu’elle lui devienne personnelle, gu’elle soit adoptée, et adoptée
librement par lui; une religion qui n’est professée que par d’autres, on
qu'il professe seulement par contrainte, lui demeure étrangére en réalité



THEOLOGIE 427

et n'a pas d’effet moral surlui. » Cette interprétation est confirmée par
ce qui suit dans le texte: Sed nec religionis est cogere religionem,
quee sponte suscipt debeat non vi..

Tertullien, remarquons-le & ce propos, demande 3 étre cité avec pré-
caution. Il faut 'examiner de pres, dans chaque cas particulier, et tou-
jours tenir comple de I'ensemble de ses vues, sous peine de fausser sa
pensée en 'exagérant ou en la privant d’un contre-poids nécessaire et
qui se retrouve ailleurs. Penseur original et profond, moraliste sévére,
observateur ingénicux du cceur homain, écrivain expressif et puissant,
il est aussi paradoxal et excessif; il se laisse emporter a 'impression du
moment ; il verse tantot & droite, tantét & gauche; sa diction concise est
souvent ohscure, elle force la pensée ou la voile en partie au lieu de 1a
rendre exactement, elle ignore les nuances. Il peut a la fois étre, par
certaines de ses ceuvres et certains cotés de sa théologie, 'auteur favori
de Bossuet et du parti catholique, et fournir d’excellentes armes aux
controversistes protestants. La notion de la liberté religieuse, par exem-
ple, qui nous parait aujourd’hui si simple et si claire, est sujette chez lui
a d’étranges contradictions. Ce méme homme, qui adressait au préfet
Scapula les nobles paroles que nous venons de rappeler : Nec religionts
est cogere religionem, n’écrivait-il pas, et cela dans son Apologeticus
(chap. X): Tunc et christiani puniendi, si quos non colerent, quia
putarent non esse, constaret illos deos esse? 1l suffirait d’'un tel apho-
risme, s'il était admis, pour justifier tous les proces religieux et toutes
les condamnations d’hérétiques, ou de prétendus hérétiques, depuis le
supplice de Priscillien et de ses adhérents jusqu’a la captivilé de Mata-
moros et de ses amis! Comment tous ces éléments disparates consti-
tuent-ils cependant une personnalité si marquée, si forte, et dont l'in-
fluence a été si étendue, un caractére si un et qui attire a tant d’égards
attention ef la sympathie ? C’est un des mystéres de la vie: celle-ci ne
se laisse pas enfermer dans des formules, elle dépasse les définitions et
les classifications. Mais il en résulte au plus haut point ce que nous di-
sions tout a I'heure, que Tertullien est difficile & comprendre et préte
largement aux malentendus. Dans les questions de liberté religieuse
surtout, il faut y prendre garde et ne jamais perdre de vue ce fait capital,
mais souvent oublié, que ces questions ne se posaient pas, vers I'an 200,
comme elles se posent aujourd’hui.

Nous ne nous arréterons pas a signaler des fautes de copie ou d’im-
pression, trop fréquentes cependant. Il arrive parfois que la méme faute
se répete a plusieurs reprises. Un seul exemple : presque toujours,
quand l'antique écrit d’Hermas, intitulé /e Pasteur, est cité, il I’est sous



428 BULLETIN

le titre inexact: « le pasteur Hermas,» ou en latin, Pastor Hermas.
Dans le volume précédent, la méme inexactitude se rencontre déja, mais
moins habituellement.

Tout au commencement de son récit, M. de Pressensé nous dit : « L'or-
ganisation ecclésiastique ne subit point d’altération profonde jusqu’a cette
date (I’an 120). It n’en est plus de méme dans la période suivante, qui
assure le triomphe de la tendance hiérarchique. » (Pag. 4.) Nous sommes
d’accord avec lui sur la seconde de ces assertions; mous avons de
grands doutes quant a la premiére. Les altérations nous paraissent avoir
commencé sous l'influence de causes diverses, entre lesquelles il faut
noter une fausse application de l'organisation sacerdotale mosaique et
un besoin maladif de centralisation et d’autorité, dés la fin du Ier siécle;
d’ailleurs I'organisation ecclésiastique, aux débuts de 1’église,n’a été par-
tout ni exactement la méme, ni poussée au méme point de développe-
ment. Mais, en toul cas, vers I'an 120, les germes de 1'épiscopalisme pro-
prement dit étaient déja implantés et vivaces dans plus d’une commu-
naute. Il est vrai qu’il est difficile d’arriver a des notions un peu nettes
et certaines sur ce qu’étaient les sociétés chrétiennes a leur origine;
cette question est, de plus, compliquée et obscurcie par les doutes que
soulévent I'anthenticité et la date des documents les plus importants, 11
suffit de rappeler, sur ce point, les épitres d’Ignace.

Qu’on nous permette encore une observation de détail : elle nous amé-
nera a une remarque génerale qui ne manque ni d’intérét ni de gravité.
M. de Pressensé, aprés avoir retracé, d’une maniére trés vivante, la lutte
soutenue contre le siége de Rome par le grand évéque de Carthage, Cy-
prien conclut en ces termes: « Ainsi s’attestait, en plein triomphe du sys-
teme autoritaire, lindépendance des églises vis-a-vis de I'évéque de
Rome. » (Page 198.) Pourquoi emplover, pour caractériser le systéme qui
triomphe au Il siécle, en grande partie grace a Cyprien lui-méme, cette
épithete : auloritaire, qui a le triple défaut, ici, d’étre moderne, vague
et inexacte, au lieu de se servir du mot ancien, précis et propre, qut est:
catholique? Pourquoi? La question peut sembler oiseuse, et il est fort
possible gue 'auteur éprouvit, au premier abord, quelque embarras a
y trouver une réponse. Cependant nous pensons qu’il y en a une, et que
ce détail, fort petit en Iui-méme, que cette expression, échappée peut-
étre sans réflexion a la plume rapide et facile de M. de Pressensé, est un
indice de la tendance générale de son ceuvre et de I'esprit dans lequel il
a travaille.

Celte histoire de 1'église des trois premiers siécles, alaquelle il a con-
sacré tant d'attention, de recherches patiemment et courageusement



THEOLOGIE 429

poursuivies, de lectures laborieuses, d’efforts , de persévérance, parce
qu’il y avait mis son cceur, cette histoire est pour lui autre chose qu'un
simple objet d'étude, en face et en dehors duquel il se placerait dans
I'attitude d’nn savant attentif, sympathique, mais calme et désintéressé,
qu’il observerait et analyserait pour en enregisirer avec la méme satis-
faction les résultats, quels qu’ils pussent étre, et qu’il exposerait ensuite
a ses lecteurs en se proposant par la de cultiver leur intelligence et
d’enrichir leur esprit de connaissances nouvelles et solides. L’étude
seientifique qu’il entreprend, et 'enseignement auquel elle sert de base,
est pour lui un moyen d’atteindre un but qu'il estime et gque nous esti-
mons comme lui plus élevé: agir sur les hommes de son temps, les aider
a se former des convictions, éclairer pour eux les voies ouils ont & mar-
cher. Il veut faire de ’histoire de ces temps anciens une lumiére a 1'a-
sage de sa propre génération. Et il le fait franchement: ce n'est pas un
piége qu’il tend adroitement a ses lecteurs: on dirail méme parfois qu’il
craint de les prendre par surprise et de les conduire sans qu’ils s’en
apercoivent ou il veut les faire arriver. Les analogies entre les luttes de
cette époque lointaine et celles de notre 4ge sont ouvertement indiquées ;
les allusions aux besoins, aux tendances des temps modernes reviennent
avec insistance. De 13 aussi cet emploi d’expressions récentes appliquées
a des choses anciennes ; la terminologie en usage dans nos études et
nos discussions actuelles est transportée a seize siécles en arriere : nous
en donnions tout a I'heure un exemple qu'on pourrait facilement multi-
plier. Pour le dire en passant, ce procédé est commode mais dangereux ;
I'abus est pres de I'usage, ou plutot, 'usage est déja un abus ; transporter
a une époque un terme né dans un tout autre épogue et dans un toul autre
milieu intellectuel, ¢’est, & moins de précautions minutieuses el d’expli-
cations tres netles, commeltre un anachronisme et dénaturer presque
inévitablement les choses exprimées ainsi.

Cette préoccupation de I'actualité, qui se retrouve plus on moins dans
toute la trame du récit, ressort en pleine lumiere dans la conclusion,
morceau court, substantiel, éloquent, dont elle a diclé les chaleureuses
paroles: « Certes I'immortel esprit chrétien soufflera toujours au travers
de ces institutions plus conformes au judaisme qu’au christianisme, et ce
sera lui, aprés tout, qui peu i peu tirera une civilisation nouvelle des
ruines du monde antique. Etant données la nature humaine et la barba-
rie de 'époque qui suivit les grandes invasions, il n’était pas possible
que I'église conservat sa spirilualité et sa liberté des premiers temps....
Mais elle a en elle et surtout au-dessus d’elle un pouvoir immortel de re-
levement qui I'empéche de périr, qui fait jaillir la lumiére des ombres



430 BULLETIN

les plus épaisses, tire en définitive le bien du mal, et, au prix d’expé-
riences chérement achetées, la rameéne peua 4 peu aux grands principes
qui présidérent a sa formation.... Voila pourquoi il ne faut pas perdre
’espoir, meéme aux jours les plus tristes, alors que les derniéres usurpa-
tions de la hiérarchie semblent consommées, et qu’a l'asservissement
total des consciences correspond le matérialisme d’une piété superstiticuse
dans le silence des nobles dmes qui gémissent en secret sur cette déca-
dence. N’en doutons pas, la chrétienté iraversera encore une grande
crise de rénovation, sous peine de laisser le champ libre au vieux natu-
ralisme qui aujourd’hui, comme ilya dix-huit siecles, s’attaque 3 toute la
vie supérieure de ’humanité.... Qu’on ne s’y trompe pas, ce qui le vain-
cra, ce n'est ni une église dégénérée et asservie, ni une église livrée &
toutes les contradictions de I'époque, c¢’est un christianisme rajeuni, ra-
mene 4 la spiritualité hardie et a I’héroisme de ses origines. Puisse-t-on
retrouver en quelque mesure sa grande image dans ce livre qui n'a
d’autre but que de I'évoquer devant notre génération. » (Pag. 573 et
574.)

Il y a assurément dans ce point de vue un élément juste et vrai. Toute
étude qui a pour objet I'dire moral aboutit & une legon qu’il faut dé-
gager; Phistoire, et a plus forte raison I'histoire religieuse, Ihistoire
du christianisme et de I'église qui en est le porteur, n’a toute sa dignité
que quand elle applique au présent les vériiés et les avertissements sé-
rieux qui ressortent des expeériences du passé. Nous ne ferons donc
point un reproche a M. de Pressensé d’étre entré dans cette voie féconde;
il nous parait seulement y abonder un peu trop. Ii se hite de tirer des
conclusions qu’il etit mieux valu laisser le lecteur tirer lui-méme. Il lui
arrive de quitter la position et le ton d’un historien qui raconte des faits,
pour prendre ceux d’un avocat qui plaide une cause; la cause est ordi-
nairement excellente, sans doute ; le plaidoyer est concluant; mais ce
n’est pas un plaidoyer qu’'on attendait, et il se produit alors cet incon-
vénient qu’on se met instinetivement en garde contre un homme qui
plaide, et qu’on le soupconne, s’il fait de I'histoire, d’avoir arrangé les
faits pour le besoin de sa cause. Du reste ce soupgon, s'il était dirigé con-
tre M. de Pressensé, serait bien injuste; sa droiture est intacte, il cherche
sincérement la vérité, et quand il pense I’avoir trouvée, il la donne fide-
lement telle qu’elle lui apparait.

De ces considérations sur I’esprit qui a inspiré I'historien, il n’'y a pas
loin & quelques observations sur la méthode d’exposition qu’il a employée
et sur Vordonnance de toute son cenvre.

Il a suivi, d’'une maniére générale, la méthode usitée en Allemagne



THEOLOGIE 431

pour les manuels d’histoire ecclésiastique. Mettant a part le I¢er siécle,
qu’il a traité dans une premiere série en suivant une marche chronolo-
gique, il a, pour les deux autres siecles de la période, formant un seut
tout, adopté une division par sujets. Il envisage d’abord I'église dans ses
relations avec le monde qui lui est étranger ou hostile: les conquétes
qu’elle y accomplit, les persécutions qu’elle supporte, les combats qu’elle
livre sur le terrain de la discussion. Puis il étudie I'histoire des hérésies
et celles des diverses écoles théologiques. Enfin, dans ce sixiéme velume,
il expose successivement I’histoire de la constitution ecclésiastique, celle
du culte et celle de la vie morale des chrétiens.

Cet ordre analytique est indispensable pour ’étude. Nous ne pouvons
nous rendre compte des faits qui se présentent a nous dans I'enchevé-
trement complexe de la vie, qu'en analysant, en divisant, en classant.
C’est une condition a laquelle est soumise toute science, a laquelle,
par conséquent, I'histoire, en tant que science, doit se plier. Mais quand
il s’agit d’exposer les résultats de I'étude, de communiquer & d’autres la
stuite des événements, I’enchainement des causes et des effets qu'on a
constatés, doit-on s’assujettir au méme ordre et recourir au méme classe-
ment ?

Qu’on veuille bien remarquer que cette méthode, appliquée non plus
a I’étude préliminaire et personnelle, mais a 'exposition, présente deux
inconvénients, absolument inévitables. Le premier, le plus apparent, c¢’est
de rompre l'unité simultanée du développement concret, et de donner,
au lieu d’'une histoire, plusieurs histoires paralléles, partant du méme
point et aboutissant a 1a méme date, se complétant 'une I'autre, mais ne
se complétant qu’a la condition que le lecteur fera tout un travail de
rapprochement et de recomposition. C’est ainsi que M. de Pressensé,
dans ses trois derniéres séries, expose successivement au moins huit his-
toires, celles des missions, des persécutions, de 'apologétique, des héré-
sies, de la doctrine chrétienne, de la constitution ecclésiastique, du culte,
des meeurs. Dans la réalité, ce ne sont que huit faces d’'un méme déve-
loppement, dans son livre, ce sont huit tableaux différents qui se succe-
dent sous les yeux du lecteur. Le second inconvénient, plus fondamental
encore, parce qu’il s’attaque a la nature méme des choses, c'est que
cette méthode traite 'histoire comme un mécanisine, et non comme un
organisme doué de vie. Ce qu'on peut démonter et remonter, ce dont on
peul faire jouer les différentes parties séparément, ¢’est une machine, ce
D’est pas un éfre vivant ; or le sujet de ’histoire est un étre vivant, 1’hu-
manité, et celui de l'histoire ecclésiastique, un autre étre, encore plus
vivant, P'église. Avec le plan d’exposition que nous critiquons, l'action.



432 BULLETIN

réciproque des membres, ’esprit général qui circule dans tout le corps
et I'anime, ce fait, mystérieux mais capital, de la vie collective, échappe,
ou, tout au moins, ne peut étre saisi et montré que partiellement el im-
parfaitement,

Est-ce a dire que la méthode soit décidément mauvaise et doive étre
rejetée ? Nous pensons qu’il y a une distinetion a établir. Si vous voulez
faire un livre d’étude, critiquant les documents, constatant les faits, dis-
cutant les questions douteuses, s’adressant anx savants, aux hommes
spéciaux ou a ceux qui désirent le devenir, recourez a l'ordre analytique
el faites prédominer dans votre plan le classement par matiéres. Mais si
vous vous adressez au grand public, si vous voulez vulgariser les résultats
de la science, et faire revivre, aux yeux de toute une génération, une
époque du passé, rapprochez-vous le plus possible de 'ordre naturel,
qui est 'ordre chronologique. Vous ne pourrez pas éviter, méme alors,
un certain classement par matiéres, mais vous ne le placerez pas a la
base méme de 1'exposition,

Nous voyons ainsi se dessiner deux taches différentes, se dégager 'un
de l'autre deux buts bien distincts, que, pensons-nous, M. de Pressensé,
probablement sans bien s’en rendre compte, a cru pouvoir atteindre tous
deux a la fois. Il a voulu faire un livre scientifique, il a recouru aux
sources, il discute les problémes, il ne se contente pas d’avoir étudié
pour lui, il donne, avec les résalfats auxquels il est arrivé, les procédés
par lesquels il y est arrivé et les motifs 4 'appui. Et d’autre part il veut
parler non-seulement aux théologiens et aux curieux, mais a tous les
hommes cullivés de son pays, il veut répandre largement les idées sa-
lutaires, les vues fécondes, les faits instructifs qu’il a recueillis, il veut
faire ceuvre d’éducateur public. Ce sont deux ceuvres intéressantes, utiles
toutes deux & la France, dignes toutes deux d’un homme tel que M. de
Pressensé, mais ce sont des ceuvres qui demanderaient deux livres fort
différents I'un de 'autre, différents d’esprit, différents de plan, différents
de style. '

Il est juste de reconnaitre que le défaut résultant de cette confusion de
buts est fortement atténué par le fait que les quatre séries dans les-
quelles se partage I’ensemble peuvent se séparer les unes des autres et
forment chacune un ouvrage suffisamment complet. La seconde et la
quatriéme sont celles qui s’adressent le mieux a un public étendu, et cette
derniére, surlout, peut exercer sur les esprits une action vraiment salu-
taire. La variété des sujets traités dans ce volume et I'actualité des appli-
cations en facilitent la lecture; les citations en langues anciennes, les
points d’érudition spéciale, sont rejetés dans les notes; toute personne



THEOLOGIE 433

instruite, qui ne craint pas de s’occuper de choses sérieuses, y trouvera
un aliment sain pour son intelligence et pour son ame. Quant aux théo-
logiens, ils seront surtout attires et intéressés par le livre premier, sur
I'organisation ecclésiastique, et par quelques parties du deuxiéme, sur le
culte.

Nous ne terminerons pas ce compte rendu, et ces observations que
nous aurions voulu présenter avec plus d’ordre et d’'une maniere plus
aimable, sans avoir félicite et remercié M. de Pressensé du volume dont
nous venons de nous entretenir. Le moment ol 'on achéve une ceuvre
de plus de vingt années, une euvre sérieusement poursuivie, a quelque
chose de solennel. Nous nous associons aux sentiments que doit éprouver
'auteur, et nous avons besoin de le lui dire. Il est de ceux dont on aime,
apres une discussion fraternelle, malgré quelques dissentiments, ou plu-
tot & cause de ces dissentiments, a saisir la main pour en sentir la chaude
et sympathique étreinte, et pour coustater qu’au-dessus des divergences
de détail qui peuvent surgir, on sert la méme cause el on combat sous

le méme drapeau.
p C.-0. VIGUET.

J.-Fr., BuLAa. — L’EXPiATION 1.

Le mérite de ce compendieux travail, qui remplit un fort volume
de plus de 400 pages, consiste, outre son incontestable lucidité, dans
la courageuse affirmation d’un point de vue qui, & peu prés abandonné
dans le monde théologique, n’en est pas moins généralement répandu
dans le public religieux, la réconciliation entre '’homme et Dieu par
le moyen de la subslitution pure et simple du Christ au pécheur. Tout
est sérieux et logique dans ce livre; on y sent une Ame ardente et
convaincue, mais une aAme ou ’élément intellectuel domine au point
d’absorber I'important élément de l'intuition du cceur. L’auteur a
voulu reproduire le systéme de 'expiation juridique, en se fondant sur
une conception positive, mais extérieure, de I'Ecriture et en admet-
tant le catéchisme de Heidelberg comme livre symbolique.

I’homme tombe d’une chute irréparable dans une corruption totale;
Dieu a permis cette chute, afin de rendre & sa créature, par sa
grice, un bonheur supérieur au bonheur primitif et qui serait aug-

' Die Versohnung des Menschen mil Gott durch Christum, oder die Ge-
nugthuung, nebst einem Anhang: [. Ueber die ewige Erwihlung; II.
Ueber Christi Hollenfahrt. Aus der heiligen Schrift dargestellt von
J.-Fr. Bula, Pfarrer in Blumenstein bei Than. Basel, 1874.

THEOL. ET PHIL. 1878, 28



434 BULLETIN

menté de toute la joie du salut. Le péché originel est affirmé dans
toute son énergie et, de ce fait, 'homme est absolument sans bonheur,
sans lumiére et sans force; il ne peut étre sauvé qu’au prix d'un cha-
timent proportionné A sa culpabilité et d’une satisfaction compléte
donnée a la justice de Dieu.

Jésus-Christ, instrument du salut, est considéré dans son cuvre
et dans sa personne. — Son ceuvre se résume dans ses souffrances et
dans son obéissance & la loi, obéissance parfaite, & la fois active et
passive. Il souffre, en raison de sa sainteté, an miliea d’un monde
hostile & Dieu; mais par ses souffrances il manifeste aussi la justice,
la sainteté et la miséricorde du Pére céleste. Il obéit, en sa qualité
d’homme, s’étant volontairement placé sous la loi. De méme qu'il
souffre et meurt pour les pécheurs, & cause d’eux et & leur place,
Jésus accomplit 'obéissance comme le représentant des hommes et a
lear place. (Stellvertreter.) Quant & sa personne, elle est successive-
ment étudiée dans sa divinité, dans son humanité et dans 'union de
ces deux natures : trois conditions indispensables i I'accomplissement
de la réconciliation.

La troisiéme partie de I'ouvrage traite de 'appropriation du salut,
lequel est considéré par I’auteur comme consistant essentiellement
dans la vraie connaissance de Dieu, perdue par suite du péché et qui
se retrouve par la foi en Jésus-Christ. Ici, une pensée originale mé-
rite d’étre relevée, c'est que le croyant offre 4 son tour une ceuvre
d’expiation & Dieu, en ce sens qu’étant uni & son Sauveur, il souffre
comme lui, et dans 1a mesure de sa propre fidélité, de la haine et de
'injustice du monde, rebelle a la vérité.

Dans un appendice, il est question de la prédestination et de la des-
cente aux enfers. Ce dernier objet est traité dans un sens spirituel et
considéré comme le dernier degré de 1’abaissement de Christ, sur
lequel il a été donné au Prince de ce monde d’exercer une puissance
temporaire, pendant sa vie, dans sa mort, et jusqu’au moment de sa
résurrection. C. b.

AUGUSTE WILDENHAHN, — PAUL GERHUHATRT .

Il y a trente-trois ans déja que parut pour la premicr: fois cette
esquisse historique qui se présente aujourd’hui dans sa quatriéme

* Paul Gerhardt. Kirchengeschichtliches Lebensbild aus der Zeit des
grossen Churfiirsten, von Dr August Wildenhahn. — Quatrieme édition.
Bale, Félix Schneider, 1877. 2 vol. 1n-8.



THREOLOGIE 435

édition. L.e cadre de notre revue ne nous permet pas d’entrer dans
de grands détails sur un ouvrage tout populaire dans lequel Paul
Gerhardt, le grand et pieux poéte de 1’église luthérienne, auquel on
doit les plus beaux cantiques du riche trésor hymnologique d’Alle-
magne, est présenté au lecteur dans les années 1666-1668, les plus
agitées et les plus critiques de son existence. Nous retrouvons dans
cette esquisse, soiis des traits vivants, les principaux personnages du
temps; outre Gerhardt lui-méme, le pasteur et le poéte religieux de
son époque, nous voyons le grand électeur, la personnalité si inté-
ressante de son épouse Louise et tant d’autres.

Dans un pays comme le nétre, une traduction bien faite de ce récit
trouverait certainement de nombreux lecteurs et vaudrait mieux en
tout cas par Vesprit et Pintérét qui distinguent cet ouvrage que tant
d'importations anglaises d’une valeur souvent plus que médioere.

Rappelons en terminant que M. Auguste Wildenhahn est 1'auteur
de plvsieurs écrits du méme genre que celui que nous annon¢ons et
qui tous se distinguent par la chaleur de la vie et la piété qui les
inspirent. Je citerai ici pour mémoire, Martin Luther, esquisse histo-
rique de la réformation, et Philippe-Jacob Spener, livre qui retrace
P'origine et I'histoire du réveil dont ce héros fut I'initiateur.

A. KEGLER. — LE DIMANCHE AU POINT DE VUE HYGIENIQUE
ET SOCIAL !,

Cette brochure de 88 pages renferme deux conférences faites & Bile
sur la grave question dominicale quf préoccupe de nos jours non-
seulement les hommes d'église, mais tous ceux qui en quelque ma-
niére s'intéressent aux questions sociales. M. Kiigler, docteur médecin,
nous montre par des faits constatés la mauvaise influence que 'ab-
sence du repos dominical exerce sur la santé publique et combien le
repos et la sanctification de ce jour sont importants au point de vue
social, moral et religienx. 7*:he d'idées et de faits, inspirée par un
amour véritable du bien. .- t*e brochure est certainement parmi les
meilleures qui aient été pu» Zes sur le sujet.

' Dev Sonntag vom Stendpunkte der Gesundheitspflege und der Sozial-
politik, von Dr Med. A. Kigler. — Basel, Bahnmaier’s Verlag (C. Detlott),
1572, Broch. in-8.




	Théologie

