
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 11 (1878)

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BULLETIN

THÉOLOGIE

Edmond Stapfer. — Les idées religieuses en Palestine1.

Il a été rendu compte ici même, l'année dernière (juillet 1877), de

l'ouvrage dont nous venons de transcrire le titre. Nous sommes
henreux de pouvoir annoncer au public la seconde édition. Voici la
Préface, qui est comme le programme de toute une série de travaux
importants et actuels.

Le livre dont nous publions aujourd'hui la seconde édition est le

premier volume d'un ouvrage en préparation sur les origines
palestiniennes du christianisme. Il traite des idées religieuses au sein

desquelles Jésus a grandi et vécu. Le volume suivant traitera des

pratiques religieuses et de l'état social des contemporains du Christ.
Il contiendra une description des lieux habités par Jésus : Nazareth,
Capernaum, le lac de Tibériade et la Galilée d'une part, Jérusalem
et la Judée de l'autre. Il y sera aussi parlé de la vie de famille chez

les Juifs du premier siècle, des mœurs des riches et de celles des

pauvres ; de la ville et de la campagne. Une série de chapitres sera
consacrée au temple et à ses cérémonies, à la synagogue et à ses

coutumes. Le sanhédrin, les autorités civiles, militaires, ecclésiastiques,

la situation politique du pays feront aussi l'objet d'études
spéciales.

Enfin nous aborderons l'enseignement de Jésus lui-même. Nous

chercherons, en rattachant cet enseignement au milieu où il a été

* Les idées religieuses en Palestine à l'époque de Jésus-Christ, par Ed

Stapfer, docteur en théologie, maître de conférences k la Faculté de

théologie protestante de Paris. Deuxième édition. Paris, Sandoz et Fisch-
bacher, 1878. - 1 vol. in-12.



THÉOLOGIE 423

conçu et donné, à en saisir la vraie grandeur et la divine originalité.
Nous espérons montrer qu'il y eut avant tout, dans le mouvement

religieux préparé par Jean-Baptiste et inauguré par Jésus-Christ,
une réaction spiritualiste et universaliste contre le formalisme et le

particularisme juif du premier siècle.

C'est ainsi, croyons-nous, que commença la plus grande révolution
religieuse de l'histoire des hommes, celle qui a fait succéder à la plus
belle des religions nationales, le judaïsme, la religion universelle par
excellence, la religion définitive de l'humanité, le christianisme.

Le caractère spiritualiste et universaliste de l'enseignement de

Jésus (et que saint Paul accentuera encore) se reconnaît dans son idée
de Dieu (le Père céleste), dans son idée de l'homme (le salut fondé

sur le repentir et sur la foi et non sur les œuvres), enfin dans ses

idées sur lui-même et sur la rédemption universelle qu'il apporte.
Nous le retrouverons enfin dans le rôle qu'il s'attribue, où il se

donne successivement pour le Messie de son peuple et le Sauveur du

monde, et finit par prendre la place de Dieu lui-même.
Jésus a certainement pensé, sur bien des questions, ce que

pensaient ses contemporains; mais sur ces trois points principaux: Dieu,
l'homme et lui-même, nous croyons qu'il a apporté au monde des

notions entièrement nouvelles, celles qui ont fait l'universalité du

christianisme et qui constituent son éternelle vérité.
Le livre que nous publions aujourd'hui servira donc d'introduction

à celui que nous préparons. C'est une page de l'histoire juive au pre
mier siècle que nous reproduisons. Nous cherchons à caractériser le
mouvement d'idées au sein duquel s'est formée une partie de la
dogmatique chrétienne et, par conséquent, les influences qui ont pu agir
sur ses premiers développements.

Un certain nombre d'inexactitudes de détail, presque inévitables
dans la première édition d'un travail de ce genre, ont été corrigées
dans celle-ci. Nous avons aussi modifié nos vues sur deux questions:
la date de la rédaction des Targoums et l'influence que les idées

grecques, et en particulier la théosophie alexandrine, ont pu exercer
sur les Juifs de Palestine. Nous croyons fondée la critique qui nous

a été faite sur ces deux questions par M. Henri Soulier, dans la
Revue de théologie et de philosophie, de Lausanne. (Juillet 1877.)



424 BULLETIN

E. de Pressensé. — La vie ecclésiastique, religieuse et
MORALE DES CHRÉTIENS AUX IIe ET IIIe SIÈCLES '.

L'ouvrage dont nous venons de transcrire le titre spécial forme la
quatrième série et le sixième et dernier volume d'une œuvre entreprise
dès longtemps par M. de Pressensé : L'histoire des trois premiers
siècles de l'église chrétienne.

Le Ier siècle, détaché du reste de la période, et précédé d'une
introduction étendue sur l'état du paganisme et. du judaïsme, et la préparation

au christianisme opérée dans leur sein, a fourni deux volumes,
publiés en 1858. Une seconde série, aussi en deux volumes, a paru en
1861. Elle expose la double lutte soutenue au IIe et au IIIe siècle par le
christianisme contre le paganisme : lutte du martyre contre la persécution,

et de l'apologétique chrétienne contre les religions païennes et les

philosophies. Le cinquième volume, donné au public en 1869, est consacré

à l'histoire du dogme : un premier livre énumère et décrit les diverses

manifestations hérétiques de ces temps de fermentation et insiste

tout particulièrement sur le gnosticisme; le second livre expose ,1e

développement de la doctrine chrétienne en passant successivement en revue
les grandes écoles théologiques. Le dernier volume, dont nous avons à

rendre compte, complète ce vaste tableau historique par l'étude de la
constitution ecclésiastique, du culte et des mœurs des chrétiens pendant
la même période, c'est-à-dire du commencement du IIe siècle à la fin
du IIP.

Il se divise donc naturellement, comme l'indique d'ailleurs son titre
même, en trois livres. Le premier est intitulé La vie ecclésiastique au
U" et au IIP siècle. Après un chapitre relatif au recrutement de l'église

opéré par le catéchuménat et le baptême, l'auteur s'attache à l'organisation

de l'église locale, dont il décrit la constitution et la discipline, telles

qu'elles se présentent vers la fin du II6 siècle ou le commencement

du lu6. (Chap. III.) De là il passe aux relations des églises entre elles,
à la même époque, et à ce qui constituait alors l'unité de l'église universelle.

(Chap. IV.) Les trois chapitres suivants (V, VI et VII) racontent la
crise ecclésiastique qui s'est produite au IIIe siècle dans les principaux
centres chrétiens, à Alexandrie, à Rome el à Carthage, sous l'épiscopat
de Cyprien. L'indication des progrès accomplis au moment de la mort de

cet illustre évêque par la tendance hiérarchique et episcopale termine

ce récit, en faisant nettement saisir les résultats pratiques de ces luttes.

* La vie ecclésiastique, religieuse et morale des chrétiens*aux II' et IIIe siècles,

par E. de Pressensé. Paris, Sandoz et Fischbacher, 1877. — 1vol. in-8.



THÉOLOGIE 425

Le second livre est consacré au culte privé et public. Après quelques
considérations générales sur le culte chrétien (chap. I), nous étudions ce

qu'était le culte dans le sein de la famille (chap. II); puis nous abordons

le culte public : d'abord les jours qui lui sont spécialement réservés dans

la semaine et dans l'année, ensuite les édifices employés à cet usage.
(Chap. III.) Les chapitres IV et V retracent la célébration du culte, ses

transformations pendant le cours de la période, les divers éléments dont
il se compose : la cène, la prière publique, le cantique, la lecture des

saints livres, la prédication, les agapes, les cérémonies religieuses
accompagnant les funérailles ou solennisant le mariage chrétien. Le chapitre VI
nous fait assister à un culte complet célébré au IIIe siècle dans l'église
d'Alexandrie; cet exposé, très animé, et dans lequel sont habilement
introduites de nombreuses citations textuelles empruntées à une homélie

d'Origène et à la liturgie alexandrine, est à la fois d'un vif intérêt et
d'une saine édification.

Avec le troisième livre, La vie morale des chrétiens, nous entrons
sur un terrain où l'histoire touehe de bien près à l'apologétique, et où il
est bien difficile de ne pas mêler fréquemment à l'exposé objectif des
faits la discussion des principes. M. de Pressensé l'a fait franchement,
en mettant en face, dès le chapitre I, le principe des réformes morales
de l'église et les essais de rénovation sociale dans l'empire romain. Les

chapitres suivants traitent du christianisme dans ses rapports avec la
famille (chap. II), avec l'esclavage et le travail libre (chap, ni), avec
l'état et la société (chap. IV), avec le théâtre et l'art. (Chap. V). L'invasion

et les progrès de ^ascétisme dans l'église fournissent la matière du
chapitre VI. Le dernier chapitre traite du christianisme des catacombes.
A ce sujet, un scrupule nous est venu. Ce chapitre n'est pas long; il est

riche de faits intéressanls et se lit avec plaisir et profit ; mais convenait-

il de terminer par là une histoire des trois premiers siècles de l'église
Et même, plus généralement, les catacombes de Rome sont un champ
d'explorations très curieuses et instructives ; elles peuvent fournir et
elles ont fourni matière à des livres spéciaux importants pour l'histoire
ecclésiastique : peuvent-elles aussi bien faire l'objet d'un chapitre
à part dans le corps de cette histoire Les renseignements, de nature
assez variée, qu'on y peut puiser ne vont-ils pas, en se dispersant, se

classer sous les divers chefs dans lesquels on doit distribuer toute la

matière : faits relatifs aux persécutions, histoire des dogmes, culte, mœurs'
etc., et le lien qui les réunit dans la réalité, lien tout matériel et en quelque

sorte fortuit, n'est il pas insuffisant pour permettre de les grouper
en une même unité scientifique



426 BULLETIN

Dans ce volume, considérable par son étendue, par le nombre des

faits qu'il relate, des points de vue qu'il expose ou discute, des citations

d'auteurs anciens dont il illustre ses récits, on pourrait relever des assertions

contestables et même quelques inexactitudes. A propos du baptême

des enfants (pag. 34), un passage des Constitutions de l'église

d'Egypte, cité en note, est traduit dans le texte d'une manière fautive, qui

remplace un sens très clair par un sens confus. Ailleurs (pag. 84), au

sujet de la discipline, la traduction ou la paraphrase d'un fragment de

l'Apologeticus de Tertullien (chap. XXXIX) y introduit une précision

qui est certainement étrangère à l'original.
Une autre citation du même auteur appellerait, nous semble-t-il, des

restrictions ou des explications qui ne sont pas sans importance. Il s'agit
de la position des chrétiens en face de l'état, et de la revendication de

la liberté religieuse : « Chaque homme, disait Tertullien (ad Scap. II),
reçoit de la loi de la nature la liberté d'adorer ce que bon lui semble.

Quel bien ou quel mal fait à autrui ma religion ?» « De ce principe,
ajoute M. de Pressensé, découle la neutralité de l'état en matière

religieuse, son caractère laïque; il n'a pas à prendre parti dans un tel

sujet » (Pag. 495.) De quel principe M. de Pressensé veut-il parler?
Est-ce de l'affirmation de Tertullien qu'il vient de citer Nous ne
saurions, pour notre part, y adhérer entièrement; nous estimons qu'il y a,

dans la citation qui précède, à côté d'un principe très vrai et très

important, une idée fausse, ou tout au moins obscure, qui compromet
gravement tout le reste. C'est celle que l'historien français traduit par cette

phrase : « Quel bien ou quel mal fait à autrui ma religion » Rendue

ainsi, cette pensée est d'une fausseté et d'un danger évidents : il est

incontestable que ma religion, si elle est bonne, peut faire beaucoup de

bien, si elle est mauvaise, beaucoup de mal à autrui. Défendre la liberté
religieuse par l'innocuité, c'est-à-dire l'indifférence pratique des doctrines,

c'est se servir d'une arme à deux tranchants, qui ne tarderait pas
à faire plus de mal à la cause du christianisme qu'à celle de ses adversaires.

Mais est-ce bien le sens de la phrase de Tertullien? Il dit :

Humani juris et naturalis potestatis est unicuique, quod putaverit,
colere, nec alii obest aut prodest alterius religio. « La religion d'autrui

ne peut ni servir ni nuire à un autre; » ce qui, croyons-nous, devrait
être paraphrasé ainsi : « Pour qu'une religion atteigne son but en
quelqu'un, pour qu'elle exerce sur lui une action directe, bonne ou mauvaise,
il faut qu'elle lui devienne personnelle, qu'elle soit adoptée, et adoptée
librement par lui; une religion qui n'est professée que par d'autres, ou
¦qu'il professe seulement par contrainte, lui demeure étrangère en réalité



THÉOLOGIE 427

et n'a pas d'effet moral sur lui. » Cette interprétation est confirmée par
ce qui suit dans le texte : Sed nec religionis est cogère religionem,
quœ sponte suscipi débeat non vi...

Tertullien, remarquons-le à ce propos, demande à être cité avec
précaution. Il faut l'examiner de près, dans chaque cas particulier, et

toujours tenir compte de l'ensemble de ses vues, sous peine de fausser sa

pensée en l'exagérant ou en la privant d'un contre-poids nécessaire et

qui se retrouve ailleurs. Penseur original et profond, moraliste sévère,

observateur ingénieux du cœur humain, écrivain expressif et puissant,
il est aussi paradoxal et excessif; il se laisse emporter à l'impression du

moment ; il verse tantôt à droite, tantôt à gauche ; sa diction concise est

souvent obscure, elle force la pensée ou la voile en partie au lieu de la
rendre exactement, elle ignore les nuances. Il peut à la fois être, par
certaines de ses œuvres et certains côtés de sa théologie, l'auteur favori
de Bossuet et du parti catholique, et fournir d'excellentes armes aux
controversistes protestants. La notion de la liberté religieuse, par exemple,

qui nous parait aujourd'hui si simple et si claire, est sujette chez lui
a d'étranges contradictions. Ce même homme, qui adressait au préfet
Scapula les nobles paroles que nous venons de rappeler : Nec religionis
est cogère religionem, n'écrivait-il pas, et cela dans son Apologeticus
(chap. X) : Tunc et christiani puniendi, si quos non colerent, quia
putarent non esse, constaret illos deos esse? Il suffirait d'un tel
aphorisme, s'il était admis, pour justifier tous les procès religieux et toutes
les condamnations d'hérétiques, ou de prétendus hérétiques, depuis le

supplice de Priscillien et de ses adhérents jusqu'à la captivité de

Matamores et de ses amis Comment tous ces éléments disparates
constituent-ils cependant une personnalité si marquée, si forte, et dont
l'influence a été si étendue, un caractère si un et qui attire à tant d'égards
l'attention et la sympathie C'est un des mystères de la vie: celle-ci ne
se laisse pas enfermer dans des formules, elle dépasse les définitions et
les classifications. Mais il en résulte au plus haut point ce que nous
disions tout à l'heure, que Tertullien est difficile à comprendre et prête
largement aux malentendus. Dans les questions de liberté religieuse
surtout, il faut y prendre garde et ne jamais perdre de vue ce fait capital,
mais souvent oublié, que ces questions ne se posaient pas, vers l'an 200,

comme elles se posent aujourd'hui.
Nous ne nous arrêterons pas à signaler des fautes de copie ou

d'impression, trop fréquentes cependant. Il arrive parfois que la même faute
se répète à plusieurs reprises. Un seul exemple : presque toujours,
quand l'antique écrit d'Hermas, intitulé le Pasteur, est cité, il l'est sous



428 BULLETIN

le titre inexact : « le pasteur Hermas, » ou en latin, Pastor Hermas.
Dans le volume précédent, la même inexactitude se rencontre déjà, mais

moins habituellement.
Tout au commencement de son récit, M. de Pressensé nous dit : «

L'organisation ecclésiastique ne subit point d'altération profonde jusqu'à cette

date (l'an 120). Il n'en est plus de même dans la période suivante, qui
assure le triomphe de la tendance hiérarchique. » (Pag. 4.) Nous sommes
d'accord avec lui sur la seconde de ces assertions; nous avons de

grands doutes quant à la première. Les altérations nous paraissent avoir
commencé sous l'influence de causes diverses, entre lesquelles il faut

noter une fausse application de l'organisation sacerdotale mosaïque et

un besoin maladif de centralisation et d'autorité, dès la fin du Ier siècle;
d'ailleurs l'organisation ecclésiastique, aux débuts de l'église,n'a été
partout ni exactement la même, ni poussée au même point de développement.

Mais, en tout cas, vers l'an 120, les germes de l'épiscopalisme
proprement dit étaient déjà implantés et vivaces dans plus d'une communauté.

Il est vrai qu'il est difficile d'arriver à des notions un peu nettes

et certaines sur ce qu'étaient les sociétés chrétiennes à leur origine ;

cette question est, de plus, compliquée et obscurcie par les doutes que
soulèvent l'authenticité et la date des documents les plus importants. Il
suffit de rappeler, sur ce point, les épîtres d'Ignace.

Qu'on nous permette encore une observation de détail : elle nous amènera

à une remarque générale qui ne manque ni d'intérêt ni de gravité.
M. de Pressensé, après avoir retracé, d'une manière très vivante, la lutte
soutenue contre le siège de Rome par le grand évêque de Carthage, Cy-

prien conclut en ces termes : « Ainsi s'attestait, en plein triomphe du
système autoritaire, l'indépendance des églises vis-à-vis de l'évêque de

Rome. » (Page 198.) Pourquoi employer, pour caractériser le système qui
triomphe au IIIe siècle, en grande partie grâce à Cyprien lui-même, cette

épithète : autoritaire, qui a le triple défaut, ici, d'être moderne, vague
et inexacte, au lieu de se servir du mot ancien, précis et propre, qui est:

catholique? Pourquoi? La question peut sembler oiseuse, et il est fort
possible que l'auteur éprouvât, au premier abord, quelque embarras à

y trouver une réponse. Cependant nous pensons qu'il y en a une, et que
ce détail, fort petit en lui-même, que cette expression, échappée peut-
être sans réflexion à la plume rapide et facile de M. de Pressensé, est un
indice de la tendance générale de son œuvre et de l'esprit dans lequel il
a travaillé.

Celte histoire de l'église des trois premiers siècles, à laquelle il a
consacré tant d'attention, de recherches patiemment et courageusement



THÉOLOGIE 429

poursuivies, de lectures laborieuses, d'efforts, de persévérance, parce
qu'il y avait mis son cœur, cette histoire est pour lui autre chose qu'un
simple objet d'étude, en face et en dehors duquel il se placerait dans

l'attitude d'un savant attentif, sympathique, mais calme et désintéressé,

qu'il observerait et analyserait pour en enregistrer avec la même
satisfaction les résultats, quels qu'ils pussent être, et qu'il exposerait ensuite
à ses lecteurs en se proposant par là de cultiver leur intelligence et

d'enrichir leur esprit de connaissances nouvelles et solides. L'étude

scientifique qu'il entreprend, et l'enseignement auquel elle sert de base,

est pour lui un moyen d'atteindre un but qu'il estime et que nous

estimons comme lui plus élevé : agir sur les hommes de son temps, les aider
à se former des convictions, éclairer pour eux les voies où ils ont à

marcher. Il veut faire de l'histoire de ces temps anciens une lumière à

l'usage de sa propre génération. Et il le fait franchement : ce n'est pas un
piège qu'il tend adroitement à ses lecteurs : on dirait même parfois qu'il
craint de les prendre par surprise et de les conduire sans qu'ils s'en

aperçoivent où il veut les faire arriver. Les analogies entre les luttes de

cette époque lointaine et celles de notre âge sont ouvertement indiquées ;

les allusions aux besoins, aux tendances des temps modernes reviennent
avec insistance. De là aussi cet emploi d'expressions récentes appliquées
à des choses anciennes ; la terminologie en usage dans nos études et

nos discussions actuelles est transportée à seize siècles en arrière : nous
en donnions tout à l'heure un exemple qu'on pourrait facilement multiplier.

Pour le dire en passant, ce procédé est commode mais dangereux;
l'abus est près de l'usage, ou plutôt, l'usage est déjà un abus ; transporter
à une époque un terme né dans un tout autre époque et dans un tout autre
milieu intellectuel, c'est, à moins de précautions minutieuses el d'explications

très nettes, commettre un anachronisme et dénaturer presque
inévitablement les choses exprimées ainsi.

Cette préoccupation de l'actualité, qui se retrouve plus ou moins dans

toute la trame du récit, ressort en pleine lumière dans la conclusion,
morceau court, substantiel, éloquent, dont elle a dicté les chaleureuses

paroles: « Certes l'immortel esprit chrétien soufflera toujours au travers
de ces institutions plus conformes au judaïsme qu'au christianisme, et ce

sera lui, après tout, qui peu à peu tirera une civilisation nouvelle des

ruines du monde antique. Etant données la nature humaine et la barbarie

de l'époque qui suivit les grandes invasions, il n'était pas possible

que l'église conservât sa spiritualité et sa liberté des premiers temps....
Mais elle a en elle et surtout au-dessus d'elle un pouvoir immortel de

relèvement qui l'empêche de périr, qui fait jaillir la lumière des ombres



430 BULLETIN

les plus épaisses, tire en définitive le bien du mal, et, au prix d'expériences

chèrement achetées, la ramène peu à peu aux grands principes
qui présidèrent à sa formation.... Voilà pourquoi il ne faut pas perdre
l'espoir, même aux jours les plus tristes, alors que les dernières usurpations

de la hiérarchie semblent consommées, et qu'à l'asservissement
total des consciences correspond le matérialisme d'une piété superstitieuse
dans le silence des nobles âmes qui gémissent en secret sur cette
décadence. N'en doutons pas, la chrétienté traversera encore une grande
crise de rénovation, sous peine de laisser le champ libre au vieux
naturalisme qui aujourd'hui, comme il y a dix-huit siècles, s'attaque à toute la
vie supérieure de l'humanité.... Qu'on ne s'y trompe pas, ce qui le vaincra,

ce n'est ni une église dégénérée et asservie, ni une église livrée à

toutes les contradictions de l'époque, c'est un christianisme rajeuni,
ramené à la spiritualité hardie et à l'héroïsme de ses origines. Puisse-t-on

retrouver en quelque mesure sa grande image dans ce livre qui n'a

d'autre but que de l'évoquer devant notre génération. » (Pag. 573 et

574.)

Il y a assurément dans ce point de vue un élément juste et vrai. Toute

étude qui a pour objet l'être moral aboutit à une leçon qu'il faut

dégager; l'histoire, et à plus forte raison l'histoire religieuse, l'histoire
du christianisme et de l'église qui en est le porteur, n'a toute sa dignité

que quand elle applique au présent les vérités et les avertissements
sérieux qui ressortent des expériences du passé. Nous ne ferons donc

point un reproche à M. de Pressensé d'être entré dans cette voie féconde;

il nous parait seulement y abonder un peu trop. Il se hâte de tirer des

conclusions qu'il eût mieux valu laisser le lecteur tirer lui-même. Il lui
arrive de quitter la position et le ton d'un historien qui raconte des faits,

pour prendre ceux d'un avocat qui plaide une cause; la cause est

ordinairement excellente, sans doute ; le plaidoyer est concluant; mais ce

n'est pas un plaidoyer qu'on attendait, et il se produit alors cet
inconvénient qu'on se met instinctivement en garde contre un homme qui
plaide, et qu'on le soupçonne, s'il fait de l'histoire, d'avoir arrangé les

faits pour le besoin de sa cause. Du reste ce soupçon, s'il était dirigé contre

M. de Pressensé, serait bien injuste; sa droiture est intacte, il cherche
sincèrement la vérité, et quand il pense l'avoir trouvée, il la donne
fidèlement telle qu'elle lui apparaît.

De ces considérations sur l'esprit qui a inspiré l'historien, il n'y a pas

loin à quelques observations sur la méthode d'exposition qu'il a employée

et sur l'ordonnance de toute son œuvre.
Il a suivi, d'une manière générale, la méthode usitée en Allemagne



THÉOLOGIE 431

pour les manuels d'histoire ecclésiastique. Mettant à part le Ier siècle,

qu'il a traité dans une première série en suivant une marche chronologique,

il a, pour les deux autres siècles de la période, formant un seul

tout, adopté une division par sujets. Il envisage d'abord l'église dans ses

relations avec le monde qui lui est étranger ou hostile : les conquêtes

qu'elle y accomplit, les persécutions qu'elle supporte, les combats qu'elle
livre sur le terrain de la discussion. Puis il étudie l'histoire des hérésies

et celles des diverses écoles théologiques. Enfin, dans ce sixième volume,
il expose successivement l'histoire de la constitution ecclésiastique, celle
du culte et celle de la vie morale des chrétiens.

Cet ordre analytique est indispensable pour l'étude. Nous ne pouvons
nous rendre compte des faits qui se présentent à nous dans l'enchevêtrement

complexe de la vie, qu'en analysant, en divisant, cn classant.

C'est une condition à laquelle est soumise toute science, à laquelle^

par conséquent, l'histoire, en tant que science, doit se plier. Mais quand
il s'agit d'exposer les résultats de l'étude, de communiquer à d'autres la

suite des événements, l'enchaînement des causes et des effets qu'on a

constatés, doit-on s'assujettir au même ordre et recourir au même classement?

Qu'on veuille bien remarquer que cette méthode, appliquée non plus
à l'étude préliminaire et personnelle, mais à l'exposition, présente deux

inconvénients, absolument inévitables. Le premier, le plus apparent, c'est
de rompre l'unité simultanée du développement concret, et de donner,
au lieu d'une histoire, plusieurs histoires parallèles, partant du même

point et aboutissant à la même date, se complétant l'une l'autre, mais ne
se complétant qu'à la condition que le lecteur fera tout un travail de

rapprochement et de recomposition. C'est ainsi que M. de Pressensé,
dans ses trois dernières séries, expose successivement au moins huit
histoires, celles des missions, des persécutions, de l'apologétique, des hérésies,

de la doctrine chrétienne, de la constitution ecclésiastique, du culte,
des mœurs. Dans la réalité, ce ne sont que huit faces d'un même

développement, dans son livre, ce sont huit tableaux différents qui se succèdent

sous les yeux du lecteur. Le second inconvénient, plus fondamental

encore, parce qu'il s'attaque à la nature même des choses, c'est que
cette méthode traite l'histoire comme un mécanisme, et non comme un

organisme doué de vie. Ce qu'on peut démonter et remonter, ce dont on

peul faire jouer les différentes parties séparément, c'est une machine, ce

n'est pas un être vivant; or le sujet de l'histoire est un être vivant,
l'humanité, et celui de l'histoire ecclésiastique, un autre être, encore plus

vivant, l'église. Avec le plan d'exposition que nous critiquons, l'action.



432 BULLETIN

réciproque des membres, l'esprit général qui circule dans tout le corps
et l'anime, ce fait, mystérieux mais capital, delà \ie collective, échappe,

ou, tout au moins, ne peut être saisi et montré que partiellement et

imparfaitement.

Est-ce à dire que la méthode soit décidément mauvaise et doive être

rejetée Nous pensons qu'il y a une distinction à établir. Si vous voulez

faire un livre d'étude, critiquant les documents, constatant les faits,
discutant les questions douteuses, s'adressant aux savants, aux hommes

spéciaux ou à ceux qui désirent le devenir, recourez à l'ordre analytique
et faites prédominer dans votre plan le classement par matières. Mais si

vous vous adressez au grand public, si vous voulez vulgariser les résultats
de la science, et faire revivre, aux yeux de toute une génération, une

époque du passé, rapprochez-vous le plus possible de l'ordre naturel,
qui est l'ordre chronologique. Vous ne pourrez pas éviter, même alors,

un certain classement par matières, mais vous ne le placerez pas à la
base même de l'exposition.

Nous voyons ainsi se dessiner deux tâches différentes, se dégager l'un
de l'autre deux buts bien distincts, que, pensons-nous, M. de Pressensé,

probablement sans bien s'en rendre compte, a cru pouvoir atteindre tous

deux à la fois. Il a voulu faire un livre scientifique, il a recouru aux

sources, il discute les problèmes, il ne se contente pas d'avoir étudié

pour lui, il donne, avec les résultats auxquels il est arrivé, les procédés

par lesquels il y est arrivé et les motifs à l'appui. Et d'autre part il veut
parler non-seulement aux théologiens et aux curieux, mais à tous les

hommes cultivés de son pays, il veut répandre largement les idées

salutaires, les vues fécondes, les faits instructifs qu'il a recueillis, il veut
faire œuvre d'éducateur public. Ce sont deux œuvres intéressantes, utiles

toules deux à la France, dignes toutes deux d'un homme tel que M. de

Pressensé, mais ce sont des œuvres qui demanderaient deux livres fort
différents l'un de l'autre, différents d'esprit, différents de plan, différents
de style.

Il est juste de reconnaître que le défaut résultant de cette confusion de

buts est fortement atténué par le fait que les quatre séries dans

lesquelles se partage l'ensemble peuvent se séparer les unes des autres et

forment chacune un ouvrage suffisamment complet. La seconde et la

quatrième sont celles qui s'adressent le mieux à un public étendu, et cette

dernière, surtout, peut exercer sur les esprits une action vraiment
salutaire. La variété des sujets traités dans ce volume et l'actualité des

applications en facilitent la lecture; les citations en langues anciennes, les

points d'érudition spéciale, sont rejetés dans les notes ; toute personne



THEOLOGIE 433

instruite, qui ne craint pas de s'occuper de choses sérieuses, y trouvera
un aliment sain pour son intelligence et pour son âme. Quant aux
théologiens, ils seront surtout attirés et intéressés par le livre premier, sur

l'organisation ecclésiastique, et par quelques parties du deuxième, sur le
culte.

Nous ne terminerons pas ce compte rendu, et ces observations que
nous aurions voulu présenter avec plus d'ordre et d'une manière plus
aimable, sans avoir félicité et remercié M. de Pressensé du volume dont

nous venons de nous entretenir. Le moment où l'on achève une œuvre
de plus de vingt années, une œuvre sérieusement poursuivie, a quelque
chose de solennel. Nous nous associons aux sentiments que doit éprouver

l'auteur, et nous avons besoin de le lui dire. Il est de ceux dont on aime,

après une discussion fraternelle, malgré quelques dissentiments, ou plutôt

à cause de ces dissentiments, à saisir la main pour en sentir la chaude

et sympathique étreinte, et pour constater qu'au-dessus des divergences
de détail qui peuvent surgir, on seri la même cause et on combat sous

le même drapeau. „ nC.-O. VlfiUET.

J.-Fr. Bula. — L'Expiation \
Le mérite de ce eompeiidieux travail, qui remplit un fort volume

de plus de 400 pages, consiste, outre son incontestable lucidité, dans

la courageuse affirmation d'un point de vue qui, à peu près abandonné
dans le monde théologique, n'en est pas moins généralement répandu
dans le public religieux, la réconciliation entre l'homme et Dieu palle

moyen de la substitution pure et simple du Christ au pécheur. Tout
est sérieux et logique dans ce livre; on y sent une âme ardente et
convaincue, mais une âme où l'élément intellectuel domine au point
d'absorber l'important élément de l'intuition du cœur. L'auteur a

voulu reproduire le système de l'expiation juridique, en se fondant sur
une conception positive, mais extérieure, de l'Ecriture et en admettant

le catéchisme de Heidelberg comme livre symbolique.
L'homme tombe d'une chute irréparable dans une corruption totale ;

Dieu a permis cette chute, afin de rendre à sa créature, par sa

grâce, un bonheur supérieur au bonheur primitif et qui serait aug-

1 Die Versöhnung des Menschen mit Gott durch Christum, oder die

Genugtuung, nebst einem Anhang : 1. Ueber die ewige Erwählung; IL
Ueber Christi Höllenfahrt. Aus der heiligen Schrift dargestellt von
J.-Fr. Buia, Pfarrer in Blumenstein bei Thun. Basel, 1874.

THÉOL. ET PHIL. 1878, 28



434 BULLETIN

mente de toute la joie du salut. Le péché originel est affirmé dans
toute son énergie et, de ce fait, l'homme est absolument sans bonheur,
sans lumière et sans force; il ne peut être sauvé qu'au prix d'un
châtiment proportionné à sa culpabilité et d'une satisfaction complète
donnée à la justice de Dieu.

Jésus-Christ, instrument du salut, est considéré dans son œuvre
et dans sa personne. — Son œuvre se résume dans ses souffrances et
dans son obéissance à la loi, obéissance parfaite, à la fois active et

passive. Il souffre, en raison de sa sainteté, au milieu d'un monde
hostile à Dieu; mais par ses souffrances il manifeste aussi la justice,
la sainteté et la miséricorde du Père céleste. Il obéit, en sa qualité
d'homme, s'étant volontairement placé sous la loi. De même qu'il
souffre et meurt pour les pécheurs, à cause d'eux et à leur place,
Jésus accomplit l'obéissance comme le représentant des hommes et à

leur place. (Stellvertreter.) Quant à sa personne, elle est successivement

étudiée dans sa divinité, dans son humanité et dans l'union de

ces deux natures : trois conditions indispensables à l'accomplissement
de la réconciliation.

La troisième partie de l'ouvrage traite de l'appropriation du salut,
lequel est considéré par l'auteur comme consistant essentiellement
dans la vraie connaissance de Dieu, perdue par suite du péché et qui
se retrouve par la foi en Jésus-Christ. Ici, une pensée originale mérite

d'être relevée, c'est que le croyant offre à son tour une œuvre
d'expiation à Dieu, en ce sens qu'étant uni à son Sauveur, il souffre

comme lui, et dans la mesure de sa propre fidélité, de la haine et de

l'injustice du monde, rebelle à la vérité.
Dans un appendice, il est question de la prédestination et de la

descente aux enfers. Ce dernier objet est traité dans un sens spirituel et
considéré comme le dernier degré de l'abaissement de Christ, sur
lequel il a été donné au Prince de ce monde d'exercer une puissance

temporaire, pendant sa vie, dans sa mort, et jusqu'au moment de sa

résurrection. C. P.

Auguste Wildenhahn. — Paul Gerhaht>i '.

Il y a trente-trois ans déjà que parut pour la premier; fois cette

esquisse historique qui se présente aujourd'hui dans sa quatrième

1 Paul Gerhardt. Kirchengeschichtliches Lebensbild aus der Zeit des

grossen Churfürsten, von Dr August Wildenhahn. — Quatrième édition.
Bâle, Félix Schneider, 1877. 2 vol. in-8.



THEOLOGIE 435

édition. Le cadre de notre revue ne nous permet pas d'entrer dans

de grands détails sur un ouvrage tout populaire dans lequel Paul

Gerhardt, le grand et pieux poëte de l'église luthérienne, auquel on
doit les plus beaux cantiques du riche trésor hymnologique
d'Allemagne, est présenté au lecteur dans les années 1666-1668, les plus
agitées et les plus critiques de son existence. Nous retrouvons dans

cette esquisse, sous des traits vivants, les principaux personnages du

temps ; outre Gerhardt lui-même, le pasteur et le poëte religieux de

son époque, nous voyons le grand électeur, la personnalité si

intéressante de son épouse Louise et tant d'autres.
Dans un pays comme le nôtre, une traduction bien faite de ce récit

trouverait certainement de nombreux lecteurs et vaudrait mieux en

tout cas par l'esprit et l'intérêt qui distinguent cet ouvrage que tant
d'importations anglaises d'une valeur souvent plus que médiocre.

Rappelons en terminant que M. Auguste Wildenhahn est l'auteur
de plusieurs écrits du même genre que celui que nous annonçons et
qui tous se distinguent par la chaleur de la vie et la piété qui les

inspirent. Je citerai ici pour mémoire, Martin Luther, esquisse historique

de la réformation, et Philippe-Jacob Spener, livre qui retrace
l'origine et l'histoire du réveil dont ce héros fut l'initiateur.

A. K.EGLER. — Le dimanche au point de vue hygiénique
ET SOCIAL \
Cette brochure de 88 pages renferme deux conférences faites à Bâle

sur la grave question dominicale qui préoccupe de nos jours non-
seulement les hommes d'église, mais tous ceux qui en quelque
manière s'intéressent aux questions sociales. M. Kägler, docteur médecin,
nous montre par des faits constatés la mauvaise influence que
l'absence du repos dominical exerce sur la santé publique et combien le

repos et la sanctification de ce jour sont importants au point de vue
social, moral et religieux. "Vie d'idées et de faits, inspirée par un

amour véritable du bien. > >*e brochure est certainement parmi les

meilleures qui aient été pu > jes sur le sujet.

' Der Sonntag vom Standpunkte der Gesitndlieitspflege und der Sozial-
politik, von Dr Med. A. Kägler. — Basel, Bahnmaier's Verlag (C. Detlotf),
1878. Broch. in-8.


	Théologie

