
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 11 (1878)

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BULLETIN
THÉOLOGIE

B. Riggenbach. —Le Chronicon de Conrad Pellican '.

Parmi les hommes de la réforme il en est peu qui vous inspirent
autant, à la fois, de respect par leur savoir et de sympathie par leur
caractère que celui qui fut, à Bàie, le collègue d'Œcolampade, à

Zurich, l'infatigable auxiliaire de Zwingli, de Bullinger, de Léon
Jude et de Bibliander. Cependant, comme plusieurs des réformateurs
de second ordre, Conrad Pellican (né 1478, mort 1556) n'a pas encore
trouvé sou biographe dans notre siècle. Jusqu'à ces derniers temps,
on s'en est tenu presque exclusivement, en fait de sources, à la Vita
Pellicani que Melchior Adam a insérée dans ses Vitae Germanorum

Theologorum (Heidelb. 1620.) Il est vrai qu'Adam avait puisé à bonne

source, puisqu'il n'a guère fait que reproduire une notice biographique
placée en tête de l'édition de 1582 des Commentaires de Pellican par
l'antistès Louis Lavater, et que celui-ci, à son tour, s'était borné à

extraire une autobiographie de son maître vénéré.
Depuis quelques années, cependant, l'attention des historiens de

la renaissance et de la réformation s'est fixée à plus d'une reprise
sur cet homme dont Bèze dit dans ses Vrais pourtraits que, « entre
autres choses il estait si bien versé en la langue hébraïque, comme
ses doctes commentaires sur la Bible en font foy, que l'on ne sauroit
trouver guères de Rabins pour les lui comparer. » L'intérêt s'est

porté principalement sur l'autobiographie dont nous venons de parler,

et qui est déposée à la bibliothèque de la ville de Zurich. Quel-

• Das Chronikon des Konrad Pellikan, zur vierten Säkularfeier der
Universität Tübingen herausgegeben durch ß. Riggenbach, Pfarrer.
Bâle, üetloff, 1877. XLII et 198 pag.



THÉOLOGIE 141

ques fragments de ce Chronicon ont été publiés en latin ou en

allemand. Il méritait d'être édité en entier. Le jubilé de l'université de

Tubingue a suggéré à un jeune et savant théologien bâlois l'idée de

se charger de cette besogne aussi utile que laborieuse. Il a pensé

avec raison que, pour témoigner à la vénérable aima mater Eber-
hardo-Carolina la reconnaissance des fils en grand nombre qu'elle
compte en Suisse, on ne pouvait mieux faire que de lui dédier cette

biographie d'un Souabe nationalisé Suisse qui, le premier, avait fait
fructifier sur terre helvétique des connaissances linguistiques acquises

pendant un séjour à Tubingue. Notons en passant que, par une
coïncidence remarquable, le même jubilé a provoqué une autre
publication, non moins intéressante, relative également à Pellican. C'est
la reproduction photolithographique, par les soins de M. E. Nestle,
de son De modo legendi et intelligendi Hebrœum, composé à Tubingue en

1501 et imprimé à Strasbourg en 1504. Par cette publication se trouve
définitivement liquidée la question, vivement débattue ces derniers

temps, de savoir qui, de Reuchlin ou de Pellican, a été le premier
en Allemagne à publier une grammaire et un dictionnaire hébraïques.
La priorité appartient au second, les Rudimenta de Reuchlin n'ayant
paru qu'en 1506.

Le Chronicon C. P. R. (Conradi Pellicani Rubeaqueusis, c'est-à-dire
de Ruffach en Alsace, où il naquit) ad filium et nepotes a été rédigé
en 1544, puis continué d'une manière plus sommaire jusqu'à la veille
de la mort de l'auteur. La lecture n'en est pas précisément facile. Il
y a loin, du style négligé, incorrect, souvent traînant, de notre hé-
braïsant à la belle latinité que nous sommes habitués à rencontrer
dans les lettres mêmes les plus familières de Calvin. Le latin de

Pellican se ressent de la barbaries « in qua natus sum et enutritus per
temporis injuriam, » comme il le dit lui-même. Il a très vivement
conscience de ce défaut qui, pense-t-il, doit rendre ses commentaires

peu agréables aux hommes lettrés, mais il ne sait comment s'en

corriger. Il s'en console, d'ailleurs, sachant « simplicitatem stili medio-
criter latini non abhorrere a stilo Spiritus sancti simplici et piano,
et quod major sit copia mediocriter studiosorum..., quam eximie
doctorum. (Pag. 128.) L'imperfection de la forme est amplement rachetée

par l'intérêt très réel que présente le fond. Ce qui frappe le plus
agréablement le lecteur c'est la singulière modestie et l'accent de

parfaite sincérité dont ce récit est pénétré d'un bout à l'autre. C'est
bien là l'ami * citra ullum fucum aut ostentationem » dont parle Conrad

Gessner. Avec quelle mansuétude, quels ménagements il s'ex-



143 BULLETIN

prime au sujet de ceux, catholiques ou luthériens, dont il aurait eu

les plus légitimes motifs de se plaindre Quelle admiration franche,
enthousiaste même, et sans ombre de jalousie, pour ses collègues de

Zurich 1 Pas la moindre trace de rabies theologica On ne s'étonne

pas, après cela, d'entendre parler de lui, par un de ses disciples,

comme d'un homme « qui, de sa vie, ne s'était laissé maîtriser par
la colère, et de qui, durant le cours d'une longue carrière, la paix
de Dieu ne s'était pas retirée pour trois jours. » (Pag. XLII.)

Il est naturel que dans des mémoires qui n'étaient pas destinés à

la publicité les circonstances personnelles, les intérêts domestiques,
les affaires de ménage même, occupent une assez large place. En
bon père de famille, le digne professeur consigne année par année le

montant de ses revenus, aussi modestes que lui-même, mais sur
lesquels il trouve moyen, tout en exerçant largement l'hospitalité,
d'économiser de quoi s'acheter une maison. Avec une naïveté
charmante il raconte l'histoire de ses deux mariages, dont il contracta le

premier à l'âge de quarante-huit ans, et rien n'est touchant comme

l'éloge qu'il fait de sa première femme, la mère de son cher Samuel.

Elle avait toutes les qualités nécessaires au bonheur d'un homme

pieux, grand travailleur et essentiellement peu pratique. Tandis que
le grand Casanbon, dans ses Ephémêrides, ne peut retenir ce soupir:
« Domine, fateor ita maritam esse meam, ut quae allevationi et
auxilio esse debet, sit interdum studiis nostris impedimentum1, » voici ce

que nous lisons dans le Chronikon de Pellican (pag. 73) : « Decennio
mihi uxor fuit, quo toto tempore non ausim confiteri, ut me in stu-
diorum meorum negotiis, quae multa fuerant, vel ad horam unam
impedierit. Haud aliter quam sollicita mihi Martha adfuit et de

omnibus necessariis providit diligentissime. » Touchants aussi sont les

exhortations et les conseils qu'il adresse à ce tils qu'il avait baptisé
du nom de Samuel, parce qu'au moment de sa naissance on en était,
à l'auditoire de théologie, à l'histoire de l'enfant Samuel, que la
mère du nouveau-né s'appelait Anne, et que le nom de Pellikan « ne

diffère pas beaucoup de celui d'Helkana. » (Pag. 115.) Ceux qui
s'intéressent à l'histoire des mœurs, des us et coutumes, à ce que nos
voisins de langue allemande appellent l'histoire de la culture,
trouveront à glaner dans ces mémoires plus d'un détail nouveau, plus
d'un trait piquant.

1 V. Lichtenberger, Encyclop., Tom. II, pag. 663, article de M. Charles
Dardier.



THÉOLOGIE 143

Ce qui est d'une plus grande portée, ce sont les pages où Pellican
nous initie à ses études, au développement de ses idées, aux
expériences diverses par lesquelles il fut amené à sortir de l'egyptiaca et

papistica caplivitas. Il faut signaler surtout le morceau où il raconte
la manière dont il s'y prit, à l'âge de vingt-un ans, étant à Tubingue,

pour déchiffrer l'hébreu, seul, sans maître et sans grammaire. (Pag.
17 et suiv.) Quelle ardeur dévorante au travail I Quels transports
quand il apprend qu'une Bible hébraïque entière est arrivée à

Tubingue, qu'elle est à vendre, que le libraire est prêt à s'en dessaisir

pour un florin et demi, et quand la générosité d'un sien oncle, qui
était prédicateur de la cathédrale à Spire, lui fournit le moyen
d'acquérir ce trésor Ce qui est fort intéressant aussi, et ignoré jusqu'à
présent, ce sont les rapports qui s'établirent entre Pellican et le
savant Reuchlin, alors à Stoutgard ; il paraîtrait (pag. 20 et suiv.) que
le jeune étudiant fut pendant quelque temps le collaborateur du célèbre

humaniste, occupé comme lui de la composition d'un lexique de

la langue sainte. Citons encore le récit des voyages qu'il fit dans

l'intérêt de son ordre (des Frères Mineurs), en particulier son voyage
à Rouen, en 1516, pendant lequel il eut l'occasion, à son passage à

Paris, de faire la connaissance de Jacques Lefèvre d'Etaples ; puis
l'année suivante, son voyage à Rome d'où il revient pertœsus menda-
ciorum (pag. 65) et tout disposé à prêter une attention complaisante
aux écrits « d'un certain Luther, frère augustin, » que l'on commençait

à colporter par toute l'Allemagne. Plus loin (pag. 75 et suiv.),
dans ce qu'il raconte de son second séjour à Bâle, d'abord comme
père gardien, 1519-1524, puis comme professeur à l'université, 1523-

1526, on trouve plusieurs morceaux qui répandent un jour nouveau
sur les origines de la réforme dans cette cité. Ils nous apprennent
que le couvent présidé par Pellican était regardé, non sans raison,
comme le principal foyer du mouvement, mais ils montrent en même

temps combien il répugnait au timide et pacifique gardien d'avoir à

prendre position dans ces débats. Il fallut les intrigues de ceux qu'il
appelle les scribes et les grands-prêtres (pag. 88) pour qu'il en vînt
à se prononcer ouvertement, et même alors, jusqu'à son départ pour
Zurich, il ne put se décider à quitter le couvent et à jeter le froc.

C'est en 1526 qu'à l'appel de Zwingli il se rendit dans l'Athènes
de la Limmat, pour y passer les trente dernières années de sa
studieuse existence. On lira avec un vif intérêt ce que notre chroniqueur
dit de la vie ecclésiastique et religieuse à Zurich pendant les dernières

années de Zwingli et sous « l'épiscopat » de Bullinger; de l'en-



144 BULLETIN

seignement populaire et théologique qui s'y donnait ; des nombreux

étrangers qui se rencontraient dans cette ville éclairée et hospitalière;

de ses propres travaux bibliques, thalmudiques et rabbiniques;
de ses traductions en allemand de divers auteurs, notamment
d'Aristote, et de l'importance qu'avait à ses yeux, pour le bien des

nouvelles générations, l'œuvre de la traduction des ouvrages de
philosophie naturelle et morale, d'iiistoire, etc., en langue allemande,
nobilissima ditissima omnium. Quand, dit-il, tous ces ouvrages pourront

se lire dans la langue maternelle, au lieu de l'être péniblemeut
dans les originaux grecs et latins, que de temps gagné pour s'occuper
des choses de Dieu! Alors on trouvera aussi le loisir d'étudier la
langue de ces Turcs, « qui bientôt seront nos voisins, » afin de pouvoir

les convertir et les apprivoiser. (Pag. 135 et suiv.)
Si l'on doit regretter une chose, c'est que la modestie de Pellican,

la crainte de se faire valoir, l'ait rendu si laconique en ce qui
concerne ses relations avec quelques-uns des grands hommes de son

temps. Ainsi, nous n'apprenons rien de ses rapports personnels avec

Erasme; Calvin est nommé une seule fois (pag. 171), à propos d'une
visite qu'il fit à Zurich en mai 1545 dans l'intérêt des Vaudois. Fort
peu de détails, également, sur les controverses entre les Suisses et

Luther et les efforts conciliateurs de Bucer. Quelques mots, seulement,

jetés çà et là, qui laissent deviner la pensée de l'auteur, ses

sympathies et ses antipathies. Tout ce qu'il sait, ou plutôt, qu'il lui
plaît de dire au sujet du colloque de Marbourg en 1529, c'est que

Zwingli en revint « sub vindemiis, in quibus collectum est vinum
acerbissimum, » faisant ainsi un malicieux rapprochement entre l'â-

preté des paroles de Luther et celle du vin de la même année (pag.
117.) Ailleurs, à l'an 1536, à propos de la concorde de Wittemberg,
il se borne à ces deux ou trois lignes : « quibus diebus (pendant que
Pellican était à Strasbourg) Bucerus, Capito et Zwickius redibant
ex Wittemberga cum quibusdam articulis, qui non placuerunt, nec

sunt a nostris accepti, quia defendi non poterat (sic). »

Quoi qu'il en soit, M. le pasteur Riggenbach a droit à toute notre
reconnaissance pour le soin qu'il a voué à cette œuvre. Il en a

rehaussé le prix pour le lecteur par les notes historiques et

bibliographiques dont il a accompagné le texte, et par l'intéressante
introduction dont il l'a fait précéder. Nous prenons bonne note
de sa promesse de nous donner par la suite une biographie de son

héros. Il a déjà presque tous les matériaux entre les mains, et la
manière dont il s'est acquitté, il y a peu d'années, de l'entreprise de



THÉOLOGIE 145

nous faire connaître un autre réformateur de second ordre, Jean

Eberlin de Gunzbourg, nous permet d'attendre de lui un travail soigné

et consciencieux. Peut-être profitera-t-il aussi de cette publication

pour combler une lacune que nous ne pouvons nous empêcher
de regretter. Il nous apprend (pag. XII) que le portrait de Pellican,
sorti probablement de l'atelier de Holbein, existe à Zurich et qu'il a

été reproduit en tête de la Feuille du jour de l'an (1871) de la

Bibliothèque de cette ville. N'aurait-il pas été possible, sans augmenter
de beaucoup le prix du volume, de le reproduire aussi en tête de ces

mémoires H. V.

Godet. L'évangile de saint Jean \ — Luthardt.
L'évangile de Jean *. — Beyschlag. Considérations sur la
question johannique ".

Les trois ouvrages qui vont nous occuper dans ces quelques pages
montrent assez à ceux qui en douteraient que « la question johannique,

» pour employer le terme consacré, n'est pas encore définitivement

résolue. La discussion sérieusement inaugurée par les Pro-
babilia de Bretschneider, continuée et développée par Baur et les

critiques qui, de près ou de loin, se rattachent à l'illustre théologien,
dure encore aujourd'hui sans avoir rien perdu de son intensité et de

son importance primitive. De tous côtés l'on sent que nous sommes

en face de l'un des problèmes les plus essentiels de l'histoire du

christianisme primitif. Nul ne sait encore de quel côté penchera
définitivement la balance et cette étude compliquée, quoi qu'en disent
dans les deux camps les hommes qui prétendent à une impartialité
absolue, de questions christologiques assez graves, ne cesse d'exciter
le plus grand intérêt comme aussi les débats les plus orageux. En

présence de cet état de choses, le chant de triomphe de quelques cri-

1 Commentaire sur l'évangile selon saint Jean, tom. I. Introduction historique

et critique; tom. II, Explication des chapitres I à VI; torn. Ill,
Explication des chapitres VII a XXI. — Seconde édition, complètement
refondue. Paris, Sandoz et Fischbacher, 1876-77. 3 vol. in-8.

* Das johanneische Evangelium nach seiner Eigenthümlichkeit geschildert
und erklärt. — Zweite erweiterte und mehrfach umgearbeitete Auflage.
Nürnberg, C. Geiger, 1875-76. — 2 vol. in-8.

* Beiträge zur johanneischen Frage. Würdigung des vierten Evangeliums

gegenüber den Angriffen der kritischen Schule. Gotha, 1876. — 1 vol.
in-8.

THÉOL. ET PHIL. 1878. 10



146 BULLETIN

tiques trop sûrs d'eux-mêmes et qui considèrent l'inauthenticité du
quatrième évangile comme un fait définitivement acquis à la science
est-il au moins prématuré '. Voilà, en effet, dans l'espace de trois
années à peine, trois théologiens éminents qui consacrent le meilleur
de leurs forces à défendre la tradition de l'église primitive au sujet
de notre document, et personne, pas même les plus prévenus, ne

pourra refuser à ces auteurs le sérieux de l'esprit scientifique,
l'étendue des connaissances et l'habileté dans la manière de traiter ce
problème difficile.

L'ouvrage de M. Beyschlag seul, il est vrai, est entièrement
nouveau. Son travail qui a paru d'abord dans les Studien und Kritiken
(1874 et 1875) a été réuni en un volume sans modifications
essentielles. Il ne s'agit pas ici d'une étude complète de la question,
mais seulement, comme l'indique le titre du volume, de quelques
considérations sur les points les plus essentiels du débat. L'auteur nous
donne avant tout le résultat de ses recherches personnelles. Il voue
une attention sérieuse à la manière de voir de Baur qui faisait de

l'évangile un ouvrage spéculatif servant à décrire sous une forme
plus ou moins complète le développement, le procès du Logos ; à ce

premier point se rattache ensuite une étude de détails divers, destinée

à faire ressortir le caractère historique de notre document ; enfin

l'ouvrage se termine par un exposé du point de vue qui a inspiré
l'écrivain sacré et de l'élément subjectif qu'il faut faire intervenir
dans l'évangile pour le comprendre. Cette dernière partie est

certainement la plus intéressante de tout l'ouvrage, la plus satisfaisante au

point de vue de la solution du problème johannique.
Quant à MM. Godet et Luthardt, ils ne sont pas inconnus de nos

lecteurs, le premier surtout. Leurs commentaires paraissent aujourd'hui

en seconde édition, sérieusement retravaillés.
M. Godet en particulier a tenu grand compte des travaux les plus

récents qui intéressent le sujet. Il n'a négligé aucun renseignement

nouveau, aucune des questions que le débat sur le quatrième évangile

a fait naître. C'est ainsi qu'il s'occupe avec beaucoup de soin de

l'hypothèse nouvelle de Schölten et Keim, qui en sont venus à nier
le séjour de Jean en Asie Mineure. L'excellent manuel de Sclmrer

sur l'Histoire des temps du Nouveau Testament est aussi mis à con-

1 Ainsi Schölten dans son opuscule: Der Apostel Johannes in Kleinasien

(Berlin 1872). Il déclare que l'inauthenticité du quatrième évangile est

un résultat de la critique historique, toujours plus généralement reconnu

par ceux que n'aveugle aucun préjugé dogmatique. (Pag. 89.)



THÉOLOGIE 147

tributioii à maintes reprises. En outre le professeur de Neuchâtel a
fait lui-même une nouvelle étude de l'évangile qui n'a pas été sans

porter ses fruits. A chaque page, en effet, on éprouve ce sentiment
d'intime satisfaction qu'inspire naturellement une œuvre bien
méditée. D'ailleurs ce n'est pas un livre seulement que nous avons
devant les yeux, mais c'est un homme. Son zèle, l'amour qu'il a de

son sujet, gagnent promptement celui qui le lit. Il y a de l'âme dans

ce commentaire ; on y sent toutes les joies et toutes les émotions de

l'auteur, entraîné par la gravité et le sublime des faits dont il
s'occupe. Grâce à des études et à des méditations prolongées, il s'est

établi entre le commentateur et le disciple aimé de Jésus une sorte
d'intimité ; le second exerce son action sur le premier et si nous
ne préférions la vérité à toute autre chose, cette impression nous
ferait presque pardonner à M. Godet « l'étrange > (c'est bien le mot)
interprétation qu'il nous donne de Jean XXI, 22 et d'après laquelle
l'apôtre Jean ne serait pas mort réellement; mais, sous une forme
mystérieuse et impénétrable pour nous, serait en relation constante
avec la marche de l'église. (III, pag. 621.) Aussi malgré les réserves

que nous aurions à faire, les doutes que nous aurions à émettre
non-seulement sur des détails d'interprétation, mais sur une ou deux

questions essentielles, nous croyons ne pas dépasser la juste mesure
de l'éloge en disant que de tous les commentateurs modernes
M. Godet est l'un de ceux qui ont le mieux compris et pénétré la
pensée de Jean.

Déjà le plan proposé par le professeur de Neuchâtel en est une

preuve convaincante. Il rend bien l'idée de l'évangéliste, saisit le

caractère dramatique de son œuvre en distinguant dans ses phases
diverses la lutte entre l'incrédulité et la foi, et la consommation de

l'une et de l'autre. Cette opposition constante entre les ténèbres et
la lumière, relevée comme fil directeur, est tout à fait dans l'esprit
johannique. On se rappelle du reste la division proposée par
M. Godet : Après le prologue (I, 1-17) qui introduit le sujet et
indique le point de vue de l'écrivain, nous avons d'abord la manifestation

du Seigneur comme Messie avec la naissance de la foi, et les

germes de l'incrédulité. (I, 19-IV.) C'est le premier acte du drame;
il prépare tous les autres. Le second nous montre dans une double

ligne le rapide développement de l'incrédulité juive et l'affermissement

graduel de la foi chez les disciples. (V-XII.) Dans un troisième
acte nous voyons le couronnement de l'œuvre spirituelle qui, sous

l'influence du Maître, s'est opérée chez les disciples, maintenant dé-



148 BULLETIN

finitivement acquis à la foi. (XIII-XVII.) Parallèlement à ce travail
chez les fidèles, l'incrédulité poursuit son chemin naturel et aboutit
au rejet et à la mort du Messie. A travers ces ténèbres la gloire de

Jésus jette encore ses rayons les plus éclatants et la foi des siens

mûrit au milieu de l'épreuve (XVIII-XIX) pour aboutir enfin à son

triomphe définitif qui se consomme dans les apparitions du Ressuscité

(XX [XXI]). Ce plan est certainement supérieur à ceux qui ont été

proposés jusqu'ici. Il met le doigt sur le caractère subjectif, psychologique

de cet évangile. M. Luthardt sur ce sujet comme sur tant
d'autres se rapproche beaucoup de M. Godet. La seule différence est

que le professeur de Leipzig réunit sous un seul titre, Jésus et les

siens, dans une seule partie, les chap. XIII-XX. M. Godet a été

évidemment mieux inspiré en distinguant nettement deux actes parallèles,

d'un côté l'épanouissement de la foi, de l'autre, la mort du

Maître, le fruit mûr de l'incrédulité.
Dans cette dernière édition, du reste, toutes les questions intro-

ductives sont traitées avec plus d'ampleur, plus de développements

que précédemment. On n'a pas craint d'augmenter l'œuvre d'un
troisième volume en consacrant le premier tout entier au problème critique,

qui autrefois formait l'introduction et la conclusion de l'ouvrage.
Vu l'importance de cette partie de l'étude du quatrième évangile, il
valait mieux en effet, faire sur ce sujet spécial un travail complet
et bien uni, qui à lui seul constitue une étude indépendante du
commentaire lui-même. C'est là que sont discutées avec les plus grands
développements toutes les questions relatives à la vie de l'apôtre
Jean, à son séjour en Asie Mineure, maintenant contesté par quelques

critiques, aux caractères, à l'origine, au but de l'évangile, à

l'époque de sa composition, etc. Nous y trouvons même, chose très

précieuse et très instructive, une histoire de la question johannique.
Certainement, M. Godet a. dit tout ce qu'on peut dire en faveur de

l'authenticité du quatrième évangile ; il a réuni toutes les preuves
externes et internes, combattu toutes les objections. Or, comme
celles-ci occupent la plus grande partie du volume, le travail a

naturellement pris une tournure apologétique. C'est une défense de

l'authenticité du quatrième évangile plus encore qu'une exposition
positive prouvant la thèse soutenue.

Dans la partie exégétique de l'ouvrage, nous trouvons aussi un
assez grand nombre de changements, souvent un remaniement complet.

Toutes les modifications ne nous paraissent pas heureuses

cependant. Ainsi nous préférons encore l'interprétation de Jean I, 5,



THÉOLOGIE 149

telle qu'elle est donnée dans la première édition. M. Godet voyait
dans ces mots : la lumière luit dans les ténèbres et les ténèbres ne l'ont
point saisie, une idée générale. « Jean parlerait ici de cette révélation
intérieure dont le logos a continué à éclairer l'humanité dès le

moment de sa chute jusqu'à la venue de Jésus-Christ. » Maintenant il
applique ces mots à l'apparition historique de Jésus-Christ et « au

rejet de l'évangile par la majorité de l'humanité éloignée de Dieu,
particulièrement par la masse de la nation israélite. » Les raisons
invoquées en faveur de ce changement ne me paraissent pas
décisives. Sans entrer dans une discussion qui nous mènerait trop loin,
la liaison des idées ne nous conduit-elle pas naturellement à la
première interprétation? Jean vient de parler de l'action, du rôle du

logos qui est la lumière des hommes. Au verset 5, il introduit, comme
le dit M. Godet lui-même, par le mot de ténèbres l'idée de la chute

dont il n'avait point parlé jusqu'ici. N'est-il pas naturel dès lors que

l'évangéliste qui donne dans son prologue une histoire de l'activité
du logos, dise un mot au moins de son rôle dans l'humanité déchue

avant l'apparition du Christ, dont le moment est alors marqué dans

les versets suivants par le témoignage du Baptiste. Celui-ci introduit
dans le monde cette lumière qui y était déjà, il est vrai, mais qui
n'avait pas été perçue. Autrement il y a dans ce prologue si lié dans

toutes ses parties une solution de continuité, un saut, pour mieux

dire, étonnants. De l'activité divine du logos avant la chute de l'humanité,

l'auteur passerait directement à l'apparition historique du Verbe,
sans dire un seul mot de la période intermédiaire. On dira, sans

doute, que l'allusion à cette phase de l'histoire humaine se trouve
plus bas, aux versets 9 et 10. Mais un examen attentif nous montre

que cette indication est faite à un autre point de vue. Il s'agit de

faire remarquer que, si Jean rend le témoignage à la lumière, celle-
ci n'était pourtant pas nouvelle venue dans le monde, mais que, sans

avoir été saisie par les hommes, elle exerçait déjà avant cette époque

son action au milieu d'eux. D'ailleurs, chronologiquement, l'activité
du logos dans le monde pécheur a sa place au verset 5.

M. Godet nous dit que, dans notre manière de voir qui fut la sienne,
« il n'y a aucune connexion entre le rejet de la révélation intérieure
du logos durant le temps du paganisme et la venue de Jean-Baptiste. »

Mais c'est précisément ce qu'indique cette asyndète « si remarquable
entre les versets 5 et 6. » « Cette forme, ajoute très bien notre auteur,
indique toujours chez l'écrivain une émotion assez forte pour rompre
l'enchaînement extérieur du discours. » Et ici il y a une rupture très



150 BULLETIN

brusque et très bien marquée par cette tournure. Les ténèbres n'ont

point saisi la lumière, mais un homme, appelé Jean, va lui rendre
témoignage et attirer sur elle l'attention.

Enfin, cette notion si absolue, le rejet total de la lumière par les

ténèbres indiqué sans restriction aucune, s'applique fort bien à l'état
de l'humanité avant l'apparition de Jésus-Christ, mais non plus à

l'humanité après cet événement. Voyez, du reste, comme Jean parle
aux versets 12 et 13 : La lumière est venue dans sa demeure, et les siens

(les Juifs) ne l'ont point accueillie; mais tous ceux qui l'ont reçue, etc.
Jean connaît donc dans les ténèbres des hommes qui ont reçu la
lumière et si les siens ne l'ont pas voulu percevoir, il en est d'autres

qui se sont laissé éclairer.
Quoi qu'il en soit du reste de ce point, nous nous plaisons à reconnaître

que beaucoup de modifications apportées à la nouvelle édition
du commentaire sont des meilleures. Certains traits décidément trop
hypothétiques ont disparu ou ont été moins positivement affirmés.
C'est ainsi que M. Godet renonce à expliquer les relations entre la
famille de Zébédée et le souverain sacrificateur, qu'autrefois il fondait

sur l'industrie de la pêche. Jean et les siens auraient fourni de

poissons la table du grand prêtre. (Jean XVIII, 15,16. Conf. 1"
édition I, pag. 58, et 2m8 édition I, pag. 37.) L'autre disciple mentionné
dans le passage cité n'est plus même nécessairement Jean, mais

peut-être Jacques, son frère. Cette dernière supposition pourrait
aussi disparaître avec davantage, car elle est aussi gratuite que la

précédente. Le mieux serait, ce me semble, de se résoudre à ignorer
le nom de ce ô).Xoç paB-hnnc que l'évangéliste n'indique pas et que ni
M. Godet ni d'autres ne sont en mesure de découvrir.

Nous le disons, du reste, franchement : en plus d'une occasion,
nous aurions aimé plus de sobriété dans l'indication de certains
détails. L'invention n'est jamais de mise dans un commentaire sérieux,
et, à cet égard, l'imagination féconde du commentateur dépare parfois

son beau livre. La passion de tout expliquer, même l'inexplicable,

de donner des indications que l'évangéliste lui-même ne donne

pas et qui ne reposent sur aucune base certaine, fait naître des

légendes fort jolies en elles-mêmes, mais qui nuisent au sérieux
scientifique de l'ouvrage. Ainsi M. Godet nous racontera qu'au moment
où Jésus appelle Nathanaël (Jean I, 46), « si celui-ci se préparait à

recevoir le baptême de repentance, des pensées sérieuses devaient

remplir son cœur.» (II, pag. 187.) Qui vous dit que Nathanaël ne fût
pas déjà baptisé? qui vous dit qu'il allât auprès de Jean? Cette sup-



THÉOLOGIE 151

position est inutile; elle ne dit rien et rien ne la justifie. Lors des

noces de Kana, on nous peint l'état d'exaltation des convives, de

Marie surtout (II, pag. 206) : « Les disciples racontaient tout ce qui
venait de se passer en Judée, les déclarations solennelles de Jean-

Baptiste, la scène miraculeuse du baptême, que Jean avait enfin

dévoilée, la preuve du savoir surnaturel que Jésus avait donnée en

rencontrant Nathanël, enfin cette promesse surprenante de Jésus d'un
ciel désormais ouvert, les anges montant et descendant... » Tout cela
est destiné à expliquer comment Marie désire à ce moment une
assistance divine. Le malheur est que « dans toute cette société » nous ne

remarquons pas de traces d'exaltation; on ne parle ni des disciples,
ni de leurs récits merveilleux; Marie seule demande un miracle. Tout
ce tableau qui ne repose que sur de pures suppositions pourrait être
retranché sans inconvénients.

Nous pourrions citer bien d'autres traits analogues, nous pourrions
demander à M. Godet qui lui a dit que Marthe était une veuve (III,
pag. 199), s'il est bien sûr que « les emprunts faits par Jésus à l'Ancien

Testament n'aient en général que le caractère de l'accommodation,

» ce qui me paraît singulièrement affaiblir le rapport organique
entre les deux alliances; nous pourrions relever, en un mot,
plusieurs affirmations hasardées ou tranchantes, la faiblesse des

arguments invoqués pour prouver que dans Jean I, 51 le terme Fils de

Dieu est employé par Nathanaël, l'Israélite sans fraude, qui vient de

rencontrer Jésus pour la première fois, dans un autre sens que le

sens théocratique.
Toutefois, nous laissons de côté ces questions de détail, non sans

remarquer que, pour ce qui est de la prudence dans les

affirmations, M. Luthardt paraît supérieur. Il y a chez lui, en général du

moins, plus de retenue dans l'hypothèse. Sans parler du commentaire

proprement dit, qui dans cet ouvrage n'est que la partie secondaire,

nous relèverons particulièrement la belle étude que le professeur de

Leipzig a faite de la langue du quatrième évangile. C'est là un travail

des plus précieux, riche en remarques fines et profondes.
(I, pag. 19-62.) Une œuvre non moins utile et qui fait bien pénétrer
le lecteur dans le cœur même de notre document, c'est la caractéristique

que l'auteur nous donne des différents personnages de l'évangile.

(I, pag. 78-131.) A côté d'un intérêt scientifique incontestable,
ces pages ont aussi une grande valeur pour la pratique du ministère.
On y trouverait une ample moisson de renseignements utiles et
féconds. Dans une suite de tableaux, nous voyons passer devant nous



152 BULLETIN

le sceptique Thomas, Philippe au caractère circonspect, la mère de

Jésus, cette femme à l'esprit rapide et au cœur tendre, les deux sœurs
de Béthanie, la Samaritaine, Judas, la sombre figure du traître, et
d'antres encore. M. Luthardt a su montrer avec, un art exquis combien

tous ces personnages sont vivants, pris sur le fait sans intention

artistique aucune, et ce n'est pas là la moindre preuve du caractère

historique de l'évangile. Du reste, quelque opinion qu'on ait sur
ce dernier point, tous les hommes désintéressés devront avouer que
ces deux morceaux que je viens de relever dans notre commentaire
constituent une œuvre digne d'attention et qui profitera en tous cas
à la connaissance du quatrième évangile. C'est bien là certainement
la perle de ces deux volumes à tous égards intéressants.

Laissons maintenant de côté les détails, pour nous arrêter à ce

qui fait le but et la valeur des deux commentaires dont nous parlons.
Tous deux sont au fond destinés à établir et à défendre le caractère
absolument historique du quatrième évangile. Sur i-e point encore,
nos deux auteurs marchent en parfait accord. M. Luthardt est plus
disposé, il est vrai, que son collègue de Neuchâtel à tenir compte
des éléments subjectifs qui peuvent se rencontrer dans cet évangile
(I, pag. 59, 75, 76, etc.); l'idée, une idée dominant l'histoire, ne lui
répugne pas absolument; mais ce ne sont là que des affirmations
isolées. Nous ne croyons donc pas nous tromper en disant que, selon

nos deux écrivains, le quatrième évangile a comme source de la vie
de Jésus, comme renseignement sur sa personne et sa doctrine une

valeur égale, sinon supérieure, à celle de nos synoptiques.
Or il nous paraît que dans ces termes-là la thèse défendue ne

peut guère se maintenir et doit tomber devant des difficultés
insurmontables, que nos théologiens en tous cas n'ont pas résolues. En
voulant trop prouver, on ne prouve rien ; en ne concédant absolument

rien aux travaux et aux conclusions d'adversaires dont le

point de vue peut avoir une certaine part de vérité, nos auteurs
risquent de compromettre une cause bonne en elle-même.

En effet, il est une chose qu'ils me paraissent avoir solidement
prouvée : le quatrième évangile porte le cachet de l'œuvre d'uu
témoin oculaire ; on y remarque une très exacte connaissance des

choses racontées, un homme informé aux meilleures sources et qui
doit avoir vécu lui-même sur le théâtre des scènes qu'il nous
présente. La chronologie qu'il adopte paraît aussi pour plusieurs
raisons supérieure à celle des Synoptiques, qui du reste laissent indirectement

et inconsciemment supposer celle de notre document. Enfin



THÉOLOGIE 153

toutes les preuves internes et externes amènent en faveur de Jean

comme auteur une probabilité qui n'a pas de peine à se changer en

certitude. Mais résulte-t-il nécessairement de là que l'œuvre soit
historique dans le sens exact du terme, jusque dans ses moindres
détails, qu'elle ait comme source de la vie de Jésus une valeur égale
à celle de la narration synoptique

Cette conclusion qu'on tire ordinairement de cette prémisse n'est
nullement imposée. Sans fausser le moins du monde les faits eux-
mêmes, on peut les faire servir à l'illustration d'une idée, d'une idée
surtout qui en découle naturellement, on peut les grouper, les

envisager sous un angle particulier. En racontant la vie, en exposant les

pensées d'un homme, il est facile de les reproduire non pas avec l'exactitude

matérielle du sténographe, mais avec la liberté de l'artiste qui
dit vrai sans copier la réalité. L'individualité de l'auteur, le but qu'il
se propose, les méditations qu'il a faites sur son sujet, les circonstances

qui ont provoqué son écrit peuvent influer sur sa manière de présenter

les choses. C'est dire qu'authenticité et historicité ne sont pas
nécessairement solidaires. En d'autres termes, Jean peut avoir écrit le

quatrième évangile, sans que pour cela ce document constitue à tous
les points de vue une source supérieure à celle de la tradition synoptique.

Son individualité, ses méditations personnelles, les questions
discutées à son époque, n'ont-elles pas influé sur la forme et le fond
de son livre de manière à en faire non pas un document historique
proprement dit, mais un livre plus ou moins dogmatique composé au

moyen de faits historiques? Prenant comme point de départ les idées

de Jésus, l'auteur pouvait les développer, en tirer des conséquences.
11 pourrait peut être y avoir entre la théologie du quatrième évangile

et celle de Jesus, si je puis ainsi dire, le même rapport, ou un
rapport analogue à celui qui existe entre le christianisme de Paul
et la pensée du Maître. Les disciples ont prolongé la ligne tracée par
Jésus, ont tiré les conséquences des prémisses posées.

Je remarque en premier lieu, ce n'est là qu'une présupposition
favorable, que la plupart des auteurs, même ceux qui admettent
l'authenticité de l'évangile parlent d'une théologie johannique \ On sent
et on admet que Jean a mis aussi du sien, de ses idées dans son écrit,
ce qui indique déjà l'influence de sa personnalité sur l'ensemble
de l'ouvrage. On a cherché quelquefois à tourner cette difficulté

1 Bernhard Weiss. Lehrbuch der biblischen Theologie des Neuen
Testamentes. Deuxième édition, pag. 36, 594.



154 BULLETIN

en disant que ce n'est pas l'apôtre qui a marqué de son sceau les

faits et les discours qu'il rapporte, mais que la personnalité de

Jésus a tellement pénétré son disciple que désormais celui-ci s'est

assimilé l'esprit et les idées du Maître avec lequel il se confond
entièrement. Cette manière de voir, qui a l'air de trancher la question,
a des conséquences plus graves qu'on ne se l'imagine. Elle n'aboutit
à rien moins qu'à déclarer le^ Synoptiques une source de second
ordre et en somme peu dignes de la confiance qui leur est généralement

accordée.

Il y a une seconde observation à faire encore, plus essentielle que
la première. On a depuis longtemps insisté sur les différences qui
existent entre les Synoptiques et Jean, j'entends surtout les

différences dans le caractère de la narration, dans le fond même, et non
celles qui ne concernent que des faits extérieurs, des détails. MM. Godet

et Luthardt ont certainement réussi à expliquer, à justifier plus
d'une de ces difficultés. Toutefois ont-ils raison jusqu'au bout et ont-
ils rendu compte d'une manière satisfaisante de la différence de ton,
d'allure de nos deux sources pour justifier la valeur égale qu'ils
leur attribuent Là, on l'a dit tant de fois, ton simple, prédication
populaire, imagée, mots frappants, concis, allant droit an but ; ici,
profondeur spéculative, ton didactique, exposition suivie et raisonnée,
qui ressemble plus à la leçon d'un penseur qu'à la parole d'un
prédicateur populaire.

Voici comment M. Godet concilie les choses ; il distingue dans

l'enseignement de Jésus deux chemins, deux méthodes. D'un côté la

prédication populaire, l'enseignement simple, au caractère pratique
et varié; c'est le ton ordinaire des Synoptiques. De l'autre côté,
nous trouvons dans la vie du Maître des moments d'élévation
extraordinaires ; il parlait alors de la relation sublime qui existait entre
lui et son Père et son langage prenait une teinte particulière, solennelle,

mystique. Ce sont ces heures, ces jours que Jean a choisis pour
en faire le thème de son évangile; c'est, si l'on veut, l'enseignement
supérieur de Jésus. M. Godet croit pouvoir fonder cette distinction
sur un passage de notre livre, Jean III, 12, où Jésus lui-même
distingue entre les choses terrestres et les choses célestes. (Voy. I, pag. 4,

5, 184-189.)
Cette explication a certainement quelque chose d'attrayant, mais

je ne crois pas qu'elle soit entièrement satisfaisante. On peut en effet

lui présenter plusieurs objections. Ainsi dans les synoptiques et Jean

nous trouvons parfois des situations très analogues et cependant le



THÉOLOGIE 155

langage, l'allure de nos deux sources restent très différents. Les
discussions sabbatiques prennent dans le quatrième évangile un autre
caractère que dans la tradition populaire et l'on ne voit pas vraiment

ce qui lors de la guérison du paralytique de Bethesda (Jean V,
1-47) place Jésus dans cette « situation exceptionnelle » dont parle
M. Godet pour justifier le ton johannique. Les mêmes circonstances
6e retrouvent en Galilée à la guérison de l'homme à la main sèche

(Luc VI, 6 et suiv.), sans que Jésus s'élève à ce ton sublime du

quatrième évangile. En face du peuple de Jérusalem Jésus parle tout
autrement que devant ses auditeurs de Galilée. Dira-t-on que ces

auditoires soient essentiellement différents? La distinction se

comprendrait encore si dans un cas il s'agissait d'une prédication populaire

destinée à la foule, dans l'autre d'un enseignement plus profond
donné aux intimes, aux initiés. Mais il n'en est rien et après cela il
me paraît difficile de considérer « cette situation exceptionnelle >

autrement que comme un argument quelque peu artificiel et que
les faits ne justifient guère. D'ailleurs il y a dans la plupart
des discours johanuiques beaucoup de calme ; on n'y sent rien
qui fasse pressentir une agitation ou du moins un état extraordinaires.

La clarté, la liaison des idées dans ces fragments didactiques,
ce développement suivi que révèle l'enseignement du Maître, ce ton
tranquille, parlent peu en faveur d'une situation exceptionnelle. On

veut, il est vrai en retrouver les traces dans les Synoptiques, par
exemple dans les paroles prononcées par Jésus au moment où il reçoit
les soixante-dix disciples revenus de leur mission. Oui, il y a là une
situation exceptionnelle, un tressaillement de joie (Luc X, 21-24) et

une parole entre autres (vers. 22) qui ressemble à s'y méprendre à un
texte johannique. Mais ce fait n'est pas suffisant pour permettre la loi
générale qu'établit M. Godet, loi qui du reste ne s'applique pas à tous
les cas. Il prouve simplement, ce que nous affirmons franchement, que
les enseignements du quatrième évangile ne sont pas dus entièrement
à Jean, mais qu'ils appartiennent bien à Jésus dans leur essence, puisque

la tradition en a conservé quelques traits épars. Enfin si l'on
voulait insister sur le texte en question: personne ne connaît ce qu'est
le Fils que le Père, on pourrait arriver à l'explication suivante. Le ton

johannique se retrouve dans la bouche du Maître lorsqu'il parle de

ses relations avec son Père et de ces sujets sublimes, ce qui est au fond
le thème constant, le sujet presque unique du quatrième évangile.

Cette manière de voir se retrouve certainement dans la théorie de

M. Godet ; mais elle est. plus en vue chez M. Luthardt qui e» fait la



156 BULLETIN

raison essentielle des différences entre Jean et les Synoptiques. (I,
pag. H5 et suiv.) Assurément il y a une très grande part de vérité
dans cette manière de voir et il est évident qu'ainsi nos deux catégories

de sources peuvent être historiques. On comprend que des sujets
différents amènent des tons différents. Mais toujours est-il qu'on
s'attendrait à retrouver dans les deux cas des points semblables, des

traits qui nous indiquent le même homme, la même individualité.
Or ces points de contact sont excessivement rares, à supposer même

qu'ils existent réellement, et d'ailleurs la complète uniformité de ton
dans tout l'évangile, du premier verset au dernier, dans les paroles de

l'auteur, dans celles de Jean-Baptiste, dans celles de Jésus est une
difficulté que nos auteurs ont tranchée mais non levée, Ce fait à lui
seul indiquerait, ce me semble, qu'il faut accorder à l'écrivain une

plus grande part non-seulement dans la forme mais aussi dans le

fond de sou écrit.
Cette exigence devient frappante si l'on considère le témoignage

rendu à Jésus par le Baptiste. (Jean III, 25-36.) Nous trouvons dans

ce discours une élévation de pensée, un christianisme qui semble

dépasser l'horizon du précurseur. On l'a si bien senti que bon nombre

d'interprètes ont fait cesser le témoignage du prophète au verset
30 pour mettre le reste sur le compte de l'auteur lui-même.
MM. Godet et Luthardt sont d'un avis contraire et je crois avec eux
que la fin du chapitre appartient bien au témoignage du Baptiste.
Mais cet accord cesse quand le professeur de Neuchâtel prétend que
ces paroles s'expliquent complètement dans la bouche du précurseur,
quand son collègue de Leipsig ne voit pas en quoi le discours en

question s'élève au-dessus de la conscience religieuse de celui qui est
sensé le prononcer.

Il me paraît pourtant bien difficile de soutenir une pareille
affirmation. Et voyez où l'on en arrive. Voilà un homme qui parle
de la préexistence du Christ, de la foi en lui, comme le ferait
Jésus lui-même. Il a pénétré de son regard des mystères que le

Maître ne dévoilera que plus tard (cf. Jean 111,35, 36; VI, 47 ; XVII,
2) et il les énonce en un langage et avec une clarté qui ne le cèdent

en rien à Jésus-Christ. A en juger par ces paroles, le précurseur est

certainement un chrétien des plus avancés. Et pourtant cet homme,
à en croire le témoignage de Jésus, n'a pas franchi le seuil de la
nouvelle alliance ; le plus petit dans le royaume de Dieu est plus grand
que lui. (Luc VII, 28.) La contradiction qui existe entre ces deux
affirmations est flagrante, car certainement celui qui a pénétré aussi



THÉOLOGIE 157

profond dans les rapports existant entre le Père et le Fils, celui qui
peut dire que de la foi au Fils dépend la vie éternelle, celui qui s'élance

par delà la sphère du fini pour proclamer la préexistence du Fils et
fonder sur elle la valeur du témoignage du Fils, celui-là n'est pas
inférieur au plus petit dans le royaume de Dieu.

Les arguments de M. Godet lui-même trahissent du reste un certain
embarras. Selon lui, en effet, les paroles de Jean s'expliquent par la
vision lors du baptême de Jésus, ce qui se rapporte aux mots le Père

aime le Fils. Mais pour le reste, on est obligé de recourir à des

réminiscences de l'Ancien-Testament bien improprement appelées de ce

nom (cf. Jean III, 26 et Ps. II, 7, 12; Mal. IV, 6) et surtout à une
supposition très gratuite que nous nous dispensons de discuter; elle est

fondée sur III, 29, spécialement sur les mots : l'ami de l'époux qui
l'entend. « Si ces mots ont un sens, est-il dit, appliqués à Jean-Baptiste
ils supposent que certaines paroles de Jésus, publiquement ou privé-
ment prononcées par lui, avaient été rapportées à Jean et avaient

rempli son cœur de joie et d'admiration. Et si l'on y réfléchit bien,
pouvait-il en être autrement? Comment André, Simon, Pierre, Jean

surtout, ces anciens disciples de Jean-Baptiste, ne seraient-ils pas

revenus, une fois au moins, auprès de leur ancien maître, pour lui
rendre compte des choses qu'ils entendaient sortir de la bouche de

Jésus? Comment ne l'eussent-ils pas fait surtout en cette circonstance
où ils se retrouvaient si près de lui? Ce fait jette toute la lumière
désirable sur la ressemblance entre certaines paroles de Jean-Baptiste

dans notre discours et celles de Jésus dans l'entretien avec
Nicodème. Cet entretien avait été rapporté à Jean, et c'est là précisément

la voix de l'époux qui fait tressaillir le cœur de son ami. »

(II, pag. 309.)

Après cela on avouera que le style de l'évangéliste traducteur a

nécessairement un coloris analogue à celui de l'évangéliste auteur. —
Mais quine voit que dans le cas particulier le style ne fait rien à

l'affaire, qu'il s'agit des idées elles-mêmes et que ces idées du précurseur
johannique ne sont nullement en harmonie avec celles du Jean-Baptiste

des synoptiques.
Pourquoi donc ne pas reconnaître le fait en lui-même et en déduire

la conséquence que la personnalité de Jean a eu une influence
considérable sur la manière dont il parle. A cet égard Beyschlag, sur
l'ouvrage duquel nous aurions beaucoup à dire si nous n'avions déjà été

trop long, me paraît plus près de la vérité. Il reconnaît formellement
l'influence de l'idée de Logos sur l'ensemble de l'évangile, sans que



158 BULLETIN

pour cela il soit obligé d'en nier absolument le fond historique.
Il n'est en effet pas suffisant de dire avec M. Godet que les discours,

par exemple, ont été fidèlement sinon littéralement rendus. Si l'on
entend par là que dans l'évangile il n'y a rien de contraire aux
prémisses posées par le Maître, c'est très vrai, je crois, et du reste le

professeur de Neuchâtel va lui-même plus loin (I, 165) en disant que
ces fragments didactiques sont comme le suc extrait d'un fruit
savoureux. 11 y a là une modification profonde que nous aurions désiré
voir plus entièrement et plus franchement reconnue. Et l'on ne pourrait

plus alors mettre Jean au point de vue historique sur le même

pied que les synoptiques.
Il est très difficile, il est vrai, en cette question délicate d'arriver à

une expression exacte, dene pas tomber soit dans l'extrême que nous

combattons, soit dans celui des critiques de l'école négative. Pour
nous, sans nous étendre davantage sur ce sujet, nous sommes
persuadé que la vérité est entre les deux points de vue signalés. S'il est

impossible de refuser à notre document toute valeur historique, il est

également impossible en présence des synoptiques de le considérer

comme de l'histoire pure. On se demande si le but que poursuivait
l'évangéliste, le milieu où il vivait, la distance qui le séparait des

événements qu'il présenteront pas imprimé fortement leur cachet à son
livre. Son tableau du Christ n'est certainement pas une photographie,
mais l'œuvre d'un artiste où l'on reconnaît le pinceau du peintre.
La figure est certainement ressemblante, mais elle n'est pas
scrupuleusement reproduite. En d'autres termes, le quatrième évangile n'est

pas un livre historique proprement dit, mais un portrait où les réflexions

et l'impression inspirées par Jésus à l'écrivain se mêlent d'une

façon indissoluble à la réalité historique. — C'est là ce qu'a reconnu
en partie Beyschlag et surtout Weizsäcker dans un travail que
M. Godet lui-même appelle magistral. Nous ne croyons pas nous

tromper en disant que c'est dans ce sens que la question johannique
trouvera un jour sa solution.

P. C.

A. Albressy. — Comment les peuples deviennent libres'.
M. Albressy a beaucoup lu, et c'est le résultat de ses lectures que

nous trouvons dans ce volume.

1 Comment les peuples deviennent libres, par André Albressy, Paris,
Sandoz et Fischbacher, 1875.



THÉOLOGIE 159

Certes, passer en revue, même en 626 pages, l'histoire de pays
tels que l'Allemagne, l'Angleterre, les Etats-Unis et la France, sans

compter la Suisse et les Pays-Bas, n'était pas tâche facile. On pourrait

se demander, il est vrai, si cette revue, entrant dans une foule
de détails plus ou moins en rapport avec l'objet principal de la
discussion, était absolument nécessaire. Mais enfin, comme est l'ouvrage,
nous l'acceptons.

Qu'a voulu démontrer l'écrivain? Que le chemin royal qui conduit
à la liberté c'est le christianisme, et le christianisme conçu à la
manière des protestants. Thèse hardie, que nous croyons juste, mais

qui, pour devenir évidente aux yeux de tous, a besoin d'être
soutenue par de solides arguments. Le livre de M. Albressy fera-t-il
rendre gorge à ceux qui ne sont pas protestants, mais catholiques
ou libres penseurs? Nous ne le pensons pas, et sans doute que l'auteur
lui-même n'en croit rien non plus. Qui lira ce volume, en effet? Les

partisans de la thèse. Et puis, il faut en convenir, le plaidoyer ne
laisse pas que d'avoir ses écueils; il est très long, d'abord; ensuite
la forme même que revêt le plaidoyer n'est pas précisément
attrayante. Le style de M. Albressy est sentencieux; les phrases se

succèdent avec une régularité d'allure parfois désespérante : on dirait
une armée défilant la parade et dont tous les soldats portent le
même uniforme. Enfin, l'énorme quantité de matériaux rassemblés
dans cet ouvrage nuit, plutôt qu'elle n'ajoute, à la clarté de la

démonstration.

Quoi qu'il en soit, notre auteur est un libéral intelligent et

convaincu; disons plus, c'est un homme sur le cœur duquel a passé le

souffle de l'Esprit, Ah! si les nations soumises au joug de Rome, si
la France en particulier voulaient entrer dans la voie que leur trace
M. Albressy, si nos pays protestants eux-mêmes prenaient au sérieux
le mot du ministre italien : l'église libre dans l'état libre, à quel renouveau

moral, religieux, intellectuel et social nous assisterions bientôt.
Mais l'Eternel reste: croyons, et nous verrons sa gloire.

On n'ignore pas que c'est à l'occasion du compte rendu de cet

ouvrage que M. Paul Janet a écrit sa phrase plaisante: «Sans doute,

Luther et Calvin sont de grands hommes, le premier surtout; mais

nous ne savons pas si le genre humain n'eût pas pu s'en passer plus
aisément que de Voltaire. Espérons que la France pourra conquérir sa

liberté sans renier une des plus belles parties de son génie. L'échange
serait trop cruel. » Voilà comment un philosophe qui se pique de

spiritualisme choisit bien son moment pour donner sa mesure : il



160 BULLETIN

préfère l'immoralité spirituelle au sérieux religieux et moral, et cela

au moment où tous les amis de l'humanité ont les regards portés sur
la France, se demandant avec anxiété si elle réussira à se retenir
sur cette pente qui conduit à la décadence! Comment pourrait-il être
question de conquêtes d'aucun genre pour ce malheureux pays aussi

longtemps que ceux qui se croient appelés à le diriger, hommes

religieux ou philosophes, n'auront pas reconquis leur propre sérieux?

B.-Fr. Oehler. — Halte was du hast. — Revue de Théologie

PASTORALE1.

M. Fr. Oehler, le fils de l'éminent théologien de Tubingue, a
commencé l'an dernier la publication de la revue de théologie pratique
que nous annonçons et dont trois cahiers de trois feuilles chacun ont
déjà paru. Ce nouveau journal vient combler une lacune réelle et

paraît avoir été accueilli avec empressement. Le nom de son directeur

et l'esprit sérieux dans lequel il est écrit lui assurent, du reste,
un succès mérité. — Des articles concernant l'apologétique, les ques-
stions d'homilétique, de liturgique, d'hymnologie, etc., des analyses
de textes, des méditations, des serinons, des communications diverses

sur les expériences pastorales, la cure d'âme, des comptes-rendus
d'ouvrages de théologie pratique constituent le champ de travail de

cette revue.

RECTIFICATION

Dans l'article critique que nous avons consacré au commentaire de

M. Lutteroth sur l'évangile de Matthieu (nnnée 1877, pag. 616 et sq.) nous
avons fait dire à l'auteur que l'apôtre-péager se trouvait à Borne en l'an
44, occupé de mettre en circulation parmi ses compatriotes son évangile.
Il s'agit non pas des Juifs de Rome, mais de ceux d'Ethiopie, au milieu
desquels, selon M. Lutteroth, se trouvait Matthieu à cette époque. (Cf.
Theologische Littei-aturzeitung de E. Schürer, N° 20, 1877). — Cette erreur
tout involontaire ne change rien au reste de l'article. P. C.

1 Halte ivas du Jmstf — Zeitschrift für Pastoraltheologie, unter Mitwirkung

vieler in Wissenschaft und Praxis bewährter evangelischer theolo-
gen, herausgegeben von R.-F. Oehler, Pfarrer in Grossgartach bei
Heilbronn. — Heilbronn, Basel, Rotterdam, etc.


	Théologie

