Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 11 (1878)
Rubrik: Variétés

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VARIETES

Observations générales sur les paraboles de N.S.J. C. !

AVERTISSEMENT

Les notessur les paraboles de N. S. J. C., écrites par le D Trench,
professeur de théologie au collége royal & Londres, jouissent, dans
tous les pays de langue anglaise, d’une réputation distinguée.
Réunissant ’érudition a une intelligence saine et élevée des vérités
du salut, elles se sont conciliées la faveur des théologiens de di-
verses nuances d’opinion. Publiées en un volume de 520 pages,
elles ont eu de nombreuses éditions. En 1840 paraissait la pre-
miére et en 41850 la quatrieme, celle dont I'introduction suivante
est tirée. Celle préface traife spécialement ces quatre points :
1 Définition de la parabole; 2° Enseignement des paraboles de
J. C.;3° Leur inlerprétation; 4 Des paraboles aulres que celles
des saintes Ecritures. Les trois premiers seulement sont ici repro-
duits, le quatrieme étant étranger au sujet. Quelques développe-
ments et citations jugés superflus ont été supprimés. Des signes
indiqueront les endroits ol ces suppressions ont eu lieu.

Le traducteur sera heureux si son travail inspire a des hommes
versés dans la littérature anglaise, le désir de mettre 4 la portée
du public frangais "ouvrage du Dr Trench. E. P.

I. DEFINITION DE LA PARABOLE

TNupufodn de mupufdew, projicere objicere alicui. « Meltre une
chose devant une autre ou auprés. » Quand ce terme est employé
dans le sens de comparaison, il indique le but pour lequel un objet

* Extraites de la 4°¢ édition des Notes on the Parables of our Lord, by
R.-E. Trench, B. D. Professor of Divimity, {ings College London, 1850.



106 VARIETES

est placé en regard d’un autre, savoir de les comparer. Que cette
intention ne soit pas nécessairement indiquée par le mot, cela est
évident, soit par I’élymologie, soit par le fail que ce terme et tous
ceux formés des mémes éléments sont généralement employés
dans un sens différent. Exemple : =apdfoloc, Qui objicit se praes-
tantitissimo vilae periculo, « quelqu’un qui expose sa vie a un su-
préme danger, » comme ceuXx qui enterraient les cadavres des
pestiférés a Alexandrie.

En général, les écrivains qui ont voulu définir la parabole n’ont
pas trouvé la chose facile. Plutdt que d’ajouter une nouvelle défi-
nition a celles déja données, je me bornerai donc a signaler ce qui
différencie la parabole évangélique de la fable, de I’allégorie et
des autres modes de comparaison . J'espére pouvoir faire ainsi
ressortir plus clairement ses caractéres distinctifs.

1. Quelques auteurs, au nombre desquels sont Lessius et Storr,
ne voient qu’une légére différence entre la parabole et la fable; ils
disent que celle-ci raconte un événement qut a eu lieu, tandis que
celle-1a le présente uniquement comme possible. Evidemment la
différence est plus grande. La parabole veut représenter une vérité
spirituelle et céleste. La fable ne s’en soucie pas; elle n’a jamais
un but plus élevé que celui d’inculquer des maximes de prudence,
de diligence, de prévoyance et de morale humaine, méme quel-
quefols aux dépens d’une vertu désintéressée. Elle alteint ainsi le
faite de cette moralité que le monde comprend et admire. Mais
elle ne se trouve pas dans la Bible. On objectera qu’il y a la fable
des arbres qui demandent un roi (Jug. IX, 8-15), et celle du char-

¢ Les définitions de la parabole données par les peres se trouvent dans
le Thesaur. de Suicer. Jérdome, dans les Notes sur Marc IV, donne celle-ci:
« Sermonem utilem, sub idonea figura expressum, et in recessu continen-
tem spiritualem aliquam admonitionem. » 11 la désigne ailleurs : « quasi
umbra praevia veritatis, »

Parmi les modernes, Unger la définit : « Parabola Jesu est collatio per
rationunculam fictam sed veri similem, serio illustrans rem sublimio-
rem, » (De par. J. nat,, pag. 30.) — Teelman: « Est similitudo a rebus
communibus et obviis desumta ad significandum quidquam spirituale et
caeleste. » — Bengel : « Est oratio quae per narrationem fictam sed vere
similem, a rebus ad vitae communis usum pertinentibus desumtam, veri-
tates minus notas aut morales repraesentat. »



VARIEBTES 107

don et du cédre (2 Rois XIV, 9); mais Dieu ne parle ni dans 'une
ni dans P’autre, ni par lui-méme, ni par ses messagers.

La fable recommande ce geunre de vertus qui constituent l'ins-
tinct chez I'animal, et méritent les lonanges du monde, mais elle
ne fait de ’homme qu’un animal habile. Pour atteindre ce but,
elle tire ses exemples du monde inférieur. La plus importante de
toutes les compositions de ce genre, Le renard de Reinecke, et la
plupart de celles de La Fontaine !, nous en fournissent la preuve.
Du commencement a la fin se lit 1a glorification de I’habileté et de
la ruse.

Lorsque des hommes y jouent un rdle, c’est seulement par le
coté par lequel ils touchent le monde inférieur. Au contraire, dans
la parabole, le monde des animaux n’y occupe une place que dans
ses rapports supérieurs avec I’homme. Les relations des béles
entre elles n’ayant rien de spirituel, ne peuvent offrir aucune ana-
logie avec les vérités du royaume de Dieu. Mais la domination de
'homme sur les animaux résultani de la nature supérieure de
son intelligence qui est le don de son Créateur, peut servir,
comme dans la parabole du berger et de son troupeau (Jean X, 11),
a illustrer les rapports de Dieu avec ’homme. Il appartient donc a
la parabole de revétir un caractére sérieux, et de ne se permettre
ni plaisanteries, ni railleries & I’endroit des faiblesses et des fautes
de '’humanité. Le fabuliste, au contraire, les exploite, témoin ce
distique de Pheédre :

« Duplex libelli dos est, ut risum moveat. Et quod prudenti
vitam consilio monet. » (Le but de mon petit livre est de provo-
quer le rire et d’enseigner la prudence.)

Quelquefois, il est vrai, le fabuliste, aprés avoir mis & nu les
plaies humaines, y met ensuite du sel pour les guérir; mais c’est
dans un esprit bien différent de celui du Sauveur lorsque, avec
tant de charité, il verse I’huile et le vin sur nos blessures.

Comparez la fable de la Cigale el la Fourmi avec la parahole des
Dix Vierges, et vous observerez que le fabuliste n’a dirigé son
attention que vers les besoins temporels, tandis que le Seigneur
veut nous préparer pour le jour de notre rencontre avec lui dans
le ciel.

t Voy. les remarques de J.-J. Rousseau sur les Fables de L. [Le trad.]



108 VARIETES

Une autre différence entre ces deux genres de comparaison se
remarque en cecl : on ne peut pas, il est vrai, accuser le fabu-
liste de manquer a la vénté parce qu’il fait parler des individus
du régne animal ou végétal et méme des objets inanimés, cepen-
dant un plus grand respect pour la vraie nature des choses ne
permettait pas au Docteur céleste qui est la Vérité, de méconnaitre
a ce point les lois et la constitution des étres, méme en se faisant
accorder la permission ou en la sous-entendant. A ses yeux, 'uni-
vers, tel qu’il est sorti des mains de son auteur, est une ceuvre
trop digne de tous les égards, pour que le Sauveur représente
les étres qui le constituent autrement qu’ils ne sont *,

2. La parabole differe du mythe en ce que celui-ci réunit com-
plétement une vérité et son enveloppe. Les distinguer exige un
long travail qui ne s’accomplit que dans un age subséquent et par
des hommes qui ne croient plus & la réalité du cadre.

Le mvthe ne veut pas étre traité comme une fiction, tandis que,
dans la parabole, I'on voit aussitét la différence entre le fond et la
forme, entre 'amande et sa coque.

Il y a un autre genre de mythes qui est le produit artificiel
d’une génération réfléchie. On en trouve chez Platon de nom-
breux et remarquables spécimens. Telles sont encore ces vieilles
légendes auxquelles on attribue un sens spirituel. C’est alors la
lettre qu’on tue pour vivifier 'esprit. Les derniers platoniciens
recoururent & ce mode pour expliquer la mythologie grecque. La
légende de Narcisse était a leurs yeux le voile sous lequel se dé-
couvrait la folie de ’homme qui, poursuivant les biens de ce
monde, est décu dans son attente,

* La parabole, dit excellemment M. de Pressensé, est une des formes
préférées de 1'enseignement de Jésus. Elle se distingue de I'apologue et
de la fable, en ce qu’elle n’est pas une transposition des sentiments ou
des actes humains dans un domaine qui n’est pas fait pour eux, comme
le monde animal ou végétal, mais un tableau complet des scenes de la
vie sociale ou de la vie des champs duquel résulte une legon morale ou un
enseignement religieux. La parabole ne fait point parler le loup, 'agnean
ou la fourmi; elle laisse les objets tels qu'ils sont. Chaque &tre mis en
scene agit conformément & sa nature. (J. Christ, sa vie, etc., pag. 368.)

[Cité par le trad.]



VARIETES 109

3. La parabole se distingue facilement du proverbe quoique ces
deux mots s’emploient souvent 'un pour 'autre dans le Nouveau
Testament. Ex. : « Médecin, guéris-toi toi-méme. » (Luc XIV, 23.)
C’est une parabole, dit le Seigneur. Or ¢’était un proverbe. — De
méme ces paroles : « Si un aveugle conduit un autre aveugle, ils
tomberont tous les deux dans la fosse, » étaient un proverbe fami-
lier a4 Jésus, Pierre les nomme une parabole. (Math. XV,14,15.)

Il v a en outre des proverbes, ainsi nommés par saint Jean, qui
ne sont que des allégories. Ex. : Jésus-Christ assimilant ses rela-
tions avec son peuple a celles d’un berger avec son troupeau, est
introduit en ces termes par 'évangéliste : Jésus leur dit un pro-
verbe '.

Saint Jean ne se sert jamais de rapoBoln, et les synoptiques
jamais de mopopiz. On peut se rendre compte de cette anomalie
par le fait que les Hébreux n’avaient qu’un seul mot Maschal pour
désigner la parabole et le proverbe, Les Septante 'ont traduit par
le second de ces termes pour le titre du Livre de Salomon, tandis
qu’ils 'ont rendu ailleurs par le premier. Ex. : 1 Sam. X, 12;
Ezéch. XXVII, 2.

Enfin le proverbe n’est souvent qu'une parabole resserrée, con-
centrée. Ex. : celle déja citée de I'aveugle conducteur d’aveugles,
(Voyez sur la différence de ces deux termes, Hase, Thes. Nov.
Theol. Philol., v. 2, pag. 503.)

4. Enfin la parabole différe de I'allégorie quant a la forme plu-
tot que pour le fond. Dans celle-ci, les qualités et propriélés de
I'objet ou de la personne mis en vue sont transférées au sujet allé-
gorisé, et lui sont unies au point de ne pouvoir en étre séparées.
Ex. : Jésus dans les chap. X et XV de saint Jean se nomme tour
a tour le berger, la porte, le cep, etc. De méme cette proclamation
du précurseur : « Voici I’Agneau de Dieu. (Jean 1.)

L’allégorie ne réclame pas comme la parabole une interpréta-
tion qui vienne de dehors; elle la renferme en elle-méme. A me-
sure que I’allégorie se développe I'explication la suit.

t La version de Lausanne a traduit ce passage conformément & I'ori-
ginal, Martin et Ostervald ont dit parabole au lieu de proverbe.
[Le trad.)



110 VARIETES

II. L’ENSEIGNEMENT DES PARABOLES

Macrobe dans le songe de Scipion dit des paraboles : Figuris
defendentibus a vililate secrelum. (Ce sont des figures qui empé-
chent le public de profaner le secret qu’elles cachent.) (Somn.
Scip. I, v. 2.)

On ne peut nier sans faire violence 4 de nombreuses déclara-
tions que Jésus-Christ ait eu ce but en vue en se servant de I’en-
seignement parabolique. (Voy. Math. X, 10-15; Marc IV, 11, 12;
Luc VIII, 9,10.)

Si 'on pouvait échapper & la force de iva et de pamore qui se trou-
vent dans les versets cités, il resterait la citation d’Esaie. Il est
évident que le prophéte y parle d’un aveuglement qui est une peine
infligée pour des péchés, et une punition telle que le peuple serait
incapable d’en reconnaitre le dispensateur et le caractére.

Ceci posé et admis, disons que le but des paraboles est de rendre
les vérités qu’elles expriment plus claires et plus frappantes, ou
bien d’en fournir la démonstration; car non-seulement ces analo-
gies rendent les vérités plus intelligibles, mais eucore si elles le
sont déja, les offrent & I’esprit avec plus de vivacité et d’intérét.

Quintilien a dit : « Praeclare vero ad inferendam rebus lucem
repertae sunt similitudines. » (Les paraboles ont été trouvées émi-
nemment propres a éclairer les sujets.) (Inst. VIII, 3, 72.) — Sé-
néque les nomme : « Adminicula naturae imbecillitati. » (Les se-
cours de la nature pour notre faiblesse.)

Tertullien n’accorde pas qu’elles obscurcissent la lumitre de
PEvangile. (De resurrect car. c. 33.)

L’efficacité des paraboles git dans I’harmonie sentie par chacun
(mais que les esprits cultivés se plaisent 4 découvrir) entre le
monde matériel et le spirituel ; harmonie telle que les comparai-
sons tirées du premier pour se poser les vérités du second, sont
quelque chose de plus que des images heureusement mais arbi-
trairement choisies....

Ces deux mondes, créés par la méme main, tirés du méme
fonds et établis en vue du méme but, se rendent témoignage I’un
a 'autre. Les choses terrestres sont la copie des célestes. Le ta-



VARIETES 114

bernacle d’Israél a été construit selon le modéle vu au Sinai.
(Ex. XXV, 40; 1 Chron. XXVIII, 11, 12.)

La question que Milton met sur les lévres de ’ange se présente
forcément ici. « La terre ne serait-elle que I’ombre du ciel, et les
choses qui se trouvent dans ces deux demeures se ressemble-
raient-elles plus qu’on ne le croit? » (Par. lost.)

Entre le type et la chose typifiée il existe plus qu’une corres-
pondance recherchée; ils sont unis par la loi d'une secréte affi-
nité. La relation du Christ avec ’église, dont il se dit V' Epoux,
nous en offre un exemple. Et celles du mari et de la femme en ce
monde, sont une forme inférieure des relations spirituelles de
Jésus avec I’église. Elles reposent sur cette derniére et n’en sont
que I’expression.

Quand le Seigneur parle a Nicodéme de la nouvelle naissance,
ce n’est pas uniquement parce que 'introduction de I’homme dans
le monde offre une figure appropriée pour représenter ce qui,
sans aucun acte de notre part, s’accomplit en nous, lorsque nous
sommes infroduits dans le royaume de Dieu. Les circonstances
de notre naissance naturelle ont été préordonnées pour illustrer
le mystére de la régénération.

Le Seigneur est Roi. Il n’a pas emprunté ce titre aux gouver-
neurs des états. C’est lui, au contraire, qui leur a prété le sien,
Et non-seulement cela, mais 1l a encore ordonné toutes choses
pour que tout vrai gouvernement terrestre, avec ses lois et ses
jugements, ses punitions el ses grices, sa majesté et la crainte
qu’il inspire, nous parle de Celui dont le régne s’étend par-dessus
tout; en sorte que I’expression royaume de Dieu n’est pas figurée
mais littérale *.

Il sera toujours possible de nier cette harmonie. On dira que
c’est nous qui transportons dans le ciel les images tirées de la
terre ; que la terre n’est pas une ombre du ciel, mais que c’est le

* « La nature, dit encore M. de Pressensé, est pleine de symboles tou-
chants et grandioses. On y trouve un rayonnement du monde supérieur
et idéal. Le langage humain est tout coloré de ses reflets; car, & y regar-
der de prés, il n’est qu'une perpétuelle métaphore. Chaque fait spirituel
se peint dans une image empruntée au monde inférieur. » (Jésus-Christ,
sa vie, ete., pag. 368.) [Cité par le trad.]



112 VARIETES

ciel, tel que nous I'avons imaginé, qui est une figure de la terre,...
mais on répondra que c’est le méme Dieu qui siége dans le ciel
sur une trone éclatant, qui remplit aussi des pans de sa robe le
temple de Jérusalem, et que les caractéres qu’il a imprimés sur
la nature constituent une écriture sacrée, les hyéroglyphes du
Trés-Haut.....

Dieu nous présente donc, outre sa Révélation écrile, une autre
révélation plus ancienne encore, sans laquelle on ne peut com-
prendre celle qui lui a succédé. Car la Bible lui emprunte son
vocabulaire. Les rois et les sujets, les parents et les enfants, les
maitres et les esclaves, le soleil, la lune, les semailles, la moisson,
la lumiére et les ténébres, etc., forment une chaine continue de
paraboles pour I'enseignement des vérités révélées qui sont supra-
sensibles *.

Mais chez aucun de nous la nature ne donne tout son enseigne-
ment. En nous tous il y a plus ou moins de I'@il qui ne voit point
et de Poreille qui n’entend point. C’est pourquoi la Bible, avec son
emploi presque continuel du langage figuré, est destinée a réveiller
dans nos esprits I'intelligence des choses, et leur rend la clef de la
connaissance obscurcie par le péché, la vraie signatura rerum.

Les paraboles ont en outre un singulier rapport avec les mira-
cles. Ceux-ci appelaient I'attention du public vers ces lois de la
nature qui, par leur exercice journalier, perdent leur caractére
merveilleux et n’attirent plus les regards. Les hommes, en effet,
avaient besoin d’étre stimulés a la contemplation et & ’étude des
puissances énergiques qui travaillent en leur faveur. Les para-
boles aussi dirigeaient les esprits vers les idées spirituelles et vers
les enseignements qui sontau fond de tous les procédés de la nature
et de toutes les institutions sociales.

Le Christ se mouvait au milieu de ce qui, a I’ceil humain, ne

* Abélard dit & ce sujet: « Dieu prend tellement plaisir dans les ceuvres
qu'il a créées, que fréquement il préfere se révéler par les objets de la
création que par un langage scientifique et abstrait. Il jouit plus de la
ressemblance des choses avec lui-méme que de la convenance de nos
termes, et il se sert pour embellir son éloquence de comparaisons tirées

de la nature, dont il est I'auteur, plutét que de raisonnements appropriés
au sujet. »



VARIETES 113

semblait plus qu'un monde usé; il le rajeunit par sa présence et
son altouchement; car ce monde révéle alors 4 'homme les secrets
les plus cachés de son existence et de sa destinée. Les enfants
d’Adam durent avouer que le monde extérieur correspondait sin-
guliérement et merveilleusement & un autre monde qu’ils por-
taient au dedans d’eux et le leur expliquait, et que ces deux
mondes se réfléchissaient et projetaient I'un sur ['autre ’éclat le
plus glorieux.

C’est sur une telle base que repose I’enseignement parabolique.
Ce n’est donc point batir en T'air, peindre sur les nuages, d’affir-
mer, touchant le monde sensible, qu’il est divin, que c’est le monde
de Dieu, de ce méme Dien qui nous enseigne des vérités spiri-
tuelles et nous les approprie.

Il n’est conséquemment qu’'un mensonge, affreux réve des
gnostiques et des manichéens, qui voyalent un abime entre le
monde de la nature et celui de la grace, et donnaient pour auteur
au premier un Etre imparfait et méchant, et au second un Etre
bon et parfait.

Il ne faut pas oublier que la nature, dans sa condition actuelle,
de méme que I’homme, ne posséde encore que la prophélie de sa
gloire future, — dans l'attente de laquelle « elle gémit et est en
travail, » dit saint Paul. Elle souffre de rotre malédiction, et en
cela méme elle nous offre les symboles les plus frappants de nos
maux, ainsi que des moyens d’y remédier. Avec ses orages et ses
désolations, ses lions et ses vipéres, ses catastrophes et ses fléaux,
elle nous annonce la mort et nous en montre les causes, de méme
que ses opérations bienfaisantes nous préchent la vie et tout ce
qui tend & la restaurer et a la maintenir....

Cet univers, qui est appelé nalura, tend, comme le terme I'in-
dique, & devenir ce & quoi il est destiné. La nouvelle création sera
le glorieux enfant issu des soupirs el des angoisses de l’ancien.
Pareille au serpent qui rejette sa peau rugueuse et desséchée pour
en produire une aux vives couleurs....

Nul doute que ce ne fut 'imperfection des moyens humains et
des choses terresires pour caractériser ce qui est spirituel ou cé-
leste qui inspirait a saint Paul ce désir si vif de contempler face a
face (1 Cor. XIII, 12) et qui pressait les mystiques de se retirer le

THEOL. ET PHIL. 1878. 8



114 , VARIETES

plus possible du présent siécle, pour pouvoir s’élever librement a
Ia connaissance de la vérité.

On a dit que le grain semé se débarrasse aprés un certain temps
de son enveloppe. Celle-ci alors se détruit, tandis que le gerine
pousse et fructifie. De méme la Parole de Dieu, déposée dans un
ceeur d’homme, se dégage de son enveloppe littérale et produit
ses effets sanctifiants.

Le docteur qui voudra donc alteindre 'intelligence et le coeur
de ses disciples ne rejettera pas de ses discours I’élément parabo-
lique; il en fera au contraire I'usage le plus fréquent possible,
S’en bien acquitter exige de nombreux efforts....

Les cabalistes juifs disaient : « Lumen supernum nunquam des-
cendit sine indumento. » (Jamais une vérité supérieure ne descend
sans étre revétue d’un voile.) A quoi se rapporte aussi cette sen-
tence du pseudo Denys, souvent citée : « Impossibile est nobis
aliter lucere divinum radium, nisi varietate sacrorum velaminum
circumvelatum. » (Il est impossible que pour nous brille un rayon
divin, & moins qu’il ne soit voilé par la variété des voiles sacrés.)

Si notre Seigneur avait préché la vérité dans sa nudité, combien
de ses paroles auraient passé inapergues, soit par manque d’inté-
rét, soil par défaut de compréhension de la part de ses auditeurs!
C’est pourquoi il fit ce qu'il recommanda expressément i ses
disciples, s’ils voulaient étre « des scribes bien instruits pour le
royaume de Dieu » (Math, XIII, 32); il tira de son trésor des choses
anciennes et des nouvelles. Pour produire une impression sensible,
il ne parlait point sans parabole, voulant précher sa doctrine, non
sous une forme abstraite présentant le squelette de la vérité, mais
revétue, si I'on peut s’exprimer ainsi, de chair et de sang. La vé-
rité, telle qu’il la communiquait sous des images vraiment appro-
priées, éveillait 'attenticn, excitait I'intérét, provoquait ’examen.
Et si, dans le moment méme, elle ne pénétrait pas dans les esprits,
elle se fixait au moins dans la mémoire et s’y gravait.

« An non expedit, dit saint Bernard, tenere vel involutum quod
nudum non capis? » (Ne faut-il pas tenir voilé ce que tu ne com-
prends pas dans sa nudité?)

Les paroles du Sauveur, conservées dans le souvenir des siens,
furent pour eux comme une monnaie étrangere qui ne peut étre



VARIETES 115

employée que plus tard et dans le pays ol elle peut étre échangée,
mais qui cependant garde toute sa valeur.

Lorsque le Saint-Esprit descendit sur les apotres, il leur remit
en mémoire ce qu’ils avaient vu et oui, il donna un corps aux en-
seignements du Maitre et les vivifia. Ils ne comprirent pas tout a
coup, mais graduellement.

En dehors des paraboles prononcées, il y a eu la parabole en
action; car tout type est une véritable parabole. La constitution
lévitique avec son temple, ses prétres et ses sacrifices, est appelée
de ce nom dans ’épitre aux Hébreux. (IX, 9, version de Lausanne.)

Dans I’Ancien Testament se voient des personnages qui ne se
doutaient point que, dans certains actes de leur vie, ils représen-
taient un personnage bien plus grand qu’eux et des événements
d’une portée infiniment supérieure a 'apparence. Ex. : Abraham
chassant Agar et Ismaél (Gal. IV, 30), David & ’heure du péril et
de la détresse (Ps. XXII), Jonas dans le ventre du poisson, etc....

Les grandes vérités du royaume de Dieu passent quelquefois
sous les yeux des prophétes en symboles plutét qu’en paroles. De
1a leur nom de woyants. Dans le Nouveau Testament nous en
avons des exemples : la vision de Pierre (Act. X, 9-16) et la plus
grande portion de ’Apocalypse.

Quant aux paraboles de Jésus-Christ, il y aura une intéressante
étude 2 faire en caractérisant chacun de nos évangiles selon les
paraboles parliculiéres qu’il contient, et en indiquant, lorsque les
meémes paraboles sont rapportées par plusieurs évangélistes, les
traits spéciaux de chaque récit....

En essayant une comparaison entre les synoptiques, on dira que
les paraboles de Matthieu sont plus théocratiques et celles de Luc
plus éthiques, que celles du premier sont plus de jugement et celles
du second plus de miséricorde. En conséquence les premiéres sont
plus majestneuses et les secondes plus touchantes.

Matthien introduit souvent ses paraboles pour expliquer les
mystéres du royaume de Dieu, C’est un langage inconnu a Luc.
Le premier les termine par des sentences plus ou moins sévéres.
Le second le fait aussi, mais plus rarement; et d’autre part il pro-
clame la grace. Telles sont les paraboles de P’arbre épargné par le
cultivateur, du Samaritain qui verse ’huile et le vin sur les plales



116 VARIETES

du Juif, du pére qui embrasse son fils prodigue. Méme celle de
Lazare et du mauvais riche offre aussi un point de vue miséri-
cordieux.

On peut donc affirmer que sur aucun point plus que sur celui-
¢i les traits caractéristiques des deux évangélistes n’apparaissent
plus fortement. Les différences que présentent dans les synoptiques
les paraboles du méme genre le prouvent encore. Comparez le
mariage du fils du roi (Math. XXII) et le grand souper (Luc XIV,
16). Il v a des rapports enire eux et aussi de notables différences.
Comme rien n’est plus ductile que l'or fin, de méme en était-il de
I'enseignement du Christ. Il se prétait a étre diversement moulé
et fagonné selon les personnes et les hesoins des temps.

Les évangélistes ont donc séparément rapporté ce qui corres-
pondait le mieux 4 leurs dispositions d’esprit et au but qu'ils se
proposaient. Ex. : Chez Matthieu nous avons un roi pour person-
nage principal, puis un prince royal dont on célébre les noces.
Tout y porte une empreinte monarchique et procéde de I’Ancien
Testament. Ensuite il y a une double condamnation : celle des en-
nemis et celle des faux amis. Chez Luc c’est tout simplement un
riche qui donne un festin. Les deux actes de jugement sont sur
'arriére-plan, tandis que la grace et la compassion de celui qui
fait la féte sont les motifs qui le pressent d’envoyer & diverses re-
prises des messagers pour rassembler autour de sa table les plus
pauvres et les plus misérables du pays, Tel est le point de vue
proéminent chez Luc.

Ce sont 14 quelques directions pour encourager les amis des
saintes Ecritures a4 étudier les paraboles et a tirer un nouveau
parti de leur contenu.

III. pE L’INTERPRETATION DES PARABOLES

Belles dans leur forme, les paraboles le sont encore plus dans
leur fond. « Pommes d’or dans des paniers d’argent, » elles
brillent & la fois par le contenant et le contenu. En recueillir tout
le fruit sans en rien perdre est donc de la plus haute importance.
Mais dés I’entrée du sujet, on demande : Que faut-il prendre dans
les paraboles comme ayant une signification instructive?



VARIETES 117

Sur ce point les opinions les plus diverses se sont produites.

Quelques interprétes y cherchent uniquement un rapport gé-
néral entre le signe et la chose signifiée. D’autres veulent trouver
une application aux détails les plus minutieux. D’autres enfin
prennent une position intermédiaire.

On a prétendu que tel détail n’était qu’un ornement et non I'en-
veloppe d’une vérité, que tel autre ne servait qu’a donner de la
vie, ou un air de ressemblance au récit, en en reliant les diverses
parties. On les a comparées a une harpe qui ne consiste pas seule-
ment dans un assemblage de cordes; aux plumes qui, implantées
dans la fleche, semblent lui étre inutiles et lui sont toutefois indis-
pensables pour atteindre le but. « C’est avec le soc de la charrue,
dit saint Augustin (Cité de D. 1. 16, c. 2), que le sillon est tracé,
mais, a cet effet, il faut que les autres parties de I'instrument con-
courent. Les cordes de la lyre rendent des sons, mais pour cela il
faut qu’elles soient montées sur le bois. »

Saint Bernard dit sur le méme sujet : « Superficies ipsa tamquam
a foris considerata, decora est valde, et si quis fregerit nucem
intus inveniet quod jucundius sit et multo amplius delectabile. »

(L’extérieur d’un fruit peut étre trés beau, mais si quelqu’un
casse une noix, il trouvera dans P’intérieur quelque chose de beau-
coup plus agréable.)

Saint Jéréme (in Eccles.) : « Parabolae aliud in medulla habent,
alind in superficie pollicentur; et quasi in terra aurum, in nuce
nucleus, in hirsutis castaneorum operculis ahsconditus fructus
inquiritur, ita in eis divinus sensus altius perscrutandus est. » (Les
paraboles contiennent autre chose dans leur moelle, et autre chose
a la surface; et tout comme ’or dans la terre, les cerneaux dans
la noix, et le fruit dans les cachettes hérissées des chataignes,
doivent étre cherchés, de méme dans les paraboles il faut décou-
vrir un sens divin plus élevé que les termes ne le disent d’abord.)

Tertullien (De pudicitia, ¢. 9) : « Quare centum oves at quid
utique decem drachmae et quae illae scopae? Necesse erat qui
unius peccatoris salutem gratissimam Deo volebat exprimere, ali-
quam numeri quantitatem nominaret, de quo unum quidem pe-
riisse describeret, necesse erat ut habitus requirentis drachma in
domo, tam scopae quam lucernae adminiculo accommodaretur, »



118 VARIETES

etc. (Pourquoi les cent brebis ou les dix drachmes des paraholes?
Pourquoi la lampe et le balai? Il fallait que celui qui voulait ex-
primer combien le salut d’un seul pécheur était agréable a Dieu,
indiquat un certain nombre d’individus ou de choses, d’entre les-
quels un seul allait périr; a cet effet il fallait recourir 4 I’exemple
d’une personne qui cherche une drachme et se sert de la lanterne
et du balai. Il y a donc des détails introduits dans le seul but de
constituer la parabole et de servir d’exemple.)

Chrysostome appartient a cette école. II met en garde ses lec-
teurs conire le danger de trop presser les circonstances des para-
boles. C’est pourquoi il termine quelquefois I'interprétation qu’il
en donne par ces mots : « Ne soyez pas curieux de connaitre le
reste. » |

Théophylacte et plusieurs autres interprétes demeurent fidéles
au principe qui vient d’étre proclamé. Pareillement Origéne, qui
expose comme suit son opinion : « On sail que les ressemblances
données par les portraits et les stalues ne sont jamais parfaites.
L’'image peinte sur une surface plane représente bien l'extérieur
et le teint d’'une personne ou d’un objet, mais n’en donne pas le
moule. De son coté la statue indique les proéminences et les ca-
vités, elle moule, mais ne donne pas le coloris; de méme les para-
boles, quand elles comparent le royanme des cieux 4 nn objet
quelconque, ne font pas porter la comparaison sur toutes les par-
ties de I'image, mais seulement sur certains points que le sujet
méme indique. » (Com. Math. XIII, 47.)

Tillotson, chez les modernes, a dit avec raison que les para-
boles et leur application ne sont pas deux plans qui se renconirent
sur tous les points, mais plutot une surface plane et un globe qui,
mis en contact, ne se touchent que sur un point.

Saint Augustin, d’autre part, qui adopte souvent le méme prin-
cipe, étend néanmoins interprétation des paraboles jusqu’a leurs
moindres détails. Voyez son commentaire sur I’enfant prodigue.

Origéne aussi, malgré ce qu’il a dit plus haut, tombe dans le
méme défaut. Dans les temps postérieurs, Cocceius et ses dis-
ciples ont voulu prouver que toutes les parties d’une parabole
avaient un sens spécial.



VARIETES 119

Teelman (Com. in Luc 16, pag. 34-52) défend la méme opinion
fort au long et avec beaucoup d’habileté.

Un anonyme, pour peindre les sentiments que lui a fait éprou-
ver ’étude des paraboles, a recours a cette comparaison : « J'ai
été comme un homme qui, aprés avoir franchi les colonnes d’'Her-
cule, entrerait & pleines voiles dans la Méditerranée. 1l a vogué
entre des rochers hérissés d’écueils, dans des courants impétueux
qui exigeaient beaucoup de prudence et d’habileté dans la ma-
nceuvre, maintenant ’accés lui est ouvert dans un océan entouré
des plus riches et des plus fertiles contrées, oli se montrent des
colonies populeuses et des cités splendides. Aussi le plaisir dont il
jouit en face d’un tel spectacle est-il inexprimable et lui fait-il
oublier toutes les peines passées. »

Ce méme auteur proteste, avec d’autres commentaleurs, contre
la tendance a dépouiller les Ecritures de leur sens profond, et a
répéter : ceci ne sert a rien, cela ne doit pas élre pressé, etc.,
tendance qui empéche de retirer des paraboles les trésors qu’elles
contiennent, ou de reconnaitre cette admirable sagesse avec la-
quelle les réalités correspondent aux images.

Cette classe d’interprétes a observé que, parmi les cornmenta-
teurs qui répetent qu’il faut négligér les détails, il s’en trouve a
peine deux qui soient d’accord entre eux; ce que 'un rejette,
Vautre le conserve. « Bien plus, disent-ils, il est évident que plus
on pousse loin celte prétention, plus les beautés de la parabole
disparaissent. » Par exemple, lorsque Calvin n’accorde pas que
Vhuile des vierges (Math. XXV) ait une signification particuliére,
ou que Th. Scott (qui, pour le dire en passant, ne veut laisser aux
paraboles qu’un tronc dépouillé de branchages et de verdure) re-
fuse d’admettre que 'enfant prodigue puisse représenter ’homme
qui s’éloigne de son Dieu, I'un et I'autre nous privent a la fois de
rapports intéressants et d’analogies instructives.

Pour justifier leurs sentiments, ils s’appuient sur ce que notre
Seigneur, en interprétant les deux paraboles du semeur et de
I'ivraie, nous a donné la régle de V'interprétation de toutes ses pa-
raboles. Or I'application y descend jusques aux détails minutieux
du récit, Les oiseaux qui enlévent la semence représenient Satan,



120 VARIETES

les épines correspondent aux soucis et aux convoitises, aux maux
et aux biens de la vie, etc....

En réfléchissant sur cette controverse on s’apergoit bientot que,
des deux parts, il y a exagération.

Les avocats de I'interprétation sommaire et non détaillée s’at-
tachent trop a leur adage favori : omne simile claudicat. On
peut leur répondre : si la correspondance entre la parabole et
son objet était parfaite, il n’y aurait plus comparaison. Deux
lignes n’en forment pas une seule, lors méme qu’elles se prolon-
gent parallélement.

Dans le systéme opposé, on court le risque d’introduire dans
Pexplication des Ecritures des jeux d'esprit, des recherches sub-
tiles, plus ingénieuses que solides, qui fassent oublier qu’en défi-
nitive la sanctification du ceeur par la vérité est le but des écrivains
sacres.

A cela on ajoute que presque tous les sectaires pressenl le sens
des paraboles pour leur faire dire ce qui leur plait.

Peul-on donner & ce sujet une régle absolue. Cela est difficile.
Il faut laisser une certaine latitude au bhon sens de linterpréte et a
son respect pour la Parole de Dieu. Ils 'empécheront de se livrer
a des recherches curieuses, et feront trouver la vraie application
spirituelle.

La régle qui nous parait la plus proche de la vérité a élé posée
par Tholuck, en ces termes : « Il faut reconnaitre que plus une
parabole est riche en applications, plus elle est parfaite. Le com-
mentateur doit done partir de ’hypothése que chaque point est
imporlanl. Il ne cessera de s’efforcer d’en faire sortir des ensei-
gnements que lorsqu’il ne pourra plus en obtenir qu’en forgant le
sens naturel et évident, ou lorsqu’il s’apercevra que tel ou tel dé-
tail a été ajouté pour donner du relief au récit et le coordonner.
Nous ne devons jamais présumer qu'un trait soit indifférent, &
moins qu’en lui accordant de Pimportance, on ne dérange !’har-
monie ou l'unité de la parabole. »

Une statue approche le plus de la perfection dans la mesure ou
I’idée du sculpteur ressort de la disposition et du fini de chaque
membre. De méme plus la parabole laisse voir, dans toutes ses
parties, la vérité divine qu’elle recouvre, plus elle ressemble aux



VARIETES 121

vétements du Christ glorifié, plus aussi elle est belle et profonde,
et il faut prendre garde de la dénaturer.

« Jaime, dit Vitringa, les auteurs qui retirent des paraboles
évangéliques plus que quelques préceptes moraux illustrés. Non
que je m’enhardisse a soutenir que, s’il a plu au Seigneur d’em-
ployer ce mode d’instruction morale, cela ne s’accorde avee sa
parfaite sagesse. Je prétends seulement qu'il me parait en har-
monie avec cette méme sagesse d’expliquer ses paraboles de telle
sorte que chaque partie regoive, sans en torturer le sens, une ap-
plication facile pour I’édification de I’église. Plus nous extrairons
de la divine parole de solides vérilés lorsque rien dans le texte ne
s’y oppose, et plus aussi nons glorifierons la parfaite sagesse. »

Profitant de toutes ces remarques, on posera comme premiére
condition d’une saine inlerprétation des paraboles, celle d’en saisir
fortement la vérité centrale avant d’entreprendre I’explication des
détails. Il faudra méme savoir la distinguer des vérités sceurs ou
secondaires. « On peut comparer la parabole, écrit un auteur mo-
derne, a un cercle dont le centre est une vérité d’ordre spirituel,
et les rayons sont les circonstances du récit. Aussi longtemps qu’on
ne se place pas au cenlre on ne peut embrasser le cercle dans
toute son étendue, ni la belle unité qui relie tous les rayons con-
vergents vers un seul but. C’est ainsi qu’aprés avoir découvert
avec certitude, dans une parabole, 'enseignement spécial qu’elle
donne, la vraie signification de tous les détails et leur degré d’im-
portance se manifesteront. Alors nous n’insislerons sur ces points
secondaires que dans la mesure ou ils font ressortir la vérité cen-
trale. » (Lisco, De Par. Jesus, pag. 22.)

Stier professe sur le méme sujet des opinions plus savantes et
plus vraies qu’ancun théologien moderne de I’Allemagne. (Reden
Jesu.)

Deuxieéme condition, Expliquer les paraboles en tenant compte
du contexte, Comme dans Pinterprétation de la fable 'introduction
(mpouibiov) et Uapplication (émpifiov) doivent étre étudiées avec soin,
ici ce qu’on a appelé praeparabola et epiparabola fournissent le
plus souvent la clé de I'intelligence du sujet.

Que d’explications de la parabole des ouvriers et de la vigne
n’auraient jamais été proposées, si on l'avait interprétée en har-



122 VARIETES

monie avec ce qui précéde et ce qui suit. Ce secours qui manque
rarement & 'interpréte n’est pas toujours donné d’une maniére
identique ei formelle. Tantot c’est le Seigneur lui-méme qui le
fournit (Math, XXII, 14; XXV, 13), tantot c’est I’évangéliste
(Luec XV,1,2; XVIII, 1), par quelques mots. avant ou aprés le récit.
Quelquefois méme cette clé est donnée avant et aprés, comme dans
la parabole du débiteur insolvable, Math. XVIII, 23. Voy. Math.
XX, 1-15 et Luc XII, 16-20.

Troisieme condition : Faire concorder l'explication avec le texte,
facilement et sans violenter celui-ci. Il en est ici de méme que
pour les lois de la nature. C’est le génie qui les découvre; mais
une fois exposées, elles s’éclairent elles-mémes et se recomman-
dent a tous les esprits. De plus, la preuve qu'on a réellement dé-
couvert uneloi de la nature se trouve dans le fait qu’elle explique
tous les phénomeénes qui s’y rapportent, et que tot ou tard elle
les range tous sous son obéissance.

C’est aussi une preuve de la vraie interprétation d’'une parabole,
lorsqu’elle ne laisse sans explication aucun détail, quelque peu
important qu’il soit.

« Que 'explication (dit Teelman) ne soit pas incompléte, ni dif-
ficile, ni ridicule. Qu’elle soit respectueuse pour le texte et péné-
trant agréablement a la fois dans les oreilles et dans Pesprit du
lecteur, comme une onde qui s’épanche doucement et s’insinue
sans bruit. » (Com. in Luc 16, pag. 23.)

Si nous possédons la bonne clé, non-seulement elle ouvrira,
mais encore elle tournera sans grincement, sans effort. Cette inter-
prétation-1a n’aura pas besoin de s’appuyer sur un grand savoir
ou sur des allusions & la littérature rabbinique ou profane.

Une quatriéme et derniére condition est de ne pas donner les
paraboles comme sources ou bases de dogmes chrétiens. Qu'on
g’en serve pour illustrer ou confirmer une doctrine déja établie, a
la bonne heure. Elles peuvent étre la frange du vétement, son
ornement, mais non le tissu. Autrement on en faussera le sens et
I’application. Cetle régle est exprimée par cet axiome reconnu :
« Theologia parabolica non est argumentativa ; » et dans cet autre :
« Ex solo sensu litterali peti possunt argumenta efficacia. » (Gerh.
Loc. theol., 1. 2, ¢. 13, § 202.) Voyez aussi un passage intéressant



VARIETES 123

dans Anselme, liv. I, c. 4: « Les cortroversistes, en cherche d’argu-
ments qu’ils ne trouvaient pas dans la Bible, ont trop souvent ap-
puyé sur des paraboles leurs théses favorites. Bellarmin presse le
sens de la parabole du Samaritain au point d’y trouver des doc-
trines de I’église romaine sur la chute de 'homme ou sur l'ordre
de succession a observer dans la papauté.

En suivant les mémes errements, Faust Socin, s'étayant de la
parabole du débiteur insolvable, dit que le Maitre ayant pardonné
a son serviteur uniquement sur une demande et non a cause d’une
satisfaction & lui rendue ou d’aucune médiation, Dieu n’exige, de
notre part, ni sacriflice, ni intercession. 1l pardonne aux débiteurs
de sa justice, uniquement a cause de leurs priéres.

Les gnostiques et les manichéens se sont tout particuliérement
écartés de cette regle. Toute la doctrine des premiers, rattachée
en apparence aux saints Livres, en était tout a fait indépendante.
Leur théologie avait son origine propre et n’allait aux saintes Ecri-
tures que pour y trouver un vernis et un coloris chrétien. Les doc-
teurs s’approchérent de la Bible, non pour parler son langage,
mais pour lui faire parlerle leur. Les paraboles, mieux qu’aucune
autre portion des Ecritures, favorisaient leurs desseins....

Irénée doit fréquemment venger les paraboles du tort qu’ils
leur font, Il leur reproche de ne pas se borner a les délourner de
leur véritable sens, mais encore de leur faire dire le contraire de
ce qu’elles signifient. C’est comme le portrait d’un roi, en mosai-
que, qui, ayant été brisé intentionnellement, fournirait des maté-
riaux pour représenter un monstre! (Adv. Her., c. VIL)

Tertullien a eu la méme lutte a soutenir. « Tout I’enseignement
des gnostiques, dit-il, n’est qu'un palais flottant dans les nuages;
c’est le produit de leur cerveau sans base aucune dans le monde
des réalités. Ils le moulaient et le faconnaient a leur guise et for-
caient les paraboles a leur préter appui. Nous sommes, ajoutait-il,
retenus dans de certaines limites en expliquant les Ecritures parce
que nous recevons tous leurs enseignements comme régles de
la vérité et de linterprétation. Il en est tout autrement chez
eux. Leur doectrine ne procédant que d’eux-mémes, ils 1’adaptent
adroitement aux paraboles, puis se servent de cet ajustement
comme d’un témoignage en faveur de leurs opinions. S’il en fut



124 VARIETES

ainsi des hérésiarques de I’église primitive, il en a été de méme
chez leurs successeurs spirituels, tels que les cathares et les bo-
gomilles. »

Eux aussi ne voyaient dans les Livres saints aucun enseigne-
ment relatif au péché, a la grice et au royaume de Dieu. Ils y dé-
couvraient plutét des spéculations sur la création, 'origine du
mal, la chute des anges, etc., conceptions nuageuses qui flottaient
déja Jdans leurs esprits. Ex. : Le serviteur insolvable, ¢’est Satan
ou le Demiurge. La femme et les enfants qui doivent étre vendus
sont : la premiére, la sagesse et I'intelligence, et les seconds, les
anges qui leur sont assujettis. Mais Dieu a eu pitié delui, et ne I’a
pas dépouillé de sa haute intelligence, ni de ses sujets, ni de ses
biens. De son coté il a promis que, si Dieu I'épargnait, il créerait
une mulititude d’hommes qui occuperaient la place des anges
déchus,

Dans les temps plus rapprochés de nous, Cocceius et ses dis-
ciples ont créé ce qu’ils nomment école historico-prophélique.
« C’est au moyen des paraboles, disent-ils (et en cela ils n’ont pas
tort), que sont annoncés les mystéres du royaume de Dieu. » Mais
interprétant ensuite ce royaume dans un sens beaucoup rop parti-
culier, ils en sont arrivés & découvrir, en chaque parabole, une
portion de I’histoire du développement progressif du christianisme
jusqu’a la fin des terps. Ils n’accordent pas qu'aucune d’elles ait
un sens directement moral. Ils les raménent toutes dans le cercle
historico- prophétique.

Krummacher (le pére de Vauteur d’Elie le Tisbite), 'un des
plus distingués de cette école, dit : « Les paraboles de Jésus
n’ont point, en premier lieu, un but moral, mais oui bien un hut
politico-religieux ou théocratique.... Elles appartiennent essentiel-
lement a I’Evangile du royaume, contenant, outre sa doctrine, son
hisloire. Elles se rattachent a certaines périodes déterminées, et a
mesure que ces périodes prennent fin, leur emploi est achevé. »

Bayle appuie cette opinion, mais modérément. « Quelques pa-
raboles, dit-il, sinon la plupart, ressemblent a ces coquillages qui,
outre I’aliment nourricier, contiennent des perles. Ainsi elles ren-
ferment d’excellentes moralités, mais encore d’importantes pro-
phéties. » (On the style of the Scr. Vth Objection.)



VARIETES 125

Pour Vitringa, le débiteur insolvable c’est le pape revétu de la
plus haute dignité dans 1’église. Le pontife a oublié que cette puis-
sance lui élait seulement confiée, il en a mésusé. Averti plus tard
par I'invasion des Goths et des Lombards, il n’a pas vu que le
juge était a la porte, etc. Pour lui encore, la perle de grand prix,
c'est I'église de Genéve et la doctrine de Calvin,

Dayling prononce sur cette classe d’interprétes, ce jugement sé-
vére : « Assurément les paraboles peuvent étre prophétiques, en
ce qu’elles nous révélent ce nouvel élément de vie que le Seigneur
aintroduit dans le coeur de 'homme et dans le monde. L’influence
et les résultals de son enseignement sont le grain de moutarde
qui croit, au point de devenir un grand arbre, et le levain qui
agira sans cesse jusqu’a ce qu’il ait fait lever toute la pate. Mais
elles révélent moins les fails que les lois du royaume de Dieu, et
quand elles annoncent des faits, c’est en tant que ceux-ci font pé-
nétrer dans I'intelligence des lois de ce royaume. »

De paraboles historico-prophétiques proprement dites, il y en a
fort peu; mais on peut accorder ce titre positivement a la parabole
des méchants vignerons, ou se lit une prédiction évidente de la
mort de Jésus, et a celle du mariage du fils du roi, ot la destruc-
tion de Jérusalem et le transfert aux gentils des priviléges du
royaume de Dieu sont non moins clairement prophétisés.

Ep. PancHAUD.

Du consensus des confessions réformées, par M. le docteur
Schaff, et de, la doctrine des réformateurs quant au salut
des petits enfants *.

Dans un article, du reste fort intéressant, de M. de Pres-
sensé, publié par la Revue chrétienne du 5 octobre 1877
(pag. 617), se trouve cette phrase: « La Réforme n’a pas du
premier coup rompu tous les liens du catholicisme; elle n’a
pas su éviter suffisamment la religion territoriale et théocrati-
que, et, quant au baptéme, elle a cru 4 la damnation des pe-
tits enfants non baptisés.... »

* Les réflexions suivantes ont été présentées a la Société vaudoise de
théologie dans sa séance du 22 janvier 1378.



126 VARIETES

Peu de temps apres avoir rencontré avec étonnement cette
assertion, échappée sans doute par inadvertance & ’honorable
théologien de Paris, j’entendais lire quelques extraits du dis-
cours prononcé par M. le docteur Phil. Schaff dans le concile
pan-presbytérien d’Edimbourg, le 4 juillet dernier, et 'y re-
trouvais la méme affirmation, accompagnée, il est vrai, de
beaucoup d’autres choses non moins étranges et appelant
impérieusement des réserves ou des rectifications importan-
tes. Ce qui aggrave le cas de ces deux écrivains, c’est que 'un
et I'autre se donnent comme les représentants d’'un renouvel-
lement de la théologie, que I'un et 'autre prétendent, tout en
restant fidéles & I’esprit général de la théologie réformée,
amender celle-ci pour I'approprier mieux aux besoins et au
courant scientifique de notre époque. Or la premiére condi-
tion pour amender, c’est de saisir et de présenter exactement
I’état de ce qu'on veut améliorer.

Il m’a donc paru qu’il pourrait étre utile d’examiner cette
question de fait et tout historique : Qu’a enseigné la Réforme
sur le salut des petits enfants et sur I'effet du baptéme? ques-
tion que jaurais volontiers regardée comme oiseuse il y a
quelques mois, mais sur laquelle force est bien de reconnaitre
qgue tout le monde n’est pas suftisamment édifié, puisque deux
docteurs en théologie réformés la résolvent dans un sens que
Jestime directement contraire 4 la réalité.

Mais avant d’aborder cette question méme, il ne sera pas
hors de propos de faire une petite excursion au travers du dis-
cours de M. Schaff. Ce morceau, en effet, intitulé « le consen-
sus des confessions réformées, » se présente par son intention,
par son étendue, par son contenu, par ses conclusions, aussi
bien que par la place qui lul a été donnée dans les solennelles
assemblées d’Ecosse, comme une sorte de manifeste de ce
mouvement presbytérien si digne d’attention a plusieurs
égards. Il vaut la peine de se rendre compte de la valeur his-
torico-dogmatique qu’il peul avoir. Je me contenterai de citer
un certain nombre d’assertions tirées de ce'discours, en les
faisant suivre de quelques observations criliques .

¢ Le discours de M. Schaff a été inséré dans la British and [foreign



VARIETES 127

Voici d’abord comment M. Schaff, aprés avoir fait une énu-
meération peu compléte et peu historique des principaux sym-
boles de la Réforme (il ne mentionne pas méme le catéchisme
de Calvin, quoiqu’il indique celui de Heidelberg), les caracté-
rise :

« Les confessions réformées sont protestantes en bibliologie,
cecumeéniques ou vieilles catholiques en théologie et en chris-
tologie, augustiniennes en anthropologie et dans la doctrine
de la prédestination, évangéliques en sotériologie, calvinistes
en ecclésiologie et en sacramentclogie, antipapales en escha-
tologie. »

Pourquoi toutes ces dénominations et ce morcellement ? Les
confessions, « protestantes en bibliologie » ne le sont-elles pas
tout autant en sotériologie ou en eschatologie ? Pourquoi au-
gustiniennes ici, et calvinistes 127 leur augustinisme n’a-t-il pas
passé a travers le calvinisme? Evangéliques en sotériologie?
le sont-elles moins dans la doctrine des sacrements? Antipa-
pales en eschatologie ! C’est 1a le plus beau: 'auteur explique
plus loin que c’est parce qu’elles n’admettent pas le purga-
toire : mais la contradiction avec le papismeest-elle moins com-
pléte sur d’autres points ? ’eschatologie réformée est-elle vrai-
ment 'apogée de Uopposition de cette théologie avec celle de
Rome?

Mais surtout cet émiettement, placé a la base méme de la
caractéristique, en fausse tout I’esprit. Eh! non, et dix fois
non! Les confessions réformées ne sont pas « protestantes,
cecuméniques ou viellles catholiques, augustiniennes, évangéli-
ques, calvinistes et antipapales, » elles sont réformées, voila
tout et c’est assez: pour une chose une, il ne faut qu’un nom.
La doctrine réformée n’est pas un composé de piéces et de
morceaux arrachés a droite et a gauche et recousus au moyen
de je ne sais quel fil, comme un manteau d’arlequin. Elle n’a
pas été chercher ici sa bibliologie, 12 sa christologie, ailleurs

evangelical Review, publiée 4 Londres par le docteur Candlish. Octo-
bre 1877, pag. 601, 624.



128 VARIETES

son anthropologie, et ainsi de suite. Elle est sortie, entiére et
vivante, d’dmes qui venaient d’échapper aux ténébres et a la
servitude du papisme, et qui, joyeuses de se sentir sauvées et
affranchies par Christ, s’appropriaient directement le témoi-
gnage que la Parole de Dieu rend & leur Sauveur. Que les
expériences des siecles précédents, les formules théologiques
des anciens docteurs, toute une tradition religieuse et intellec-
tuelle eit laissé son empreinte et méme marqué fortement son
sceau sur telle ou telle de leurs pensées, toute cette matiére ne
s’en fondait pas moins dans une seule conception, n’en formait
pas moins un organisme vivanl, et si vivant, si caractérisé, si
un, qu’il se retrouve parfaitement reconnaissable sous la mul-
tiplicité des symboles.

On s’est fort moqué au siécle dernier d’une réponse de
Lefranc de Pompignan. Les acteurs voulaient lui faire corriger
une scéne de tragédie, et appuvaient leur demande de 'exem-
ple de Voltaire, qui consentait & faire de telles corrections:
« M. de Voltaire, répondit fierement Pompignan, travaille en
marqueteric, moi, je coule en bronze! » La réalité n’était pas
au niveau de cette noble prétention, et le pauvre poéte se sur-
faisait beaucoup; mais ce qu’il disait de sa poésie, nous pou-
vons le dire des confessions de nos péres; elles ont été coulées
en bronze, et ce bronze, extrait de la Parole de Dien comme
de sa mine puissante et pure, avait été fondu au feu de la foi
et de l'amour dans le creuset de l'épreuve et souvent de la
persécution.

Les autres remarques que je désire présenter sur ce dis-
cours se rapportent & un article intitulé : « Relation de la théo-
logie évangélique moderne avec les confessions réformées. »
L’auteur y indique ses vues quant a la position nouvelle prise
ou a prendre par les églises de la Réforme sur cing points :
« Bibliologie, — le point de vue théologique, — catholicité, —
adoucissement du haut calvinisme, — liberté religieuse. »

« Bibliologie (je cite textuellement). Aprés une expérience
de trois siécles, la position des confessions réformées de-



VARIETES 129

meure inaliérable et inattaquable sur la question fondamen-
tale et préliminaire de la divine autorité et de la souveraineté
absolue des Ecritures canoniques comme seule regle infaillible
de la foi. G’est aujourd’hui comme au XVI° siecle 'articulus
stantis vel cadentis ecclesice evangelicce, comme 1’'artiele de la
divinité de Christ est Particulus stantis vel cadentis ecclesice
christiance. « La Bible, toute la Bible et rien que la Bible, dit
» Chillingworth, est la religion des protestants. » Etde nouveau
un peu plus loin: « Christ et son Evangile sont le résumé et la
substance du protestantisme évangélique, comme 1'église et
ses traditions sont le résumé et la substance du catholicisme
romain. Le protestantisme subsiste ou tombe avec la Bible,
le romanisme subsiste ou tombe avec la papauté. »

Tout ce développement manque de précision et de justesse.
Une distinction entre ecclesia evangelica et ecclesia christiana
est assurément difficile & établir et & formuler. Et s’il fallait
indiquer un « articulus stantis vel cadentis ecclesiee evange-
licee, » ce ne serait pas aujourd’hui, pas plus que ce n’était au
XVIe siecle, la souveraine autorité des Ecritures canoniques, ce
serait, aujourd’hui comme alors, la justification par la foi. La
sentence de Chillingworth, prise d’'une maniére littérale et
absolue, est fausse: « la Bible, toute la Bible et rien que la
Bible, » ce n’est pas une religion, c'est seulement une mé-
thode pour y arriver; et notre auteur semble bien le reconnai-
tre, lorsque, en poursuivant son développement, il met, sans
avertir de la substitution, & la place de la Bible, « Christ et
son Evangile, » ce qui, & s’exprimer exactement, n’est certai-
nement pas la méme chose.

Ailleurs encore 'orateur emploie une expression impropre
et de nature a4 provoquer des confusions ficheuses et gra-
ves, lorsqu’il appelle « doctrine centrale » une doctrine qui, &
une époque et pour des causes particuliéres, demande a étre
mise surtout en vue et défendue contre les attaques de I'esprit
du temps. Il ajoute: « La théologie moderne n’est ni solifi-
dienne, ni prédestinatienne, ni sacramentaire, mais christolo-
gique. La doctrine centrale, autour de laquelle toutesles autres

THEOL. ET PHIL. 1878. 9



130 | VARIETES

se réunissent, n’est pas la justification par la foi, ni 1'élection
ou la réprobation, ni le dogme de la présence eucharistique,
mais le grand mystére de Dieu manifesté en chair, la personna-
lité divino-humaine et I’ceuvre expiatoire de notre Seigneur. »
Ce qui est indiqué ici comme « la doctrine centrale » n’est pas
une doctrine, mais au moins trois, n’appartenant pas méme
toutes au méme champ de la théologie.

A propos de ce qu’il appelle « 'adoucissement du haut calvi-
nisme (moderation of high calvinism), » M. Schaff apporte au
probléme de la conciliation entre la souveraineté divine et la
responsabilité humaine une « solution pratique dans laquelle,
dit-il, tous les vrais chrétiens peuvent s’accorder. » Voici cette
solution qui, pour n’étre pas neuve, n’en est pas moins utile
en pratique, mais dont la théologie spéculative a peu de chose
a tirer et dont M. Schaff dispose les termes bien peu correcte-
ment et en les plagant sous des noms historiques qui peuvent
provoquer de justes réclamations: « Tous ceux qui sont sau-
vés le sont par la libre grace de Dieu, sans aucun mérite pro-
pre; — et ceci est le calvinisme. Tous ceux qui sont perdus le
sont par leur propre faute, en rejetant ’Evangile 4 eux sincé-
rement offert; — et ceci est 'arminianisme. »

Si 'arminianisme consiste a affirmer que tous ceux qui sont
perdus le sont par leur propre faute, Calvin est un arminien
d’avant Arminius, car il a dit: « Pour ceste cause les enfans
mesmes sont enclos en ceste condamnation : non pas simple-
ment pour le peché d’autruy, mais pour le leur propre.... Sans
coulpe nous ne serions point attirez en condamnation* » (Inst.,
IL. 1, 8,) Et ailleurs: «Si on objecte, que fera doncques le pau-
vre pécheur, veu que la promptitude de cceur, laquelle estoit
requise pour obéir, luy est desniée? Je respon a cela, com-
ment pourra-il tergiverser, veu qu’il ne peut imputer la
dureté de son cceur, sinon a4 soy-mesme. » (Inst., II, v, 5.)
Et ailleurs encore : « Qu’ils n’accusent point Dieu d’iniquité....
veu qu’a leur escient ils suppriment ce qu’ils sont contraints
de recognoistre : c’est qu’ils trouvent la cause de leur damna-
tion en eux. » (Inst., III, xxi1, 3.) Si M. Schaff entend qu’il



VARIETES 131

n'y a de perdus que ceux qui ont rejeté I’Evangile & eux sincé-
rement offert, alors je doute fort que 'arminianisme accepte
cette définition, et que tous les vrais chrétiens soient d’accord
la-dessus; car il se souléve immédiatement une foule de ques-
tions fort embarrassantes : Quelle est la position de ceux & qui
I’Evangile n’a pas été offert? quelle est la portée de cette
adjonction : sincérement offert? Ceux qui n’ont pas entendu
I’Evangile sont-ils donc dans un état neutre et non dans un
état de perdition? §’il en est ainsi, la prédication de ’Evangile
n’est pas pour eux un message de salut, mais une épreuve
destinée & les faire sortir d’un état d’indifférence pour entrer
dans un état de salut ou de perdition : est-ce bien ainsi que la
mission auprés des paiens, par exemple, doit étre considérée?

Je n’insiste pas. Ma seule intention est de faire sentir com-
bien, dans ce discours-manifeste, les expressions sont peu
mesurées, peu exactes, peu en harmonie avec le but pour-
suivi et la circonstance en vue de laquelle il a été composé.
Ce n’est pas ainsi qu’on délimite un terrain commun sur lequel
puissent se rencontrer et s’entendre des fréres venus de divers
cotés avec des idées, des vues, des tendances diverses qu’il
s’agit de concilier.

La méme conclusion ressort d’une derniére citation, tirée
d’un morceau sur le salut des enfants, dont nous reprendrons
tout & I'heure I'idée principale: « Il ne peut y avoir de salut
sans Christ. Mais le salut n’exige pas nécessairement une con-
naissance historique de Christ, non plus que la damnation
n’exige une connaissance historique de la chute d’Adam. »
Est-ce & dire que nous soyons sauvés en Christ de la méme
maniére que nous sommes perdus en Adam, antérieurement a
un acte positif et individuel de notre volonté? Cela me parait
inadmissible : 'humanité est perdue en bloc par une chute qui
est la chute de I’espéce et qui passe, par filiation naturelle, a
chaque descendant d’Adam, qu’il connaisse ou non la chute de
son premier pére; mais elle se reléve individu par individu, le
salut étant saisi par chacun au moyen d’'un acte de foi que
nous ne pouvons pas concevoir sans une certaine connais-



132 VARIETES

sance de Christ. Quant aux enfants qui ne sont pas encore en
dge d’avoir cette connaissance & un degré quelconque, tout ce
que nous pouvons en dire, c’est que ce ne sont pas encore des
individus ; nous ignorons comment ils peuvent participer au
bienfait de Jésus-Christ, et nous n’avons, & leur égard, qu’a
nous en remettire, avec une confiance aveugle, & la miséricorde
et a la sagesse infinie de notre Pére céleste.

II

Ceci nous ameéne directement au sujet spécial du sort des
enfants morts sans baptéme.

« C’est devenu presque un article de foi dans les églises
réformées, dit M. Schaff, que tous les enfants morts en bas
age sont sauveés par l'expiation. C’est un développement légi-
time de la doctrine calviniste de l’élection, qui accorde une
extension indéfinie de la grice de Dieu par delad les moyens
visibles. Tous les systémes orthodoxes qui maintiennent la
nécessité du baptéme d’eau pour le salut conduisent a ’hor-
rible conclusion que tous les enfants qui meurent en bas age
sans avoir recu le baptéme, aussi bien que les paiens, c’est-
a-dire la portion de beaucoup la plus considérable de 'huma-
nité, sont perdus pour toujours.... Zwingli fut le premier, mais
aussi le seul parmi les réformateurs (excepté son ami et suc-
cesseur Bullinger) qui eut le courage de s’opposer & cette
lugubre opinion, et d’enseigner le salut de tous les enfants et
d’une grande partie des paiens adultes. » Je doute que cette
derniére assertion soit rigoursusement exacte, mais assez peu
importe. M. Schaff affirme donc que Zwingli est le seul réfor-
mateur qui se soit opposé a la lugubre doctrine de la damna-
tion des enfants morts sans baptéme. Il admet en outre, et
ceci n’est pas moins grave, que les systémes orthodoxes main-
tiennent la nécessité du baptéme d’eau pour le salut. Il est
vrai qu'il y a dans ses développements des oscillations et des
contradictions; mais les deux affirmations que je viens de rap-
peler sont péremptoires.

Nous avons déja cité celle de la Revue chrétienne : « La ré-



VARIETES 133

forme a cru & la damnation des petits enfants non baptisés. »

La méme opinion, chose piquante, a été portée 4 la tribune
du sénat francgais, sous 'empire, par M. le président Bonjean,
le méme qui plus tard est tombé sous les balles de la Com-
mune. C’était, je crois, en février ou mars 1866 ; il s’agissait
déja de ces insolubles difficultés de I'église réformée nationale,
auxquelles, six ans aprés, le fameux synode n’a su apporter ni
un terme ni méme une tréve: « Jugez de ’embarras, s’écriait
I’honnéte sénateur, assez embarrassé lui-méme en pareille
matiére, jugez de I'embarras ou se trouverait le ministre des
cultes ! Les uns, et ceux-ci sont les seuls, les véritables ortho-
doxes, auront adopté la confession de foi de La Rochelle de
1599 (sic). Cette confession, qui admet une foule de choses que
tous les protestants repoussent aujourd’hui, telles que la pré-
destination, la damnation des enfants morts sans baptéme,
doctrine dure et impitoyable que Calvin avait empruntée a
saint Augustin; d’autres auront préféré le symbole de Nicée
(sic) ou celui de Constantinople de 381 qui est récité, je le
crois, aujourd’hui dans I'église orthodoxe; d’autres enfin le
symbole modifié par ’addition Filioque..... »

Il faut pourtant faire entendre une voix mieux avisée, et
cetle voix sera celle d’'un de nos ennemis acharnés, de Bos-
suet. L’auteur de I'Histoire des variations connaissait bien la
doctrine réformée ; pour soutenir la polémique avec les sa-
vants théologiens de son temps, il avait dd I'étudier en détail
et & fond. 11 écrivait, dans son Exposition de la doctrine de U'E-
glise catholique, les lignes suivantes : « Comme les petits en-
fants ne peuvent suppléer le défaut du baptéme par les actes
de foy, d’esperance et de charité, ni par le voeu de recevoir
ce sacrement, nous croyons que s’ils ne le recoivent en effet
ils ne participent en aucune sorte & la grice de la rédemp-
tion ; et qu’ainsi mourant en Adam, ils n’ont aucune part avec
Jésus-Christ. » « Il est bon d’observer icy que les Luthériens
croyent avec I'Eglise catholique la nécessité absolue du bap-
téme pour les petits enfans, et s’étonnent avec elle de ce
qu'on a nié une vérité, qu’aucun homme avant Calvin n’avoit
osé ouvertement révoquer en doute, tant elle estoit (ortement



134 VARIETES

imprimée dans l'esprit de tous les fidelles. » « Cependant les
Prétendus Réformés ne craignent pas de laisser volontairement
mourir leurs enfans, comme les enfans des infidelles, sans
porter aucune marque du christianisme et sans en avoir regu
aucune grace, si la mort prévient leur jour d’assemblée. »
(Exposition... Art. IX.) Cette doctrine, acceptée par les luthé-
riens & cause de leur théorie des sacrements, est bien une
doctrine catholique . les paroles de Bossuet le montrent assez,
et elle est admise aussi, comme un des fondements de la foi
chrétienne, par Pascal, lorsqu’il dit, dans un curieux passage
de ses Pensées :.... « Qu'y a-t-il de plus contraire aux régles
de notre misérable justice que de damner éternellement un en-
fant incapable de volonté, pour un péché ou il parait avoir si
peu de part, qu’il est commis six mille ans avant qu’il fat en
étre? Certainement, rien ne nous heurte plus rudement que
cette doctrine ; et cependant, sans ce mystére, le plus incom-
préhensible de tous, nous sommes incompréhensibles 4 nous-
mémes. » (Ed. Faugeére, II, 105.)

Voyons, documents en mains, ce qu’il en est quant a I'église
réformeée.

Ce qui a pu donner lieu & 'opinion que je combats, c’est
probablement I’art. XI de la confession gallicane, mal lu et
surtout mal compris. M. Bonjean le déclare nettement, au mi-
lieu de toutes les bévues qu’il entasse. M. de Pressensé le
donne & entendre, car le passage de lul que j’al cité est pré-
cédé de cette phrase: « Nous venons de relire la confession
de foi et la discipline de nos péres.... » Voici cet article:
« Nous croyons que ce vice (le péché originel) est vrayement
peché, qui suffit & condamner tout le genre humain, jusques
aux petis enfans dés le ventre de la mere, et que pour tel il
est reputé devant Dieu: mesmes que aprés le baptesme c’est
toujours péché, quant a la coulpe, combien que la condamna-
tion en soit abolie és enfans de Dieu, pource que Dieu, par sa
bonté gratuite, ne nous l'impute point. (J. Calv. op. Edit.
Brunsv. IX, col. 743.)

Les auteurs de la confession entendent-ils par la que les



VARIETES 135

petits enfants soient effectivement condamnés par suite du
péché originel, tant qu’ils n’ont point re¢u le baptéme ? Non
certainement. Ils entendent et ils disent que le péché originel
« suffit » & les condamner, eux et tout le genre humain, si 'on
ne tient compte que de la justice de Dieu et non de sa misé-
ricorde et de ses décrets de salut ; les enfants sont condamnés
en droit, ce qui n’emporte point qu’ils le soient en fait, pas
plus que lorsque les fidéles, confessant leurs péchés selon la
liturgie officielle de la méme église, s’expriment ainsi : « De
nostre vice nous transgressons sans fin et sans cesse tes saints
commandemens ; en quoy faisant, nous acquerons par ton
juste jugement ruine et perdition sur nous, » ils n’entendent
déclarer qu’ils soient actuellement en état de perdition et de
mort ; ils déclarent qu’ils en sont dignes, et que, pour ce qui
les concerne, a rigueur de justice et en dehors de la bonté
gratuite de Dieu, ils ne méritent pas autre chose.

Il est important de remarquer en outre que l'article nie
expressément que le baptéme change quelque chose a 'état
des enfants ; aprés le baptéme, le péché subsiste « quant a la
~coulpe, » et si « la condamnation en est abolie, » cetlte aboli-
tion n’est point attribuée au baptéme, puisqu’il est dit non pas
« s baptisés, » mais « és enfans de Dieu. »

La méme doctrine est exprimée, plus clairement peut-étre
encore, dans l'article correspondant de la « confession de foy
faicte d’'un commun accord par les fidéles qui conversent es
Pays Bas. » (1561.) Art. XV : « Nous croyons que par la deso-
beissance d’Adam a esté espandu le péché originel au genre
humain, lequel est une corruption de toute la nature, et un
vice hereditaire , duquel mesme sont entachez les petis enfans
au ventre de leur mere, et produit en ’homme toute sorte de
peché y servant de racine : mesme tout ce vice est tant vilain
qu’il est suffisant pour condamner le genre humain : et n’est
pas aboli mesme par le baptesme, combien toutesfois qu’il
n’est point imputé & condamnation aux enfans de Dieu par sa
grace, et miséricorde. »

Interrogeons maintenant le grand docteur réformé, Calvin.



136 VARIETES

Son opinion sur le salut des petits enfants et sur le sens et
I’effet du baptéme ne ressort pas seulement de ’ensemble de
sa doctrine, il I'a exprimée directement, avec toute la netteté
désirable, en plusieurs occasions.

Il Ta fait d’abord dans sa réfutation de I'Interim allemand de
1548, réfutation publiée en Jatin, en 1549, et traduite en fran-
cais la méme année sous ce titre : « La vraye facon de refor-
mer I’église chrestienne et appointer les différens qui sont en
icelle. » Un éditeur allemand ayant reproduit ’ouvrage latin,
en réfutant par un avis au lecteur Popinion de Calvin sur le
point méime qui nous occupe , I'état des enfants des fideles et
Iefficacité du baptéme, Calvin lui répliqua en 1550, par un
«appendix » étendu, qui fut des lors ajouté aux éditions latines,
mais qui ne le fut jamais & celles de la traduction. Il nous suf-
fira de citer un passage du traité lui-méme d’aprés la version
francaise : « Il est besoin de toucher, quant au Baptesme, un
poinct en brief: c’est que les Moyenneurs (les auteurs de
I'Intérim) pouvoyent bien laisser ce qu’ils alleguent en pas-
sant : & savoir, que nul ne peut estre sauvé sans estre baptisé.
Car outre ce qu’ils faillent, en attachant le salut des dmes aux
signes visibles, ils font grande injure 4 la promesse, comme
si elle ne suffisoit point pour nous donner le salut qu'elle
offre : sinon estant aidee d’ailleurs. Les enfans des fidéles sont
saincts dés leur naissance : pource que devant que venir au
monde, ils sont desja adoptez en 'alliance de vie eternelle. Kt
n’y a point d’autre raison de les recevoir en I’Eglise, sinon que
desja auparavant ils appartenoyent au corps de Christ. Et qui-
conque admet au baptesme ceux qui en sont estranges : il le
profane. Parquoy ceux qui font le baptesme tellement néces-
saire, que quiconque ne I’aura eu soit privé de salut : premie-
rement ils font outrage a Dieu, et puis ils se contredisent a
eux-mesmes . d’autant que d’imprimer la marque de Christ 2
ceux qui sont estranges de luy, ce n’est pas chose licite. Ainsi,
il faut que la grace d’adoption précéde le baplesme. Or cette
grace n’est pas seulement cause & demi de notre salut : mais
elle nous apporte le salut entlier, lequel nous est aprés ratifié
par le baptesme... » (Calvin, Opusc. édit. 1566, pag. 1068.




VARIETES 137

Voyez, aussi Calvini opera. Edit. Brunsv. VII. Proleg. XLI,
XLII, col. 619, sq. 675-686.)

Six ans plus tard, Calvin écrivant 4 J. de Glauburg, séna-
teur de Francfort, au sujet de différends avec les docteurs lu-
thériens, revient sur la méme question et s’exprime d’une
maniére toute semblable :

« Je n’ignore pas combien profondément est fixée dans les
cceurs de plusieurs cette persuasion : que les enfants qui sont
retirés du monde sans baptéme sont exclus de V’espérance du
salut. Mais il convient aussi de peser sous quel léger prétexte
cetle erreur a pu s’établir. On cite cette célébre parole de
Christ: Si quelqu’un ne nait d’eau et d’esprit, etc. » Apres
avoir discuté ce passage, Calvin conclut: « Pour mieux Oter
tout doute, il faut toujours tenir ce principe: que le baptéme
n’est pas conféré aux enfants pour qu’ils deviennent fils et hé-
ritiers de Dieu, mais que, parce qu’ils sont déja considérés
comme étant en cette place et en ce degré auprés de Dieu, la
griace de ’adoption est scellée dans leur chair par le bap-
téme.... » « En somme, & moins qu’on ne veuille renverser
tous les principes de la religion, 1l faudra avouer que le salut
de ’enfant n’est pas fondé sur le baptéme, qu’il est seulement
scellé (obsignari) par le baptéme. D’ou il suit qu’il n’est pas
précisément et simplement nécessaire... » (Lettre du 24 juin
1556. Calv. Epist. et resp. Edit. 1576, pag. 180.)

On trouve dans les lettres latines du réformateur une con-
sultation sur des points de pratique relatifs au baptéme,
adressée, en date du 13 novembre 1561, & des fréres dont le
nom n’'est pas donné, et qui conclut encore de méme.

Nous avons réservé pour derniére citation une lettre fran-
caise, du 6 septembre 1554, qui emprunte & la circonstance
dans laquelle elle fut écrite un intérét particulier et un carac-
tere décisif. Un gentilhomme provencal, habitant Turin, avait
un enfant qu'il ne pouvait faire baptiser selon le rite réformé
dans une ville ou ce culte n’était pas célébré alors. Plutdt que
de recourir au ministére d’un prétre romain, ce qui répugnait
a sa foi, il préféra attendre le moment ou il aurait & sa portee
des secours religieux en harmonie avec sa profession évangé-



138 VARIETES

lique. L’enfant tomba malade et mourut sans avoir été baplisé.
Quelques protestants y trouvérent sujet & scandale et Calvin,
averti, écrivit au pére. Aprés lui avoir adressé quelques pa-
roles de consolation sur la perte de son enfant, il discute la
question du prétendu scandale donné a I’église, et conclut en
approuvant la conduite du gentilhomme. Puis il en vient a ce
qui concerne le sort de l’enfant lui-méme : « Si quelqu’ung
réplicque que vostre enfant a esté privé du baptesme qui est
le signe du salut, je respons que sa condition n’est point
pire pour cela devant Dieu. Car combien que le baptesme
scelle nostre adoption, toutesfois nous sommes enrollés au re-
gistre de vie tant par la bonté gratuite de nostre Dieu, que
par sa promesse qu'ainsi soit. En vertu de quoy nos enfans
sont-ils saulvés, sinon pource qu’il est dict: Je suis le Dieu de
ta lignée ? Mesmes sans cela ils ne seroient point capables
d’estre baptisés. Si leur salut est asseuré par la promesse, et
que le fondement soit assez ferme de soy, il ne fault pas esti-
mer que tous les enfans qui meurent sans baptesme périssent,
car en voulant honorer le signe visible , on feroit grand injure
et déshonneur a Dieu, desroguant  sa vérité, comme si nostre
salut n’estoit pas bien appuyé sur sa simple promesse. Puis
doncq qu’il n’y a eu de vostre costé nul mespris du sacrement,
cela n’emporte nul préjudice au salut de vostre enfant, qu’il
soil décédé devant que vous eussiez loisir et moien de le faire
baptiser. Ainsi il n’y a nulle cause de scandalle & ceux qui ne
se vouldront point fascher sans propos. Ce que vous pouvez
remonstrer & tous fidéles, affin qu’ils en soient appaisés. »
(Lettr. frang. de Calvin. Edit. Bonnet. 1, 438.)

De ces diverses citations et de I’ensemble de ces vues me
paraissent ressortir les éléments suivants d’'une théorie dont je
ne pense cependant pas que Calvin et ses collaborateurs eus-
sent nettement conscience :

1. Les enfants des fidéles s'ils meurent avant ’dge ol ils
peuvent avoir une foi personnelle, sont sauvés.

2. Le baptéme n’est pour rien dans ce salut.

3. S'ils ont regu le baptéme, il est pour eux le sceau du



VARIETES 139

salut déjd obtenu, mais non sa cause, méme occasionnelle.

4. Ce salut repose sur la libre grace de Dieu qui les a élus
avant leur naissance.

5. Le moyen d’appropriation de cette grice est la foi de
leurs parents qui leur est imputée.

Toute cette doctrine a pour fondement scripturaire les pro-
messes de Dieu faites aux enfants des fidéles, et la déclaration
de saint Paul: Vos enfants sont saints. Elle a pour fondement
psychologique la méme solidarité qui est au fond de la doctrine
du péché originel. La vie de I’enfant, sa vie religieuse et mo-
rale, ou, en un mot, sa vie spirituelle, comme sa vie physique,
fait d’abord partie intégrante de la vie de ses parents et ne
s'en détache que progressivement. Sa vie physique devient
personnelle au moment de la naissance; pour la vie spiri-
tuelle, le moment est plus tardif, variable selon les individus
et les circonstances, et insaisissable 4 notre observation. C’est
cette vie commune qui explique, autant que cela peut s’ex-
pliquer, que la foi d’un pére ou d’une mére puisse étre impu-
tée a son enfant.

Affirmer purement et simplement le salut de tous les en-
fants morts en bas age, 4 quelques parents qu’ils appartien-
nent, comme le docteur Schaff parait le faire et comme il
Pattribue & Zwingli, est une témérité que rien, ni dans I’'Ecri-
ture, ni dans I'expérience, ne vient justifier. « Les choses ca-
chées sont pour I'Eternel, mais les révélées sont pour nous et
nos enfants 4 jamais. » (Deut. XXIX, 29.)

C.-0. VIGUET.




	Variétés

