
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 11 (1878)

Rubrik: Variétés

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VARIÉTÉS

Observations générales sur les paraboles de N. S. J. C. '

AVERTISSEMENT

Les notes sur les paraboles de N. S. J. C, écrites par le Dr Trench,
professeur de théologie au collège royal à Londres, jouissent, dans

tous les pays de langue anglaise, d'une réputation distinguée.
Réunissant l'érudition à une intelligence saine et élevée des vérités
du salut, elles se sont conciliées la faveur des théologiens de

diverses nuances d'opinion. Publiées en un volume de 520 pages,
elles ont eu de nombreuses éditions. En 4840 paraissait la
première et en 1850 la quatrième, celle dont l'introduction suivante

est tirée. Cette préface traite spécialement ces quatre points :

1° Définition de la parabole; 2° Enseignement des paraboles de

J. C; 3° Leur inlerprelation; 4U Des paraboles autres que celles

des saintes Ecritures. Les trois premiers seulement sont ici reproduits,

le quatrième étant étranger au sujet. Quelques développements

et citations jugés superflus ont été supprimés. Des signes

indiqueront les endroits où ces suppressions ont eu lieu.
Le traducteur sera heureux si son travail inspire à des hommes

versés dans la littérature anglaise, le désir de mettre à la portée
du public français l'ouvrage du D' Trench. E. P.

I. DÉFINITION DE LA PAHABOLE

l\apußo)-h de napuß-äluv, projicere objicere alieni. « Mettre une
chose devant une autre ou auprès. » Quand ce terme est employé
dans le sens de comparaison, il indique le but pour lequel un objet

1 Extraites de la -1e édition des Notée ou tite Parables of our Lord, by
R.-E. Trench, B. D. Professor of Divinity, Kings College London, 1850.



106 VARIÉTÉS

est placé en regard d'un autre, savoir de les comparer. Que cette

intention ne soit pas nécessairement indiquée par le mot, cela est

évident, soit par l'étymologie, soit par le fait que ce terme et tous

ceux formés des mêmes éléments sont généralement employés
dans un sens ditférent. Exemple : napaßoXos, Qui objicil se praes-
tanlilissimo vitae periculo, « quelqu'un qui expose sa vie a un
suprême danger, » comme ceux qui enterraient les cadavres des

pestiférés à Alexandrie.
En général, les écrivains qui ont voulu définir la parabole n'ont

pas trouvé la chose facile. Plutôt que d'ajouter une nouvelle
définition à celles déjà données, je me bornerai donc à signaler ce qui
différencie la parabole évangélique de la fable, de l'allégorie et

des autres modes de comparaison '. J'espère pouvoir faire ainsi

ressortir plus clairement ses caractères distinctifs.
4. Quelques auteurs, au nombre desquels sont Lessius et Storr,

ne voient qu'une légère différence entre la parabole et la fable; ils
disent que celle-ci raconte un événement qui a eu lieu, tandis que
celle-là le présente uniquement comme possible. Evidemment la

différence est plus grande. La parabole veut représenter une vérité

spirituelle et céleste. La fable ne s'en soucie pas; elle n'a jamais
un but plus élevé que celui d'inculquer des maximes de prudence,
de diligence, de prévoyance et de morale humaine, même

quelquefois aux dépens d'une vertu désintéressée. Elle atteint ainsi le

faîte de cette moralité que le monde comprend et admire. Mais
elle ne se trouve pas dans la Bible. On objectera qu'il y a la fable
des arbres qui demandent un roi (Jug. IX, 8-15), et celle du char-

1 Les de'finitions de la parabole données par les pères se trouvent dans
le Thesaur. de Suicer. Jérôme, dans les Notes sur Marc IV, donne celle-ci :

« Sermonem utilem, sub idonea figura expressum, et in recessu continen-
tem spiritualem aliquam admonitionem. » 11 la désigne ailleurs : « quasi
umbra praevia veritatis. »

Parmi les modernes, Unger la définit : « Parabola Jesu est collatio per
rationunculam fictam sed veri similem, serio illustrans rem sublimio-
rem. » (De par. J. nat., pag. 30.) — Teelman : « Est similitudo a rebus
coinmunibus et obviis desumta ad significandum quidquam spirituale et
caeleste. » — Bengel : « Est oratio quae per narrationem fictam sed vere
similem, a rebus ad vitae communis usum pertinentibus desumtam, veri-
tates minus notas aut morales repraesentat. »



VARIÉTÉS 107

don et du cèdre (2 Rois XIV, 9) ; mais Dieu ne parle ni dans l'une
ni dans l'autre, ni par lui-même, ni par ses messagers.

La fable recommande ce genre de vertus qui constituent l'instinct

chez l'animal, et méritent les louanges du monde, mais elle

ne fait de l'homme qu'un animal habile. Pour atteindre ce but,
elle tire ses exemples du monde inférieur. La plus importante de

toutes les compositions de ce genre, Le renard de Reinecke, et la

plupart de celles de La Fontaine ', nous en fournissent la preuve.
Du commencement à la fin se lit la glorification de l'habileté et de

la ruse.

Lorsque des hommes y jouent un rôle, c'est seulement par le

côté par lequel ils touchent le monde inférieur. Au contraire, dans

la parabole, le monde des animaux n'y occupe une place que dans

ses rapports supérieurs avec l'homme. Les relations des bêles

entre elles n'ayant rien de spirituel, ne peuvent offrir aucune
analogie avec les vérités du royaume de Dieu. Mais la domination de

l'homme sur les animaux résultant de la nature supérieure de

son intelligence qui est le don de son Créateur, peut servir,
comme dans la parabole du berger et de son troupeau (Jean X, 11),

à illustrer les rapports de Dieu avec l'homme. Il appartient donc à

la parabole de revêtir un caractère sérieux, et de ne se permettre
ni plaisanteries, ni railleries à l'endroit des faiblesses et des fautes

de l'humanité. Le fabuliste, au contraire, les exploite, témoin ce

distique de Phèdre :

« Duplex libelli dos est, ut risum moveat. Et quod prudenti
vitam Consilio monet. » (Le but de mon petit livre est de provoquer

le rire et d'enseigner la prudence.)
Quelquefois, il est vrai, le fabuliste, après avoir mis à nu les

plaies humaines, y met ensuite du sel pour les guérir; mais c'est

dans un esprit bien différent de celui du Sauveur lorsque, avec

tant de charité, il verse l'huile et le vin sur nos blessures.

Comparez la fable de la Cigale el la Fourmi avec la parabole des

Dix Vierges, et vous observerez que le fabuliste n'a dirigé son

attention que vers les besoins temporels, tandis que le Seigneur
veut nous préparer pour le jour de notre rencontre avec lui dans

le ciel.

* Voy. les remarques de J.-J. Rousseau sur les Fables de L. [Le trad.]



108 VARIÉTÉS

Une autre différence entre ces deux genres de comparaison se

remarque en ceci : on ne peut pas, il est vrai, accuser le fabuliste

de manquer à la vérité parce qu'il fait parler des individus
du règne animal ou végétal et même des objets inanimés, cependant

un plus grand respect pour la vraie nature des choses ne

permettait pas au Docteur céleste qui est la Vérité, de méconnaître
à ce point les lois et la constitution des êtres, même en se faisant
accorder la permission ou en la sous-entendant. A ses yeux, l'univers,

tel qu'il est sorti des mains de son auteur, est une œuvre

trop digne de tous les égards, pour que le Sauveur représente
les êtres qui ie constituent autrement qu'ils ne sont '.

2. La parabole diffère du mythe en ce que celui-ci réunit
complètement une vérité et son enveloppe. Les distinguer exige un
long travail qui ne s'accomplit que dans un âge subséquent et par
des hommes qui ne croient plus à la réalité du cadre.

Le mythe ne veut pas être traité comme une fiction, tandis que,
dans la parabole, l'on voit aussitôt la différence entre le fond et la

forme, entre l'amande et sa coque.
Il y a un autre genre de mythes qui est le produit artificiel

d'une génération réfléchie. On en trouve chez Platon de
nombreux et remarquables spécimens. Telles sont encore ces vieilles

légendes auxquelles on attribue un sens spirituel. C'est alors la

lettre qu'on tue pour vivifier l'esprit. Les derniers platoniciens
recoururent à ce mode pour expliquer la mythologie grecque. La

légende de Narcisse était à leurs yeux le voile sous lequel se

découvrait la folie de l'homme qui, poursuivant les biens de ce

monde, est déçu dans son attente.

1 La parabole, dit excellemment M. de Pressensé, est une des formes
préférées de l'enseignement de Jésus. Elle se distingue de l'apologue et
de la fable, en ce qu'elle n'est pas une transposition des sentiments ou
des actes humains dans un domaine qui n'est pas fait pour eux, comme
le monde animal ou végétal, mais un tableau complet des scènes de la
vie sociale ou de la vie des champs duquel résulte une leçon morale ou un
enseignement religieux. La parabole ne fait point parler le loup, l'agneau
ou la fourmi; elle laisse les objets tels qu'ils sont. Chaque être mis en
scène agit conformément à sa nature. (J. Christ, sa vie, etc., pag. 368.)

[Citépar le trad.]



VARIÉTÉS 109

3. La parabole se distingue facilement du proverbe quoique ces

deux mots s'emploient souvent l'un pour l'autre dans le Nouveau

Testament. Ex. : « Médecin, guéris-toi toi-même. » (Luc XIV, 23.)
C'est une parabole, dit le Seigneur. Or c'était un proverbe. — De

même ces paroles : « Si un aveugle conduit un autre aveugle, ils
tomberont tous les deux dans la fosse, » étaient un proverbe familier

à Jésus. Pierre les nomme une parabole. (Math. XV, 44,15.)
Il y a en outre des proverbes, ainsi nommés par saint Jean, qui

ne sont que des allégories. Ex. : Jésus-Christ assimilant ses relations

avec son peuple à celles d'un berger avec son troupeau, est

introduit en ces termes par l'évangéliste : Jésus leur dit un
proverbe '.

Saint Jean ne se sert jamais de -napaßol-ö, et les synoptiques

jamais de irapoipla. On peut se rendre compte de cette anomalie

par le fait que les Hébreux n'avaient qu'un seul mot Maschal pour
désigner la parabole et le proverbe. Les Septante l'ont traduit par
le second de ces termes pour le titre du Livre de Salomon, tandis

qu'ils l'ont rendu ailleurs par le premier. Ex. : 4 Sam. X, 42;
Ezéch. XXVII, 2.

Enfin le proverbe n'est souvent qu'une parabole resserrée,
concentrée. Ex. : celle déjà citée de l'aveugle conducteur d'aveugles.

(Voyez sur la différence de ces deux termes, Hase, Thés. Nov.

Theol. Philol., v. 2, pag. 503.)
4. Enfin la parabole diffère de l'allégorie quant à la forme plutôt

que pour le fond. Dans celle-ci, les qualités et propriétés de

l'objet ou de la personne mis en vue sont transférées au sujet
allegorise, et lui sont unies au point de ne pouvoir en être séparées.
Ex. : Jésus dans les chap. X et XV de saint Jean se nomme tour
à tour le berger, la porte, le cep, etc. De même cette proclamation
du précurseur : « Voici l'Agneau de Dieu. (Jean I.)

L'allégorie ne réclame pas comme la parabole une interprétation

qui vienne de dehors; elle la renferme en elle-même. A
mesure que l'allégorie se développe l'explication la suit.

1 La version de Lausanne a traduit ce passage conformément à
l'original, Martin et Ostervald ont dit parabole au lieu de proverbe.

[Le trad.]



110 VARIÉTÉS

IL L'ENSEIGNEMENT DES PARABOLES

Macrobe dans le songe de Scipion dit des paraboles : Figuris
defendentibus a vilitate secretum. (Ce sont des figures qui empêchent

le public de profaner le secret qu'elles cachent.) (Somn.
Scip. I, v. 2.)

On ne peut nier sans faire violence à de nombreuses déclarations

que Jésus-Christ ait eu ce but en vue en se servant de

l'enseignement parabolique. (Voy. Math. X, 40-45; Marc IV, 11, 42;
Luc VIII, 9,40.)

Si l'on pouvait échapper à la force de îv« et de p-hnorz qui se trouvent

dans les versets cités, il resterait la citation d'Esaïe. Il est

évident que le prophète y parle d'un aveuglement qui est une peine

infligée pour des péchés, et une punition telle que le peuple serait

incapable d'en reconnaître le dispensateur et le caractère.
Ceci posé et admis, disons que le but des paraboles est de rendre

les vérités qu'elles expriment plus claires et plus frappantes, ou

bien d'en fournir la démonstration; car non-seulement ces analogies

rendent les vérités plus intelligibles, mais eucore si elles le

sont déjà, les offrent à l'esprit avec plus de vivacité et d'intérêt.
Quintilien a dit : « Praeclare vero ad inferendam rebus lucem

repertae sunt similitudines. » (Les paraboles ont été trouvées

éminemment propres à éclairer les sujets.) (Inst. VIII, 3, 72.) —

Sénèque les nomme : « Adminicula naturae imbecillitati. » (Les
secours de la nature pour notre faiblesse.)

Tertullien n'accorde pas qu'elles obscurcissent la lumière de

l'Evangile. (De resurrect car. c. 33.)
L'efficacité des paraboles gît dans l'harmonie sentie par chacun

(mais que les esprits cultivés se plaisent à découvrir) entre le

monde matériel et le spirituel ; harmonie telle que les comparaisons

tirées du premier pour se poser les vérités du second, sont

quelque chose de plus que des images heureusement mais
arbitrairement choisies....

Ces deux mondes, créés par la même main, tirés du même

fonds et établis en vue du même but, se rendent témoignage l'un
à l'autre. Les choses terrestres sont la copie des célestes. Le ta-



VARIÉTÉS 111

bernacle d'Israël a été construit selon le modèle vu au Sinaï.

(Ex. XXV, 40; 1 Chron. XXVIII, 11,12.)
La question que Milton met sur les lèvres de l'ange se présente

forcément ici. « La terre ne serait-elle que l'ombre du ciel, et les

choses qui se trouvent dans ces deux demeures se ressembleraient-elles

plus qu'on ne le croit? s (Par. lost.)
Entre le type et la chose typifiée il existe plus qu'une

correspondance recherchée; ils sont unis parla loi d'une secrète
affinité. La relation du Christ avec l'église, dont il se dit l'Epoux,
nous en offre un exemple. Et celles du mari et de la femme en ce

monde, sont une forme inférieure des relations spirituelles de

Jésus avec l'église. Elle9 reposent sur cette dernière et n'en sont

que l'expression.
Quand le Seigneur parle à Nicodème de la nouvelle naissance,

ce n'est pas uniquement parce que l'introduction de l'homme dans

le monde offre une figure appropriée pour représenter ce qui,
sans aucun acte de notre part, s'accomplit en nous, lorsque nous
sommes introduits dans le royaume de Dieu. Les circonstances
de notre naissance naturelle ont été préordonnées pour illustrer
le mystère de la régénération.

Le Seigneur est Roi. Il n'a pas emprunté ce titre aux gouverneurs

des états. C'est lui, au contraire, qui leur a prêté le sien.

Et non-seulement cela, mais il a encore ordonné toutes choses

pour que tout vrai gouvernement terrestre, avec ses lois et ses

jugements, ses punitions et ses grâces, sa majesté et la crainte

qu'il inspire, nous parle de Celui dont le règne s'étend par-dessus

tout; en sorte que l'expression royaume de Dieu n'est pas figurée
mais littérale '.

Il sera toujours possible de nier cette harmonie. On dira que
c'est nous qui transportons dans le ciel les images tirées de la

terre; que la terre n'est pas une ombre du ciel, mais que c'est le

* « La nature, dit encore M. de Pressensé, est pleine de symboles
touchants et grandioses. On y trouve un rayonnement du monde supérieur
et idéal. Le langage humain est tout coloré de ses reflets; car, à y regarder

de près, il n'est qu'une perpétuelle métaphore. Chaque fait spirituel
se peint dans une image empruntée au monde inférieur. » {Jésus-Christ,
sa vie, etc., pag. 368.) [Cité par le trad.]



112 VARIÉTÉS

ciel, tel que nous l'avons imaginé, qui est une figure de la terre,...
mais on répondra que c'est le même Dieu qui siège dans le ciel

sur une trône éclatant, qui remplit aussi des pans de sa robe le

temple de Jérusalem et que les caractères qu'il a imprimés sur
la nature constituent une écriture sacrée, les hyéroglyphes du

Très-Haut
Dieu nous présente donc, outre sa Révélation écrite, une autre

révélation plus ancienne encore sans laquelle on ne peut
comprendre celle qui lui a succédé. Car la Bible lui emprunte son

vocabulaire. Les rois et les sujets, les parents et les enfants, les

maîtres et les esclaves, le soleil, la lune, les semailles, la moisson,
la lumière et les ténèbres, etc., forment une chaîne continue de

paraboles pour l'enseignement des vérités révélées qui sont supra-
sensibles '.

Mais chez aucun de nous la nature ne donne tout son enseignement.

En nous tous il y a plus ou moins de l'œil qui ne voit point
et de l'oreille qui n'entend point. C'est pourquoi la Bible, avec son

emploi presque continuel du langage figuré, est destinée à réveiller
dans nos esprits l'intelligence des choses, et leur rend la clef de la

connaissance obscurcie par le péché, la vraie signatura rerum.
Les paraboles ont en outre un singulier rapport avec les miracles.

Ceux-ci appelaient l'attention du public vers ces lois de la

nature qui, par leur exercice journalier, perdent leur caractère

merveilleux et n'attirent plus les regards. Les hommes, en effet,
avaient besoin d'être stimulés à la contemplation et à l'étude des

puissances énergiques qui travaillent en leur faveur. Les paraboles

aussi dirigeaient les esprits vers les idées spirituelles et vers
les enseignements qui sont au fond de tous les procédés de la nature
et de toutes les institutions sociales.

Le Christ se mouvait au milieu de ce qui, à l'œil humain, ne

1 Abélard dit a ce sujet : « Dieu prend tellement plaisir dans les œuvres
qu'il a créées, que fréquement il préfère se révéler par les objets de la
création que par un langage scientifique et abstrait. 11 jouit plus de la
ressemblance des choses avec lui-même que de la convenance de nos
termes, et il se sert pour embellir son éloquence de comparaisons tirées
de la nature, dont il est l'auteur, plutôt que de raisonnements appropriés
au sujet. »



VARIETES 113

semblait plus qu'un monde usé; il le rajeunit par sa présence et

son attouchement; car ce monde révèle alors à l'homme les secrets

les plus cachés de son existence et de sa destinée. Les enfants

d'Adam durent avouer que le monde extérieur correspondait
singulièrement et merveilleusement à un autre monde qu'ils
portaient au dedans d'eux et le leur expliquait, et que ces deux

mondes se réfléchissaient et projetaient l'un sur l'autre l'éclat le

plus glorieux.
C'est sur une telle base que repose l'enseignement parabolique.

Ce n'est donc point bâtir en l'air, peindre sur les nuages, d'affirmer,

touchant le monde sensible, qu'il est divin, que c'est le monde

de Dieu, de ce même Dieu qui nous enseigne des vérités
spirituelles et nous les approprie.

Il n'est conséquemment qu'un mensonge, l'affreux rêve des

gnostiques et des manichéens, qui voyaient un abîme entre le

monde de la nature et celui de la grâce, et donnaient pour auteur

au premier un Etre imparfait et méchant, et au second un Etre
bon et parfait.

Il ne faut pas oublier que la nature, dans sa condition actuelle,
de même que l'homme, ne possède encore que la prophétie de sa

gloire future, — dans l'attente de laquelle « elle gémit et est en

travail, » dit saint Paul. Elle souffre de r otre malédiction, et en

cela même elle nous offre les symboles les plus frappants de nos

maux, ainsi que des moyens d'y remédier. Avec ses orages et ses

désolations, ses lions et ses vipères, ses catastrophes et ses fléaux,
elle nous annonce la mort et nous en montre les causes, de même

que ses opérations bienfaisantes nous prêchent la vie et tout ce

qui tend à la restaurer et à la maintenir
Cet univers, qui est appelé natura, tend, comme le terme

l'indique, à devenir ce à quoi il est destiné. La nouvelle création sera

le glorieux enfant issu des soupirs et des angoisses de l'ancien.
Pareille au serpent qui rejette sa peau rugueuse et desséchée pour
en produire une aux vives couleurs....

Nul doute que ce ne fût l'imperfection des moyens humains et
des choses terrestres pour caractériser ce qui est spirituel ou
céleste qui inspirait à saint Paul ce désir si vif de contempler face à

face (1 Cor. XIII, 12) et qui pressait les mystiques de se retirer le

THÉOL. ET PHIL. 1878. 8



114 VARIÉTÉS

plus possible du présent siècle, pour pouvoir s'élever librement à

la connaissance de la vérité.
On a dit que le grain semé se débarrasse après un certain temps

de son enveloppe. Celle-ci alors se détruit, tandis que le germe
pousse et fructifie. De même la Parole de Dieu, déposée dans un
cœur d'homme, se dégage de son enveloppe littérale et produit
ses effets sanctifiants.

Le docteur qui voudra donc atteindre l'intelligence et le cœur
de ses disciples ne rejettera pas de ses discours l'élément parabolique;

il en fera au contraire l'usage le plus fréquent possible.
S'en bien acquitter exige de nombreux efforts

Les cabalistes juifs disaient : « Lumen supernum nunquam
descendit sine indumento, s (Jamais une vérité supérieure ne descend

sans être revêtue d'un voile.) A quoi se rapporte aussi cette
sentence du pseudo Denys, souvent citée : « Impossibile est nobis

aliter lucere divinum radium, nisi varietate sacrorum velaminum
circumvelatum. » (Il est impossible que pour nous brille un rayon
divin, à moins qu'il ne soit voilé par la variété des voiles sacrés.)

Si notre Seigneur avait prêché la vérité dans sa nudité, combien
de ses paroles auraient passé inaperçues, soit par manque d'intérêt,

soit par défaut de compréhension de la part de ses auditeurs!
C'est pourquoi il fit ce qu'il recommanda expressément à ses

disciples, s'ils voulaient être « des scribes bien instruits pour le

royaume de Dieu » (Math. XIII, 32); il tira de son trésor des choses

anciennes el des nouvelles. Pour produire une impression sensible,
il ne parlait point sans parabole, voulant prêcher sa doctrine, non
sous une forme abstraite présentant le squelette de la vérité, mais

revêtue, si l'on peut s'exprimer ainsi, de chair et de sang. La
vérité, telle qu'il la communiquait sous des images vraiment
appropriées, éveillait l'attention, excitait l'intérêt, provoquait l'examen.
Et si, dans le moment même, elle ne pénétrait pas dans les esprits,
elle se fixait au moins dans la mémoire et s'y gravait.

« An non expedit, dit saint Bernard, tenere vel involutum quod
nudum non capis? » (Ne faut-il pas tenir voilé ce que tu ne

comprends pas dans sa nudité?)
Les paroles du Sauveur, conservées dans le souvenir des siens,

furent pour eux comme une monnaie étrangère qui ne peut être



VARIÉTÉS 115

employée que plus tard et dans le pays où elle peut être échangée,
mais qui cependant garde toute sa valeur.

Lorsque le Saint-Esprit descendit sur les apôtres, il leur remit
en mémoire ce qu'ils avaient vu et ouï, il donna un corps aux

enseignements du Maître et les vivifia. Ils ne comprirent pas tout à

coup, mais graduellement.
En dehors des paraboles prononcées, il y a eu la parabole en

action; car tout type est une véritable parabole. La constitution

lévitique avec son temple, ses prêtres et ses sacrifices, est. appelée
de ce nom dans l'épître aux Hébreux. (IX, 9, version de Lausanne.)

Dans l'Ancien Testament se voient des personnages qui ne se

doutaient point que, dans certains actes de leur vie, ils représentaient

un personnage bien plus grand qu'eux et des événements

d'une portée infiniment supérieure à l'apparence. Ex. : Abraham
chassant Agar et Ismael (Gal. IV, 30), David à l'heure du péril et
de la détresse (Ps. XXII), Jonas dans le ventre du poisson, etc....

Les grandes vérités du royaume de Dieu passent quelquefois
sous les yeux des prophètes en symboles plutôt qu'en paroles. De

là leur nom de voyants. Dans le Nouveau Testament nous en

avons des exemples : la vision de Pierre (Act. X, 9-16) et la plus
grande portion de l'Apocalypse.

Quant aux paraboles de Jésus-Christ, il y aura une intéressante

étude à faire en caractérisant chacun de nos évangiles selon les

paraboles particulières qu'il contient, et en indiquant, lorsque les

mêmes paraboles sont rapportées par plusieurs évangélistes, les

traits spéciaux de chaque récit....
En essayant une comparaison entre les synoptiques, on dira que

les paraboles de Matthieu sont plus théocratiques et celles de Luc

plus éthiques, que celles du premier sont plus de jugement et celles

du second plus de miséricorde. En conséquence les premières sont

plus majestueuses et les secondes plus touchantes.
Matthieu introduit souvent ses paraboles pour expliquer les

mystères du royaume de Dieu. C'est un langage inconnu à Luc.
Le premier les termine par des sentences plus ou moins sévères.

Le second le fait aussi, mais plus rarement; et d'autre part il
proclame la grâce. Telles sont les paraboles de l'arbre épargné par le

cultivateur, du Samaritain qui verse l'huile et le vin sur les plaies



116 VARIÉTÉS

du Juif, du père qui embrasse son fils prodigue. Même celle de

Lazare et du mauvais riche offre aussi un point de vue
miséricordieux.

On peut donc affirmer que sur aucun point plus que sur celui-
ci les traits caractéristiques des deux évangélistes n'apparaissent

plus forlement. Les différences que présentent dans les synoptiques
les paraboles du même genre le prouvent encore. Comparez le

mariage du fils du roi (Math. XXII) et le grand souper (Luc XIV,
16). Il y a des rapports entre eux et aussi de notables différences.
Comme rien n'est plus ductile que l'or fin, de même en était-il de

l'enseignement du Christ. Il se prêtait à être diversement moulé
et façonné selon les personnes et les besoins des temps.

Les évangélistes ont donc séparément rapporté ce qui
correspondait le mieux à leurs dispositions d'esprit et au but qu'ils se

proposaient. Ex. : Chez Matthieu nous avons un roi pour personnage

principal, puis un prince royal dont on célèbre les noces.
Tout y porte une empreinte monarchique et procède de l'Ancien
Testament. Ensuite il y a une double condamnation : celle des

ennemis et celle des faux amis. Chez Luc c'est tout simplement un
riche qui donne un festin. Les deux actes de jugement sont sur

l'arrière-plan, tandis que la grâce et la compassion de celui qui
fait la fête sont les motifs qui le pressent d'envoyer à diverses

reprises des messagers pour rassembler autour de sa table les plus

pauvres et les plus misérables du pays. Tel est le point de vue

proéminent chez Luc.
Ce sont là quelques directions pour encourager les amis des

saintes Ecritures à étudier les paraboles et à tirer un nouveau

parti de leur contenu.

III. DE L'INTERPRÉTATION DES PARABOLES

Belles dans leur forme, les paraboles le sont encore plus dans

leur fond. « Pommes d'or dans des paniers d'argent, » elles

brillent à la fois par le contenant et le contenu. En recueillir tout
le fruit sans en rien perdre est donc de la plus haute importance.
Mais dès l'entrée du sujet, on demande : Que faut-il prendre dans

les paraboles comme ayant une signification instructive?



VARIÉTÉS 117

Sur ce point les opinions les plus diverses se sont produites.
Quelques interprètes y cherchent uniquement un rapport

général entre le signe et la chose signifiée. D'autres veulent trouver
une application aux détails les plus minutieux. D'autres enfin

prennent une position intermédiaire.
On a prétendu que tel détail n'était qu'un ornement et non

l'enveloppe d'une vérité, que tel autre ne servait qu'à donner de la

vie, ou un air de ressemblance au récit, en en reliant les diverses

parties. On les a comparées à une harpe qui ne consiste pas seulement

dans un assemblage de cordes; aux plumes qui, implantées
dans la flèche, semblent lui être inutiles et lui sont toutefois

indispensables pour atteindre le but. « C'est avec le soc de la charrue,
dit saint Augustin (Cité de D. 1. 16, c. 2), que le sillon est tracé,

mais, à cet effet, il faut que les autres parties de l'instrument
concourent. Les cordes de la lyre rendent des sons, mais pour cela il
faut qu'elles soient montées sur le bois. »

Saint Bernard dit sur le même sujet : « Superficies ipsa tamquam
a foris considerata, decora est valde, et si quis fregerit nucem
intus inveniet quod jucundius sit et multo amplius delectabile. »

(L'extérieur d'un fruit peut être très beau, mais si quelqu'un
casse une noix, il trouvera dans l'intérieur quelque chose de beaucoup

plus agréable.)
Saint Jérôme (in Eccles.) : « Parabolae aliud in medulla habent,

aliud in superficie pollicenlur; et quasi in terra aurum, in nuce

nucleus, in hirsutis castaneorum operculis absconditus fructus

inquiritur, ita in eisdivinus sensusaltius perscrutandus est. » (Les

paraboles contiennent autre chose dans leur moelle, et autre chose

à la surface; et tout comme l'or dans la terre, les cerneaux dans

la noix, et le fruit dans les cachettes hérissées des châtaignes,
doivent être cherchés, de même dans les paraboles il faut découvrir

un sens divin plus élevé que les termes ne le disent d'abord.)
Tertullien (De pudicitia, c. 9) : « Quare centum oves at quid

utique decern drachmae et quae illae scopae? Necesse erat qui
unius peccatoris salutem gratissimam Deo volebat exprimere, ali—

quam numeri quantitatem nominaret, de quo unum quidem pe-
riisse describeret, necesse erat ut habitus requirentis drachma in
domo, tam scopae quam lucernae adminiculo accommodaretur, »



118 VARIÉTÉS

etc. (Pourquoi les cent brebis ou les dix drachmes des paraboles?
Pourquoi la lampe et le balai? Il fallait que celui qui voulait
exprimer combien le salut d'un seul pécheur était agréable à Dieu,
indiquât un certain nombre d'individus ou de choses, d'entre
lesquels un seul allait périr; à cet effet il fallait recourir à l'exemple
d'une personne qui cherche une drachme et se sert de la lanterne
et du balai. Il y a donc des détails introduits dans le seul but de

constituer la parabole et de servir d'exemple.)
Chrysostome appartient à cette école. Il met en garde ses

lecteurs contre le danger de trop presser les circonstances des

paraboles. C'est pourquoi il termine quelquefois l'interprétation qu'il
en donne par ces mots : « Ne soyez pas curieux de connaître le

reste. »

Théophylacte et plusieurs autres interprètes demeurent fidèles

au principe qui vient d'être proclamé. Pareillement Origene, qui
expose comme suit son opinion : « On sait que les ressemblances

données par les portraits et les statues ne sont jamais parfaites.
L'image peinte sur une surface plane représente bien l'extérieur
et le teint d'une personne ou d'un objet, mais n'en donne pas le

moule. De son côté la statue indique les proéminences et les

cavités, elle moule, mais ne donne pas le coloris; de même les

paraboles, cmand elles comparent le ncaume des cieux un. objet

quelconque, ne font pas porter la comparaison sur toutes les parties

de l'image, mais seulement sur certains points que le sujet
même indique. » (Com. Math. XIII, 47.)

Tillotson, chez les modernes, a dit avec raison que les
paraboles et leur application ne sont pas deux plans qui se rencontrent

sur tous les points, mais plutôt une surface plane et un globe qui,
mis en contact, ne se touchent que sur un point.

Saint Augustin, d'autre part, qui adopte souvent le même principe,

étend néanmoins l'interprétation des paraboles jusqu'à leurs
moindres détails. Voyez son commentaire sur l'enfant prodigue.

Origene aussi, malgré ce qu'il a dit plus haut, tombe dans le

même défaut. Dans les temps postérieurs, Cocceius et ses

disciples ont voulu prouver que toutes les parties d'une parabole
avaient un sens spécial.



VARIÉTÉS 119

Teelman (Com. in Luc 46, pag. 34-52) défend la même opinion
fort au long et avec beaucoup d'habileté.

Un anonyme, pour peindre les sentiments que lui a fait éprouver

l'étude des paraboles, a recours à cette comparaison : « J'ai
été comme un homme qui, après avoir franchi les colonnes d'Hercule,

entrerait à pleines voiles dans la Méditerranée. Il a vogué
entre des rochers hérissés d'écueils, dans des courants impétueux
qui exigeaient beaucoup de prudence et d'habileté dans la

manœuvre, maintenant l'accès lui est ouvert dans un océan entouré
des plus riches et des plus fertiles contrées, où se montrent des

colonies populeuses et des cités splendides. Aussi le plaisir dont il
jouit en face d'un tel spectacle est-il inexprimable et lui fait-il
oublier toutes les peines passées. »

Ce même auteur proteste, avec d'autres commentateurs, contre
la tendance à dépouiller les Ecritures de leur sens profond, et à

répéter : ceci ne sert à rien, cela ne doit pas être pressé, etc.,
tendance qui empêche de retirer des paraboles les trésors qu'elles
contiennent, ou de reconnaître cette admirable sagesse avec

laquelle les réalités correspondent aux images.
Cette classe d'interprètes a observé que, parmi les commentateurs

qui répètent qu'il faut négliger les détails, il s'en trouve à

peine deux qui soient d'accord entre eux; ce que l'un rejette,
l'autre le conserve. « Bien plus, disent-ils, il est évident que plus
on pousse loin cette prétention, plus les beautés de la parabole

disparaissent. » Par exemple, lorsque Calvin n'accorde pas que
l'huile des vierges (Math. XXV) ait une signification particulière,
ou que Th. Scott (qui, pour le dire en passant, ne veut laisser aux

paraboles qu'un tronc dépouillé de branchages et de verdure)
refuse d'admettre que l'enfant prodigue puisse représenter l'homme

qui s'éloigne de son Dieu, l'un et l'autre nous privent à la fois de

rapports intéressants et d'analogies instructives.
Pour justifier leurs sentiments, ils s'appuient sur ce que notre

Seigneur, en interprétant les deux paraboles du semeur et de

l'ivraie, nous a donné la règle de l'interprétation de toutes ses

paraboles. Or l'application y descend jusques aux détails minutieux
du récit. Les oiseaux qui enlèvent la semence représentent Satan,



120 VARIÉTÉS

les épines correspondent aux soucis et aux convoitises, aux maux
et aux biens de la vie, etc

En réfléchissant sur cette controverse on s'aperçoit bientôt que,
des deux parts, il y a exagération.

Les avocats de l'interprétation sommaire et non détaillée
s'attachent Irop à leur adage favori : omne simile claudicai. On

peut leur répondre : si la correspondance entre la parabole et

son objet était parfaite, il n'y aurait plus comparaison. Deux

lignes n'en forment pas une seule, lors même qu'elles se prolongent

parallèlement.
Dans le système opposé, on court le risque d'introduire dans

l'explication des Ecritures des jeux d'esprit, des recherches

subtiles, plus ingénieuses que solides, qui fassent oublier qu'en
définitive la sanctification du cœur par la vérité est le but des écrivains
sacrés.

A cela on ajoute que presque tous les sectaires pressent le sens
des paraboles pour leur faire dire ce qui leur plaît.

Peut-on donner à ce sujet une règle absolue. Cela est difficile.
Il faut laisser une certaine latitude au bon sens de l'interprète et à

son respect pour la Parole de Dieu. Ils l'empêcheront de se livrer
à des recherches curieuses, et feront trouver la vraie application
spirituelle.

La règle qui nous parait la plus proche de la vérité a été posée

par Tholuck, en ces termes : « II faut reconnaître que plus une
parabole est riche en applications, plus elle est parfaite. Le
commentateur doit donc partir de l'hypothèse que chaque point est

important. Il ne cessera de s'efforcer d'en faire sortir des

enseignements que lorsqu'il ne pourra plus en obtenir qu'en forçant le

sens naturel et évident, ou lorsqu'il s'apercevra que tel ou tel
détail a été ajouté pour donner du relief au récit et le coordonner.
Nous ne devons jamais présumer qu'un trait soit indifférent, à

moins qu'en lui accordant de l'importance, on ne dérange
l'harmonie ou l'unité de la parabole. »

Une statue approche le plus de la perfection dans la mesure où

l'idée du sculpteur ressort de la disposition et du fini de chaque
membre. De même plus la parabole laisse voir, dans toutes ses

parties, la vérité divine qu'elle recouvre, plus elle ressemble aux



VARIÉTÉS 121

vêtements du Christ glorifié, plus aussi elle est belle et profonde,
et il faut prendre garde de la dénaturer.

« J'aime, dit Vitringa, les auteurs qui retirent des paraboles
évangéliques plus que quelques préceptes moraux illustrés. Non

que je m'enhardisse à soutenir que, s'il a plu au Seigneur
d'employer ce mode d'instruction morale, cela ne s'accorde avec sa

parfaite sagesse. Je prétends seulement qu'il me parait en
harmonie avec cette même sagesse d'expliquer ses paraboles de telle
sorte que chaque partie reçoive, sans en torturer le sens, une

application facile pour l'édification de l'église. Plus nous extrairons
de la divine parole de solides vérités lorsque rien dans le texte ne
s'y oppose, et plus aussi nous glorifierons la parfaite sagesse. »

Profitant de toutes ces remarques, on posera comme première
condition d'une saine interprétation des paraboles, celle d'en saisir
fortement la vérité centrale avant d'entreprendre l'explication des

détails. Il faudra même savoir la distinguer des vérités sœurs ou
secondaires. « On peut comparer la parabole, écrit un auteur
moderne, à un cercle dont le centre est une vérité d'ordre spirituel,
et les rayons sont les circonstances du récit. Aussi longtemps qu'on
ne se place pas au centre on ne peut embrasser le cercle dans

toute son étendue, ni la belle unité qui relie tous les rayons
convergents vers un seul but. C'est ainsi qu'après avoir découvert

avec certitude, dans une parabole, l'enseignement spécial qu'elle
donne, la vraie signification de tous les détails et leur degré

d'importance se manifesteront. Alors nous n'insisterons sur ces points
secondaires que dans la mesure où ils font ressortir la vérité
centrale. » (Lisco, De Par. Jesus, pag. 22.)

Stier professe sur le même sujet des opinions plus savantes et

plus vraies qu'aucun théologien moderne de l'Allemagne. (Reden

Jesu.)
Deuxième condition. Expliquer les paraboles en tenant compte

du contexte. Comme dans l'interprétation de la fable l'introduction
(npop-JBiov) et l'application (impùOiov) doivent être étudiées avec soin,
ici ce qu'on a appelé praeparabola et epiparabola fournissent le

plus souvent la clé de l'intelligence du sujet.
Que d'explications de la parabole des ouvriers et de la vigne

n'auraient jamais été proposées, si on l'avait interprétée en har-



122 VARIÉTÉS

monie avec ce qui précède et ce qui suit. Ce secours qui manque
rarement à l'interprète n'est pas toujours donné d'une manière

identique el formelle. Tantôt c'est le Seigneur lui-même qui le

fournit (Math. XXII, 14; XXV, 43), tantôt c'est l'évangéliste

(Luc XV, 1,2; XVIII, 1), par quelques mots, avant ou après le récit.

Quelquefois même cette clé est donnée avant et après, comme dans

la parabole du débiteur insolvable, Math. XVIII, 23. Voy. Math.

XX, 1-15 et Luc XII, 46-20.
Troisième condition : Faire concorder l'explication avec le texte,

facilement et sans violenter celui-ci. Il en est ici de même que

pour les lois de la nature. C'est le génie qui les découvre; mais

une fois exposées, elles s'éclairent elles-mêmes et se recommandent

à tous les esprits. De plus, la preuve qu'on a réellement
découvert une loi de la nature se trouve dans le fait qu'elle explique
tous les phénomènes qui s'y rapportent, et que tôt ou tard elle
les range tous sous son obéissance.

C'est aussi une preuve de la vraie interprétation d'une parabole,

lorsqu'elle ne laisse sans explication aucun détail, quelque peu

important qu'il soit.
c< Que l'explication (ditTeelman) ne soit pas incomplète, ni

difficile, ni ridicule. Qu'elle soit respectueuse pour le texte et pénétrant

agréablement à la fois dans les oreilles et dans l'esprit du

lecteur, comme une onde qui s'épanche doucement et s'insinue

sans bruit. » (Com. in Luc 46, pag. 23.)
Si nous possédons la bonne clé, non-seulement elle ouvrira,

mais encore elle tournera sans grincement, sans effort. Cette

interprétation-là n'aura pas besoin de s'appuyer sur un grand savoir

ou sur des allusions à la littérature rabbinique ou profane.
Une quatrième et dernière condition est de ne pas donner les

paraboles comme sources ou bases de dogmes chrétiens. Qu'on
s'en serve pour illustrer ou confirmer une doctrine déjà établie, à

la bonne heure. Elles peuvent être la frange du vêtement, son

ornement, mais non le tissu. Autrement on en faussera le sens et

l'application. Cette règle est exprimée par cet axiome reconnu :

« Theologia parabolica non est argumentativa; » et dans cet autre :

«Ex solo sensu litterali peti possunt argumenta efficacia. » (Gerh.
Loc. theol., I. 2, c. 43, § 202.) Voyez aussi un passage intéressant



VARIÉTÉS 123

dans Anselme, liv. I, c. 4 : « Les controversistes, en cherche d'arguments

qu'ils ne trouvaient pas dans la Bible, ont trop souvent
appuyé sur des paraboles leurs thèses favorites. Bellarmin presse le

sens de la parabole du Samaritain au point d'y trouver des

doctrines de l'église romaine sur la chute de l'homme ou sur l'ordre
de succession à observer dans la papauté.

En suivant les mêmes errements, Faust Socin, s'étayant de la

parabole du débiteur insolvable, dit que le Maître ayant pardonné
à son serviteur uniquement sur une demande et non à cause d'une
satisfaction à lui rendue ou d'aucune médiation, Dieu n'exige, de

notre part, ni sacrifice, ni intercession. Il pardonne aux débiteurs
de sa justice, uniquement à cause de leurs prières.

Les gnostiques et les manichéens se sont tout particulièrement
écartés de cette règle. Toute la doctrine des premiers, rattachée

en apparence aux saints Livres, en était tout à fait indépendante.
Leur théologie avait son origine propre et n'allait aux saintes

Ecritures que pour y trouver un vernis et un coloris chrétien. Les

docteurs s'approchèrent de la Bible, non pour parler son langage,
mais pour lui faire parler le leur. Les paraboles, mieux qu'aucune
autre portion des Ecritures, favorisaient leurs desseins....

Irénée doit fréquemment venger les paraboles du tort qu'ils
leur font. Il leur reproche de ne pas se borner à les détourner de

leur véritable sens, mais encore de leur faire dire le contraire de

ce qu'elles signifient. C'est comme le portrait d'un roi, en mosaïque,

qui, ayant été brisé intentionnellement, fournirait des matériaux

pour représenter un^monstrel (Adv. Hœr., c. VIL)
Tertullien a eu la même lutte à soutenir. « Tout l'enseignement

des gnostiques, dit-il, n'est qu'un palais flottant dans les nuages;
c'est le produit de leur cerveau sans base aucune dans le monde
des réalités. Ils le moulaient et le façonnaient à leur guise et

forçaient les paraboles à leur prêter appui. Nous sommes, ajoutait-il,
retenus dans de certaines limites en expliquant les Ecritures parce

que nous recevons tous leurs enseignements comme règles de

la vérité et de l'interprétation. Il en est tout autrement chez

eux. Leur doctrine ne procédant que d'eux-mêmes, ils l'adaptent
adroitement aux paraboles, puis se servent de cet ajustement

comme d'un témoignage en faveur de leurs opinions. S'il en fut



124 VARIÉTÉS

ainsi des hérésiarques de l'église primitive, il en a été de même
chez leurs successeurs spirituels, tels que les cathares et les bo-

gomilles. »

Eux aussi ne voyaient dans les Livres saints aucun enseignement

relatif au péché, à la grâce et au royaume de Dieu. Ils y
découvraient plutôt des spéculations sur la création, l'origine du

mal, la chute des anges, etc., conceptions nuageuses qui flottaient

déjà dans leurs esprits. Ex. : Le serviteur insolvable, c'est Satan

ou le Demiurge. La femme el les enfants qui doivent être vendus

sont : la première, la sagesse et l'intelligence, et les seconds, les

anges qui leur sont assujettis. Mais Dieu a eu pitié de lui, et ne l'a

pas dépouillé de sa haute intelligence, ni de ses sujets, ni de ses

biens. De son côté il a promis que, si Dieu l'épargnait, il créerait

une multitude d'hommes qui occuperaient la place des anges
déchus.

Dans les temps plus rapprochés de nous, Cocceius et ses

disciples ont créé ce qu'ils nomment l'école historico-prophélique.
« C'est au moyen des paraboles, disent-ils (et en cela ils n'ont pas

tort), que sont annoncés les mystères du royaume de Dieu. » Mais

interprétant ensuite ce royaume dans un sens beaucoup trop
particulier, ils en sont arrivés à découvrir, en chaque parabole, une

portion de l'histoire du développement progressif du christianisme

jusqu'à la fin des temps. Ils n'accordent pas qu'aucune d'elles ait

un sens directement moral. Ils les ramènent toutes dans le cercle

historico- prophétique.
Krummacher (le père de l'auteur d'Elie le Tisbite), l'un des

plus distingués de cette école, dit : « Les paraboles de Jésus

n'ont point, en premier lieu, un but moral, mais oui bien un but

politico-religieux ou théocratique Elles appartiennent essentiellement

à l'Evangile du royaume, contenant, outre sa doctrine, son

histoire. Elles se rattachent à certaines périodes déterminées, et à

mesure que ces périodes prennent fin, leur emploi est achevé. »

Bayle appuie cette opinion, mais modérément. « Quelques
paraboles, dit-il, sinon la plupart, ressemblent à ces coquillages qui,
outre l'aliment nourricier, contiennent des perles. Ainsi elles

renferment d'excellentes moralités, mais encore d'importantes
prophéties. » (On the style of the Scr. Vth Objection.)



VARIÉTÉS 125

Pour Vitringa, le débiteur insolvable c'est le pape revêtu de la

plus haute dignité dans l'église. Le pontife a oublié que cette

puissance lui était seulement confiée, il en a mésusé. Averti plus tard

par l'invasion des Goths et des Lombards, il n'a pas vu que le

juge était à la porte, etc. Pour lui encore, la perle de grand prix,
c'est l'église de Genève et la doctrine de Calvin.

Dayling prononce sur cette classe d'interprètes, ce jugement
sévère : « Assurément les paraboles peuvent être prophétiques, en

ce qu'elles nous révèlent ce nouvel élément de vie que le Seigneur
a introduit dans le cœur de l'homme et dans le monde. L'influence
et les résultats de son enseignement sont le grain de moutarde

qui croît, au point de devenir un grand arbre, et le levain qui
agira sans cesse jusqu'à ce qu'il ait fait lever toute la pâte. Mais

elles révèlent moins les fails que les lois du royaume de Dieu, et

quand elles annoncent des faits, c'est en tant que ceux-ci font
pénétrer dans l'intelligence des lois de ce royaume. »

De paraboles historico-prophétiques proprement dites, il y en a

fort peu ; mais on peut accorder ce titre positivement à la parabole
des méchants vignerons, où se lit une prédiction évidente de la

mort de Jésus, et à celle du mariage du fils du roi, où la destruction

de Jérusalem et le transfert aux gentils des privilèges du

royaume de Dieu sont non moins clairement prophétisés.
Ed. Panchaud.

Du consensus des confessions réformées, par M. le docteur
Schaff, et de, la doctrine des réformateurs quant au salut
des petits enfants '.

Dans un article, du reste fort intéressant, de M. de

Pressensé, publié par la Revue chrétienne du 5 octobre 1877

(pag. 617), se trouve cette phrase : « La Réforme n'a pas du

premier coup rompu tous les liens du catholicisme; elle n'a

pas su éviter suffisamment la religion territoriale et théocratique,

et, quant au baptême, elle a cru à la damnation des petits

enfants non baptisés.... »

1 Les réflexions suivantes ont été présentées à la Société vaudoise de

théologie dans sa séance du 22 janvier 1878.



126 VARIÉTÉS

Peu de temps après avoir rencontré avec étonnement cette
assertion, échappée sans doute par inadvertance à l'honorable
théologien de Paris, j'entendais lire quelques extraits du
discours prononcé par M. le docteur Phil. Schaff dans le concile

pan-presbytérien d'Edimbourg, le 4 juillet dernier, et j'y
retrouvais la même affirmation, accompagnée, il est vrai, de

beaucoup d'autres choses non moins étranges et appelant
impérieusement des réserves ou des rectifications importantes.

Ce qui aggrave le cas de ces deux écrivains, c'est que l'un
et l'autre se donnent comme les représentants d'un renouvellement

de la théologie, que l'un et l'autre prétendent, tout en

restant fidèles à l'esprit général de la théologie réformée,
amender celle-ci pour l'approprier mieux aux besoins et au

courant scientifique de notre époque. Or la première condition

pour amender, c'est de saisir et de présenter exactement
l'état de ce qu'on veut améliorer.

Il m'a donc paru qu'il pourrait être utile d'examiner cette

question de fait et tout historique : Qu'a enseigné la Réforme

sur le salut des petits enfants et sur l'effet du baptême? question

que j'aurais volontiers regardée comme oiseuse il y a

quelques mois, mais sur laquelle force est bien de reconnaître
que tout le monde n'est pas suffisamment édifié, puisque deux
docteurs en théologie réformés la résolvent dans un sens que
j'estime directement contraire à la réalité.

Mais avant d'aborder cette question même, il ne sera pas
hors de propos de faire une petite excursion au travers du
discours de M. Schaff. Ce morceau, en effet, intitulé « le consensus

des confessions réformées, » se présente parson intention,
par son étendue, par son contenu, par ses conclusions, aussi
bien que par la place qui lui a été donnée dans les solennelles
assemblées d'Ecosse, comme une sorte de manifeste de ce

mouvement presbytérien si digne d'attention à plusieurs
égards. Il vaut la peine de se rendre compte de la valeur his-
torico-dogmatique qu'il peut avoir. Je me contenterai de citer
un certain nombre d'assertions tirées de ce discours, en les

faisant suivre de quelques observations critiques \
' Le discours de M. Schaff a été inséré dans la British and foreign



VARIÉTÉS 127

I

Voici d'abord comment M. Schaff, après avoir fait une
enumeration peu complète et peu historique des principaux
symboles de la Réforme (il ne mentionne pas même le catéchisme
de Calvin, quoiqu'il indique celui de Heidelberg), les caractérise

:

« Les confessions réformées sont protestantes en bibliologie,
œcuméniques ou vieilles catholiques en théologie et en
christologie, augustiniennes en anthropologie et dans la doctrine
de la prédestination, évangéliques en sotériologie, calvinistes
en ecclésiologie et en sacramentologie, antipapales en
eschatologie. B

Pourquoi toutes ces dénominations et ce morcellement? Les

confessions, « protestantes en bibliologie » ne le sont-elles pas
tout autant en sotériologie ou en eschatologie Pourquoi
augustiniennes ici, et calvinistes là? leur augustinisme n'a-t-il pas
passé à travers le calvinisme? Evangéliques en sotériologie?
le sont-elles moins dans la doctrine des sacrements? Antipapales

en eschatologie C'est là le plus beau : l'auteur explique
plus loin que c'est parce qu'elles n'admettent pas le purgatoire:

mais la contradiction avec le papisme est-elle moins
complète sur d'autres points? l'eschatologie réformée est-elle
vraiment l'apogée de l'opposition de cette théologie avec celle de

Rome?
Mais surtout cet émiettement, placé à la base même de la

caractéristique, en fausse tout l'esprit. Eh non, et dix fois

non Les confessions réformées ne sont pas « protestantes,
œcuméniques ou vieilles catholiques, augustiniennes, évangéliques,

calvinistes et antipapales, » elles sont réformées, voilà
tout et c'est assez: pour une chose une, il ne faut qu'un nom.
La doctrine réformée n'est pas un composé de pièces et de

morceaux arrachés à droite et à gauche et recousus au moyen
de je ne sais quel fil, comme un manteau d'arlequin. Elle n'a

pas été chercher ici sa bibliologie, là sa christologie, ailleurs

evangelical Review, publiée à Londres par le docteur Candlish. Octobre

1877, pag. 601,624.



128 VARIÉTÉS

son anthropologie, et ainsi de suite. Elle est sortie, entière et

vivante, d'âmes qui venaient d'échapper aux ténèbres et à la
servitude du papisme, et qui, joyeuses de se sentir sauvées et
affranchies par Christ, s'appropriaient directement le témoignage

que la Parole de Dieu rend à leur Sauveur. Que les

expériences des siècles précédents, les formules théologiques
des anciens docteurs, toute une tradition religieuse et intellectuelle

eût laissé son empreinte et même marqué fortement son

sceau sur telle ou telle de leurs pensées, toute cette matière ne
s'en fondait pas moins dans une seule conception, n'en formait

pas moins un organisme vivant, et si vivant, si caractérisé, si

un, qu'il se retrouve parfaitement reconnaissable sous la

multiplicité des symboles.
On s'est fort moqué au siècle dernier d'une réponse de

Lefranc de Pompignan. Les acteurs voulaient lui faire corriger
une scène de tragédie, et appuyaient leur demande de l'exemple

de Voltaire, qui consentait à faire de telles corrections :

« M. de Voltaire, répondit fièrement Pompignan, travaille en

marqueterie, moi, je coule en bronze! » La réalité n'était pas
au niveau de cette noble prétention, et le pauvre poëte se
surfaisait beaucoup; mais ce qu'il disait de sa poésie, nous
pouvons le dire des confessions de nos pères; elles ont été coulées

en bronze, et ce bronze, extrait de la Parole de Dieu comme
de sa mine puissante et pure, avait été fondu au feu de la foi
et de l'amour dans le creuset de l'épreuve et souvent de la

persécution.

Les autres remarques que je désire présenter sur ce

discours se rapportent à un article intitulé : « Relation de la théologie

évangélique moderne avec les confessions réformées. »

L'auteur y indique ses vues quant à la position nouvelle prise
ou à prendre par les églises de la Réforme sur cinq points :

« Bibliologie, — le point de vue théologique, — catholicité, —

adoucissement du haut calvinisme, — liberté religieuse. »

« Bibliologie (je cite textuellement). Après une expérience
de trois siècles, la position des confessions réformées de-



VARIÉTÉS 129

meure inaltérable et inattaquable sur la question fondamentale

et préliminaire de la divine autorité et de la souveraineté
absolue des Ecritures canoniques comme seule règle infaillible
de la foi. C'est aujourd'hui comme au XVIe siècle Yarticulus
stantis vel cadentis ecclesiae evangelica!, comme l'artiele de la
divinité de Christ est Yarticulus stantis vel cadentis ecclesiœ

christianœ. « La Bible, toute la Bible et rien que la Bible, dit
» Chillingworlh, est la religion des protestants. » Et de nouveau
un peu plus loin : « Christ et son Evangile sont le résumé et la
substance du protestantisme évangélique, comme l'église et

ses traditions sont le résumé et la substance du catholicisme
romain. Le protestantisme subsiste ou tombe avec la Bible,
le romanisme subsiste ou tombe avec la papauté. »

Tout ce développement manque de précision et de justesse.
Une distinction entre ecclesia evangelica et ecclesia Christiana
est assurément difficile à établir et à formuler. Et s'il fallait
indiquer un « articulus stantis vel cadentis ecclesia? evangelica?,

» ce ne serait pas aujourd'hui, pas plus que ce n'était au
XVIe siècle, la souveraine autorité des Ecritures canoniques, ce

serait, aujourd'hui comme alors, la justification par la foi. La
sentence de Chillingworth, prise d'une manière littérale et

absolue, est fausse: « la Bible, toute la Bible et rien que la

Bible, » ce n'est pas une religion, c'est seulement une
méthode pour y arriver; et notre auteur semble bien le reconnaître,

lorsque, en poursuivant son développement, il met, sans

avertir de la substitution, à la place de la Bible, « Christ et
son Evangile, » ce qui, à s'exprimer exactement, n'est
certainement pas la même chose.

Ailleurs encore l'orateur emploie une expression impropre
et de nature à provoquer des confusions fâcheuses et graves,

lorsqu'il appelle « doctrine centrale » une doctrine qui, à

une époque et pour des causes particulières, demande à être
mise surtout en vue et défendue contre les attaques de l'esprit
du temps. Il ajoute : « La théologie moderne n'est ni solifi-
dienne, ni prédestinatienne, ni sacramentaire, mais christologique.

La doctrine centrale, autour de laquelle toutes les autres
THÉOL. ET PHIL. 1878. 9



130 VARIÉTÉS

se réunissent, n'est pas la justification par la foi, ni l'élection
ou la réprobation, ni le dogme de la présence eucharistique,
mais le grand mystère de Dieu manifesté en chair, la personnalité

divino-humaine et l'œuvre expiatoire de notre Seigneur. »

Ce qui est indiqué ici comme « la doctrine centrale » n'est pas
une doctrine, mais au moins trois, n'appartenant pas même
toutes au même champ de la théologie.

A propos de ce qu'il appelle « l'adoucissement du haut
calvinisme (moderation of high Calvinism), s M. Schaff apporte au

problème de la conciliation entre la souveraineté divine et la
responsabilité humaine une « solution pratique dans laquelle,
dit-il, tous les vrais chrétiens peuvent s'accorder. » Voici cette
solution qui, pour n'être pas neuve, n'en est pas moins utile
en pratique, mais dont la théologie spéculative a peu de chose
à tirer et dont M. Schaff dispose les termes bien peu correctement

et en les plaçant sous des noms historiques qui peuvent
provoquer de justes réclamations : « Tous ceux qui sont sauvés

le sont par la libre grâce de Dieu, sans aucun mérite propre

; — et ceci est le calvinisme. Tous ceux qui sont perdus le
sont par leur propre faute, en rejetant l'Evangile à eux
sincèrement offert; — et ceci est l'arminianisme. »

Si l'arminianisme consiste à affirmer que tous ceux qui sont
perdus le sont par leur propre faute, Calvin est un arminien
d'avant Arminius, car il a dit: « Pour ceste cause les enfans

mesmes sont enclos en ceste condamnation : non pas simplement

pour le péché d'autruy, mais pour le leur propre.... Sans

coulpe nous ne serions point attirez en condamnation' » (Inst.,
II. î, 8,) Et ailleurs : « Si on objecte, que fera doncques le pauvre

pécheur, veu que la promptitude de cœur, laquelle estoit
requise pour obéir, luy est desniée? Je respon à cela,
comment pourra-il tergiverser, veu qu'il ne peut imputer la
dureté de son cœur, sinon à soy-mesme. » (Inst., II, v, 5.)
Et ailleurs encore : « Qu'ils n'accusent point Dieu d'iniquité....
veu qu'à leur escient ils suppriment ce qu'ils sont contraints
de recognoistre : c'est qu'ils trouvent la cause de leur damnation

en eux. ^ (Inst., III, xxm, 3.) Si M. Schaff entend qu'il



VARIÉTÉS 131

n'y a de perdus que ceux qui ont rejeté l'Evangile à eux
sincèrement offert, alors je doute fort que l'arminianisme accepte
cette définition, et que tous les vrais chrétiens soient d'accord
là-dessus; car il se soulève immédiatement une foule de questions

fort embarrassantes : Quelle est la position de ceux à qui
l'Evangile n'a pas été offert? quelle est la portée de cette
adjonction: sincèrement offert? Ceux qui n'ont pas entendu

l'Evangile sont-ils donc dans un état neutre et non dans un
état de perdition? S'il en est ainsi, la prédication de l'Evangile
n'est pas pour eux un message de salut, mais une épreuve
destinée à les faire sortir d'un état d'indifférence pour entrer
dans un état de salut ou de perdition : est-ce bien ainsi que la
mission auprès des païens, par exemple, doit être considérée?

Je n'insiste pas. Ma seule intention est de faire sentir
combien, dans ce discours-manifeste, les expressions sont peu
mesurées, peu exactes, peu en harmonie avec le but poursuivi

et la circonstance en vue de laquelle il a été composé.
Ce n'est pas ainsi qu'on délimite un terrain commun sur lequel
puissent se rencontrer et s'entendre des frères venus de divers
côtés avec des idées, des vues, des tendances diverses qu'il
s'agit de concilier.

La même conclusion ressort d'une dernière citation, tirée
d'un morceau sur le salut des enfants, dont nous reprendrons
tout à l'heure l'idée principale: « Il ne peut y avoir de salut
sans Christ. Mais le salut n'exige pas nécessairement une
connaissance historique de Christ, non plus que la damnation
n'exige une connaissance historique de la chute d'Adam. »

Est-ce à dire que nous soyons sauvés en Christ de la même
manière que nous sommes perdus en Adam, antérieurement à

un acte positif et individuel de notre volonté? Cela me paraît
inadmissible : l'humanité est perdue en bloc par une chute qui
est la chute de l'espèce et qui passe, par filiation naturelle, à

chaque descendant d'Adam, qu'il connaisse ou non la chute de

son premier père ; mais elle se relève individu par individu, le
salut étant saisi par chacun au moyen d'un acte de foi que
nous ne pouvons pas concevoir sans une certaine connais-



132 VARIÉTÉS

sance de Christ. Quant aux enfants qui ne sont pas encore en
âge d'avoir cette connaissance à un degré quelconque, tout ce

que nous pouvons en dire, c'est que ce ne sont pas encore des

individus; nous ignorons comment ils peuvent participer au
bienfait de Jésus-Christ, et nous n'avons, à leur égard, qu'à
nous en remettre, avec une confiance aveugle, à la miséricorde
et à la sagesse infinie de notre Père céleste.

II

Ceci nous amène directement au sujet spécial du sort des

enfants morts sans baptême.
« C'est devenu presque un article de foi dans les églises

réformées, dit M. Schaff, que tous les enfants morts en bas

âge sont sauvés par l'expiation. C'est un développement légitime

de la doctrine calviniste de l'élection, qui accorde une
extension indéfinie de la grâce de Dieu par delà les moyens
visibles. Tous les systèmes orthodoxes qui maintiennent la
nécessité du baptême d'eau pour le salut conduisent à l'horrible

conclusion que tous les enfants qui meurent en bas âge

sans avoir reçu le baptême, aussi bien que les païens, c'est-
à-dire la portion de beaucoup la plus considérable de l'humanité,

sont perdus pour toujours.... Zwingli fut le premier, mais

aussi le seul parmi les réformateurs (excepté son ami et

successeur Bullinger) qui eut le courage de s'opposer à cette

lugubre opinion, et d'enseigner le salut de tous les enfants et
d'une grande partie des païens adultes. » Je doute que cette
dernière assertion soit rigoureusement exacte, mais assez peu
importe. M. Schaff affirme donc que Zwingli est le seul
réformateur qui se soit opposé à la lugubre doctrine de la damnation

des enfants morts sans baptême. Il admet en outre, et

ceci n'est pas moins grave, que les systèmes orthodoxes
maintiennent la nécessité du baptême d'eau pour le salut. Il est

vrai qu'il y a dans ses développements des oscillations et des

contradictions ; mais les deux affirmations que je viens de

rappeler sont péremptoires.
Nous avons déjà cité celle de la Revue chrétienne : « La ré-



VARIÉTÉS 133

forme a cru à la damnation des petits enfants non baptisés. »

La même opinion, chose piquante, a été portée à la tribune
du sénat français, sous l'empire, par M. le président Bonjean,
le même qui plus tard est tombé sous les balles de la
Commune. C'était, je crois, en février ou mars 1866; il s'agissait
déjà de ces insolubles difficultés de l'église réformée nationale,
auxquelles, six ans après, le fameux synode n'a su apporter ni
un terme ni même une trêve : « Jugez de l'embarras, s'écriait
l'honnête sénateur, assez embarrassé lui-même en pareille
matière, jugez de l'embarras où se trouverait le ministre des

cultes I Les uns, et ceux-ci sont les seuls, les véritables
orthodoxes, auront adopté la confession de foi de La Rochelle de
4599 (sic). Cette confession, qui admet une foule de choses que
tous les protestants repoussent aujourd'hui, telles que la
prédestination, la damnation des enfants morts sans baptême,
doctrine dure et impitoyable que Calvin avait empruntée à

saint Augustin ; d'autres auront préféré le symbole de Nicée
(sic) ou celui de Constantinople de 384 qui est récité, je le

crois, aujourd'hui dans l'église orthodoxe ; d'autres enfin le

symbole modifié par l'addition Filioque »

Il faut pourtant faire entendre une voix mieux avisée, et
cette voix sera celle d'un de nos ennemis acharnés, de

Bossuet. L'auteur de l'Histoire des variations connaissait bien la
doctrine réformée ; pour soutenir la polémique avec les
savants théologiens de son temps, il avait dû l'étudier en détail
et à fond. Il écrivait, dans son Exposition de la doctrine de

l'Eglise catholique, les lignes suivantes : « Comme les petits
enfants ne peuvent suppléer le défaut du baptême par les actes
de foy, d'espérance et de charité ni par le vœu de recevoir
ce sacrement, nous croyons que s'ils ne le reçoivent en effet

ils ne participent en aucune sorte à la grâce de la rédemption

; et qu'ainsi mourant en Adam, ils n'ont aucune part avec

Jésus-Christ. » « Il est bon d'observer icy que les Luthériens

croyent avec l'Eglise catholique la nécessité absolue du
baptême pour les petits enfans, et s'étonnent avec elle de ce

qu'on a nié une vérité, qu'aucun homme avant Calvin n'avoit
osé ouvertement révoquer en doute, tant elle estoit lortement



134 VARIÉTÉS

imprimée dans l'esprit de tous les fidelles. » « Cependant les
Prétendus Réformés ne craignent pas de laisser volontairement
mourir leurs enfans, comme les enfans des infidelles, sans

porter aucune marque du christianisme et sans en avoir reçu
aucune grâce, si la mort prévient leur jour d'assemblée. »

(Exposition... Art. IX.) Cette doctrine, acceptée par les luthériens

à cause de leur théorie des sacrements, est bien une
doctrine catholique les paroles de Bossuet le montrent assez,

et elle est admise aussi, comme un des fondements de la foi

chrétienne, par Pascal, lorsqu'il dit, dans un curieux passage
de ses Pensées :.... «Qu'y a-t-il de plus contraire aux règles
de notre misérable justice que de damner éternellement un
enfant incapable de volonté, pour un péché où il paraît avoir si

peu de part, qu'il est commis six mille ans avant qu'il fût en
être? Certainement, rien ne nous heurte plus rudement que
cette doctrine ; et cependant, sans ce mystère, le plus
incompréhensible de tous, nous sommes incompréhensibles à nous-
mêmes. » (Ed. Faugère, II, 405.)

Voyons, documents en mains, ce qu'il en est quant à l'église
réformée.

Ce qui a pu donner lieu à l'opinion que je combats, c'est

probablement l'art. XI de la confession gallicane, mal lu et

surtout mal compris. M. Bonjean le déclare nettement, au
milieu de toutes les bévues qu'il entasse. M. de Pressensé le
donne à entendre, car le passage de lui que j'ai cité est
précédé de cette phrase : & Nous venons de relire la confession
de foi et la discipline de nos pères.... » Voici cet article:
« Nous croyons que ce vice (le péché originel) est vrayement
péché, qui suffit à condamner tout le genre humain, jusques
aux petis enfans dès le ventre de la mere, et que pour tel il
est réputé devant Dieu : mesmes que après le baptesme c'est

toujours péché, quant à la coulpe, combien que la condamnation

en soit abolie es enfans de Dieu, pource que Dieu, par sa

bonté gratuite, ne nous l'impute point. (J. Calv. op. Edit.
Brunsv. IX, col. 743.)

Les auteurs de la confession entendent-ils par là que les



VARIÉTÉS 135

petits enfants soient effectivement condamnés par suite du

péché originel, tant qu'ils n'ont point reçu le baptême? Non
certainement. Ils entendent et ils disent que le péché originel
« suffit » à les condamner, eux et tout le genre humain, si l'on
ne tient compte que de la justice de Dieu et non de sa
miséricorde et de ses décrets de salut ; les enfants sont condamnés

en droit, ce qui n'emporte point qu'ils le soient en fait, pas
plus que lorsque les fidèles, confessant leurs péchés selon la

liturgie officielle de la même église, s'expriment ainsi : « De

nostre vice nous transgressons sans fin et sans cesse tes saints
commandemens ; en quoy faisant, nous acquérons par ton
juste jugement ruine et perdition sur nous, » ils n'entendent
déclarer qu'ils soient actuellement en état de perdition et de

mort ; ils déclarent qu'ils en sont dignes, et que, pour ce qui
les concerne, à rigueur de justice et en dehors de la bonté

gratuite de Dieu, ils ne méritent pas autre chose.

Il est important de remarquer en outre que l'article nie
expressément que le baptême change quelque chose à l'état
des enfants ; après le baptême, le péché subsiste « quant à la
coulpe, » et si « la condamnation en est abolie, » celte abolition

n'est point attribuée au baptême, puisqu'il est dit non pas
« es baptisés, » mais « es enfans de Dieu. »

La même doctrine est exprimée, plus clairement peut-être
encore, dans l'article correspondant de la « confession de foy
faicte d'un commun accord par les fidèles qui conversent es

Pays Bas. » (1561.) Art. XV : « Nous croyons que par la
désobéissance d'Adam a esté espandu le péché originel au genre
humain, lequel est une corruption de toute la nature, et un
vice héréditaire, duquel mesme sont entachez les petis enfans
au ventre de leur mère, et produit en l'homme toute sorte de

péché y servant de racine : mesme tout ce vice est tant vilain
qu'il est suffisant pour condamner le genre humain : et n'est

pas aboli mesme par le baptesme, combien toutesfois qu'il
n'est point imputé à condamnation aux enfans de Dieu par sa

grace, et miséricorde. »

Interrogeons maintenant le grand docteur réformé, Calvin.



136 VARIÉTÉS

Son opinion sur le salut des petits enfants et sur le sens et
l'effet du baptême ne ressort pas seulement de l'ensemble de
sa doctrine, il l'a exprimée directement, avec toute la netteté
désirable, en plusieurs occasions.

Il l'a fait d'abord dans sa réfutation de l'Interim allemand de

4548, réfutation publiée en latin, en 4549, et traduite en français

la même année sous ce titre : « La vraye façon de reformer

l'église chrestienne et appointer les différens qui sont en
icelle. » Un éditeur allemand ayant reproduit l'ouvrage latin,
en réfutant par un avis au lecteur l'opinion de Calvin sur le

point même qui nous occupe l'état des enfants des fidèles et
l'efficacité du baptême, Calvin lui répliqua en 4550, par un
«appendix» étendu, qui fut dès lors ajouté aux éditions latines,
mais qui ne le fut jamais à celles de la traduction. Il nous suffira

de citer un passage du traité lui-même d'après la version
française : « Il est besoin de toucher, quant au Baptesme, un
poinct en brief: c'est que les Moyenneurs (les auteurs de

l'Intérim) pouvoyent bien laisser ce qu'ils allèguent en passant

: à savoir, que nul ne peut estre sauvé sans estre baptisé.
Car outre ce qu'ils faillent, en attachant le salut des âmes aux
signes visibles, ils font grande injure à la promesse, comme
si elle ne suffisoit point pour nous donner le salut qu'elle
offre : sinon estant aidee d'ailleurs. Les enfans des fidèles sont
saincts dès leur naissance : pource que devant que venir au
monde, ils sont desja adoptez en l'alliance de vie éternelle. Et

n'y a point d'autre raison de les recevoir en l'Eglise, sinon que
desja auparavant ils appartenoyent au corps de Christ. Et

quiconque admet au baptesme ceux qui en sont estranges : il le

profane. Parquoy ceux qui font le baptesme tellement nécessaire,

que quiconque ne l'aura eu soit privé de salut : premièrement

ils font outrage à Dieu, et puis ils se contredisent à

eux-mesmes : d'autant que d'imprimer la marque de Christ à

ceux qui sont estranges de luy, ce n'est pas chose licite. Ainsi,
il faut que la grace d'adoption précède le baptesme. Or cette
grâce n'est pas seulement cause à demi de notre salut : mais
elle nous apporte le salut entier, lequel nous est après ratifié

par le baptesme... » (Calvin, Opusc. édit. 4566, pag. 4068.



VARIÉTÉS 137

Voyez, aussi Calvini opera. Edit. Brunsv. VII. Proleg. XLI,
XLII, col. 619, sq. 675-686.)

Six ans plus tard, Calvin écrivant à J. de Glauburg, sénateur

de Francfort, au sujet de différends avec les docteurs
luthériens, revient sur la même question et s'exprime d'une
manière toute semblable :

« Je n'ignore pas combien profondément est fixée dans les
cœurs de plusieurs cette persuasion : que les enfants qui sont
retirés du monde sans baptême sont exclus de l'espérance du
salut. Mais il convient aussi de peser sous quel léger prétexte
cette erreur a pu s'établir. On cite cette célèbre parole de
Christ : Si quelqu'un ne naît d'eau et d'esprit, etc. » Après
avoir discuté ce passage, Calvin conclut : « Pour mieux ôter
tout doute, il faut toujours tenir ce principe : que le baptême
n'est pas conféré aux enfants pour qu'ils deviennent fils et

héritiers de Dieu, mais que, parce qu'ils sont déjà considérés

comme étant en cette place et en ce degré auprès de Dieu, la
grâce de l'adoption est scellée dans leur chair par le
baptême.... » « En somme, à moins qu'on ne veuille renverser
tous les principes de la religion, il faudra avouer que le salut
de l'enfant n'est pas fondé sur le baptême, qu'il est seulement
scellé (obsignari) par le baptême. D'où il suit qu'il n'est pas
précisément et simplement nécessaire... » (Lettre du 24 juin
4556. Calv. Epist. et resp. Edit. 1576, pag. 180.)

On trouve dans les lettres latines du réformateur une
consultation sur des points de pratique relatifs au baptême,
adressée, en date du 43 novembre 4564, à des frères dont le

nom n'est pas donné, et qui conclut encore de même.

Nous avons réservé pour dernière citation une lettre
française, du 6 septembre 1554, qui emprunte à la circonstance
dans laquelle elle fut écrite un intérêt particulier et un caractère

décisif. Un gentilhomme provençal, habitant Turin, avait

un enfant qu'il ne pouvait faire baptiser selon le rite réformé
dans une ville où ce culte n'était pas célébré alors. Plutôt que
de recourir au ministère d'un prêtre romain, ce qui répugnait
à sa foi, il préféra attendre le moment où il aurait à sa portée
des secours religieux en harmonie avec sa profession évangé-



138 VARIÉTÉS

lique. L'enfant tomba malade et mourut sans avoir été baptisé.
Quelques protestants y trouvèrent sujet à scandale et Calvin,
averti, écrivit au père. Après lui avoir adressé quelques
paroles de consolation sur la perte de son enfant, il discute la

question du prétendu scandale donné à l'église, et conclut en

approuvant la conduite du gentilhomme. Puis il en vient à ce

qui concerne le sort de l'enfant lui-même : « Si quelqu'ung
réplicque que vostre enfant a esté privé du baptesme qui est

le signe du salut, je respons que sa condition n'est point
pire pour cela devant Dieu. Car combien que le baptesme
scelle nostre adoption, toutesfois nous sommes enrollés au
registre de vie tant par la bonté gratuite de nostre Dieu, que

par sa promesse qu'ainsi soit. En vertu de quoy nos enfans

sont-ils saulvés, sinon pource qu'il est diet : Je suis le Dieu de

ta lignée Mesmes sans cela ils ne seroient point capables
d'estre baptisés. Si leur salut est asseuré par la promesse, et

que le fondement soit assez ferme de soy, il ne fault pas estimer

que tous les enfans qui meurent sans baptesme périssent,
car en voulant honorer le signe visible on feroit grand injure
et déshonneur à Dieu, desroguant à sa vérité, comme si nostre
salut n'estoit pas bien appuyé sur sa simple promesse. Puis
doncq qu'il n'y a eu de vostre coste nul mespris du sacrement,
cela n'emporte nul préjudice au salut de vostre enfant, qu'il
soit décédé devant que vous eussiez loisir et moien de le faire
baptiser. Ainsi il n'y a nulle cause de scandalle à ceux qui ne

se vouldront point fascher sans propos. Ce que vous pouvez
remonstrer à tous fidèles, affin qu'ils en soient appaisés. »

(Lettr. franc, de Calvin. Edit. Bonnet. I, 438.)

De ces diverses citations et de l'ensemble de ces vues me
paraissent ressortir les éléments suivants d'une théorie dont je
ne pense cependant pas que Calvin et ses collaborateurs
eussent nettement conscience :

4. Les enfants des fidèles s'ils meurent avant l'âge où ils
peuvent avoir une foi personnelle, sont sauvés.

2. Le baptême n'est pour rien dans ce salut.
3. S'ils ont reçu le baptême, il est pour eux le sceau du



VARIÉTÉS 139

salut déjà obtenu, mais non sa cause, même occasionnelle.
4. Ce salut repose sur la libre grâce de Dieu qui les a élus

avant leur naissance.
5. Le moyen d'appropriation de cette grâce est la foi de

leurs parents qui leur est imputée.
Toute cette doctrine a pour fondement scripturaire les

promesses de Dieu faites aux enfants des fidèles, et la déclaration
de saint Paul : Vos enfants sont saints. Elle a pour fondement
psychologique la même solidarité qui est au fond de la doctrine
du péché originel. La vie de l'enfant, sa vie religieuse et
morale, ou, en un mot, sa vie spirituelle, comme sa vie physique,
fait d'abord partie intégrante de la vie de ses parents et ne
s'en détache que progressivement. Sa vie physique devient
personnelle au moment de la naissance ; pour la vie
spirituelle, le moment est plus tardif, variable selon les individus
et les circonstances, et insaisissable à notre observation. C'est

cette vie commune qui explique, autant que cela peut
s'expliquer, que la foi d'un père ou d'une mère puisse être imputée

à son enfant.
Affirmer purement et simplement le salut de tous les

enfants morts en bas âge, à quelques parents qu'ils appartiennent,

comme le docteur Schaff paraît le faire et comme il
l'attribue à Zwingli, est une témérité que rien, ni dans l'Ecriture,

ni dans l'expérience, ne vient justifier. «Les choses
cachées sont pour l'Eternel, mais les révélées sont pour nous et

nos enfants à jamais. » (Deut. XXIX, 29.)
C.-O. Viguet.


	Variétés

