
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 11 (1878)

Artikel: Considérations sur la vie de Jésus

Autor: Goens, F.-C.-J. van / Zeller, Édourd

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379239

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379239
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


CONSIDERATIONS SUE LA VIE DE JÉSUS

PAR

EDOUARD ZELLER
professeur à Berlin *.

Il y a deux manières de composer l'histoire évangélique. On

peut partir des récits détachés, tels qu'ils nous ont été transmis,
pour en dégager le résidu historique à l'aide de la critique. On

peut aussi faire l'inverse : commencer par l'exposition de la
marche historique probable, pour autant qu'il est possible de
la fixer; puis partir de là pour montrer comment et pourquoi
les nombreuses données légendaires se sont formées dans le
cours des temps autour de ce noyau historique. Le premier
procédé, qu'on peut appeler analytique, a été celui de Strauss
dans sa première Vie de Jésus. Il a donné plus tard la préférence

au procédé synthétique en traitant d'abord la vie de

Jésus selon l'histoire et ensuite l'histoire mythique de Jésus

dans son origine et ses développements. Il a renoncé ainsi, à

la vérité, à l'avantage d'établir ses résultats par la critique
minutieuse et complète des récits évangéliques et de ses

interprétations variées, qui a fait la force de son premier travail. Il
pouvait cependant procéder ainsi après tout ce qu'il avait fait
et en insérant dans son second ouvrage autant de développements

critiques qu'en comportait sa destination plus populaire.
Il a pu fournir maintenant ce qui lui était impossible autrefois :

un tableau de l'histoire et de la personne de Jésus et une ex-

1 Extrait des Mélanges publiés en 1875 sous le titre de : Vorträge und
Verhandlungen geschichtlichen Inhalts.



580 EDOUARD ZELLER

plication plus complète et plus exacte de l'origine des récits

évangéliques. Le point capital, pour nous, est la question relative

à l'histoire et au caractère de Jésus. Nous nous bornerons
ici à l'essentiel.

I

Nous nous demandons d'abord comment Jésus est devenu

ce qu'il a été. Ici, comme chez un si grand nombre des plus
éminents bienfaiteurs de l'humanité, nous avons à déplorer
l'absence totale d'informations authentiques sur ses rapports
personnels et son éducation. Nous savons qu'il était originaire
de Nazareth, que son père s'appelait Joseph et sa mère Marie,

que le premier était charpentier et que Jésus lui-même aura
appris et exercé ce métier. Quant à son éducation, nous n'en

savons rien ; nous ignorons ses destinées jusqu'à son apparition

et ses relations avec Jean-Baptiste. Nous voilà donc réduits
à des conjectures.

J'ai la conviction intime qu'il faut accorder une beaucoup
plus grande part qu'on n'en accorde ordinairement dans

l'apparition de la religion chrétienne, non-seulement à l'influence
de la domination romaine, mais encore à la marche et à la
diffusion de la civilisation grecque. Il est évident que la philosophie

hellénique a exercé une influence prépondérante sur les
idées théologiques et morales des chrétiens à partir de l'apparition

des plus anciens Alexandrins chrétiens et de la gnose.
Nous ne serons pas non plus surpris de trouver chez Paul
plusieurs idées qu'il a puisées soit directement soit indirectement
dans la même source que Philon et d'autres contemporains.
La ville natale de Paul était Tarse, c'est-à-dire un siège célèbre
de philosophie grecque et notamment stoïcienne. Ses études

rabbiniques pouvaient, ne fût-ce que par la voie de la polémique,

le mettre en contact avec des éléments étrangers. On

faisait un reproche à son maître Gamaliel de savoir le grec.
Enfin, à partir de sa conversion, il a vécu presque entièrement
en dehors de la Palestine, dans la ville grecque d'Antioche, à

Ephèse, à Corinthe. Mais ce qu'on accorde pour Paul, on ne
l'accorde guère pour Jésus. Est-il probable que la source qui



CONSIDÉRATIONS SUR LA VIE DE JÉSUS 581

abreuva Paul ait jailli pour le Galiléen sans instruction, pour
l'autodidacte de Nazareth peut-on supposer qu'il ait connu
la langue grecque ou ait soutenu quelque rapport avec des

hommes de culture hellénique Il suffira cependant de se

rappeler le milieu pour trouver une réponse à ces questions.
La question n'est pas de savoir si Jésus a été en contact

immédiat avec l'hellénisme ; c'est ce qui est très peu vraisemblable

; mais si plusieurs des idées que la philosophie grecque
fut la première à mettre en circulation, ont pu passer en
Palestine et s'établir dans les milieux qui fournirent au fondateur

du christianisme les matériaux indispensables au
développement de son originalité créatrice. On ne saurait le nier
si l'on songe que ces idées avaient déjà opéré puissamment
depuis des siècles dans le monde grec ; qu'on les rencontrait
partout dépouillées de leur forme scolastique, chez les orateurs
et les poètes, dans la vie journalière comme dans l'école et la

littérature; que le peuple juif hors de la Palestine, en Syrie,
en Asie Mineure et surtout en Egypte, était entré, lui aussi,

depuis des siècles, en contact sérieux avec l'esprit grec ; que
les Juifs de Palestine ne pouvaient pas se fermer aux idées de

leurs frères dispersés à l'étranger, grâce au commerce animé

qu'entretenaient et les affaires et les fêtes nationales ; que
l'influence de l'hellénisme qui s'était glissé depuis longtemps
parmi les Juifs, sous les Séleucides, avant les vexations
d'Antiochus Ëpiphane, n'a pu être neutralisée entièrement par la
réaction maccabéenne ; qu'enfin l'ère chrétienne a vu
longtemps se maintenir un monument éloquent et un puissant

organe de cette influence dans les sectes des essèniens et des

thérapeutes.
Ce dernier point, quoique vivement contesté, est cependant

indubitable : l'origine de l'essénisme, qui, selon Josephe,
coïncide avec la période des Maccabées, est due à l'hellénisme
et plus particulièrement à la religion orphico-pythagoricienne.
En effet les trois partis, celui des néoplatoniciens, celui des

essèniens et celui des ébionites, manifestent dans leur ensemble,

comme dans leurs traits les plus individuels, une affinité
qui nous autorise à les considérer comme les branches grec-



582 EDOUARD ZELLER

que, juive et chrétienne d'un seul et même tronc, c'est-à-dire
du pythagoréisme postérieur.

Si donc nous ne savions rien des voies par lesquelles
l'influence grecque a atteint le christianisme naissant, cette
ignorance ne serait pas encore pour nous une raison de nier tout
rapport. Au contraire, les conditions générales de l'époque
étaient tout à fait propres à le favoriser. D'ailleurs il est de fait

que les idées qu'on avait déjà proclamées depuis longtemps
sur le sol de la Grèce, tandis que le judaïsme exclusif ne s'y
est jamais élevé, ont trouvé dans le christianisme l'application
la plus féconde.

Cependant notre ignorance n'est pas aussi complète qu'on le

pense. « La Galilée des Gentils » avait une population mêlée,
des villes à moitié grecques, telles que Cesaree et Ptolemaïs
surla côte voisine, des Grecs et des hommes à culture grecque
même dans sa capitale. La Galilée était donc ouverte à des

influences étrangères. Les essèniens formaient un parti qui,
dès son origine en rapport avec l'hellénisme, était singulièrement

propre à introduire auprès de leurs compatriotes juifs
les idées qu'ils avaient empruntées aux Grecs. Il faut insister
sur cette dernière réflexion. Sans doute, Jésus n'a pas été

membre d'une association essénienne et tout ce qu'on a débité
à ce sujet mérite depuis longtemps d'être oublié. La sérénité
naturelle de Jésus jure avec l'ascétisme austère des essèniens,
sa liberté élevée avec leur étroitesse mystérieuse. Ajoutons
qu'il paraît que l'idée messianique dont est parti l'un, n'a eu

que peu d'importance aux yeux des autres. Mais comme au
XIVe siècle il n'était pas nécessaire d'être béguard ou au
XVIIe d'être quaker pour entrer en contact avec ces sectes, de

même on n'avait pas besoin au premier siècle d'appartenir à

l'ordre des essèniens pour subir l'influence de leurs idées et
de leurs pratiques. Les essèniens étendaient leur influence
bien au delà du cercle de leurs membres; elle devait atteindre
tous ceux qui s'intéressaient sérieusement en Palestine aux
choses religieuses. Pour nous en convaincre, rappelons-nous
ce seul fait qu'on voyait ici une association pieuse qui méprisait

le culte du temple, demandait la pureté du cœur au lieu



CONSIDÉRATIONS SUR LA VIE DE JÉSUS 583

des sacrifices et triomphait de la roideur du judaïsme par la
charité la plus vaste. Cette tendance avait une grande affinité
avec le christianisme : on sait avec quelle promptitude elle s'y
introduisit dès son origine. Jésus lui-même s'en montra pénétré,

non-seulement par l'esprit général de sa doctrine, mais

encore par l'attitude qu'il prit vis-à-vis du culte juif et par ses

déclarations sur le serment et le mariase.

II

La question qui vient de nous occuper nous conduit aux
relations que Jésus a soutenues avec Jean-Baptiste. Les récits
évangéliques nous offrent ici pour la plupart des données peu
historiques, dues à des préoccupations dogmatiques ; à la base

cependant se trouve le fait que Jésus est allé chercher Jean et
a accepté son baptême. M. Renan prétend que cela n'arriva
qu'après que Jésus eût commencé son ministère et eut formé
un petit cercle autour de lui. C'est une erreur suggérée par le

quatrième évangile. Celui-ci veut évidemment relever la
nature supérieure de Jésus par l'hommage de l'admiration et de

la soumission du Baptiste. Faute de renseignements directs

sur l'influence que celui-ci exerça sur Jésus, nous devons nous
contenter de quelques conjectures probables. Il est, en effet,
probable que Jésus n'aura pas attaché un prix fugitif au
commerce d'un homme pareil. Il aura beaucoup appris de lui en

vue de son ministère ; il sera parvenu surtout par ces entrevues

à la conscience de la distance qui séparait sa manière de

celle du Baptiste ; il y aura trouvé un stimulant à annoncer le

royaume de Dieu. Le prophète dont le baptême avait beaucoup
de ressemblance avec les ablutions des essèniens, et qui,
comme eux, plaçait les devoirs moraux bien au-dessus des

privilèges des fils d'Abraham, a pu servir d'organe à l'influence

que cette secte a exercée sur Jésus. Nous retrouvons dans les

apostrophes antipharisaïques de Jésus un écho de celles de

Jean, qui qualifia les pharisiens et les sadducèens de race de

vipères. On a prétendu que Jésus a emprunté à Jean le rite du
baptême : mais cette assertion ne peut reposer que sur le té-



584 EDOUARD ZELLER

moignage douteux du quatrième évangile. On fait mieux
d'admettre que l'église n'a adopté ce rite qu'après la mort de Jésus

et qu'elle l'a antidaté en en faisant un commandement du

Ressuscité. Au reste, tout est fort obscur ici et l'on peut discuter

cette influence dans un sens comme dans un autre.

III

De quelque manière que Jésus soit devenu ce qu'il était, il
nous importe surtout de savoir ce qu'il a été, qu'il a été le

personnage dont est parti un mouvement universel, et quel a

été l'élément nouveau de foi et de vie qu'il a introduit dans

l'humanité.
Heureusement nous sommes mieux renseignés ici. Si les

longs discours que Matthieu surtout nous a transmis sont
évidemment des compositions littéraires, les sentences énergiques
et les paraboles qu'ils renferment ont pu être conservées
longtemps dans la tradition orale, et portent, malgré les additions

et les altérations subséquentes, un cachet irréfragable
d'originalité fraîche et vive ; elles dépassent tout ce que le

judaïsme contemporain nous offre et tout ce que le judéo-
christianisme a mis dans la bouche de Jésus ; elles ramènent
au centre d'une conception nouvelle et à une individualité
unique, en sorte que si nous pouvons douter sur une foule de

détails, nous pouvons être sûrs de la grande figure qui résulte
de la réunion de tous ces traits.

Commençons par la conscience religieuse de Jésus. Son trait
distinctif consiste dans l'intime rapport où Jésus se place avec
Dieu et qu'il retrace en donnant à Dieu le nom constant de

Père. La morale du sermon de la montagne aboutit au précepte
religieux de devenir fils de Dieu (Math. V, 45), qui fait lever
son soleil sur les bons et les méchants. On retrouve ici un
trait fondamental de la piété de Jésus : il sentait et se
représentait le Père céleste comme la bonté qui ne fait acception de

personne. C'était l'effet de ses dispositions les plus intimes ;

c'est par là qu'il se sentait uni à Dieu. Il se représentait Dieu
sous le rapport moral tel qu'il était lui-même dans les plus



CONSIDÉRATIONS SUR LA VIE DE JÉSUS 585

beaux moments de sa vie, et fortifiait sa vie religieuse par cet
idéal. L'amour qui embrasse tout, qui surmonte le mal par le
Lien, constituait le fonds de son âme religieuse. Il l'appliqua à

Dieu. De là découlait d'une part l'ordre d'être parfait comme
Dieu, de s'attacher à cette justice parfaite que Jésus opposa à

la légalité mosaïque, et d'autre part le principe de la charité la
plus vaste, la plus entière, la reconnaissance de l'égalité de

tous les hommes devant Dieu et de la même obligation de tous
envers tous. De ce double sentiment résultait pour Jésus une
sérénité qui l'éleva au-dessus de toutes les privations, de tous
les soucis, de tous les biens. Tout le monde connaît les
sentences qui en donnent la preuve et dont l'authenticité est
incontestable.

Cette harmonie admirable de l'âme n'était pas le fruit de

rudes combats, comme chez Paul, Augustin et Luther, qui en
ont toujours conservé quelque chose de dur, d'âpre, de sombre.

On n'en trouve aucune trace chez Jésus. 11 nous fait l'effet
d'une belle nature qui n'avait qu'à se déployer, qu'à prendre
toujours plus conscience d'elle-même, qu'à s'affermir toujours
davantage, mais qui n'avait pas à revenir sur ses pas et à

commencer une autre vie. 11 n'en résulte pas que Jésus fût
exempt des hésitations et des erreurs qui sont la condition
d'un travail moral continu. Le meilleur et le plus pur des

hommes a toujours encore à se reprocher maint défaut, mainte
défaillance, mainte précipitation. D'ailleurs plus on avance,
plus le sens moral est sensible à la plus légère altération des

motifs, à la plus imperceptible déviation de l'idéal moral.
L'histoire vient confirmer ici cette expérience universelle. Le

baptême du Jourdain fut toujours un acte de repentance. Jésus

déclina le titre de « bon, » comme n'appartenant qu'à Dieu.
Enfin Jésus n'aurait pas pu dire : « Pardonne-nous nos fautes, »

« Ne nous induis point en tentation, » s'il s'était senti absolument

élevé au-dessus de la fragilité humaine. Dans ce cas, il
n'aurait pu, ce semble, prononcer ces paroles en son propre
nom, ni les dicter à d'autres avec cette pleine sympathie
personnelle qu'il faut supposer à celui qui prie.



586 EDOUARD ZELLER

IV

Le point de vue religieux que l'histoire nous autorise à attribuer

à Jésus n'était pas seulement en opposition à l'acception
pharisaïque et rabbinique du mosaïsme, mais encore à sa

tendance originelle. On a demandé si Jésus en avait la conscience
et s'il s'en est expliqué clairement. Nos évangiles, indépendamment

du quatrième, présentent à cet égard des données

différentes, dont quelques-unes sont inconciliables. Le résultat de

cet examen sera que Jésus a eu une intuition de la nouveauté
de son principe et de son incompatibilité avec le vieux
judaïsme, infiniment plus claire que ses disciples personnels,
sans exception, n'en ont jamais eu. Qu'on se rappelle son
attitude à l'égard du sabbat, du jeûne, du divorce ; l'expulsion des

vendeurs du temple, laquelle entraîne une agression de tout le

culte cérémoniel et une répugnance pour le formalisme ; la
déclaration : « Abattez ce temple et je le relèverai en trois jours, »

déclaration que Jésus semble avoir faite effectivement et qui
renvoie à l'abolition finale du culte du temple1. Rien n'est plus
péremptoire ici que les déclarations qui se lisent Matth. V,
20 et suivants. Elles sont d'une hardiesse et d'une idéalité

incomparables, qui ne peuvent être dues qu'à Jésus; elles vont
bien au delà de la dogmatique judéo-chrétienne et ne
reproduisent ni les idées ni les expressions pauliniennes. « Il a été

dit aux anciens, mais moi je vous dis. » C'est par ces paroles

que Jésus se pose en nouveau législateur devant Moïse ; il
traite la loi mosaïque de loi imparfaite, dont l'infériorité est due
à la dureté du cœur du peuple ; il fait du commandement
extérieur un commandement intérieur et requiert l'intention
pure au lieu de l'acte légal ; c'est dire qu'il se montre pénétré
de la nécessité de s'élever de la loi religieuse de Moïse à une

* Les versets 18, 19 du chap. V, de Matthieu interrompant la marche
des idées, sont une interpolation soit dans ce texte de Matthieu, soit
dans la tradition originale du discours.



CONSIDÉRATIONS SUR LA VIE DE JÉSUS 587

loi plus pure et plus spirituelle. Jésus pouvait allier avec cette
conviction celle de maintenir toujours essentiellement la loi de

Moïse; mais s'il résumait exclusivement cette essence dans
le commandement moral, dans celui de l'amour de Dieu et du

prochain, il proclamait indirectement l'inutilité de toute la loi
rituelle et posait un principe dont la rupture avec le mosaïsme
était la conséquence tacite mais rigoureuse. Et les développements

subséquents du christianisme l'ont bien prouvé. En

effet, si Paul a été le premier à déclarer la foi en Christ et
l'observation de la loi inconciliables; s'il a prêché l'abolition de

la loi et la fondation d'une religion nouvelle, radicalement
opposée au judaïsme autant qu'au paganisme, c'est qu'il a dû

rencontrer dans la foi qu'il trouva au sein de l'église quelque
chose d'incompatible avec le caractère obligatoire de la loi.
Ce n'est qu'ainsi qu'on s'explique d'une part le zèle ardent
qu'il mit d'abord à exterminer la nouvelle doctrine et d'une
autre part la forme antinomistique que cette doctrine revêtit
chez lui-même après sa conversion. Il maintint sa conviction
à l'égard de l'incompatibilité de la foi chrétienne et de la foi

judaïque, mais par un revirement aussi ingénieux qu'original il
finit par reconnaître son plus grand privilège en ce qui l'avait
autrefois scandalisé le plus dans le christianisme et chercha

l'objet de l'apparition du Christ dans la fin de la domination
de la loi, dans la substitution d'une nouvelle religion à la juive.
Avant Paul, Etienne avait déjà déclaré que Jésus abrogerait, à

son retour, le culte du temple et remplacerait la loi mosaïque

par une autre. Et si le livre des Actes (VI, 13) représente cette
déclaration comme un faux témoignage, il n'en met pas moins,
immédiatement après, sur les lèvres du martyr un discours qui
se résume dans la pensée que Dieu n'habite point dans des

constructions de main d'homme. (Act. VII, 48.) Or si Etienne
a déjà proclamé de telles pensées et si Paul les a déjà trouvées,
il est plus que vraisemblable qu'elles ne sont pas seulement
dues indirectement à l'esprit de la doctrine de Jésus, mais

encore à ses déclarations.

THÉOL. ET PHIL. 1878 38



588 EDOUARD ZELLER

On a demandé si, grâce à cette attitude affranchie à l'égard
de la loi de Moïse, Jésus a eu l'intention d'ouvrir aussi le
royaume de Dieu aux non-Israélites sans incorporation préalable

dans le judaïsme. La réponse est difficile, parce que les

évangiles varient entre eux et même plusieurs passages dans

un seul et même évangile. Luc (IX, 52 et suiv. ; X, 30 ; XVII,
11 et suiv.) et Jean (IV, 4 et suiv. ; X, 16 ; XII, 20 et suiv.)
nous rapportent que Jésus trouva en Samarie une sphère
d'activité abondante et chez les Samaritains un accueil qui lui fait
faire l'éloge de ce peuple détesté des Juifs ; ces deux évangélistes

font plus : selon eux Jésus a retracé la mission païenne de
la manière la plus explicite et a annoncé une église qui réunirait

les Juifs et les païens dans une adoration spirituelle, affranchie

du culte juif. Au contraire, chez Matthieu (XIX, 4 ; XV, 21

et suiv. ; X, 5 et suiv., 23 ; VII, 6) et chez Marc (X, 1 ; VII, 25 et

suiv.), Jésus en allant à Jérusalem évite le chemin le plus court
de la Samarie ; défend aux apôtres de se tourner dans leur
mission vers les païens ou les Samaritains; les exhorte dans le
même esprit à ne pas jeter les choses saintes aux chiens, ni
les perles devant les pourceaux; compare les païens aux chiens

auxquels il n'est pas permis de donner le pain qui appartient
aux enfants, c'est-à-dire aux Israélites, et refuse d'abord de

guérir la fille d'une païenne, en disant qu'il n'est envoyé
qu'aux Juifs. En revanche, le même Matthieu relate aussi

(VIII, 5 et suiv.), de concert avec Luc (VII, 4, et suiv.),
l'empressement avec lequel Jésus remplit le vœu du centenier de

Capernaum ; il met à cette occasion dans la bouche du Maître
la déclaration expresse (conf. Luc XIII, 28 et suiv.) que les
païens croyants occuperont dans le royaume de Dieu la place
des Juifs incrédules. Le même évangéliste fait répéter à Jésus

plus tard la même menace là où d'autres la suppriment.
(XXI, 43.) C'est encore chez lui que Jésus prophétise avant sa

mort l'évangélisation de tous les peuples (XXIV, 14) et or-



CONSIDERATIONS SUR LA VIE DE JÉSUS 589

donne, après sa résurrection, à ses disciples de se vouer à

cette mission. (XXVIII, 19; conf. Luc XXIV, 47; Marc XVI, 15.)
On voit que les divergences sont considérables ; impossible

de les accorder. De quel côté est la vérité? On ne saurait se

dissimuler que les idées el les conditions d'une époque postérieure

se réfléchissent dans une partie des passages universa-
listes, notamment dans toute l'exposition de Jean et, après

tout, également dans celle de Luc. Il y aurait cependant de la

précipitation à dire que c'est le cas de tous les passages sans

exception et que dans les éléments divers de la tradition
évangélique, notamment chez Matthieu, ceux qui annoncent
l'universalisme doivent être plus récents et moins historiques que
ceux qui proclament le particularisme. Si l'on tient compte
des circonstances au sein desquelles s'est formée la tradition
évangélique, on peut supposer que, pendant la lutte du judéo-
christianisme étroit et du paulinisme universaliste, qui remplit
la première génération chrétienne après Jésus, l'un et l'autre
partis cherchèrent à s'appuyer sur les paroles et l'exemple du
Christ et traitèrent l'histoire évangélique dans cet esprit. Nous

pouvons d'ailleurs recourir à des analogies. Luther a été un
esprit plus affranchi que les théologiens luthériens qui lui
succédèrent ; Socrate a été un penseur plus profond que Xéno-
phon ou Antisthène ; de même on peut supposer hardiment que
Jésus se sera plus élevé au-dessus des préjugés étroits de son

peuple que ceux de ses disciples qui eurent de la peine à

admettre la propagation du christianisme parmi les païens,
même après qu'elle fut un fait accompli. S'il n'a pas tiré du

principe religieux qu'il avait introduit dans le monde toute la

conséquence de l'universalisme avec la décision de Paul, il en
fut assez près pour se rapprocher des non-Juifs et pour les

instruire, lorsque l'occasion s'en présentait, en sorte qu'il est

permis de dire : d'abord Jésus a borné sa mission à son peuple

; mais peu à peu, à mesure que ses relations avec les

Samaritains et les païens l'enrichissaient d'expérience à l'égard
de leur ouverture d'esprit, contrastant avec l'endurcissement
des Juifs, il a toujours renfermé davantage les premiers dans



590 EDOUARD ZELLER

son plan pour s'élever finalement à la perspective de leur entrée

en masse dans le royaume de Dieu. Cependant il n'a pasusé de

moyens immédiats pour assurer cette entrée ; il a tout
abandonné au temps.

VI

Nous abordons maintenant une question délicate, c'est l'idée

que Jésus s'est faite du Messie. On sait que l'idée messianique
formait le centre des espérances politiques et religieuses de son

peuple et qu'elle a joué un grand rôle et subi une transformation

notable parle fondateur de notre religion. La réponse
traditionnelle est assez simple : dès l'entrée de son ministère, Jésus

s'est annoncé comme le Sauveur promis par les prophètes,
comme le Messie ; mais après avoir retranché des idées populaires

tous les éléments politiques et toute étroitesse nationale,
il a considéré le Messie comme le libérateur spirituel de

l'humanité. Il y a cependant lieu de révoquer en doute l'exactitude
de l'époque où l'on prétend que Jésus s'est déclaré le Messie

et celle des idées qu'il rattachait à cette dignité.
Commençons par l'époque. Tous nos évangiles partent du

principe que dès l'entrée de son ministère Jésus avait une pleine
conscience de sa dignité messianique; on pouvait s'y attendre
après tout ce qu'ils avaient raconté de sa naissance, de son
baptême et de sa tentation. Ils vont même jusqu'à lui faire déclarer

cette conviction par des faits, par l'autorité avec laquelle il
commande à la maladie et aux démons et par des affirmations

expresses comme Math. IX, 15; X, 23; XI, 2 et suivants. D'autre

part, cependant, les mêmes narrateurs nous apprennent que
dans une période plus avancée de son ministère il a reconnu
une révélation spéciale de Dieu dans le mouvement qui porta
Pierre à le déclarer Messie (Math. XVI, 16); Jésus, selon eux, à

son apparition, prêche la proximité du règne de Dieu, mais ne
s'en fait pas le fondateur. Il ne se sert jamais du terme de « Fils
de David; » il le décline même assez clairement. (Math. XXII,
41 et suivants.) Il n'accepte le titre de « Fils de Dieu » que là



CONSIDÉRATIONS SUR LA VIE DE JÉSUS 591

où d'autres le lui décernent, tandis qu'il préfère se donner le

nom de « Fils de l'homme, » qualification qui n'a pas pu être
déjà à cette époque une désignation reconnue du Messie.
(Confrontez Math. XVI, 13 et suiv.) On ne saurait admettre que ces

traits aient été inventés plus tard, alors qu'on se trouvait à un
point de vue opposé; d'où il résulte qu'à l'entrée de son ministère

Jésus n'a pas encore eu la prétention de réaliser l'espérance

messianique dans sa personne, mais qu'il n'a sanctionné
cette foi que dans la suite, après qu'elle se fut formée chez ses

partisans. Ajoutons qu'on ne saurait se représenter que Jésus

eût eu longtemps cette conviction sans la manifester, à moins
de lui supposer une duplicité et un calcul contraires à son
caractère. Nous pensons donc qu'à l'instar de Jean-Baptiste
Jésus a commencé par annoncer l'approche des temps messianiques

et s'est appliqué à déterminer la condition morale de cette
ère nouvelle, c'est-à-dire le goût du peuple pour la vraie piété.
Peu à peu l'opinion grandit à son égard : il voit de plus en plus
lui-même que cette vraie piété qui est son idéal ne se trouve
qu'en lui et qu'elle ne peut passer aux autres que par lui, que
seul il connaît véritablement le Père. C'est ainsi qu'il acquiert la
conscience toujours plus vive que c'est lui et personne d'autre

que Dieu a destiné pour être le fondateur du royaume de Dieu.
Ce qui a formé la conscience de Jésus, ce ne sont pas les prophéties

messianiques, ce n'est pas même en général la conviction
d'être le Messie; au contraire, c'est par la conscience intime

qu'il a eue de sa vie religieuse qu'il a fini par estimer que la

prophétie messianique ne pouvait avoir en vue que lui. En effet,

supposons qu'avant l'épanouissement de sa vie religieuse Jésus

fût parvenu à la conviction d'être le Messie: son cœur se serait

développé sous l'inspiration de l'idée messianique courante ; il
l'aurait entièrement partagée ; il n'aurait pu s'en affranchir.
Or, nous voyons au contraire que sa vie et sa conduite la
dominent, d'où il suit qu'il ne s'en est sérieusement occupé qu'après

que sa vie intime se fut suffisamment établie. Ce ne sont

pas seulement les réflexions qu'il a faites sur lui-même et sur
ses contemporains, mais surtout les expériences du ministère



592 EDOUARD ZELLER

public et la connaissance qu'elles lui ont fournie de sa

supériorité, qui ont fait éclore chez Jésus la grande conviction : Je

suis le Sauveur promis à mon peuple
Si telle est l'origine de l'idée messianique chez Jésus, il ne

faut pas s'étonner de la modification qu'il lui a fait subir. Il a

écarté totalement l'élément politique, l'idée d'une nation juive,
jeune et puissante. Etait-ce parce que tout ce qui avait l'air de

violence, de défense personnelle, de domination mondaine
répugnait à son âme idéale, douce et consacrée à Dieu? ou bien
était-ce pour avoir reconnu l'impuissance de tout projet politique,

pour avoir considéré toute supériorité des conquérants
étrangers comme un eflet de l'inévitable dispensation divine,
pour avoir attendu l'avènement d'un nouvel état de choses

comme exclusivement réservé àia toute-puissance de l'Eternel?
Dans ce dernier cas Jésus trouvait son unique mission à

provoquer les indispensables conditions intimes de cet avènement

par une régénération morale et religieuse. On a repoussé cette
dernière alternative en prétendant qu'elle suppose chez Jésus

trop de calcul. Mais cette prétention s'évanouira du moment
qu'on cessera de faire de Jésus, avec M. Renan, un enfant étranger

à toute connaissance et à toute appréciation de son milieu.
Il suffit de rappeler cette parole : « Rendez à César ce qui est
à César; » Jésus retrace par elle la folie qui résiste à un pouvoir

auquel on se trouve effectivement assujetti.
A mesure que Jésus écartait davantage de sa vocation le côté

politique de l'idée messianique, tout le poids devait retomber à

ses yeux sur l'enseignement d'où était émanée chez lui-même
la foi à sa destination supérieure. Il n'est pas le roi qui réalise
extérieurement un nouvel ordre, mais le prophète qui
l'annonce, le docteur qui y prépare intérieurement les hommes.
Ce travail préparatoire heureusement terminé, l'introduction
définitive de l'ordre nouveau ne pouvait guère avoir lieu, aux

yeux de Jésus, sans une intervention miraculeuse. D'autre part,
l'idée d'un martyre possible devait se présenter à son esprit en
face du faible accueil de sa prédication chez la majorité, de la
faible persévérance d'un petit nombre, de la résistance opiniâtre

des classes dirigeantes. Cette idée devait se fortifier par



CONSIDÉRATIONS SUR LA VIE DE JÉSUS 593

l'opposition croissante que rencontrait l'œuvre de Jésus autant

que par l'étude des passages messianiques qui assignent les
souffrances et une mort violente aux envoyés divins. Il en
résulte que les évangiles ont toutes les probabilités pour eux
lorsqu'ils nous assurent unanimement que Jésus a prédit sa fin
tragique et qu'il a commencé à le faire du moment qu'il a ratifié
le titre que l'opinion lui accordait. (Math. XVI, 21 et suiv.)
Observons toutefois que ces prédictions n'ont pas pu être aussi
détaillées que nos récits le disent ; sa destinée, sanglante en
général, n'a pas encore pu être dès l'entrée si certaine à ses yeux,
puisqu'il n'en était pas même si sûr immédiatement avant son
arrestation. (Math. XXVI, 39.) Aussi, en se présentant à

Jérusalem, à commencer par la scène de l'entrée triomphale, Jésus

ne fait pas l'impression d'un homme qui sait que son sort est

irrévocablement fixé, mais celle d'un héros qui va chercher son
adversaire au centre de sa puissance et engage avec lui un combat,

rude sans doute, mais non désespéré. S'il avait eu la
conviction intime que son voyage à Jérusalem ne pouvait aboutir
qu'à sa ruine, il aurait dû être, non plus cet homme réfléchi
qui remplit sa mission sans crainte, avec le calme de la soumission,

comme il se montre d'ordinaire, mais un fanatique exalté

qui court à sa perte; il l'aurait été doublement s'il était parti
dans la conviction de ressusciter trois jours après sa mort,
conviction qu'humainement parlant il ne pouvait pas avoir. Il est
infiniment plus probable qu'il prit le chemin de Jérusalem avec
de sombres présages et se prépara à la plus fâcheuse des issues,
mais qu'il ne désespérait pas encore d'attirer en masse ses

compatriotes par un dernier coup décisif dans la capitale, à l'occasion

de la fête qui réunissait toute la nation et où ses partisans
galiléens ne faisaient pas défaut. Arrivé à Jérusalem, ses

perspectives sont devenues toujours plus sombres et sa perte est
devenue toujours plus certaine à ses yeux. Maintenant le
moment était venu où il était impossible de reculer ; il fallait
succomber ou vaincre. Ne doutons pas qu'il ait choisi la première
alternative, après qu'il eut vu que la seconde lui était refusée ;

il la choisit dans la pieuse confiance que sa ruine personnelle
serait le triomphe de sa cause. Maintenant il pouvait se pronon-



594 EDOUARD ZELLER

cer avec une plus grande décision sur sa destinée inévitable ;

nous doutons cependant qu'il ait pu définir le genre de mort
qui échappait à tout calcul. Bref, on ne saurait accepter que
Jésus ait entrepris le voyage à Jérusalem avec l'assurance
intime que ce voyage ne pouvait pas seulement, mais qu'il devait

causer sa mort.

VII

Quoi qu'il en soit, il était impossible que Jésus pressentît sa

mort sans se demander si ce pressentiment était compatible
avec sa destination et sa dignité messianiques. On peut répondre

que l'incrédulité de ses contemporains causa la mort du

Messie et que celle-ci était nécessaire pour triompher de celle-là.
On peut chercher aussi la réponse dans l'Ancien Testament et

dans les idées religieuses du judaïsme et dire : le Messie meurt
comme «. le serviteur de l'Eternel » d'Esaïe (LUI, 10), en qualité de

victime expiatoire pour d'autres quoique Esaïe parle du « peuple

d'Israël. » On peut très bien admettre que Jésus ait envisagé

sa destinée de ce point de vue et qu'ainsi nos narrateurs
aient au fond raison lorsqu'ils lui mettent sur les lèvres des

déclarations analogues, surtout à l'occasion du dernier repas
pascal. Mais la difficulté n'est pas levée par ces réponses.

En effet, le Messie ne devait pas seulement jouir personnellement

de la protection divine, qui le garantirait de ses ennemis

et de la mort, mais l'avènement du royaume de Dieu était
inséparable de sa personne. Il n'était pas possible que, malgré
ses idées messianiques plus pures, Jésus supprimât cette
condition. Il pouvait transformer ces idées au point de renoncer à

la domination politique du Fils de Dieu et à tout moyen violent
pour l'établir ; mais tant qu'il ne renonçait pas entièrement à

ces idées, il ne pouvait pas renoncer non plus à celle de participer

personnellement à la fondation du royaume de Dieu. En

conséquence, il ne pouvait pas se considérer comme le Messie
sans s'attendre à une coopération eminente de sa part à l'entrée

effective du nouvel ordre de choses que sa prédication
n'avait fait que préparer. Mais comment cette attente pouvait-



CONSIDÉRATIONS SUR LA VIE DE JÉSUS 595

elle se concilier avec la probabilité du dénoûment tragique
que lui préparait la haine de ses ennemis? 11 n'y a qu'un
moyen, c'est d'admettre que Jésus ne resterait pas enchaîné

par la mort et qu'au moment de l'introduction merveilleuse de

la nouvelle ère la toute-puissance divine le ramènerait à la vie
afin de consommer son œuvre. Jésus aura nourri cet espoir au
moins vers la fin de sa vie, à mesure que l'horizon s'obscurcissait,

et il l'aura exprimé sous une forme ou sous une autre.
En résulte-t-il que Jésus ait dit tout ce que les évangiles lui

font dire, sur son retour dans les nues, sur les anges qui
l'accompagnent, sur la proximité de cet avènement et les signes
merveilleux qui le précèdent, sur le jugement et tout ce qui
en émane? Il nous paraît plutôt évident que le contenu principal

de ces discours est dû soit à l'histoire et aux attentes
d'une époque postérieure, soit à l'eschatologie courante des

Juifs. C'est user de peu de critique que de mettre avec M. Renan

tous ces discours eschatologiques sur le compte de Jésus,

avec tout ce qu'ils offrent d'extérieur et de fantasque, de dur
et de contradictoire. Mais nous devons attribuer à Jésus l'idée
que Dieu le ramènerait, au cas qu'il succombât, pour consommer

son œuvre. Cependant, comme son retour dépendait de

sa mort, il n'a pas pu prédire le premier avec plus de précision

que la dernière; s'il n'était pas absolument assuré, même
dans les derniers jours, de sa mort, il n'a pas pu l'être de son
retour. Mais sa mort ne pouvait être à ses yeux le dernier mot
ni pour lui ni pour son œuvre ; il n'aura donc annoncé son
retour qu'hypothétiquement, d'une manière vague, sans date

précise et, sans détails circonstanciés.
N'est-ce pas là attribuer au fondateur de notre religion un

fanatisme incompatible avec son caractère bien connu Remarquons

d'abord que cette foi résultait si naturellement de la

situation, qu'il était difficile pour Jésus de l'éviter. Une fois la

possibilité et la probabilité de sa mort violente admises, il n'y
avait pas pour lui, à son point de vue, d'autre moyen d'accorder

cette issue avec la conviction constante de sa mission
messianique. Observons ensuite que sous cette étrange enveloppe
se cachait pour Jésus et ses disciples cet idéalisme victorieux,



596 EDOUARD ZELLER

cette ferme foi dans l'avenir de son œuvre, sans lesquels cette

œuvre se serait difficilement propagée. Ces espérances
apocalyptiques seules, sans la morale pure, sans l'acception intime
de la religion, sans la liberté spirituelle de la foi nouvelle,
n'auraient jamais donné au christianisme son importance
historique; mais cette vue sur l'avenir qui, en soi, aurait dû para -

lyser toute activité pour ce monde, a prêté au christianime
l'énergie dont il avait besoin pour assurer sa conquête.
N'oublions pas, enfin, que telle idée qui nous paraîtra naturelle,
paraîtra peut-être à d'autres aussi étonnante que la parousie
l'est à nos yeux. Nous avons de la peine à croire qu'un homme

réfléchi, spirituellement doué, puisse s'attendre à revenir sur
la terre après sa mort; en revanche, il nous paraît tout naturel

que chacun de nous continue son existence après la mort dans

un autre monde avec ses parents et ses amis. Cependant l'une
de ces idées n'est pas plus étrangère à notre expérience que
l'autre. Les Juifs du temps de Jésus, pour autant qu'ils n'avaient

pas passé par l'école de philosophie grecque, savaient si peu
s'approprier l'idée d'une survivance de l'âme sans corps, qu'ils
rattachaient toute la consolation de l'immortalité à la foi de

la résurrection. Si Jésus a cru à son retour, il n'y a là qu'une
application individuelle de la foi qu'il partageait avec son

temps ; c'était dire que la résurrection que chaque Israélite
pieux espérait se réaliserait avant tout en lui dans l'intérêt de

la consommation de l'œuvre messianique.

VIII

Nous devons maintenant nous expliquer sur les miracles de

Jésus. Qu'on nous comprenne bien : il ne s'agit pas de savoir
si Jésus a fait des miracles ; ce n'est pas une question lorsqu'on
se livre à une recherche historique des récits évangéliques;
mais s'il a voulu en faire et s'il a cru en faire.

Sans doute, Jésus a partagé en général la foi au miracle,
commune à tous ses compatriotes et à tous ses contemporains.
Ne connaissant pas plus qu'eux les lois de la nature et leur im-



CONSIDÉRATIONS SUR LA VIE DE JÉSUS 597

mutabilité, il n'a pas été choqué des faits merveilleux de Moïse
et des prophètes et n'en aura pas estimé la répétition impossible

de son temps. Il n'en résulte pas qu'il dût croire avoir vu
ou fait des miracles; sa conscience messianique même
n'entraînait pas nécessairement cette foi : il pouvait espérer que
Dieu, quand le moment serait venu, fondât miraculeusement
son royaume, sans qu'il se crût pour cela appelé ou apte à faire
des miracles. Mahomet, au sein d'un peuple aussi ami du
merveilleux que les Juifs, a décliné expressément pour lui-même
le caractère d'un thaumaturge. Quoi qu'il en soit, s'il est possible

de tirer au clair le fait à l'égard de Jésus, il n'y a que les
données des évangiles qui pourront nous rendre des services
sérieux. Cependant, les déclarations expresses qu'ils lui
prêtent ne nous avancent pas beaucoup. S'ils lui attribuent des

miracles qui se moquent de toute interprétation naturelle, il
faut aussi qu'ils le fassent croire à sa propre puissance miraculeuse

et qu'ils l'en fassent parler ; c'est pourquoi leurs déclarations

en elles-mêmes ne nous donnent pas encore le droit
d'attribuer un caractère plus historique à ces discours qu'à ces faits,
à moins d'en avoir préalablement d'autres preuves. Il en est

autrement des déclarations qui contredisent les idées des

évangélistes eux-mêmes à l'égard du surnaturel. Quant à ces déclarations,

on ne saurait admettre que les évangélistes ou la légende
chrétienne les aient prêtées à Jésus; elles ont donc de fortes

présomptions d'authenticité en leur faveur. En voici un exemple

: invité un jour par les pharisiens à faire un miracle céleste,
un météore, Jésus leur répondit : « Il ne sera point accordé de

signe à cette génération » (Marc VIII, 12), ou comme Matthieu

(XII, 39; XVI, 4) et Luc (XI, 29) le disent : « Pas d'autre signe

que celui de Jona, » c'est-à-dire, non la résurrection de Jésus,
mais sa prédication. Dans ce cas, Jésus décline expressément

par ces paroles toute autre preuve de sa divine mission. Il en

résulte qu'il y eut un temps où Jésus n'a pas eu l'intention de

faire des miracles et où il n'a pas pu avoir la conscience de la

capacité d'en faire. C'est ce qui n'empêche pas que plus tard la

foi en ses dons miraculeux se réveillât en lui. Jésus se fût
obstinément refusé à faire des prodiges que la foule en eût créé



598 EDOUARD ZELLER

pour lui. Les miracles de Jésus furent une violence que lui fit
son siècle. Du moment qu'il passait pour un prophète, on lui
supposait le don des miracles et du moment qu'on les lui
supposait, ils se manifestaient. On ne séparait pas le prophète et le

thaumaturge. Avec le titre de prophète se répand la rumeur
des miracles qu'il a faits, c'est-à-dire de faits qui ont fait
l'impression de miracles sur les contemporains et peut-être sur
lui-même. Toutefois, ce domaine devait se renfermer dans les

limites de l'influence que la foi, c'est-à-dire le sentiment et

l'imagination, exercent d'après les lois naturelles sur la vie
physique des hommes. Il est donc possible que ces dérangements
d'esprit, que les Juifs prenaient pour des possessions, cédaient
souvent ou s'apaisaient grâce à la voix du prophète et à la foi

ferme des malades; on peut l'admettre également pour d'autres

souffrances dues aux affections du système nerveux. Il est

possible aussi que plusieurs malades, sans être entrés dans un
état de véritable rétablissement, se soient sentis momentanément

soulagés, se soient crus guéris ou aient été pris pour tels.
Mais, à moins de tomber dans le surnaturel, on ne saurait
reculer les bornes des opérations extraordinaires qui se
rattachaient à la personne et à l'enseignement de Jésus. Le caractère

historique ne manquera donc pas seulement aux récits
incroyables de la multiplication des pains et du changement de

l'eau en vin, de la marche sur le lac et des résurrections, mais
encore à la plupart des guérisons miraculeuses telles qu'elles
nous ont été transmises. La plupart de ces récits semblent
n'avoir aucun fait à la base ; d'autres sont dus à des incidents
qu'on s'explique naturellement.

Dans les derniers temps, on a attribué à Jésus le don naturel
d'opérations uniques, tant sur le corps que sur l'esprit des

hommes. Mais ce don naturel, dans les applications qu'on en a

faites, appartient, comme celui du thaumaturge, au domaine de

l'imagination : il dépasse toutes les analogies que l'expérience
nous fournit. En soi, il est vrai, tel phénomène en rapport réel
avec son enseignement aurait pu porter Jésus à se croire en

possession d'une vertu miraculeuse spéciale; cependant, il n'y
a rien dans ses déclarations authentiques qui nous force d'aller



CONSIDÉRATIONS SUR LA VIE DE JÉSUS 599

au delà de l'idée de résultats divins, récompense de la foi des

malades, et d'attribuer à Jésus l'idée non-seulement d'avoir
accompli ce qui réussissait à d'autres (Math. VII, 22; XII, 27;
Luc IX, 49), mais encore de n'avoir qu'à vouloir pour réaliser
l'impossible. Si M. Renan ' lui attribue la pensée que quiconque
croit et prie est, comme lui, en possession d'un pouvoir illimité
sur la nature, nous ne saurions y voir que l'effet d'un langage
figuré mal compris. (Math. XVII, 20; Luc XVII, 6.) Si le même

auteur admet sans hésiter2 « que des actes qui seraient
maintenant considérés comme des traits d'illusion et de folie ont
tenu une grande place dans la vie de Jésus, » il a commis une

injustice envers le fondateur du christianisme par un respect
peu judicieux pour le prétendu témoin oculaire Jean et pour
Marc, « interprète de l'apôtre Pierre. » A la vérité, M. Renan

allègue des excuses en faveur de Jésus : « tout personnage
historique à qui l'on attribue des actes que nous tenons au XIXe
siècle pour peu sensés ou charlatanesques, n'a pas été pour
cela un fou ou un charlatan; » « on lui imposa sa réputation de

thaumaturge; il n'y consentit que tard et à contre-cœur3. »

Mais lorsque l'auteur ajoute tout d'une haleine : « que Jésus ne
résista pas beaucoup à cette réputation, mais qu'il ne fit rien
non plus pour y aider et qu'en tout cas il sentait la vanité de

l'opinion à cet égard4, » il est évident qu'il y a ici contradiction
avec l'idée énoncée ci-dessus que Jésus se serait attribué un
pouvoir illimité sur la nature. Nous ne saurions guère juger
plus favorablement des autres excuses que M. Renan allègue :

le besoin que Jésus avait de se donner du crédit l'a porté à

entasser des notions contradictoires sur sa personne5; il s'est

servi parfois d'un « artifice innocent, » en en imposant à celui

qu'il voulait gagner par une prétendue connaissance supérieure
(Jean I, 42, 48 ; IV, 17); au sein de la famille de Lazare se joue
une comédie où l'on se demande si Jésus était dupe ou s'il

' Vie de Jésus, 1863, pag. 245, 257.
1 Ibidem, pag. 266.
3 Ibidem, pag. 267, 265, 264.
* Ibidem, pag. 265.
5 Ibidem, pag. 251.



600 EDOUARD ZELLER

trempa finalement dans l'imposture1. Le bon goût eût dû
préserver la critique d'une fantaisie aussi malheureuse, mais surtout

l'intelligence de la nature de nos récits évangéliques et du

caractère de Jésus. Il n'est pas nécessaire de se plaindre, avec
M. Renan, que l'idylle galiléenne s'évanouit devant le rôle du
Messie et du thaumaturge; que l'innocence de son idéalisme

primitif l'a abandonné ; que vers la fin de sa vie il était rude,
bizarre quelquefois, n'était plus lui-même*. Non, reconnaissons

plutôt dans la vie de Jésus le développement naturel de la

grandeur héroïque qui s'était formée intérieurement dans le
silence de l'adolescence. Apprécions dans sa qualité messianique

la forme historiquement nécessaire de son activité.
Gardons-nous de déplorer comme un mal inévitable ce qui ne
s'accorde pas avec nos idées, et ne nous laissons pas ravir,
par une idéalisation fantastique, le moyen précieux de saisir la

plus grande figure de l'histoire dans ses conditions historiques.

IX

Il nous reste à parler de la résurrection de Jésus, c'est-à-dire
d'un événement que toutes les lois de la nature contredisent,
qui rend toute acception naturelle de l'histoire biblique impossible

et qui défend de lui appliquer toute analogie de
l'expérience. La réalité d'un pareil fait serait incroyable à nos yeux,
alors même qu'elle serait munie des meilleures attestations.
Mais elle l'est si peu que nous ne possédons en sa faveur que
des témoignages de seconde et de troisième main, qui d'ailleurs
se contredisent presque dans tous les détails. Celui qui dans
des conditions pareilles accepte le miracle de la résurrection
n'est plus fondé à révoquer en doute un seul trait de la narration

évangélique à cause de son incompatibilité avec les lois de

la nature et de l'histoire. En revanche, pour celui qui ne
l'accepte pas, il ne reste que ce dilemme : ou d'accorder que Jésus

sortit vivant de sa tombe, mais pour nier la réalité de sa mort
1 Vie de Jésus, pag. 359-363.

' Ibidem, pag. 319



CONSIDÉRATIONS SUR LA VIE DE JÉSUS 601

et pour transformer la résurrection en réveil naturel d'une
syncope; ou bien, si on ne savait se résoudre à ce parti, d'abandonner

entièrement le retour à la vie et d'expliquer la foi qui
l'accepte par des motifs purement dogmatiques et par conséquent,

en principe du moins, par la méthode mythique. Nous

nous prononçons pour la seconde opinion. Commençons par
réfuter la première.

Remarquons d'abord que la mort de Jésus est infiniment
mieux attestée que sa résurrection. Nous possédons des récits
du crucifiement qui s'accordent sur tous les points principaux ;

quant à la résurrection, les narrations sont on ne peut plus
divergentes. Les uns prétendent que les premières apparitions
du ressuscité à ses disciples ont eu lieu le jour même de la

résurrection à Jérusalem ; les autres disent au contraire qu'elles
n'ont eu lieu que longtemps après en Galilée. Le même historien,

Luc, place dans son évangile la dernière apparition au

premier jour de la résurrection et dans le livre des Actes au

quarantième. C'est en vain qu'on voudrait accorder ces
contradictions en admettant des inexactitudes secondaires : toute
l'exposition de Matthieu et de Marc exclut aussi positivement
les apparitions jérusalémites des autres évangélistes, que ceux-
ci excluent l'apparition galiléemie des premiers.

On se récrie et on en appelle à l'unanimité de la foi de toute
l'église. Elle est incontestable; mais ce qui ne l'est pas moins,
c'est que non-seulement les chrétiens, mais encore les juifs et
les païens ont été également convaincus de la réalité de la mort
de Jésus. A la rigueur, il ne résulte de ce fait que ceci : que
Jésus fut crucifié et resta suspendu à la croix jusqu'à sa mort,
apparente ou réelle : ce qui n'exclut pas la possibilité d'un
retour naturel à la vie. Notons cependant qu'historiquement
parlant ce retour ne serait probable qu'au cas que nous
eussions des témoignages plus originaux et moins contradictoires
à cet égard. Les circonstances du supplice de Jésus sont d'ailleurs

de nature à rendre une résurrection naturelle presque
impossible. Voilà un homme qui, après avoir été horriblement
maltraité, est cloué à la croix ; il y reste suspendu au moins six

heures; on l'enlève avec tous les indices de la mort et on l'en-



€02 EDOUARD ZELLER

ferme dans une grotte, sans l'entourer de soins; il est privé de

nourriture pendant deux jours et demi; puis après trente-six
heures, il se réveille, grâce à la seule force médicinale de la
nature, et est immédiatement en état d'entreprendre une excursion

en Galilée, ou du moins à Emmaüs, distant d'une lieue et
demie de Jérusalem. Tout cela est si peu probable qu'il nous
faudrait les preuves les plus incontestables pour le croire. Or, nous
n'avons que des récits qui ne sont rien moins qu'authentiques
quant à leur origine et rien moins qu'unanimes sur le contenu.

Ce n'est pas tout : les évangiles nous peignent dans le tableau
du ressuscité, non un homme rendu à sa vie précédente, mais

un être surnaturel. Ses amis ont de la peine à le reconnaître ;

il entre par des portes fermées; il vient et va soudainement; il
s'élève au ciel. Avec tout cela une palpabilité incontestable et
d'autres preuves de l'identité du ressuscité et du crucifié.
D'où viennent ces traits, si, comme quelques-uns le veulent,
Jésus est réellement ressuscité d'une manière naturelle et a

conversé après sa résurrection, comme autrefois, avec ses

disciples D'ailleurs, quelle idée faut-il dans cette hypothèse se

faire de Jésus et de ses dispositions S'il se croyait, comme on
doit s'y attendre dans ce cas, arraché miraculeusement à la

mort, il aurait dû, après l'expérience d'un pareil secours,
retourner à son ministère public avec une hardiesse redoublée.
Que s'il ne voyait ici qu'un événement naturel, qui l'engageât à

se dérober à ses ennemis, il aurait dû, sous peine do favoriser
impardonnablement l'illusion, en instruire ses disciples au
lieu de se borner à des rencontres qui devaient réveiller en eux
l'idée qu'ils n'avaient plus affaire à un mortel ordinaire. Ajoutons

qu'un retour naturel à la vie n'aurait jamais pu produire
chez les disciples la foi que nous les voyons déployer plus tard.
Comment aurait-il pu leur faire l'impression du vainqueur du

sépulcre et de la mort, du prince de la vie, ce crucifié qui sort
demi-mort de son sépulcre, se traînant péniblement, demandant

le soin du médecin, le pansement de ses blessures, des

toniques pour ses forces épuisées, un long ménagement? Comment

enfin se représentera-t-on l'issue de cette vie dans laquelle
Jésus serait rentré par un accident heureux? Si après quelques



CONSIDÉRATIONS SUR LA VIE DE JÉSUS 603

apparitions fugitives on n'apprend plus rien de lui, c'est qu'il
est allé mourir dans l'obscurité, à la suite de ses souffrances.
Ses disciples Fauront-ils su et auront-ils pourtant prêché Jésus

comme le ressuscité exalté au ciel? Impossible. Ou bien leur
a-t-il caché son asile et les amis secrets qu'il a dû avoir dans
ce cas Ici le soupçon de l'imposture retomberait sur lui-même
et nous nous engagerions dans ce grand labyrinthe
d'invraisemblances romanesques, justement décriées de nos jours, qui
suffisent à elles seules pour réfuter une hypothèse qui ne se

sauve qu'à ce prix.

Il semble qu'en niant la réalité du retour de Jésus à la vie,
nous rencontrerons des difficultés également embarrassantes.
Ses premiers partisans étaient aussi certains de sa résurrection
qu'ils l'étaient de leur propre vie; cette conviction formait la
base inébranlable de toute leur activité et plusieurs d'entre
eux croyaient avoir vu le ressuscité lui-même. Ce fait est
constaté non-seulement par nos évangiles et le livre des Actes,
mais encore par un témoin beaucoup plus ancien et plus
rapproché des événements, l'apôtre Paul (1 Cor. XV), auquel nous

pourrons ajouter l'Apocalypse de Jean. (I, 5,10, 18 et ailleurs.)
Convenons cependant que les récits évangéliques relatifs aux
apparitions du ressuscité vont bien au delà de ce que les
intéressés ont cru dans l'origine avoir observé et que Paul n'a pas
dû nécessairement tenir toutes ses données de leur part. Nous

posons donc la question capitale : Comment expliquera-t-on
cette foi inébranlable des disciples personnels de Jésus et de

toute l'église chrétienne, si l'événement auquel elle se

rapporte n'a pas eu lieu
Nous commencerons par opposer une question à celle qu'on

nous adresse et nous demanderons : Comment nous
expliquerons-nous la foi que Paul avait dans l'apparition personnelle
du Christ? Paul met cette apparition dont il fut l'objet sur la

même ligne que celles qui tombèrent en partage aux apôtres

plus anciens ; ehe a pour lui la même réalité et il les considère

THÉOL. ET PHIL. 1878 39



604 EDOUARD ZELLER

toutes comme autant de preuves de fait en faveur de la réalité
de la résurrection de Jésus. Et cependant nous ne saurions

songer ici à une rencontre personnelle avec le crucifié, à moins
de quitter entièrement le domaine du possible et du probable ;

nous avons affaire ici à une intuition purement intérieure qui
faisait l'effet d'être extérieure, grâce à la vivacité de l'imagination

et du cœur de l'extasié. Or, pourquoi n'en aurait-il pas été

de même des apparitions qui précédèrent celle de Paul?
En effet, les conditions de visions pareilles existaient en

abondance au sein des premiers amis de Jésus. Nous savons
tous combien le cœur humain s'habitue difficilement à accepter

même ce qui est évident du moment que cet objet est
contraire à ses vœux et à ses besoins. Après que nous avons fermé
les yeux à nos parents et à nos amis et que nous les avons
confiés à la terre, nous ne saurions nous défendre de l'idée

que tout cela n'a été qu'un sombre rêve, que cette affreuse

réalité n'en était pas une, parce qu'elle n'était ni possible, ni
nécessaire. Nous pouvons encore beaucoup moins nous défendre

de cette idée, lorsque au lieu d'être témoins de ces événements

nous n'en avons qu'entendu parler. Ce sentiment devait
être bien autrement fort là où le sentiment religieux le plus
profond et le plus absorbant se joignait à l'attachement
personnel. On connaît la puissance que le cœur possède alors,
combien la vénération et l'espérance, la crainte et l'horreur
opèrent tour à tour sur l'imagination. Qu'on se rappelle les

légendes sur le retour de Charlemagne et des Hohenstaufen ou
l'attente du retour de Néron dans laquelle étaient les chrétiens
autant que les païens. Et ce ne sont encore que de pâles analogies

avec le cas qui nous occupe. Il ne s'agissait pas seulement

pour les disciples de Jésus de la question de savoir si leur docteur

et maître était mort ou vivant, mais si son œuvre était
vaine, sa doctrine et ses miracles de la fantasmagorie, la
confiance qu'ils avaient mise en lui une misérable illusion, lui-
même un faux prophète, condamné, comme tel, à la juste mort
d'un infâme. Ils ne pouvaient plus croire en lui et en sa haute
vocation, ils devaient renoncer à tout le respect, à l'amour
qu'ils lui portaient, à l'espérance dont ils s'étaient nourris, à



CONSIDÉRATIONS SUR LA VIE DE JÉSUS 605

tous les fruits dont son commerce avait enrichi leur vie intime,
s'ils ne pouvaient pas parvenir à la conviction qu'il vivait malgré
sa mort et qu'avec le temps il achèverait glorieusement son

œuvre. Or, à notre point de vue, il suffirait d'être pénétré delà
pensée que celui qui est corporellement mort continue sa vie
spirituelle auprès de Dieu. Cette issue était fermée à un Juif de

la Palestine qui ne savait rien d'une pareille vie spirituelle et

qui n'admettait que celle des pâles ombres du Scheol établi
entre la mort et la résurrection. Il n'y avait pour lui qu'un seul

moyen de se sauver du naufrage dont le menaçait la contradiction

qui existait entre les faits et ses convictions les plus
chères : il devait admettre que, comme Dieu rappellerait un jour
tous les justes de leurs tombeaux, il lui avait plu de ramener
déjà maintenant Celui dont la résurrection devait précéder
celle de tous les autres, de l'élever dans la gloire, de le placer
dans le ciel d'où le Messie devait descendre.

Cette idée, d'ailleurs, devait être plus familière aux disciples
de Jésus, s'il avait ouvert, comme nous l'avons dit, une pareille
issue, en cas de mort, ne fût-ce qu'en images et en vagues
allusions. Mais, indépendamment de cet appui, il leur était
facile de trouver, comme en effet cela a été le cas, l'objet de

leur foi clairement annoncé dans une foule de passages de

l'Ancien Testament, conformément à l'exégèse de l'époque.
Il n'est pas nécessaire pour expliquer leur foi de recourir à la

circonstance accidentelle du tombeau trouvé vide le surlendemain

de la mort. Ce serait se laisser égarer par un détail peu
probable en soi et qui doit d'ailleurs son origine au rapport où

il se trouve avec le miracle de la résurrection. Qu'on s'en
tienne au récit le mieux attesté et le plus digne de créance,
celui de Matthieu et de Marc qui disent que les disciples n'ont
commencé à voir le ressuscité qu'en Galilée, que la Galilée a

été le berceau de la foi en la résurrection de Jésus. Après son
exécution et peut-être en partie déjà avant qu'elle eût lieu, ses

disciples épouvantés se seront enfuis vers leurs foyers, s'y
seront recueillis et auront trouvé dans la foi à la résurrection
de leur Maître la force requise pour continuer leur œuvre.
Rentrés quelque temps après dans la capitale, leur foi ne put



606 EDOUARD ZELLER

pas plus être réfutée par la production du cadavre que fortifiée

par l'aspect du tombeau vide, parce que personne ne savait

plus ce qu'était devenu le cadavre apparemment enterré au

lieu du supplice.
Les disciples pouvaient être convaincus de la résurrection de

Jésus et de son entrée dans une vie nouvelle, sans croire pour
cela qu'ils avaient vu le ressuscité. Il est possible, en

conséquence, que leur foi ait commencé par revêtir cette forme plus
simple. Mais la nature et les dispositions de la primitive église

ne permettaient pas que leur foi se maintînt longtemps à l'état
de conviction purement dogmatique. Les causes qui l'avaient

provoquée devaient la pousser à se transformer en contemplation

décidée, en expérience personnelle et assurée. Tant qu'il
lui manquait ce caractère, il y avait encore lieu de douter ;

aussi ne tarda-t-il pas à se manifester. Le milieu que nous
étudions était, dès l'origine, on ne peut plus étranger à une observation

sévère qui fait une distinction rigoureuse entre l'idée et
la réalité. D'ailleurs maintenant plus que jamais ébranlé dans

ses profondeurs les plus intimes, il vivait dans le monde idéal

beaucoup plus que dans le monde réel. Son cœur lui faisait un
besoin d'attendre de moment en moment le miracle des miracles,

l'avènement du Messie du haut du ciel. On était enfin dans

le paroxysme du sentiment religieux et de la pieuse imagination

par la douleur qu'avait engendrée la plus cruelle des déceptions,

par le soulèvement qu'avait causé le meurtre du Maître
chéri, par la crainte de perdre tous les biens célestes, par la

soif et la certitude de la délivrance, par le contraste saisissant

entre la réalité et l'espérance. Convenons-en, si jamais milieu
offrait les conditions intérieures et extérieures de la vision,
c'était bien celui des premiers disciples de Jésus.

Il ne faut pas oublier non plus que quelques-uns d'entre eux

y étaient physiquement très disposés. Qu'on se rappelle que,
suivant la tradition unanime de nos sources, le ressuscité
apparut d'abord aux femmes et notamment à Marie-Madeleine, de

laquelle Jésus avait chassé sept démons, femme d'un tempérament

très irritable. Après avoir appris la nouvelle d'une seule
apparition, il eût été contraire à la situation des esprits de ne pas



CONSIDÉRATIONS SUR LA VIE DE JÉSUS 607

la voir suivre d'autres, revêtues d'un riche coloris, soit par la
légende, soit par l'imagination de ceux qui en avaient été les

objets. Gardons-nous cependant d'exagérer l'importance de ces
visions et surtout celle de la première dans la formation de

la foi à la résurrection de Jésus. Cette foi n'est pas le simple
résultat d'un fanatisme religieux; elle n'est pas non plus celui
des visions qu'on confondait avec des apparitions réelles ; la
vraie base de cette foi, son vrai noyau consiste dans l'impression

que Jésus avait laissée dans l'âme de ses disciples par sa

doctrine et sa personne. Plusieurs causes contribuèrent au
développement de ce germe : l'idée messianique qui s'était
rattachée à la personne de Jésus; l'ensemble des opinions dogmatiques

des Juifs; la situation qu'avait créée l'exécution de Jésus

à ses disciples ; apparemment aussi quelques déclarations du
Maître qui, en cas de défaite, faisaient entrevoir son triomphe
et celui de sa cause sous la forme d'un retour visible. Que si,
enfin, les apparitions visionnaires du Christ ont achevé de

donner toute sa force à la foi à sa résurrection, il faut remarquer

qu'elles sont pour les anciens disciples, comme Paul, non
la base de la foi, mais la forme qu'elle revêtit dans l'esprit des

croyants.
On a dit que sans le concours de faits extérieurs cette foi ne

se serait jamais développée avec autant de rapidité. Mais que
savons-nous de cette rapidité? Jésus, à la vérité, a été vu
vivant le surlendemain matin de sa mort; mais cette donnée est
due à nos documents comparativement plus récents et est en
contradiction évidente avec Math. XXVIII, 7 et Marc XVI, 7, où

l'ange ordonne aux femmes de dire aux disciples qu'ils se

rendent en Galilée pour y voir le ressuscité. Cet ordre suppose que
la tradition, dont il faisait partie, ne savait encore rien d'apparitions

du matin de la résurrection et n'avait connaissance que
de celles qui eurent lieu plus tard en Galilée. Enfin, si Paul dit
(1 Cor. XV, 4) que Jésus est ressuscité le troisième jour, il ne

dit pas qu'il ait été vu ce jour-là. Si nous lui demandons d'où
lui vient la connaissance du troisième jour, il nous renvoie
non-seulement à la tradition, mais encore aux Ecritures, c'est-
à-dire à des passages réputés messianiques de l'Ancien Testa-



608 EDOUARD ZELLER

ment. Il est possible qu'un passage comme celui d'Osée VI, 2

ait donné naissance à cette date. Peut-être aussi est-elle due à

une parole de Jésus où les trois jours ont une signification
symbolique. (Luc XIII, 32 ; cf. Math. XXVI, 61.) On commença par
admettre la date pour la fixer plus tard ; c'est ce qui semble

résulter de Math. XII, 40, où l'évangéliste, s'écartant de la
rédaction qu'il a donnée plus tard, fait dire à Jésus « qu'il passera

trois jours et trois nuits dans le sein de la terre. » Il est

possible, je l'avoue, que ces paroles soient dues au parallèle
tracé entre Jonas et Jésus ; mais il est possible aussi qu'elles
soient le débris d'une époque où les récits de la résurrection
n'avaient pas encore été ramenés à un type définitif.

Telle est, selon nous, la foi dans la résurrection de Jésus.

Elle marque le moment où l'on commença à ceindre le front de

Jésus d'une auréole surhumaine. Et c'est grâce à cette
tendance que l'histoire évangélique a subi de grandes transformations.

F.-C.-J. van Goens.


	Considérations sur la vie de Jésus

