Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 11 (1878)

Artikel: Considérations sur la vie de Jésus
Autor: Goens, F.-C.-J. van / Zeller, Edourd
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379239

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379239
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

CONSIDERATIONS SUR LA VIE DE JESUS

PAR

EDOUARD ZELLER

professeur & Berlin f.

Il y a deux manieres de composer I'histoire évangélique. On
peut partir des récits détachés, tels qu’ils nous ont été transmis,
pour en dégager le résidu historique a I’aide de la critique. On
peut aussi faire l'inverse : commencer par lexposition de la
marche historique probable, pour autant qu’il est possible de
la fixer; puis partir de 14 pour montrer comment et pourquoi
les nombreuses données légendaires se sont formées dans le
cours des temps autour de ce novau historique. Le premier
procédé, qu’on peut appeler analytique, a été celui de Strauss
dans sa premiére Vie de Jésus. Il a donné plus tard la préfé-
rence au procédé synthétique en traitant d’abord la vie de
Jésus selon I'histoire et ensuite 'histoire mythique de Jésus
dans son origine et ses développements. Il a renoncé ainsi, a
la vérité, 4 lavanlage d’établir ses résultats par la critique
minutieuse et compléte des récits évangéliques et de ses inter-
prétations variées, qui a fait la force de son premier travail. 1l
pouvait cependant procéder ainsi aprés tout ce qu’il avait fait
et en insérant dans son second ouvrage autant de développe-
ments critiques qu’en comportalt sa destination plus populaire.
11 a pu fournir maintenant ce qui lui était imnpossible autrefois :
un tablean de T'histoire et de la personne de Jésus et une ex-

' Extrait des Mélanges publiés en 1875 sous le titre de : Vertrige und
Verhandlungen geschichtlichen Inhalts.



Hh80 EDOUARD ZELLER

plication plus compléte et plus exacte de I'origine des récits
évangéliques. Le point capital, pour nous, est la question rela-
tive 4 I’histoire et au caractére de Jésus. Nous nous bornerons
ici & I’essentiel.

I

Nous nous demandons d’abord comment Jésus est devenu
ce quil a été. Ici, comme chez un si grand nombre des plus
éminents bienfaiteurs de 'humanité, nous avons a déplorer
I’absence totale d’informations authentiques sur ses rapports
personnels et son éducation. Nous savons qu'il était originaire
de Nazareth, que son pére s’appelait Joseph et sa mére Marie,
que le premier était charpentier et que Jésus lui-méme aura
appris et exercé ce métier. Quant & son éducation, nous n’en
savons rien ; nous ignorons ses destinées jusqu’a son appari-
tion et ses relations avec Jean-Baptiste. Nous voila done réduits
A des conjectures.

Jai la conviction intime qu’'il faut accorder une heaucoup
plus grande part qu'on n’en accorde ordinairement dans I'ap-
parition de la religion chrétienne, non-seulement & I'influence
de la domination romaine, mais encore & la marche et a la dif-
fusion de la civilisation grecque. 1l est évident que la philoso-
phie hellénique a exercé une influence prépondérante sur les
idées théologiques et morales des chrétiens a partir de 1'appa-
rition des plus anciens Alexandrins chrétiens et de la gnose.
Nous ne serons pas non plus surpris de trouver chez Paul plu-
sieurs idées qu’il a puisées soit directement soit indirectement
dans la méme source que Philon et d’autres contemporains.
La ville natale de Paul était Tarse, c¢’est-a-dire un siége célébre
de philosophie grecque et notamment stoicienne. Ses études
rabbiniques pouvaient, ne fat-ce que par la voie de la polémi-
que, le mettre en contact avec des éléments étrangers. On
faisait un reproche 4 son maitre Gamaliel de savoir le grec.
Enfin, & partir de sa conversion, il a vécu presque entierement
en dehors de la Palestine, dans la ville grecque d’Antioche, a
Ephése, a Corinthe. Mais ce qu’on accorde pour Paul, on ne
Paccorde guére pour Jésus. Est-il probable que la source qui



CONSIDERATIONS SUR LA VIE DE JESUS 581

abreuva Paul ait jailli pour le Galiléen sans instruction, pour
Pautodidacte de Nazareth ? peut-on supposer qu’il ait connu
la langue grecque ou ait soutenu quelque rapport avec des
hommes de culture hellénique ? Il suffira cependant de se rap-
peler le milieu pour trouver une réponse a ces questions.

La question n’est pas de savoir si Jésus a été en contact im-
médiat avec 'hellénisme; c’est ce qui est trés peu vraisem-
blable ; mais si plusieurs des idées que la philosophie grecque
fut la premiére & mettre en circulation, ont pu passer en Pa-
lestine et s’établir dans les milieux qui fournirent au fonda-
teur du christianisme les matériaux indispensables au déve-
loppement de son originalité créatrice. On ne saurait le nier
si I'on songe que ces idées avaient déja opéré puissamment
depuis des siécles dans le monde grec; qu’on les rencontrait
partout dépouillées de leur forme scolastique, chez les orateurs
et les poétes, dans la vie journaliére comme dans I’école et la
littérature; que le peuple juif hors de la Palestine, en Syrie,
en Asie Mineure et surtout en Egypte, était entré, lui aussi,
depuis des siécles, en contact sérieux avec l’esprit grec; que
les Juifs de Palestine ne pouvaient pas se fermer aux idées de
leurs fréres dispersés a l'étranger, grice au commerce animé
qu’entretenaient et les affaires et les féles nationales ; que l'in-
fluence de l’hellénisme qui s’était glissé depuis longtemps
parmi les Juifs, sous les Séleucides, avant les vexations d’An-
tiochus Epiphane, n’a pu étre neutralisée entiérement par la
réaction maccabéenne ; qu’enfin 'ére chrétienne a vu long-
temps se maintenir un monument éloquent et un puissant
organe de cette influence dans les sectes des esséniens et des
thérapeutes.

Ce dernier point, quoique vivement contesté, est cependant
indubitable : T'origine de P'essénisme, qui, selon Joséphe,
coincide avec la période des Maccabées, est due a I'hellénisme
et plus particuliérement a la religion orphico-pythagoricienne.
En effet les trois partis, celui des néoplatoniciens, celui des
esséniens et celui des ébionites, manifestent dans leur ensem-
ble, comme dans leurs traits les plus individuels, une affinité
qui nous autorise a les considérer comme les branches grec-



582 EDOUARD ZELLER

que, juive et chrétienne d’un seul et méme trone, c’est-&-dire
du pythagoréisme postérieur.

Si donc nous ne savions rien des voies par lesquelles I'in-
fluence grecque a atteint le christianisme naissant, cette igno-
rance ne serait pas encore pour nous une raison de nier tout
rapport. Au contraire, les conditions générales de l'époque
étaient tout A fait propres a le favoriser. D’ailleurs il est de fait
que les idées qu'on avait déja proclamées depuis longtemps
sur le sol de la Gréce, tandis que le judaisme exclusif ne s’y
est jamais élevé, ont trouvé dans le christianisme 'application
la plus féconde.

Cependant notre ignorance n’esf pas aussi compléte qu’on le
pense. « La Galilée des Gentils » avait une population mélée,
des villes & moitié grecques, telles que Césarée et Ptolemais
sur la cote voisine, des Grecs et des hommes & culture grecque
méme dans sa capitale. La Galilée était donc ouverte & des
influences étrangéres. Les esséniens formaient un parti qui,
dés son origine en rapport avec 'hellénisme, était singuliére-
ment propre a introduire aupres de leurs compatriotes juifs
lesidées gqu’ils avaient empruntées aux Grecs. Il faut insister
sur cette derniére réflexion. Sans doute, Jésus n’a pas été
membre d’une association essénienne et tout ce quon a débité
a ce sujet mérite depuis longtemps d’étre oublié. La sérénité
naturelle de Jésus jure avec l'ascétisme austére des esséniens,
sa liberté élevée avec leur étroitesse mystérieuse. Ajoutons
qu’il parait que l'idée messianique dont est parti 'un, n’a eu
que peu d’importance aux yeux des autres. Mais comme au
XIVe siécle il n’était pas nécessaire d’étre béguard ou au
XVIIe d’étre quaker pour entrer en contact avec ces sectes, de
méme on n’avail pas besoin au premier siécle d’appartenir &
I'ordre des esséniens pour subir I'influence de leurs idées et
de leurs pratiques. Les esséniens étendaient leur influence
bien au deld du cercle de leurs membres; elle devait atteindre
tous ceux qui s’intéressaient sérieusement en Palestine aux
choses religieuses. Pour nous en convaincre, rappelons-nous
ce seul fait qu’on voyait ici une association pieuse qui mépri-
sait le culte du temple, demandait la pureté du ceceur au lieu



CONSIDERATIONS SUR LA VIE DE JESUS 583

des sacrifices et triomphait de la roideur du judaisme par la
charité la plus vaste. Cette tendance avait une grande affinité
avec le christianisme : on sait avec quelle promptitude elle s’y
introduisit dés son origine. Jésus lui-méme s’en montra péné-
tré, non-seulement par l'esprit général de sa doctrine, mais
encore par l'attitude qu’il prit vis-a-vis du culte juif et par ses
déclarations sur le serment et le mariage.

II

La question qui vient de nous occuper nous conduit aux
relations que Jésus a soutenues avec Jean-Baptiste. Les récits
évangéliques nous offrent ici pour la plupart des données peu
historiques, dues a des préoccupations dogmatigues ; 4 la base
cependant se trouve le fait que Jésus est allé chercher Jean et
a accepté son bapiéme. M. Renan prétend que cela n’arriva
qu'aprés que Jésus et commencé son ministére et eut formé
un petit cercle autour de lui. C’est une erreur suggérée par le
quatrieme évangile. Celui-ci veut évidemment relever la na-
ture supérieure de Jésus par Yhommage de Padmiration et de
la soumission du Baptiste. Faute de renseignements directs
sur 'influence que celui-ci exerca sur Jésus, nous devons nous
contenter de quelques conjectures probables. Il est, en effet,
probable que Jésus n’aura pas attaché un prix fugitif au com-
merce d’'un homme pareil. Il aura beaucoup appris de lui en
vue de son minijstére; il sera parvenu surtout par ces entre-
vues & la conscience de la distance qui séparait sa maniére de
celle du Baptiste ; il y aura trouvé un stimulant & annoncer le
royaume de Dieu. Le prophéte dont le baptéme avait beaucoup
de ressemblance avec les ablutions des esséniens, et qui,
comme eux, plagait les devoirs moraux bien au-dessus des
priviléges des fils d’Abraham, a pu servir d’organe a l'influence
que cette secte a exercée sur Jésus. Nous retrouvons dans les
apostrophes antipharisaiques de Jésus un écho de celles de
Jean, qui qualifia les pharisiens et les sadducéens de race de
vipéres. On a prétendu que Jésus a emprunté a Jean le rite du
baptéme : mais cette assertion ne peut reposer gue sur le té-



584 EDOUARD ZELLER

moignage douteux du quatriéme évangile. On fait mieux d’ad-
mettre que ’église n’a adopté ce rite qu’aprés la mort de Jésus
et qu’elle 'a antidaté en en faisant un commandement du
Ressuscité. Au reste, tout est fort obscur ici et I'on peut discu-
ter cette influence dans un sens comme dans un autre.

I11

De quelque maniére que Jésus soit devenu ce qu’il était, il
nous importe surtout de savoir ce quil a été, qu’il a été le
personnage dont est parti un mouvement universel, et quel a
été I’élément nouveau de foi et de vie qu’il a introduit dans
I’humanité.

Heureusement nous sommes mieux renseignés ici. Si les
longs discours que Matthieu surtout nous a transmis sont évi-
demment des compositions littéraires, les sentences énergiques
et les paraboles qu’ils renferment ont pu étre conservées long-
temps dans la tradition orale, et portent, malgré les addi-
tions et les altérations subséquentes, un cachet irréfragable
d’originalité fraiche et vive; elles dépassent tout ce que le
judaisme contemporain nous offre el tout ce que le judéo-
christianisme a mis dans la bouche de Jésus ; elles raménent
au centre d’une conception nouvelle et & une individualité
unique, en sorte que si nous pouvons douter sur une foule de
détails, nous pouvons étre sitrs de la grande figure qui résulte
de la réunion de tous ces traits.

Commencons par la conscience religieuse de Jésus. Son trait
distinctif consiste dans l'intime rapport ou Jésus se place avec
Dieu et qu’il retrace en donnant & Dieu le nom constant de
Pére. Lamorale du sermon de la montagne aboutit au précepte
religieux de devenir fils de Dieu (Math. V, 45), qui fait lever
son soleil sur les bons et les méchants. On retrouve ici un
trait fondamental de la piété de Jésus: il sentait et se repré-
sentait le Pére céleste comme la bonté qui ne fait acception de
personne. C’était 'effet de ses dispositions les plus intimes ;
c’est par 12 qu’il se sentait uni & Dieu. Il se représentait Dieu
sous le rapport moral tel qu’il était lui-méme dans les plus



GONSIDERATIONS SUR LA VIE DE JESUS 585

beaux moments de sa vie, et fortifiait sa vie religieuse par cet
idéal. I’amour qui embrasse tout, qui surmonte le mal par le
bien, constituait le fonds de son ame religieuse. Il I'appliqua &
Dieu. De la découlait d’une part l'ordre d’étre parfait comme
Dieu, de s’attacher & cette justice parfaite que Jésus opposa i
la 1égalité mosaique, et d’autre part le principe de ia charité la
plus vaste, la plus entiére, la reconnaissance de l'égalité de
tous les hommes devant Dieu et de la méme obligation de tous
envers tous. De ce double sentiment résultait pour Jésus une
serénité qui ’éleva au-dessus de toutes les privations, de tous
les soucis, de tous les biens. Tout le monde connait les sen-
tences qui en donnent la preuve et dont 'authenticité est in-
contestable.

Cette harmonie admirable de 'ame n’était pas le fruit de
rudes combats, comme chez Paul, Augustin et Luther, qui en
ont toujours conservé quelque chose de dur, d'dpre, de som-
bre. On n’en trouve aucune trace chez Jésus. 1l nous fait I'effet
d’une belle nature qui n’avait qu’a se déployer, qu’a prendre
toujours plus conscience d’elle-méme, qu’a s’affermir toujours
davantage, mais qui n’avait pas & revenir sur ses pas et 2
commencer une autre vie. Il n’en résulte pas que Jésus fit
exempt des hésitations et des erreurs qui sont la condition
d’un travail moral continu. Le meilleur et le plus pur des
hommes a toujours encore & se reprocher maint défaut, mainte
défaillance, mainte précipitation. D’ailleurs plus on avance,
plus le sens moral est sensible & la plus légére altération des
motifs, & la plus imperceptible déviation de l'idéal moral.
L’histoire vient confirmer ici cette expérience universelle. Le
baptéme du Jourdain fut toujours un acte de repentance. Jésus
déclina le titre de « bon, » comme n’appartenant qu’a Dieu.
Enfin Jésus n’aurait pas pu dire : « Pardonne-nous nos fautes, »
« Ne nous induis point en tentation, » s’il s’était senti absolu-
ment élevé au-dessus de la fragilité humaine. Dans ce cas, il
n’aurait pu, ce semble, prononcer ces paroles en son propre
nom, ni les dicter a d’autres avec cette pleine sympathie per-
sonnelle qu’il faut supposer 2 celul qui prie.



586 EDOUARD ZELLER

1AY

Le point de vue religieux que I’histoire nous autorise i attri-
buer & Jésus n’était pas seulement en opposition & I'acception
pharisaique et rabbinique du mosaisme, mais encore 2 sa ten-
dance originelle. On a demandé si Jésus en avait la conscience
et s’il s’en est expliqué clairement, Nos évangiles, indépendam-
ment du quatriéme, présentent & cet égard des données diffé-
rentes, dont quelques-unes sont inconciliables. Le résultat de
cet examen sera que Jésus a eu une intuition de la nouveauté
de son principe et de son incompalibilité avec le vieux ju-
daisme, infiniment plus claire que ses disciples personnels,
sans exception, n’en ont jamais eu. Qu’on se rappelle son atti-
tude a I’égard du sabbat, du jelne, du divorce; 'expulsion des
vendeurs du temple, laquelle entraine une agression de tout le
culte cérémoniel et une répugnance pour le formalisme; la dé-
claration : « Abattez ce temple et je le reléverai en trois jours, »
déclaration que Jésus semble avoir faite effectivement et qui
renvoie & ’abolition finale du culte du temple’. Rien n’est plus
péremptoire ici que les déclarations qui se lisent Matth. V,
20 et suivants. Elles sont d’une hardiesse et d’une idéalité
incomparables, qui ne peuvent étre dues qu’a Jésus; elles vont
bien au deld de la dogmatique judéo-chrétienne et ne repro-
duisent ni les idées ni les expressions pauliniennes. « Il a été
dit aux anciens, mais moi je vous dis. » C’est par ces paroles
que Jésus se pose en nouveau législateur devant Moise; il
traite la loi mosaique de loi imparfaite, dont I'infériorité est due
4 la dureté du cocur du peuple; il fait du commandement
extérieur un commandement intérieur et requiert I'intention
pure au lieu de I’acte légal ; c’est dire qu’'il se montire peénétré
de la nécessité de s’élever de la loi religieuse de Moise & une

* Les versets 18, 19 du chap. V, de Matthieu interrompant la marche
des idées, sont une interpolation soit dans ce texte de Matthieu, soit
dans la tradition originale du discours.



CONSIDERATIONS SUR LA VIE DE JfSUS 587

loi plus pure et plus spirituelle. Jésus pouvait allier avec cette
conviction celle de maintenir toujours essentiellement la loi de
Moise; mais s’il résumait exclusivement cette essence dans
le commandement moral, dans celui de 'amour de Dieu et du
prochain, il proclamauit indirectement 'inutilité de toute la loi
rituelle et posait un principe dont la rupture avec le mosaisme
était la conséquence tacite mais rigoureuse. Et les développe-
ments subséquents du christianisme l'ont bien prouvé. En
effet, si Paul a été le premier & déclarer la foi en Christ et
Vobservation de la loi inconciliables; s’il a préché 'abolition de
la loi et la fondation d’une religion nouvelle, radicalement op-
posée au judaisme autant u’au paganisme, c’est qu’il a dit
rencontrer dans la foi qu’il trouva au sein de l’église quelque
chose d’incompatible avec le caractére obligatoire de la loi.
Ce n'est qu’ainsi qu’on s’explique d’une part le zéle ardent
qu’il mit d’abord a4 exterminer la nouvelle doctrine et d’une
autre part la forme antinomistique que celte doctrine revétit
chez lui-méme aprés sa conversion. Il maintint sa conviction
a I’égard de l'incompatibilité de la fol chrétienne et de la foi
judaique, mais par un revirement aussi ingénieux qu’original il
finit par reconnaitre son plus grand privilége en ce qui 'avait
autrefois scandalisé le plus dans le christianisme et chercha
Pobjet de lapparition du Christ dans la fin de la domination
de laloi, dans la substitution d’une nouvelle religion & la juive.
Avant Paul, Etienne avait déja déclaré que Jésus abrogerait, a
son retour, le culte du temple et remplacérait la loi mosaique
par une autre. Et si le livre des Actes (VI, 13) représente cette
déclaration comme un faux témoignage, il n’en met pas moins,
immédiatement apreés, sur les lévres du martyr un discours qui
se résume dans la pensée que Dieu n’habite point dans des
constructions de main d’homme. (Act. VII, 48.) Or si Etienne
a déja proclamé de telles pensées et si Paul les a déja trouvées,
il est plus que vraisemblable qu’elles ne sont pas seulement
dues indirectement a ’esprit de la doctrine de Jésus, mais en-
core & ses déclarations.

THEOL. ET PHIL. 1878 33



H88 EDOUARD ZELLER

Vv

On a demandé si, grice a cette attitude affranchie a 'égard
de la loi de Mo‘ise,' Jésus a eu lintention d’ouvrir aussi le
royaume de Dieu aux non-Israélites sans incorporation préala-
ble dans le judaisme. La réponse est difficile, parce que les
évangiles varient entre eux et méme plusieurs passages dans
un seul et méme évangile. Luc (IX, 52 et suiv.; X, 30 ; XVII,
11 et suiv.) et Jean (IV, 4 et suiv.; X, 16; XII, 20 et suiv.)
nous rapportent que Jésus trouva en Samarie une sphére d’ac-
tivité abondante et chez les Samaritains un accueil gui lai fait
faire I’éloge de ce peuple détesté des Juifs; ces deux évangé-
listes font plus : selon eux Jésus aretracé la mission paienne de
la maniére la plus explicite et a annoncé une église qui réuni-
rait les Juifs et les paiens dans une adoration spirituelle, affran-
chie du culte juif. Au contraire, chez Matthieu (XIX, 1 ; XV, 21
et suiv.; X, b et suiv., 23; VII, 6) et chez Marc (X, 1; VII, 25 et
suiv.), Jésus en allant & Jérusalem évite le chemin le plus court
de la Samarie; défend aux apdtres de se tourner dans leur
mission vers les paiens ou les Samaritains; les exhorte dans le
méme esprit 4 ne pas jeter les choses saintes aux chiens, ni
les perles devant les pourceaux; compare les paiens aux chiens
auxquels il n’est pas permis de donner le pain qni appartient
aux enfants, c’est-a-dire aux Israélites, et refuse d’abord de
guérir la fille d’une paienne, en disant qu’il n’est envoyé
qu'aux Juifs. En revanche, le méme Matthieu relate aussi
(VIII, 5 et suiv.), de concert avec Luc (VII, 4, et suiv.), 'em-
pressement avec lequel Jésus remplit le veeu du centenier de
Capernaiim ; il met & cette occasion dans la bouche du Maitre
la déclaration expresse (conf. Luc XIII, 28 et suiv.) que les
paiens croyants occuperont dans le royaume de Dieu la place
des Juifs incrédules. Le méme évangéliste fait répéter a Jésus
plus tard la méme menace la ou d’autres la suppriment.
(XXI, 43.) C’est encore chez lui que Jésus prophétise avant sa
mort I’évangélisation de tous les peuples (XXIV, 14) et or-



CONSIDERATIONS sUR LA VIE DE JESUS 589

donne, apreés sa résurreclion, a ses disciples de se vouer &
cette mission. (XXVIII, 19; conf. Lue XXIV, 47; Marc XVI, 15.)

On voit que les divergences sont considérables; impossible
de les accorder. De quel cOté est la vérité? On ne saurait se
dissimuler que les idées el les conditions d’une époque posté-
rieure se réfléchissent dans une partie des passages universa-
listes, notamment dans toute l'exposition de Jean et, aprés
tout, également dans celle de Luc. Il y aurait cependant de la
précipitation & dire que c’est le cas de tous les passages sans
exception et que dans les éléments divers de la tradition évan-
gélique, notamment chez Matihieu, ceux qui annoncent ’uni-
versalisme doivent étre plus récents et moins historiques que
ceux (ui proclament le particularisme. Si 'on tient compte
des circonstances au sein desquelles s’est formée la tradition
évangélique, on peut supposer que, pendant la lutte du judéo-
christianisme étroit et du paulinisme universaliste, qui remplit
la premiere génération chrétienne aprés Jésus, I'un et Pautre
partis cherchérent & s’appuver sur les paroles et 'exemple du
Christ et traitérent 'histoire évangélique dans cet esprit. Nous
pouvons d’ailleurs recourir 4 des analogies. Luther a été un
esprit plus affranchi que les théologiens luthériens qui lui suc-
ciédérent ; Socrate a été un penseur plus profond que Xéno-
phon ou Antisthéne; de méme on peut supposer hardiment que
Jésus se sera plus élevé au-dessus des préjugés étroits de son
peuple que ceux de ses disciples qui eurent de la peine a
admeltre la propagation du christianisme parmi les paiens,
méme aprés qu’elle fut un fait accompli. S’il n’a pas tiré du
principe religieux qu’il avait introduit dans le monde toute la
consgquence de 'universalisme avec la décision de Paul, il en
fut assez prés pour se rapprocher des non-Juifs et pour les
instruire, lorsque I'occasion s’en présentait, en sorte qu’il est
permis de dire: d’abord Jésus a borné sa mission 4 son peu-
ple; mais peu & peu, & mesure que ses relations avec les
Samaritains et les paiens 'enrichissaient d’expérience al'égard
de leur ouverture d'esprit, contrastant avec U'endurcissement
des Juifs, il a toujours renfermé davantage les premiers dans



590 EDOUARD ZELLER

son plan pour s’élever finalement 4 la perspective de leur entrée
en masse dans le royaume de Dieu. Cependant il n’a pasusé de
moyens immédiats pour assurer cette entrée; il a tout aban-
donné au temps.

V1

Nous abordons maintenant une question délicate, ¢’est l'idée
que Jésus s’est faite du Messie. On sait que 'idée messianique
formait le centre des espérances politiques et religieuses de son
peuple et qu’elle a joué un grand role et subl une transforma-
tion notable par le fondateur de notre religion. La réponse tra-
ditionnelle est assez simple : dés’entrée de son rainisiére, Jésus
s’est annoncé comme le Sauveur promis par les prophétes,
comme le Messie; mais aprés avoir retranché des idées popu-
laires tous les éléments politiques et toute étroitesse nationale,
il a considéré le Messie comme le libérateur spirituel de I'hu-
manité. Il y a cependant lieu de révoquer en doute I’exactitude
de 'époque our I'on prétend que Jésus s’est déclaré le Messie
et celle des idées qu'il rattachait & cette dignité.

Commencons par ’époque. Tous nos évangiles parlent du
principe que dés I'entrée de son ministére Jésus avait une pleine
conscience de sa dignité messianigque; on pouvait s’y attendre
apreés tout ce qu'ils avaient raconté de sa naissance, de son bap-
téme et de sa tentation. Ils vont méme jusqu’a lui faire décla-
rer cette conviction par des faits, par 'autorité avec laquelle il
commande 4 la maladie et aux démons et par des affirmations
expresses comme Math. X, 15; X, 23; XI, 2 et suivants. D’au-
tre part, cependant, les mémes narrateurs nous apprennent que
dans une période plus avancée de son ministére il a reconnu
une révelation spéciale de Dieu dans le mouvement qui porta
Pierre ale déclarer Messie (Math. XVI, 16); Jésus. selon eux, &
son apparition, préche la proximité du régne de Dieu, mais ne
s’en fait pas le fondateur. Il ne se sert jamais du terme de « Fils
de David; » il le décline méme assez clairement. (Math. XXII,
41 et suivants.) Il n’accepte le titre de « Fils de Dieu » que la



CONSIDERATIONS SUR LA VIE DE JESUS 5M.

ol d’autres le lui décernent, tandis qu’il préfere se donner le
nom de « Fils de I’homme, » qualification qui n’a pas pu étre
déja & cette époque une désignation reconnue du Messie. (Con-
frontez Math. XVI, 13 et suiv.) On ne saurait admettre que ces
traits alent été inventés plus tard, alors gqu’on se trouvait 4 un
point de vue opposé; d’olt il résulte qu’a ’entrée de son minis-
tére Jésus n’a pas encore eu la prétention de réaliser I'espé-
rance messianique dans sa personne, mais qu’il n’a sanctionné
cette fol que dans la suite, aprés qu’elle se fut formée chez ses
partisans. Ajoutons qu’on ne saurait se représenter que Jésus
eut eu longtemps cette conviction sans la manifester, & moins
de lui supposer une duplicité et un calcul contraires 4 son ca-
ractére. Nous pensons done qu’a l'instar de Jean-Baptiste Jé-
sus a commencé par annoncer 'approche des temps messiani-
ques et s’est appliqué a déterminer la condition morale de cette
ére nouvelle, c’est-a-dire le gotit du peuple pour la vraie piété.
Peu 4 peu l'opinion grandit & son égard : il voit de plus en plus
lui-méme que cette vraie piété qui est son idéal ne se trouve
qu’en lui et qu’elle ne peut passer aux autres que par lui, que
seul il connait véritablement le Pére. C’est ainsi qu’il acquiert la
conscience toujours plus vive que c’est Iul et personne d’autre
que Dieu a destiné pour étre le fondateur du royaume de Dieu.
Ce qui a formé la conscience de Jésus, ce ne sont pas les prophé-
ties messianiques, ce n’est pas méme en général la conviction
d’étre le Messie; au contraire, ¢’est par la conscience intime
qu’il a eue de sa vie religieuse qu’'il a fini par estimer que la
prophétie messianique ne pouvait avoir en vue que lui. En effet,
supposons qu’avant I’épanouissement de sa vie religieuse Jésus
fat parvenu & la conviction d’étre le Messie: son coeur se serait
développé sous l'inspiration de I'idée messianique courante ; il
laurait entierement partagée; il n’aurait pu s’en affranchir.
Or, nous voyons au contraire que sa vie et sa conduite la do-
minent, d’ou1 il suit qu’il ne s’en est sérieusement occupé qu’a-
prés que sa vie intime se fut suffisamment établie. Ce ne sont
pas seulement les réflexions qu’il a faites sur lui-méme et sur
ses contemporains, mais surtout les expériences du ministére



592 EDOUARD ZELLER

public et la connaissance qu’elies lui ont fournie de sa supé-
riorité, qui ont fait éclore chez Jésus la grande conviction : Je
suis le Sauveur promis & mon peuple !

Si telle est Porigine de l'idée messianique chez Jésus, il ne
faut pas s’étonner de la modification gqu’il lui a fait subir. Il a
écarté tolalement I’élément politique, 'idée d’une nation juive,
jeune et puissante. Etait-ce parce que tout ce qui avait air de
violence, de défense personnelle, de domination mondaine ré-
pugnait & son 4me idéale, douce et consacrée & Dieu? ou bien
était-ce pour avoir reconnu I'impuissance de tout projet politi-
que, pour avoir considéré toute supériorité des conquérants
étrangers comme un eftet de l'inévitable dispensation divine,
pour avoir attendu l'avénement d’un nouvel état de choses
comme exclusivement réservé ala toute-puissance de I’Eternel?
Dans ce dernier cas Jésus trouvait son unique mission 4 pro-
voquer les indispensables conditions intimes de cet avénement
par une régénération morale et religieuse. On a repoussé cette
derniére alternative en prétendant qu’elle suppose chez Jésus
trop de calcul. Mais cette prétention s’évanouira du moment
gu’on cessera de faire de Jésus, avec M. Renan, un enfant étran-
ger a toute connaissance et & toute appréciation de son milieu.
Il suffit de rappeler cette parole : « Rendez & César ce qui est
& César; » Jésus retrace par elle la folie qui résisie & un pou-
voir auquel on se trouve effectivement assujetti.

A mesure que Jésus écartait davantage de sa vocation le codté
politique de I'idée messianique, tout le poids devait retomber &
ses yeux sur ’enseignement d’ot1 était émanée chez lui-méme
la foi 4 sa destination supérieure. Il n’est pas le roi qui réalise
extérieurement un nouvel ordre, mais le prophéte qui I’an-
nonce, le docteur qui y prépare intérieurement les hommes.
Ce travail préparatoire heureusement terminé, l'introduction
définitive de 'ordre nouveau ne pouvait guére avoir lieu, aux
veux de Jésus, sans une intervention miraculeuse. D’autre part,
I'idée d'un martyre possible devait se présenter & son esprit en
face du faible accueil de sa prédication chez la majorité, de la
faible persévérance d’un petit nombre, de la résistance opini-
tre des classes dirigeantes. Cette idée devait se fortifier par



CONSIDERATIONS SUR LA VIE DE JESUS 593

I’opposition croissante que rencontrait I’'ceuvre de Jésus autant
que par P'étude des passages messianiques qui assignent les
souffrances et une mort violente aux envoyés divins. Il en ré-
sulte que les évangiles ont toutes les probabilités pour eux lors-
qu’ils nous assurent unanimement que Jésus a prédit sa fin tra-
gique et qu’il a commencé a le faire du moment qu’il a ratifié
le titre que 'opinion lui accordait. (Math. XVI, 21 et suiv.) Ob-
servons toulefois que ces prédictions n’ont pas pu étre aussi
détaillées que nos récits le disent ; sa destinée, sanglante en gé-
néral, n’apas encore pu étre dés’entrée si certaine a ses yeux,
puisqu’ll n’en était pas méme si sir immédiatement avant son
arrestation. (Math. XXVI, 39.) Aussi, en se présentant & Jéru-
salem, & commencer par la scéne de 'entrée triomphale, Jésus
ne fait pas l'impression d’un homme qui sait que son sort est
irrévocablement fixé, mais celle d’un héros qui va chercher son
adversaire au centre de sa puissance et engage avec lui un com-
bat, rude sans doute, mais non désespéré. S’il avait eu la con-
viclion intime que son voyage A Jérusalem ne pouvait aboutir
qu’a sa ruine, il aurait di étre, non plus cet homme réfléchi
qui remplit sa mission sans crainte, avec le calme de la soumis-
sion, comme il se montre d’ordinaire, mais un fanatique exalté
qui court & sa perte; il aurait été doublement s’1l était parti
dans Ja conviction de ressusciter trois jours apres sa mort, con-
viction qu’humainement pariant il ne pouvait pas avoir. Il est
infiniment plus probable qu’il prit le chemin de Jérusalem avec
de sombres présages et se prépara a la plus facheuse des issues,
mais qu’il ne désespérait pasencore d’attirer en masse ses com-
patriotes par un dernier coup décisif dans la capitale, & 'occa-
sion de la féte qui réunissait toute la nation et ou ses partisans
galiléens ne faisaient pas défaut. Arrivé & Jérusalem, ses per-
spectives sont devenues toujours plus sombres et sa perte est
devenue toujours plus certaine & ses yeux. Maintenant le mo-
ment éiait venu ol il était impossible de recaler; 1l fallait suc-
comber ou vaincre. Ne doutons pas qu’il ait choisi la premiére
alternative, aprés yu'il eut vu que la seconde lui était refusée;
il la choisit dans la pieuse confiance que sa ruine personnelle
serait le triomphe de sa cause. Maintenant il pouvait se pronon-



594 EDOUARD ZELLER

cer avec une plus grande décision sur sa destinée inévitable;
nous doutons cependant qu’il ait pu définir le genre de mort
qui échappait a tout calcul. Bref, on ne saurait accepter que
Jésus ait entrepris le voyage & Jérusalem avec Vassurance in-
time que ce voyage ne pouvait pas seulement, mais qu’il devait
causer sa mort,

VII

Quoi qu’il en soit, il était impossible que Jésus pressentit sa
mort sans se demander si ce pressentiment était compatible
avec sa destination et sa dignité messianiques. On peut répon-
dre que lincrédulité de ses contemporains causa la mort du
Messie et que celle-ci était nécessaire pour triompher de celle-la.
On peut chercher aussi la réponse dans I’Ancien Testament et
dans les idées religieuses du judaisme et dire : le Messie meurt
comme «le serviteur de I'Eternel » d’Esaie(LIII,10), en qualité de
victime expiatoire pour d’autres, quoique Esaie parle du « peu-
ple d’Israél. » On peut trés bien admettre que Jésus ait envi-
sagé sa destinée de ce point de vue et gu’ainsi nos narrateurs
aient au fond raison lorsqu’ils lui meitent sur les lévres des
déclarations analogues, surtout & l'occasion du dernier repas
pascal. Mais la difficulté n’est pas levée par ces réponses.

En effet, le Messie ne devait pas seulement jouir personnel-
lement de la protection divine, qui le garantirait de ses enne-
mis et de la mort, mais Pavénement du royaume de Dieu était
inséparable de sa personne. Il n’était pas possible que, malgré
ses 1dées messianiques plus pures, Jésus suppriméit cette con-
dition. Il pouvait transformer ces idées au point de renoncer a
la domination politique du Fils de Dieu et 4 tout moyen violent
pour Pétablir; mais tant qu’il ne renoncait pas entiérement 2
ces 1dées, il ne pouvait pas renoncer non plus & celle de parti-
ciper personnellement a la fondation du royaume de Dieu. En
conséquence, il ne pouvait pas se considérer comme le Messie
sans s’attendre & une coopération éminente de sa part a I’en-
irée effective du nouvel ordre de choses que sa prédication
n’avait fait que préparer. Mais comment cette attente pouvait-



CONSIDERATIONS SUR LA VIE DE JESUS 595

elle se concilier avec la probabilité du dénotment tragique
que lul préparait la haine de ses ennemis? Il n'y a qu'un
moyen, c’est d’admettre que Jésus ne resterait pas enchainé
par la mort et qu’au moment de l'introduction merveilleuse de
la nouvelle ére la toute-puissance divine le raménerait & la vie
afin de consommer son ceuvre. Jésus aura nourri cet espoir au
moins vers la fin de sa vie, & mesure que ’horizon s’obscurcis-
sait, et il aura exprimé sous une forme ou sous une autre.

En résulte-t-il que Iésus ait dit tout ce que les évangiles lut
font dire, sur son retour dans les nues, sur les anges qui ’ac-
compagnent, sur la proximité de cetl avénement et les signes
merveilleux qui le précedent, sur le jugement et tout ce qui
en émane? Il nous parait plutét évident que le contenu prin-
cipal de ces discours est di soit & 'histoire et aux attentes
d’une époque postérieure, soit & Peschatologie courante des
Juifs. C’est user de peu de critique que de mettre avec M. Re-
nan tous ces discours eschatologiques sur le compte de Jésus,
avec tout ce qu’ils offrent d’extérieur et de fantasque, de dur
et de contradictoire. Mais nous devons attribuer & Jésus l'idée
que Dieu le raménerait, au cas qu’il succombat, pour consom-
mer son ceuvre. Cependant, comme son retour dépendait de
sa mort, il n’a pas pu prédire le premier avec plus de préci-
sion que la derniére; s’il n’était pas absolument assuré, méme
dans les derniers jours, de sa mort, il n’a pas pu 'étre de son
retour. Mais sa mort ne pouvait étre & ses yeux le dernier mot
ni pour lui ni pour son ceuvre ; il n'aura donc annoncé son re-
tour qu’hypothétiquement, d’une maniére vague, sans date
précise ef sans détails circonstanciés.

N’est-ce pas la attribuer au fondateur de notre religion un
fanatisme incompatible avec son caractére bien connu ? Remar-
quons d’abord que cette foi résultait si naturellement de la
situation, qu’il était difficile pour Jésus de I’éviter. Une fois la
possibilité et la probabilité de sa mort violente admises, il n’y
avait pas pour Jui, 4 son point de vue, d’autrc moyen d’accor-
der cette issue avec la conviction constante de sa mission mes-
sianique. Observons ensuite que sous cette étrange enveloppe
se cachait pour Jésus et ses disciples cet 1déalisme victorieux,



596 EDOUARD ZELLER

cette ferme foi dans ’avenir de son ceuvre, sans lesquels cette
ceuvre se serait difficilement propagée. Ces espérances apoca-
lyptiques seules, sans la morale pure, sans ’acception intime
de la religion, sans la liberté spirituelle de la foi nouvelle,
n’auraient jamais donné au christianisme son importance his-
torique; mais cette vae sur 'avenir qui, en soi, aurait da para-
lyser toute activité pour ce monde, a prété au christianime
I’énergie dont il avait besoin pour assurer sa conquéte. N'ou-
blions pas, enfin, que telle idée qui nous paraitra naturelle,
paraitra peut-étre & d’autres aussi étonnante que la parousie
I’est & nos yeux. Nous avons de la peine & croire qu’un homme
réfléchi, spirituellement doué, puisse s’atiendre & revenir sur
la terre apres sa mort; en revanche, il nous parait tout naturel
que chacun de nous continue son existence aprés la mort dans
un autre monde avec ses parents et ses amis. Cependant I'une
de ces idées n’est pas plus étrangére a notre expérience que
Vautre. Les Juifs du temps de Jésus, pour autant qu’ils n’avaient
pas passé par ’école de philosophie grecque, savaient si peu
s’approprier 'idée d’une survivance de I’ame sans corps, qu’ils
rattachaient foute la consolation de I'immortalité & la foi de
la résurrection. Si Jésus a cru a son retour, il n’y a la qu'une
application individuelle de la foi qu’il partageait avec son
temps; c’était dire que la résurrection que chaque Israélite
pieux espérait se réaliserait avant tout en lui dans I'intérét de
la consommation de ’ceuvre messianique.

VIII

Nous devons maintenant nous expliquer sur les miracles de
Jésus. Qu’on nous comprenne bien : il ne s’agit pas de savoir
si Jésus a fait des miracles; ce n’est pas une question lorsqu’on
se livre & une recherche historique des récits évangéliques;
mais s’il a voulu en faire et ¢’il a cru en faire.

Sans doute, Jésus a partagé en général la foi au miracle,
commune a tous ses compatriotes et & tous ses contemporains.
Ne connaissant pas plus qu’eux les lois de la nature et leur im-



GCONSIDERATIONS SUR LA VIE DE JESUS 097

mutabilité, il n’a pas été choqué des faits merveilleux de Moise
et des prophétes et n’en aura pas estimé la répétition impos-
sible de son temps. Il n’en résulte pas qu’il dit croire avoir vu
ou fait des miracles; sa conscience messianique méme n’en-
trainait pas nécessairement cette foi : il pouvait espérer que
Dieu, quand le moment serait venu, fondit miraculeusement
son royaume, sans qu’il se criit pour cela appelé ou apte a faire
des miracles. Mahomet, au sein d’un peuple aussi ami du mer-
veilleux que les Juifs, a décliné expressément pour lui-méme
le caractére d’un thaumaturge. Quoi qu’il en soit, §’il est possi-
ble de tirer au clair le fait & I'égard de Jésus, il n’y a que les
données des évangiles qui pourront nous rendre des services
sérieux. Cependant, les déclarations expresses qu’ils lui pré-
tent ne nous avancent pas beaucoup. ¥'ils lui attribuent des
miracles qui se moquent de toute interprétation naturelle, il
faut aussi qu’ils le fassent croire 4 sa propre puissance miracu-
leuse et qu’ils I’en fassent parler; c¢’est pourquoi leurs déclara-
tions en elles-mémes ne nous donnent pas encore le droit d’at-
tribuer un caractére plus historique a ces discours qu’a ces faits,
a4 moins d’en avoir préalablement d’autres preuves. Il en est
autrement des déclarations qui contredisent les idées des évan-
gélistes eux-mémes & I’égard du surnaturel. Quant & ces déclara-
tions, on ne saurait admettre que les évangélistes ou la légende
chrétienne les aient prétées & Jésus; elles ont donc de fortes
présomptions d’authenticité en leur faveur. En voici un exem-
ple : invité un jour par les pharisiens & faire un miracle céleste,
un météore, Jésus leur répondit : « Il ne sera point accorde de
signe & cette génération » (Marc VIII, 12), ou comme Matthieu
(XI1, 39; XVI, 4) et Luc (X1, 29) le disent : « Pas d’autre signe
que celui de Jona, » ¢’est-a-dire, non la résurrection de Jésus,
mais sa prédication. Dans ce cas, Jésus décline expressément
par ces paroles toute autre preuve de sa divine mission. Il en
résulte qu’il y eut un temps ou Jésus n’a pas eu l'intention de
faire des miracles et ou il n’a pas pu avoir la conscience de la
capacité d’en faire. C’est ce qui n’empéche pas que plus tard la
foi en ses dons miraculeux se réveillat en lui. Jésus se fat ob-
stinément refusé 4 faire des prodiges que la foule en elif créé



598 EDOUARD ZELLER

pour lui. Les miracles de Jésus furent une violence que lui fit
son siécle. Du moment qu’il passait pour un prophéte, on lui
supposait le don des miracles et du moment qu’on les lui sup-
posait, ils se manifestaient. On ne séparait pas le prophéte et le
thaumaturge. Avec le titre de prophéte se répand la rumeur
des miracles qu’il a faits, c’est-a-dire de faits qui ont fait I'im-
pression de miracles sur les contemporains et peut-étre sur
lui-méme. Toutefois, ce domaine devait se renfermer dans les
limites de linfluence que la foi, c’est-4-dire le sentiment et
I'imagination, exercent d’aprés les lois naturelles sur la vie phy-
sique des hommes. Il est donc possible que ces dérangements
d’esprit, que les Juifs prenaient pour des possessions, cédaient
souvent ou s’apaisaient grice i la voix du prophéte et 4 la foi
ferme des malades; on peut 'admettre également pour d’au-
tres souffrances dues aux affections du systéme nerveux. Il est
possible aussi que plusieurs malades, sans étre entrés dans un
état de véritable rétablissement, se soient sentis momentané-
ment soulagés, se soient crus guéris ou aient été pris pour tels.
Mais, & moins de tomber dans le surnaturel, on ne saurait re-
culer les bornes des opérations extraordinaires qui se ratta-
chaient 4 la personne et & ’enseignement de Jésus. Le carac-
tere historique ne manquera donc pas seulement aux récits
incroyables de la multiplication des pains et du changement de
I'eau en vin, de la marche sur le lac et des résurrections, mais
encore a la plupart des guérisons miraculeuses telles qu’elles
nous ont élé transmises. La plupart de ces récits semblent
n’avoir aucun fait & la base; d’autres sont dus a des incidents
qu’'on s’explique naturellement.

Dans les derniers temps, on a attribué 4 Jésus le don naturel
d’opérations uniques, tant sur le corps que sur VPesprit des
hommes. Mais ce don naturel, dans les applications qu’on en a
faites, appartient, comme celui du thaumaturge, au domaine de
I'imagination : il dépasse toutes les analogies que I'expérience
nous fournit. En soi, il est vrai, tel phénomeéne en rapport réel
avec son enseignement aurait pu porter Jésus & se croire en
possession d’une vertu miraculeuse spéciale; cependant, il n’y
a rien dans ses déclarations authentiques qui nous force d’aller



CONSIDERATIONS SUR LA VIE DE JESUS 599

au dela de I'idée de résultats divins, récompense de la foi des
malades, et d’attribuer & Jésus l'idée non-seulement d’avoir
accompli ce qui réussissait & d’autres (Math. VII, 22; XII, 27;
Luc IX, 49), mais encore de n’avoir qu'a vouloir pour réaliser
Iimpossible. Si M. Renan ' lui attribue la pensée que quiconque
croit et prie est, comme lui, en possession d’un pouvoir illimité
sur la nature, nous ne saurions y voir que l'effet d’un langage
figuré mal compris. (Math. XVII, 20; Luc XVII, 6.) Si le méme
auteur admet sans hésiter® « que des actes qui seraient main-
tenant considérés comme des traits d’illusion et de folie ont
tenu une grande place dans la vie de Jésus, » il a commis une
injustice envers le fondateur du christianisme par un respect
peu judicieux pour le prétendu témoin oculaire Jean et pour
Marc, « interpréte de l'apotre Pierre. » A la vérité, M. Renan
allegue des excuses en faveur de Jésus : « tout personnage
historique & quil’on attribue des actes que nous tenons au XIXe
siecle pour peu sensés ou charlatanesques, n’a pas été pour
cela un fou ou un charlatan; » « on lui imposa sa réputation de
thaumaturge ; il n’y consentit que tard et & conlre-coeur3. »
Mais lorsque auteur ajoute tout d’une haleine : « que Jésus ne
résista pas beaucoup 2 cette réputation, mais qu’il ne fit rien
non plus pour v aider et qu’en tout cas il senlait la vanité de
Popinion & cet égard*, » il est évident qu’il y a ici contradiction
avec I'idée énoncée ci-dessus que Jésus se serait attribué un
pouvoir illimité sur la nature. Nous ne saurions guére juger
plus favorablement des autres excuses que M. Renan allégue :
le besoin que Jésus avait de se donner du crédit 'a porté &
entasser des notions contradictoires sur sa personne?®; il s’est
servi parfois d’un « artifice innocent, » en en imposant a celui
qu’il voulait gagner par une prétendue connaissance supérieure
(Jean I, 42, 48 ; IV, 17); au sein de la famille de Lazare se joue
une comédie ou l'on se demande si Jésus était dupe ou s’il

t Vie de Jésus, 1863, pag. 245, 257.
* Ibidem, pag. 266.

3 1bidem, pag. 267, 265, 264.

+ Ibidem, pag. 205.

s Ibidem, pag. 251.



600 EDOUARD ZELLER

trempa finalement dans 'imposture'. L.e bon gout eat di pré-
server la critique d’une fantaisie aussi malheureuse, mais sur-
tout V'intelligence de la nature de nos récits évangeliques et du
caractére de Jésus. Il n’est pas nécessaire de se plaindre, avec
M. Renan, que l'idylle galiléenne s’évanouit devant le rdle du
Messie et du thaumaturge; que V'innocence de son idéalisme
primitif I'a abandonné ; que vers la {in de sa vie il était rude,
bizarre quelquefois, n’était plus lui-méme®. Non, reconnaissons
plutot dans la vie de Jésus le développement naturel de la
grandeur héroique qui s’était formée intérieurement dans le
silence de l'adolescence. Apprécions dans sa qualité messiani-
que la forme historiquement nécessaire de son activité. Gar-
dons-nous de déplorer comme un mal névitable ce qui ne
s’accorde pas avec nos idées, et ne nous laissons pas ravir,
par une idéalisation fantastique, le moyen précieux de saisir la
plus grande figure de I’histoire dans ses conditions historiques.

IX

Il nous reste a parler de la résurrection de Jésus, ¢’est-a-dire
d’un événement que toutes les lois de la nature contredisent,
qui rend toute acception naturelte de ’histoire biblique impos-
sible et qui défend de lui appliquer toute analogie de 'expé-
rience. La réalité d’un pareil fait serait incroyable 3 nos yeux,
alors méme qu’elle serait munie des meilleures attestations.
Mais elle l’est si peu que nous ne possédons en sa faveur que
des témoignages de seconde et de troisieme main, qui d’ailleurs
se contredisent presque dans tous les détails. Celui qui dans
des conditions pareilles accepte le miracle de la résurrection
n’est plus fondé 4 révoquer en doute un seul trait de la narra-
tion évangélique & cause de son incompatibilité avec leslois de
la nature et de I’histoire. En revanche, pour celui qui ne Vac-
cepte pas, il ne reste que ce dilemme : ou d’accorder que Jésus
sortit vivant de sa tombe, mais pour nier la réalité de sa mort

v Vie de Jésus, pag. 359-363.
* Ibidem, pag. 319



CONSIDERATIONS SUR LA VIE DE JESUS 601

et pour transformer la résurrection en réveil naturel d’'une syn-
cope; ou bien, si on ne savait se résoudre a ce parti, d’aban-
donner entiérement le retour a la vie et d’expliquer la foi qui
laccepte par des motifs purement dogmatiques et par consé-
quent, en principe du moins, par la méthode mythique. Nous
nous pronon¢ons pour la seconde opinion. Commencgons par
réfuter la premiére.

Remarquons d’abord que la mort de Jésus est infiniment
mieux attestée que sa résurrection. Nous possédons des récits
du crucifiement qui s’accordent sur tous les points principaux;
quant & la résurrection, les narrations sont on ne peut plus di-
vergentes. Les uns prétendent que les premiéres apparitions
du ressuscité & ses disciples ont eu lieu le jour méme de Ia
résurrection & Jérusalem; les autres disent au contraire qu’elles
n‘ont eu lieu que longtemps aprés en Galilée. Le méme histo-
rien, Lue, place dans son évangile la derniére apparition au
premier jour de la résurrection et dans le livre des Actes au
quarantiéme. C’est en vain qu’on voudrait accorder ces con-
tradictions en admelttant des inexactitudes secondaires : toute
Vexposition de Matthieu et de Mare exclut aussi positivement
les apparitions jérusalémites des autres évangélistes, que ceux-
ci excluent ’apparition galiléenne des premiers.

On se récrie et on en appelle & 'unanimité de la fol de toute
I'église. Elle est incontestable; mais ce qui ne l'est pas moins,
c’est que non-seulement les chrétiens, mais encore les juifs et
les paiens ont été également convaincus de la réalité de la mort
de Jésus. A la rigueur, il ne résulte de ce fait que ceci: que
Jésus fut crucifié et resta suspendu a la croix jusqu’a sa mort,
apparente ou réelle : ce qui n’exclut pas la possibilité d’un
retour naturel a la vie. Notons cependant qu’historiquement
parlant ce retour ne serait probable qu’au cas que nous eus-
sions des témoignages plus originaux et moins contradictoires
a cet égard. Les circonstances du supplice de Jésus sont d’ail-
leurs de nature a4 rendre une résurreciion naturelle presque
impossible. Voila un hornme qui, aprés avoir été horriblement
maltraité, est cloué a la croix; il y reste suspendu au moins six
heures; on I’enléve avec tous les indices de la mort et on I'en~



602 EDOUARD ZELLER

ferme dans une grotte, sans 'entourer de soins; il est privé de
nourriture pendant deux jours et demi; puis aprés trente-six
heures, il se réveille, grice a la seule force médicinale de la
nature, et est immeédiatement en état d’entreprendre une excur-
sion en Galilée, ou du moins 4 Emmaius, distant d’une lieue et
demie de Jérusalem. Tout cela est si peu probable qu’il nous fau-
drait les preuves les plus incontestables pour le croire. Or, nous
n’avons que des récits qui ne sont rien moins qu’authentiques
quant a leur origine et rien moins qu’'unanimes sur le contenu.

Ce n’est pas tout : les évangiles nous peignent dans le tableau
du ressuscité, non un homme rendu & sa vie précédente, mais
un étre surnaturel. Ses amis ont de la peine & le reconnaitre ;
il entre par des portes fermées; il vient et va soudainement; il
s’éleve au ciel. Avec tout cela une palpabilité incontestable et
d’autres preuves de lidentité du ressuscité et du crucifié.
D’oll viennent ces traits, si, comme quelques-uns le veulent,
Jésus est réellement ressuscité d’'une maniére naturelle et a
conversé aprés sa résurrection, comme autrefois, avec ses dis-
ciples? D’ailleurs, quelle idée faut-il dans cette hypothése se
faire de Jésus et de ses dispositions ? §’il se croyait, comme on
doit s’y attendre dans ce cas, arraché miraculeusement 2 la
mort, il aurait di, aprés ’expérience d’un pareil secours, re-
tourner & son ministére public avec une hardiesse redoublée.
Que s'il ne voyait ici qu'un événement naturel, qui ’engageat a
se dérober & ses enneinis, il aurait di, sous peine de favoriser
impardonnablement lillusion, en instruire ses disciples au
lieu de se borner a des rencontres qui devaient réveiller en eux
I'idée qu’ils n’avaient plus affaire 4 un mortel ordinaire. Ajou-
tons qu'un retour naturel & la vie n’aurait jamais pu produire
chez les disciples la foi que nous les voyons déployer plus tard.
Comment aurait-il pu leur faire 'impression du vainqueur du
sépulcre et de la mort, du prince de la vie, ce crucifié qui sort
demi-mort de son sépulcre, se trainant péniblement, deman-
dant le soin du médecin, le pansement de ses blessures, des
toniques pour ses forces épuisées, un long ménagement? Com-
ment enfin se représentera-t-on I'issue de cette vie dans laquelle
Jésus serait rentré par un accident heureux? Si aprés quelques



CONSIDERATIONS SUR LA VIE DE JESUS 603

apparitions fugitives on n’apprend plus rien de lui, c’est qu’il
est allé mourir dans 'obscurité, 4 la suite de ses souffrances.
Ses disciples I'auront-ils su et auront-ils pourtant préché Jésus
comme le ressuscité exalté au ciel? Impossible. Ou bien leur
a-t-il caché son asile et les amis secrets qu’il a di avoir dans
ce cas ? [ci le soupgon de 'imposture retomberait sar lui-méme
et nous nous engagerions dans ce grand labyrinthe d’invrai-
semblances romanesques, justement décriées de nos jours, qui
suffisent a elles seules pour réfuter une hvpothése qui ne se
sauve (qu’a ce prix.

X

Il semble qu’en niant la réalité du retour de Jésus & la vie,
nous rencontrerons des difficultés également embarrassantes.
Ses premiers partisans étaient aussi certains de sa résurrection
gqu’ils I'étaient de leur propre vie; cette conviction formait la
base inébranlable de toute leur activité et plusieurs d’entre
eux croyaient avoir vu le ressuscité lui-méme. Ce fait est con-
staté non-seulement par nos évangiles et le livre des Actes,
mais encore par un témoin beaucoup plus ancien et plus rap-
proche des événements, Papotre Paul (1 Cor. XV), auquel nous
pourrons ajouter ’'Apocalypse de Jean. (I, 5, 10, 18 et ailleurs.)
Convenons cependant que les récits évangéliques relatifs aux
apparitions du ressuscité vont bien au dela de ce que les inté-
ressés ont cru dans l'origine avoir observé et que Paul n’a pas
dh nécessairement tenir toutes ses données de leur part. Nous
posons donc la question capitale : Comment expliquera-t-on
cetle foi inébranlable des disciples personnels de Jésus et de
toute I'église chrétienne, si ’événement auquel elle se rap-
porte n’a pas eu lieu?

Nous commencerons par opposer une question a celle qu'on
nous adresse et nous demanderons : Comment nous explique-
rons-nous la foi que Paul avait dans l'apparition personnelle
du Christ ? Paul met cette apparition dont il fut Pobjet sur la
méme ligne que celles qui tombérent en partage aux apotres
plus anciens ; elie a pour lui la méme réalité et il les considére

THEOL. ET PHIL, 1878 39



604 EDOUARD ZELLER

toutes comme autant de preuves de fait en faveur de la réalité
de la résurrection de Jésus. Et cependant nous ne saurions
songerici 4 une rencontre personnelle avecle crucifié, 3 moins
de quitter entiérement le domaine du possible et du probable ;
nous avons affaire ici 4 une intuition purement intérieure qui
faisait I'effet d’étre extérieure, grace a la vivacité de l'imagina-
tion et du cceur de I’extasié. Or, pourquoi n’en aurait-il pas été
de méme des apparitions qui précédérent celle de Paul?

En effet, les conditions de visions pareilles existaient en
abondance au sein des premiers amis de Jésus. Nous savons
tous combien le ceeur humain s’habitue difficilement & accep-
ter méme ce quiest évident du moment que cet objet est con-
traire a ses voeux et & ses besoins. Aprés que nous avons fermé
les yeux & nos parents et & nos amis et que nous les avons
confiés a la terre, nous ne saurions nous défendre de l'idée
que tout cela n’a été qu'un sombre réve, que cette affreuse
réalité n’en était pas une, parce qu’elle n’était ni possible, ni
nécessaire. Nous pouvons encore beaucoup moins nous défen-
dre de cette idée, lorsque au lieu d’étre témoins de ces événe-
ments nous n’en avons qu’entendu parler. Ce sentiment devait
étre bien autrement fort 1& ou le seniiment religieux le plus
profond et le plus absorbant se joignait & 'attachement per-
sonnel. On connait la puissance que le coeur posséde alors,
combien la vénération et ’espérance, la crainte et 'horreur
opérent tour a tour sur I'imagination. Qu’on se rappelle les lé-
gendes sur le retour de Charlemagne et des Hohenstaufen ou
’attente du retour de Néron dans laquelle étaient les chrétiens
autant que les paiens. Et ce ne sont encore que de pales analo-
gies avec le cas qui nous occupe. Il ne s’agissait pas seulement
pour les disciples de Jésus de la question de savoir si leur doc-
teur et maitre était mort ou vivant, mais si son ceuvre était
vaine, sa doctrine et ses miracles de la fantasmagorie, la con-
fiance qu’ils avaient mise en lui une misérable illusion, lui-
méme un faux prophéte, condamné, comme tel, & la juste mort
d’un infame. Ils ne pouvaient plus croire en lui et en sa haute
vocation, ils devaient renoncer a tout le respect, & 'amour
qu’ils lui portaient, & I'espérance dont ils s’étaient nourris, a



CONSIDERATIONS SUR LA VIE DE JESUS 605

tous les fruits dont son commerce avait enrichi leur vie intime,
s’ils ne pouvaient pas parvenir & la conviction qu’il vivait malgré
sa mort et qu’avec le temps il acheéverait gloricusement son
ceuvre, Or, & notre point de vue, il suffirait d’étre pénétré dela
pensée que celui qui est corporellement mort continue sa vie
spirituelle auprés de Dieu. Cette issue était fermée & un Juif de
la Palestine qui ne savait rien d’une pareille vie spirituelle et
qui n’admettait que celle des pales ombres du Schedl établi
entre la mort et la résurrection. Il n’y avait pour lui qu’un seul
moyen de se sauver du naufrage dont le menacait la contradic-
tion qui existait entre les faits et ses convictions les plus
chéres : il devait admettre que, comme Dieu rappellerait un jour
tous les justes de leurs tombeaux, il lui avait plu de ramener
déja maintenant Celui dont la résurrection devait précéder
celle de tous les autres, de I’élever dans la gloire, de le placer
dans le ciel d’ou le Messie devait descendre.

Cette idée, d’ailleurs, devait étre plus familiére aux disciples
de Jésus, §’il avait ouvert, comme nous 'avons dit, une pareille
issue, en cas de mort, ne fat-ce qu’en images et en vagues
allusions. Mais, indépendamment de cet appui, il leur était
facile de trouver, comme en effet cela a été le cas, Pobjet de
leur foi clairement annoncé dans une foule de passages de
PAncien Testament, conformément & exégése de I'époque.

Il n’est pas nécessaire pour expliquer leur foi de recourir 4 la
circonstance accidentelle du tombeau trouvé vide le surlende-
main de la mort. Ce serait se laisser égarer par un détail peu
probable en soi et qui doit d’ailleurs son origine au rapport ol
il se trouve avec le miracle de la résurrection. Qu’on s’en
tienne au récit le mieux attesté et le plus digne de créance,
celui de Matthieu et de Marc qui disent que les disciples n’ont
commenceé a voir le ressuscité qu’en Galilée, que la Galilée a
été le berceau de la foi en la résurrection de Jésus. Aprés son
exécution et peut-étre en partie déja avant qu’elle etit lieu, ses
disciples epouvantés se seront enfuis vers leurs foyers, s’y
seront recueillis et auront trouvé dans la foi 4 la résurrection
de leur Maitre la force requise pour continuer leur ceuvre.
Rentres quelque temps aprés dans la capitale, leur foi ne put



606 EDOUARD ZELLER

pas plus étre réfutée par la production du cadavre que fortifiée
par l'aspect du tombeau vide, parce que personne ne savait
plus ce qu'était devenu le cadavre apparemment enterre au
lieu du supplice.

Les disciples pouvaient étre convaincus de la résurrection de
Jésus et de son entrée dans une vie nouvelle, sans croire pour
cela qu’ils avaient vu le ressuscité. Il est possible, en consé-
quence, que leur foi ait commencé par revétir cette forme plus
simple. Mais la nature et les dispositions de la primitive église
ne permettaient pas que leur foi se maintint longtemps a I'état
de conviction purement dogmatique. Les causes qui I'avaient
provoquée devaient la pousser a se transformer en contempla-
tion décidée, en expérience personnelle et assurée. Tant qu’il
lui manquait ce caractére, il y avait encore lieu de douler;
aussi ne tarda-t-il pas & se manifester. Le milieu que nous étu-
dions était, dés origine, on ne peut plus étranger & une obser-
vation sévére qui fait une distinction rigoureuse entre 'idée et
la réalité. D’ailleurs maintenant plus que jamais ébranlé dans
ses profondeurs les plus intimes, il vivait dans le monde idéal
beaucoup plus que dans le monde réel. Son cceur lui faisait un
besoin d’attendre de moment en moment le miracle des mira-
cles, I'avénement du Messie du haut du ciel. On était enfin dans
le paroxysme du sentiment religieux et de la pieuse imagina-
tion parla douleur qu’avait engendrée la plus cruelle des décep-
tions, par le soulévement qu’avait causé le meurtre du Maitre
chéri, par la crainte de perdre tous les biens célestes, par la
soif et la certitude de la délivrance, par le contraste saisissant
entre la réalité et espérance. Convenons-en, si jamais milieu
offrait les conditions intérieures et extérieures de la vision,
c¢’était bien celul des premiers disciples de Jésus.

Il ne faut pas oublier non plus que quelques-uns d’entre eux
y étalent physiquement trés disposés. Qu’on se rappelle que,
suivant la tradition unanime de nos sources, le ressuscité ap-
parut d’abord aux femmes et notamment 4 Marie-Madeleine, de
laquelle Jesus avait chassé sept démons, femme d’un tempéra-
ment trés irritable. Aprés avoir appris la nouvelle d’une seule
apparition, il elit été contraire & la situation des esprits de ne pas



CONSIDERATIONS SUR LA VIE DE JBESUS 607

la voir suivre d’autres, revétues d’un riche coloris, soit par la
légende, soit par I'imagination de ceux qui en avaient été les
objets. Gardons-nous cependant d’exagérer "importance de ces
visions et surtout celle de la premiére dans la formation de
la foi & la résurrection de Jésus. Cetle foi n’est pas le simple
résultat d’un fanatisme religieux; elle n’est pas non plus celui
des visions qu’on confondait avec des apparitions réelles ; la
vraie base de cette foi, son vral noyau consiste dans 'impres-
sion que Jésus avait laissée dans 'Ame de ses disciples par sa
doctrine et sa personne. Plusieurs causes contribuérent au dé-
veloppement de ce germe : ['idée messianique qui s’était rat-
tachée a la personne de Jésus; 'ensemble des opinions dogma-
liques des Juifs; la situation gqu’avait créée 'exécution de Jésus
a ses disciples; apparemment aussi quelques déclarations du
Maitre qui, en cas de défaite, faisaient entrevoir son triomphe
et celui de sa cause sous la forme d’un retour visible. Que si,
enfin, les apparitions visionnaires du Christ ont achevé de
donner toute sa force 4 la fol & sa résurrection, il faut remar-
quer gu’elles sont pour les anciens disciples, comme Paul, non
la base de la foi, mais la forme qu’elle revétit dans I'esprit des
croyants,

On a dit que sans le concours de faits extérieurs celte foi ne
se serait jamais développée avec autant de rapidité. Mais que
savons-nous de cette rapidité? Jésus, a la vérité, a été vu vi-
vant le surlendemain matin de sa mort; mais cette donnée est
due & nos documents comparativement plus récents et est en
contradiction évidente avec Math. XXVIII, 7 et Marc X VI, 7, ot
Pange ordonne aux femmes de dire aux disciples qu’ils se ren-
dent en Galilée pour y voir le ressuscité. Cet ordre suppose que
la tradition, dont il faisait partie, ne savait encore rien d’appa-
ritions du matin de la résurrection et ri’avait connaissance que
de celles qui eurent lieu plus tard en Galilée. Enfin, si Paul dit
(1 Cor. XV, 4) que Jésus est ressuscité le troisiéme jour, il ne
dit pas qu’il ait été vu ce jour-la. Si nous lui demandons d’our
lui vient la connaissance du troisiéme jour, il nous renvoie
non-seulement a la tradition, mais encore aux Ecritures, c’est-
a-dire & des passages réputés messianiques de I’Ancien Testa-



608 EDOUARD ZELLER

ment. Il est possible qu'un passage comme celui d’'Osée VI, 2
ait donné naissance & cette date. Peut-éire aussi est-elle due &
une parole de Jésus oules trois jours ont une signification sym-
bolique. (Luc XIII, 32; cf. Math, XXVI, 61.) On commenca par
admettre la date pour la fixer plus tard; c’est ce qui semble
résulter de Math. XII, 40, oli I’évangéliste, s’écartant de la ré-
daction qu’il a donnée plus tard, fait dire & Jésus « qu’il pas-
sera trois jours et trois nuits dans le sein de la terre. » 1l est
possible, je 'avoue, que ces paroles soient dues au paralléle
tracé entre Jonas et Jésus; mais il est possible aussi qu’elles
soient le débris d’une époque ou les récits de la résurrection
n’avaient pas encore été ramenés 3 un type définitif.

Telle est, selon nous, la foi dans la résurrection de Jésus.
Elle marque le moment ol 'on commenca a ceindre le front de
Jésus d’une auréole surhumaine. Et c’est grice a cetle ten-
dance que I'histoire évangélique a subi de grandes transfor-
mations.

F.-C.-J. vAN GOENS.




	Considérations sur la vie de Jésus

