
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 11 (1878)

Artikel: La source des idées chrétiennes

Autor: Martin, Ernest

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379236

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379236
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA SOURCE DES IDÉES CHRÉTIENNES

Avant d'entreprendre notre travail spécial ', permettez-moi de

m'élever plus haut pour me demander quel en est le but et

quel en doit être le résultat.
Nous voulons nous occuper d'une dogmatique ; ce n'est pas

pure curiosité d'esprit, quelque curieux que nous puissions être

par nature, nous travaillons ici en vue d'une vocation, nous ne

pouvons pas l'oublier, nous nous y préparons et nous savons
très bien que si nous voulons satisfaire aux exigences de cette

vocation, il faut que nous ayons notre dogmatique, non-seulement

pour l'examen, mais pour la prédication, pour l'enseignement,

pour la cure d'âmes, pour la vie tout entière. La dogmatique,

si pénétrée par l'esprit scientifique, ou si rudimentale
qu'elle puisse être, sera toujours une certaine conception du

christianisme ou un certain système d'idées chrétiennes : je veux
donc vous entretenir aujourd'hui de la source et de la formation
de nos idées chrétiennes. C'est la question préalable qu'on peut
toujours nous adresser et que nous devons nous poser nous-
mêmes.

I

Voici, sije ne me trompe, quel est l'état d'esprit d'un
étudiant en théologie. Il y a chez lui d'une part le désir de se

former des idées nettes et solidement établies sur la nature du

christianisme, sur l'œuvre de Dieu en Jésus-Christ, la volonlé

1 Cette étude est la leçon d'introduction d'un cours sur l'Institution
chrétienne, de Calvin.



384 ERNEST MARTIN

de se piacer dans les conditions les plus favorables à cette
formation et de mettre en activité les facteurs nécessaires.

D'autre part il y a le sentiment de la grande difficulté de cette
tâche : acquérir des opinions dignes et susceptibles d'être
défendues. Comment en effet produire ou faire sien tout l'ensemble
d'idées indispensables dans la vocation qui sera la vôtre? Où les

prendrez-vous? Sera-ce dans les systèmes déjà connus, déjà
existants? Sera-ce dans vos propres réflexions? Quel que soit votre
procédé pour vous assurer ce dont vous avez besoin, c'est
toujours de la possession d'un ensemble d'idées que vous devez

vous préoccuper. Il semble presque aussi difficile de se

l'approprier que de le créer; je comprends qu'on soit effrayé et

qu'on se dise: « Comment faire? 11 faut me résigner ou bien
à admettre provisoirement un système dont je ne peux pas sonder

les bases, ou bien à marcher à l'aventure. »

Je ne crois pas me tromper beaucoup en estimant que ces

pensées sont, dans une certaine mesure, les vôtres. Permettez-
moi maintenant d'ajouter qu'un examen un peu attentif de la

position sera propre à calmer des anxiétés parfaitement
naturelles et à vous donner un principe d'orientation.

Ce système que vous devez posséder, vous ne pouvez pas

songer sérieusement à le créer : les créateurs ne sont pas
nombreux et ils ne créent pas absolument. Nous sommes faits de

telle manière que nous tirons notre substance du dehors :

nous avons été formés et nous continuons à l'être : nous sommes

les produits d'un milieu. On peut vouloir en sortir, mais

ce sera toujours pour entrer dans un autre et peut-être par
suite de l'influence que cet autre milieu étend déjà sur nous.
La tâche de l'individu n'est pas non plus de choisir son milieu,
car quand nous avons la pensée de faire ce choix, nous avons
déjà subi une influence considérable qui nous a formés. N'avons-
nous donc qu'à recevoir passivement ce que notre milieu nous
impose? Il y a plusieurs milieux capables de nous former ou
de nous modifier, et ils ne se valent pas ; on peut vouloir se

soustraire à une influence longtemps subie, mais devenue
suspecte ; il faut bien alors en chercher ou en accepter une autre.

Le cas se présente, mais ce n'est pas le vôtre ; vous ne prati-



LA SOURCE DES IDÉES CHRÉTIENNES 385

quez pas le doute universel ; en vous asseyant sur ce* bancs,
vous aviez une intention accusée, et cette intention vous place
dans une position tout à fait différente de celle dont il vient
d'être question. Vous voulez, avant qu'il soit longtemps, exercer

vous-mêmes une influence déterminée ; or l'idée de cette
influence et la capacité de l'exercer ne sont pas dépendantes des

études que vous poursuivez en ce moment, elles leur sont
antérieures : vous faites des études théologiques pour vous rendre
plus propres à exercer cette influence, mais la preuve que vous
aviez l'ambition de l'exercer avant de commencer vos études,
c'est que vous les avez entreprises dans une intention qui vous
était très claire. Cette influence c'est l'influence chrétienne.

Quelque expression que vous employiez pour désigner le but
auquel vous consacrez votre vie, prédication de l'Evangile,
saint ministère, pastorat, vous aspirez à commencer une activité

définie, et cette activité vous rattache directement à la
personne de Jésus-Christ. Le milieu dans lequel vous êtes est donc
celui dans lequel vous voulez rester: il ne s'agit pas de chercher

la porte à laquelle vous frapperez, vous êtes déjà entrés ;

il s'agit de recevoir, dans la mesure la plus large, l'influence
salutaire déjà trouvée, celle du Christ, pour pouvoir ensuite
l'exercer ou la transmettre vous-mêmes.

Vous avez un maître. Reconnaissez-le sans honte ; vous ne
sauriez répudier tout maître, vous ne pourriez en rencontrer
un qui lui fût supérieur et vous portez déjà son nom. Vous étiez
en quête d'un système, d'un corpsd'enseignements, et voustrou-
vez un maître, ou pour parler plus exactement vous avez un
maître depuis longtemps. Reconnaissez que votre situation est
bien moins embarrassante qu'il ne semblait tout à l'heure : votre
travail, loin de devenir superflu, va s'accroître et se préciser en

prenant une direction clairement marquée. Les tâtonnements
des débuts vous sont épargnés, l'œuvre est déjà commencée :

toute votre vie depuis votre enfance, toute votre éducation
chrétienne vous ont mis sur la voie. Sondez vos souvenirs, descendez
dans votre conscience, c'est là que vous trouverez l'influence du
Christ s'étendant sur vous, c'est là que vous rencontrerez le Christ
lui-même agissant en vous. La parole de Pierre demeure pour

THÉOL. ET PHIL. 1878. 20



386 ERNEST MARTIN

servir de miroir à tout disciple de Christ qui veut se connaître :

Seigneur, à qui irions-nous? C'est la reconnaissance de cette
vérité universelle qu'il nous faut tous aller à quelqu'un, en
d'autres termes recevoir une direction, avoir un ou plusieurs
maîtres. Pourquoi celui-là? Tu as les paroles de la vie éternelle t
Voilà la réponse ; nous sommes les disciples de Jésus-Christ

parce qu'il nous donne la vie éternelle. Vous voulez transmettre
cette vie éternelle et vous ne la trouvez qu'en Jésus-Christ,
c'est donc de lui que vous voulez recevoir l'influence qui sera
la vôtre.

L'inquiétude que vous éprouviez en commençant n'est-elle

pas singulièrement diminuée? Vous n'avez pas à acquérir tout
ce qui vous est nécessaire; pour une partie il suffira d'en

prendre possession ou seulement d'apprendre que vous la
possédez déjà, et cette partie est, à mon avis, l'essentiel, c'est
l'expérience de l'œuvre de Christ en vous-mêmes, c'est la vie
cachée avec Christ en Dieu.

II

On m'arrête ici en me disant : Ce maître de qui vous vous
réclamez est un personnage historique et ancien ; c'est par des

documents historiques et surtout fort anciens que sa vie nous
est racontée. Qui nous garantit la crédibilité de ces documents?
Ce maître auquel nous nous rattachons ne serait-il pas un
fantôme? Et sans aller aussi loin, avant de parler de l'influence
du Christ, ne faut-il pas raconter les événements de sa vie? S'il
en est ainsi, notre affirmation sur l'œuvre de Christ en nous,
que nous considérons comme l'essentiel dans la connaissance
de notre maître, est battue en brèche et même renversée, notre
principe d'orientation est condamné.

L'histoire, l'une de vos branches d'études, menace de renouveler

vos embarras et de placer entre votre intention et votre
activité d'évangélisation tout un travail intellectuel dont il ne
vous est pas permis d'escompter le résultat sans devenir des

croyants aveugles.
Nous trouvons sur notre chemin la question historique. Ce



LA SOURCE DES IDÉES CHRÉTIENNES 387

n'est pas ma tâche spéciale de la résoudre, mais c'est précisément

parce que je projette de vous parler d'un tout autre sujet
que vous avez le droit de me demander : Que faites-vous de
l'histoire? 11 est très commode de l'ignorer, mais est-ce sérieux?
est-ce prudent? En laissant de côté la question historique, ne
négligez-vous pas d'assurer la base de votre travail et ne
bâtissez-vous pas en l'air

Je réponds : Je n'ignore pas l'histoire, mais je la mets à sa

place. Prétendrait-on arrêter l'essor de la pensée chrétienne

par la question historique? Me dira-t-on : « Libre à vous de faire
de la dogmatique, mais c'est un passe-temps étrange, et en
outre c'est un pur jeu d'esprit tant que vous n'avez pas fixé
votre point de départ par une étude historique. » Cette prétention

et ce langage ne sont pas des hypothèses ni des figures de

rhétorique : à ne considérer que la théologie actuelle et ses

productions contemporaines, un homme du dehors pourrait
s'imaginer qu'elle ne s'occupe que d'histoire et en conclure que
la critique est le détroit que le théologien est obligé de franchir
pour entrer dans la mer libre, ou l'écueil sur lequel il est

jeté pour apprendre à ne pas s'aventurer plus loin. Il y aurait
dans une semblable manière de voir ce genre d'illusion très-
connu par lequel on juge de la grandeur des objets sans tenir
compte de la distance. Je risquerai ici une comparaison:
supposez un voyageur arrivant à Genève pour la première fois par
la vallée del'Arve ; il est derrière le Salève et, considérant cette

masse qui frappe ses regards, il se croit très-éloigné et se

demande, avec le découragement du voyageur lassé, s'il arrivera
jamais au but. Pour nous, nous sommes aussi en marche ;

notre but est la possession d'un ensemble d'idées qui nous
permette de répondre à notre vocation. Ce but n'est pas seulement

celui de notre génération, mais aussi celui de l'intelligence

humaine qui doit serrer de plus en plus près l'ensemble
de faits historiques et moraux qui porte le nom de christianisme.

Nous ne sommes pas au terme de nos études et nous
rencontrerons des montagnes sur notre route : la question historique

des origines du christianisme est une de ces montagnes.
Quelques-uns prétendent qu'elle empêche absolument de pour-



388 ERNEST MARTIN

suivre, d'autres semblent penser qu'il faut la gravir pour
parvenir de l'autre côté. Pour ma part je propose de la tourner,
comme fait la route de Bonneville, me réservant d'y revenir
plus tard à loisir : je n'ignore pas que nul ne connaît bien
Genève qui n'est pas monté à Monnetier.

Parlons sans figures : je nie que l'histoire fournisse le point
de départ de la théologie ; l'affirmer c'est méconnaître la nature
du christianisme; agir en conséquence c'est faire fausse route,
s'imposer de graves retards, et si on s'obstine, c'est ruiner la
théologie en lui ôtant sa base de certitude.

Ne perdez pas de vue votre intention première qui est d'être
des disciples de Jésus-Christ, en prêchant et en transmettant la
vie éternelle qui est en lui. Vous vous êles attachés à Jésus-

Christ parce qu'il possède et donne la vie éternelle. Est-ce
l'histoire qui vous donne cette assurance? Si jamais vous êtes

tentés de la laisser échapper, demandez-vous alors ce qui
pourra légitimement la détruire, en vous ôtant tout droit de la
conserver sans parti pris aveugle.

Ce n'est que l'une ou l'autre de ces trois certitudes :

1° Jésus n'a jamais existé.
2° Jésus, eût-il vécu, ne peut donner la vie éternelle.
3° La vie éternelle n'est rien.
De ces trois certitudes, la première appartient à l'histoire qui

ne la touche que pour la renverser ; elle établit que Jésus est

un personnage historique. Dans ces limites très-restreintes
l'histoire, je le reconnais, fournit le commencement de la foi et de

la science théologique.
La seconde de ces certitudes, concernant la relation de Jésus

avec la vie éternelle, n'est pas étrangère à l'histoire puisqu'elle
dépend, en partie, des paroles du Maître qui nous ont été transmises

par les documents ; mais elle dépend surtout de la
troisième qui n'est aucunement du ressort de l'histoire.

L'expression de vie éternelle, l'idée ou le fait qu'elle désigne,
se trouvent dans les documents historiques du christianisme,
mais ils n'y sont pas renfermés. Si vous voulez savoir ce qu'est
la vie éternelle, vous avez autre chose à faire qu'à compulser
les données scripturaires sur le sujet: questionnez un chrétien,



LA SOURCE DES IDÉES CHRÉTIENNES 389

plusieurs chrétiens, interrogez votre propre cœur et votre
conscience. Cette enquête établira :

lp Que la vie éternelle est la vie douée de tous les caractères

de la perfection.
2° Que si vous ne la possédez pas encore, vous vous en

rapprochez sous l'influence du Christ.
3° Que le progrès déjà accompli dans votre vie et dans celle

de l'humanité est un garant de la pleine réalisation de la vie
parfaite sous l'action croissante du Christ.

Ces trois résultats seront pour vous acquis par une enquête
restée étrangère aux écrits bibliques. Je sais bien que si

l'enquête leur est restée étrangère, vous-mêmes qui en avez été

l'objet, vous avez beaucoup reçu de ces documents ; ce sont eux
qui vous ont présenté la figure du Christ, qui ont éveillé ou développé

en vous les idées de perfection, de vie éternelle, avec
l'espérance ferme de leur réalisation ; mais cet effet une fois produit,
vous avez reconnu par la seule force de votre esprit que ces idées

sont aussi des réalités et que celui qui les possède et les

dispense est une personne vivante puisqu'il vous les communique.
La question du rôle de la critique se pose dans d'autres

domaines. Prenez par exemple la philosophie. Vous voulez faire
de la philosophie et vous vous mettez à lire les auteurs grecs;
la critique a aussi son mot à dire sur les philosophes grecs et
leurs productions ; mais voyez sur ce terrain moins brûlant
quelles sont les proportions de son rôle. Elle n'est souveraine

que dans les questions d'histoire pure : si vous faites de l'histoire
de la philosophie, c'est la critique qui vous éclairera sur la date

et l'auteur de tel fragment ou de tel ouvrage, et votre travail
sera misérable si vous la récusez. Mais vous faites de la

philosophie proprement dite, vous analysez et vous groupez les
idées, que vous importe alors que telle idée ait été mise en
avant par celui-ci ou par celui-là, dans un lieu ou dans un
autre, pourvu qu'elle soit vraie en soi. Avant la critique
historique, il y a l'intelligence qui fait la philosophie; de même avant
la critique, il y a l'âme, le cœur, la conscience, il y a l'homme,
il y a le Christ et il y a Dieu qui sont les objets de la théologie.

Ne croyez pas après cela que je méprise la critique en elle-



390 ERNEST MARTIN

même et que je prétende m'en passer, elle a des services à

rendre et elle est seule à pouvoir les rendre. Il est très important

que les événements et les hommes par lesquels l'idée
chrétienne a été préparée et dans lesquels elle est apparue dans
le monde soient étudiés et dépeints tels qu'ils se sont
présentés aux yeux des contemporains ; il est très important que
le christianisme soit connu et décrit complètement, comme fait
de conscience et comme fait historique. C'est à l'histoire qu'il
appartient de faire la seconde partie de cette œuvre. Voilà
pourquoi je vous ai dit qu'après être arrivé au but précis de

mon voyage, je comptais bien visiter ses alentours qui contribuent

à former sa physionomie.

III

M'appuyant sur l'analyse qui précède, je crois pouvoir répéter

avec assurance mon affirmation : ce n'est pas en commençant

par un travail de critique historique que nous arriverons
à la possession du système, du corps d'enseignements que nous
cherchons ; c'est en recevant et en examinant l'influence que
le Christ exerce sur nous. Ce qui soustrait le christianisme, la
foi et la théologie à la domination souvent meurtrière de la
critique, c'est ce fait capital que le Christ n'est pas réduit aux
proportions d'un personnage historique qui a vécu il y a dix-huit
siècles, mais qu'il est une personne vivante et agissante aujourd'hui

dans nos consciences et pour ainsi dire sous nos yeux.
Son influence n'est pas seulement transmise jusqu'à nous par
les générations précédentes et par nos éducateurs, elle s'exerce
sur nous directement.

Je me hâte d'ajouter que ce fait ne doit pas être énoncé
isolément; il faut le mentionner avec ceux qui le complètent et
l'expliquent. Le premier de ces faits complémentaires, c'est

précisément le caractère historique qu'ont revêtu la personne et

l'œuvre de Jésus à l'origine; ce caractère, qui est transitoire et
secondaire si on se place au point de vue (pour nous théorique)
de Dieu et de la vie à venir, est de la plus grande importance
quand on reste dans le point de vue de notre existence actuelle,



LA SOURCE DES IDÉES CHRÉTIENNES 391

seul pratique et général. En oubliant ce caractère historique,
on fait preuve d'inattention, on mutile la nature de l'homme
terrestre qui, tant qu'il reste dans ce monde, est psychique,
suivant l'expression de saint Paul, et on court le risque d'être
puni en tombant dans les pires erreurs du mysticisme ou du
rationalisme.

Voici le second fait à rapprocher de celui qui nous paraît
central : l'influence directe que Christ exerce sur chacun de

nous individuellement est multipliée par celle qu'il étend sur
nous par l'intermédiaire de l'ensemble dont nows faisons partie.
Cet ensemble comprend ceux qui sont ou qui ont été en relation

avec Christ, il va au delà du temps et du lieu où nous
vivons, c'est la chrétienté, ou le milieu chrétien dont nous
parlions en commençant et dont nous devons nous imprégner sous
peine de nous appauvrir.

Arrêtons-nous un moment sur l'action de ce milieu auquel
nous appartenons et auquel nous voulons nous attacher, parce
que c'est là qu'on reçoit l'influence du Christ. Il agit sur nous
de plusieurs manières ; en premier lieu il nous fait partager des

habitudes religieuses et nous inculque des idées élémentaires
quand nous vivons de la vie inconsciente et dépendante de

l'enfant; puis il met entre nos mains la Bible pour que nous en
fussions l'aliment quotidien de notre conscience et de notre
esprit, et il l'accompagne de connaissances scientifiques simples
attestant par exemple la réalité historique du peuple juif et delà
vie de Jésus. Plus tard il nous donne une instruction religieuse
systématique.

Au moment où l'individualité s'éveille, une question se pose
pour chacun : « Ma volonté est-elle de rester dans cette
communauté, de considérer comme mien cet ensemble d'idées et
d'habitudes dont je me suis servi jusqu'ici? » — Beaucoup
résolvent la question pratiquement, sans examiner, sans même
s'en apercevoir ; ils se séparent sans déchirement : il n'y a

jamais eu qu'une communauté tout extérieure. D'autres
demeurent sans que la vie générale devienne en eux personnelle;
ce sont des membres qui ne cessent pas d'être passifs. D'autres
passent sans crise de la vie religieuse instinctive et transmise à



392 ERNEST MARTIN

la vie religieuse individuelle ; ce sont des natures très
exceptionnelles. Chez d'autres enfin, il y a la lutte, lutte pénible et
souvent prolongée. En prenant connaissance et possession
d'eux-mêmes en tous sens, ils aperçoivent des contradictions
réelles, apparentes ou transitoires entre les phénomènes divers
de la vie générale et ceux de la vie religieuse ; les doctrines
qu'on leur a enseignées perdent alors de leur crédit, mais ils
sentent bien que pour les abandonner il faudrait opérer une
rupture douloureuse qui atteindrait une région plus profonde
que leur intelligence. En réfléchissant ils finissent par se dire :

« Je ne saurais me porter garant de la vérité absolue de toutes
les parties, ni même de l'ordonnance de l'enseignement qui
m'a été donné. Je ne vois pas très clair, mais j'ai assez goûté à

la foi chrétienne pour savoir qu'elle est précieuse et bienfaisante

: elle donne une base à la vie morale et satisfait celle du

cœur. Je veux rester dans le milieu qui la transmet, l'entretient
et la développe, parce que je vois dans la vie commune un
secours très-puissant et probablement indispensable à ma
vie propre. Mon intelligence sera plus éclairée quand ma
conscience aura été fortifiée et purifiée. »

Il y a là une situation délicate, mais elle n'est rien moins que
rare, et c'est faute de savoir s'y reconnaître que beaucoup
souffrent et s'égarent plus ou moins longtemps. Sans doute on ne

peut pas tenir pendant toute une vie le langage que je viens
de rapporter, mais il exprime des sentiments sincères et hautement

respectables, et il dénote une vue insuffisante, mais juste
après tout, de ce qui est et de ce qui reste à faire.

Il faut alors que celui qui le tient soit encouragé par ceux

qui l'entourent et qui sont plus avancés que lui ; leur conduite

à son égard peut exercer sur lui une action décisive. Ici reparaît

l'action du milieu sur l'individu arrivant à la majorité

spirituelle : si on lui présente l'influence qu'il est disposé à

rechercher, comme une autorité devant laquelle il doit s'incliner,
on fait, sans être méchant, une œuvre qui trompe. En effet, on

donne un ordre qui ne peut être exécuté, parce qu'il n'est pas

clair. Vous avez affaire à un jeune homme chez qui s'est engagée

la lutte entre l'individualité naissante et les traditions de culte et



LA SOURCE DES IDÉES CHRÉTIENNES 393

d'idée qu'il a reçues; il est assailli par une foule de questions
inattendues, leur nombre le trouble et le jette dans l'incertitude.

Vous allez à lui et vous lui suggérez ou vous lui déclarez
nettement: voilà ce que tu dois croire Il sera peut-être effrayé,
humilié, mais non pas éclairé, et avant tout il a soif de lumière. Ne
sera-t-il pas plus sage et plus vrai de chercher à mettre de l'ordre
dans le chaos qui frappe ses regards et confond son
intelligence? Ne vaudra-t-il pas mieux lui dire dans cette intention :

« Regarde les personnes pieuses qui sont autour de toi, et ne
t'occupe pas de celles dont tu n'aperçois que les dehors. Dans

ces vies religieuses tu distingueras deux choses très différentes :

d'un côté des habitudes, des pratiques, des idées, de l'autre un
principe actif qui détermine leur attitude et leur conduite vis-à-
vis des hommes et des événements. Examine de préférence le

principe, cherche à te rendre compte de sa nature et de ses
effets. C'est l'important; si tu n'es pas mal entouré, tu
reconnaîtras dans ce principe une relation avec Dieu fondée sur le
pardon, relation de soumission et de confiance à la fois, qui est
une source de vigueur morale s'épanouissant en joie saine ou
en consolation efficace. Après cela reviens à toi-même et
demande-toi sincèrement si tu n'as pas avant tout besoin de ce
pardon de Dieu. Tu le désireras, tu le demanderas, tu le recevras

et la lumière jaillira sur ton chemin. Examine alors les

habitudes, les idées et les pratiques de ces mêmes personnes

; tu y verras des secours ou des expressions de ce principe
de vie, tu les respecteras et tu seras poussé à t'en servir. Il n'y
aura dans cet usage aucune hypocrisie ; il n'équivaut pas à

attester la perfection divine de toutes ces idées et de toutes ces

habitudes, c'est un acte libre et réfléchi par lequel tu veux établir

sur sa base ton existence spirituelle et morale tout
entière. »

Ces sentiments, qui mènent à bonne fin la crise de l'individualité,

demeurent dans le chrétien adulte et convaincu ; il les

conserve pour se maintenir dans une communauté qui n'est

pas absolue, mais qui est toujours bienfaisante, il les garde

pour surmonter d'autres conflits moins violents, mais possibles
dans une vie d'épreuve comme la nôtre.



394 ERNEST MARTIN

IV

Après avoir fait ces deux observations, il me sera permis
d'insister de nouveau sur cette communion individuelle et actuelle
avec le Christ qui est le foyer de notre vie religieuse. Là est le lieu
de refuge où n'entrent ni l'incrédulité profane, ni le dogmatisme
intellectualiste, le sanctuaire où la révélation et le surnaturel
sont des réalités dechaquejour et d'où l'on peut saisir et défendre
le surnaturel et la révélation historiques. On s'égarera toujours
dans l'attaque et dans la défense du christianisme, quand on ne

se portera pas sur le point central qui est la communion avec
le Christ glorifié et par lui avec Dieu, nous rapprochant de plus
en plus de la vie parfaite et future que l'Ecriture appelle par
excellence la vie.

Il faut se prononcer sur la réalité de cette relation actuelle

avec le Christ. Si on la nie, le christianisme est pour ses adhérents

un ensemble de faits historiques intéressants et de thèses

philosophiques qui leur est parvenu par transmissions successives,

remontant jusqu'à ceux qui ont eu jadis une relation
momentanée avec Dieu ou avec Jésus. Cet ensemble a été
augmenté et précisé par quelques générations de chrétiens. Les

chrétiens d'aujourd'hui gardent ce dépôt pour le transmettre à

leur tour et le faire revenir un jour à celui qui l'a confié. C'est

un trésor dont ils reconnaissent la valeur, mais dont ils ne tirent
aucun profit ; c'est le talent que le serviteur paresseux et

inintelligent craint de perdre, qu'il enferme avec soin, mais qu'il
néglige.

Si on attaque ce christianisme, je ne le défends pas. Si c'est

une religion, ce que je n'affirme pas, elle est idolâtre. Mais

qu'on y prenne garde : le mal qui résulte de ce christianisme
n'est pas très dangereux. Le règne d'une semblable orthodoxie
tout extérieure est bien fini, s'il a jamais commencé ; l'empire
appartient aujourd'hui à l'incertitude dogmatique. Les uns y
sont condamnés et voudraient en sortir, les autres s'y
complaisent et s'y trouvent dans leur élément. C'est cette
indétermination qui est notre plus grand danger et le plus prochain.



LA SOURCE DES IDÉES CHRÉTIENNES 395

Nous voulons y échapper, et voilà pourquoi nous cherchons à

éclairer notre route, à en marquer le point de départ, à en fixer
la direction.

Grâce à l'incertitude qui est l'effet de plusieurs causes, on ne
sait plus bien ce qu'on attaque ni ce qu'on défend, on ne reconnaît

ni ses adversaires ni ses amis, on est quelquefois entraîné
à tirer parti de cette triste situation, comme font les sourds qui
ne veulent pas entendre et les pêcheurs en eau trouble. Qu'on
soit.coupable ou victime, il arrive trop souvent qu'on semble
faire de grands efforts pour renverser le fantôme d'orthodoxie
qui vient de nous apparaître, lorsqu'en réalité on tend à

détruire la relation spirituelle avec le Christ qui fait le fond de la
vie chrétienne.

Or sur ce point-là on ne sera jamais assez respectueux. Quoi!
Les haines s'inclinent devant les affections personnelles d'un
adversaire politique, et on blesserait sans remords le plus
profond de mes sentiments, celui qui m'unit à la personne de mon
Sauveur, et qui donne à ma vie sa grandeur et sa joie Cette

pensée n'arrêtera-t-elle pas la raillerie sur les lèvres d'un
incrédule

Dans les heures de doute où on ne lutte qu'avec soi-même,
il y a aussi quelque chose de bienfaisant à se mettre en
présence d'une personne plutôt que devant une doctrine. On est

alors semblable à celui qui, séparé d'une personne chère, est

amené par les circonstances ou par des rapports à se demander

si cette personne est bien digne de sa confiance. Il pèse ses

souvenirs, les rapproche de ce qu'on lui a dit ou de ce qu'il a

cru observer lui-même, et il hésite; il cherche à être équitable,
à rester froid, mais il ne le peut pas, il ne le doit pas ; cette
pensée le poursuit et renaît sans cesse : « Pourtant sije le

soupçonne injustement, je l'offense, et s'il l'apprend, il sera blessé. »

Telle est bien notre vraie situation vis-à-vis de notre Sauveur,
avec cette différence cependant qu'il n'y a pas entre lui et nous
égalité de rang, ni réciprocité de services. En cas de doute, la
faute sera tout entière de notre côté, et infiniment accrue par
la grandeur des bienfaits refusés.

Enfin, si le fait capital du christianisme est bien cette rela-



396 ERNEST MARTIN

tion du croyant avec le Christ, n'y trouvera-t-on pas avec la
lumière dans la vie la lumière dans la science? N'aura-t-on pas
fait faire un grand pas à la théologie On posera ce fait comme
axiome et on le décrira ; puis on constituera d'une part une
théorie de l'éducation chrétienne, embrassant tout ce qui forme
la théologie pratique et toutes les questions ecclésiastiques, et
d'autre part on établira autant de disciplines théologiques qu'il
y a de sources ou de méthodes différentes pour arriver à la
connaissance. A l'histoire appartiendrait tout ce qui est acquis
par le témoignage ; à l'anthropologie descriptive tout ce qui
est révélé par l'observation, à la théologie proprement dite tout
ce que trouve la spéculation.

Je n'ai guère parlé jusqu'ici que de ce qui concerne toute
personne cultivée ; je n'ai pas oublié pour cela l'étudiant en

théologie. Tout ce qui est vrai du chrétien majeur l'est également

du théologien. Les faits que j'ai relevés sont plus
caractérisés chez lui; les circonstances le contraignent plus
nécessairement à se prononcer, la lutte est plus vive, mais la voie à

suivre est la même. A lui plus qu'à un autre il est nécessaire de

rappeler que le christianisme est essentiellement une relation
personnelle avec le Dieu saint par le Christ éternel, parce
que lui plus qu'un autre est exposé à se renfermer dans la

sphère de l'intelligence et par suite à poser la question du
christianisme sur le terrain de l'histoire ou sur celui de la philosophie.

N'oublions jamais que l'histoire n'est que l'une des faces

du christianisme, et que la philosophie, si parfaite qu'on puisse
la supposer, n'en sera jamais que la théorie. Le christianisme
est un fait très complexe ou un ensemble de faits. Si on veut
connaître et juger le christianisme, il faut réunir tout ce qui le

constitue. Le physiologiste qui veut connaître les phénomènes
et les lois de la vie du corps procède sur des êtres vivants et

sains; le théologien qui n'étudierait le christianisme que dans
des systèmes ou dans des faits passés serait comparable au
physiologiste travaillant seulement sur des cadavres et des estro-



LA SOURCE DES IDÉES CHRÉTIENNES 397

piés. Il n'y aurait pas lieu de s'étonner s'ils arrivaient à déclarer
l'un que la vie est une illusion, l'autre que le christianisme est

une rêverie ; mais leur verdict serait sans valeur, l'enquête
s'étant systématiquement tenue à l'écart des faits essentiels.

Le théologien est donc tenu de ne jamais oublier les

éléments, d'y revenir sans cesse, surtout lorsqu'il veut faire un
système logique de ce qui est une vie et une relation personnelle.

Voilà pourquoi je me suis permis de les rappeler un peu
longuement. Un autre devoir s'impose à lui : le devoir de vivre
dans ce milieu qui a été chargé de faire son éducation
religieuse ; pour y vivre, il doit le connaître, dans son présent et
dans son passé. Avouons-le, nous ne connaissons pas assez notre
famille religieuse. Quelques-uns seraient peut-être même tentés
de faire bon marché de leurs ancêtres spirituels qu'ils pensent
avoir dépassés de si loin. Nous ne saurions partager ce

sentiment, estimant que s'il y a des ignorances pardonnables et

naturelles, aucune ignorance n'a le droit d'être fière d'elle-même ;

il y a d'ailleurs une ignorance impardonnable, c'est l'ignorance
de soi ; or nous ne nous connaîtrons bien que si nous connaissons

ceux qui ont vécu avant nous, dont nous descendons et sans

lesquels nous ne serions rien. Il peut être noble et désintéressé
de refuser une succession qui nous est dévolue par l'incurie ou
la volonté égarée du testateur, mais il est toujours ingrat et sot
de répudier avec légèreté l'héritage spirituel de ceux qui nous
ont fait naître.

Assurément tout n'est pas d'égale valeur dans ce patrimoine ;

il est probable qu'une bonne partie en sera hors d'usage, mais
ces réflexions doivent nous amener à accepter la succession

sous bénéfice d'inventaire et non à la refuser. C'est bien à une
sorte d'inventaire que nous procéderons et dans l'accomplissement

de cette tâche nous aurons des surprises du genre
agréable. La première pensée qui nous vient quand nous abordons

les hommes et les idées du XVIe siècle, c'est qu'ils sont
bien éloignés de nous. Examinons, faisons le départ des idées,
des conclusions, des spéculations, et des faits de la vie
religieuse; appliquons à la théologie de Calvin la distinction que
nous conseillions il y a un instant aux jeunes gens incertains et



398 ERNEST MARTIN

nous n'aurons pas de peine à retrouver chez le terrible
prédicateur de l'absolue incapacité au bien et de la double prédestination,

cette communion avec le Dieu Sauveur qui en tous temps
a fait le chrétien, et ce désir de la répandre qui fera toujours
l'apôtre.

Si nous apportons de la conscience à cette étude parfois
ardue, elle ne sera pas stérile. En établissant ou en cherchant
à établir notre distinction, nous apprendrons à mieux savoir ce

qu'est en soi le christianisme, à ne pas confondre l'œuvre de Dieu
avec ce qui l'accompagne et la trouble, à saisir la nature et la
formation de la vie éternelle ; ainsi sera facilité et éclairé en
nous le développement de nos convictions. La difficulté doit
paraître bien grande en effet quand on regarde les nombreux
chapitres et paragraphes d'une dogmatique ; il semble qu'il y
ait là une accumulation faite à plaisir de difficultés pour
l'intelligence et la mémoire, et, quelque peine qu'on se soit donnée

pour s'en rendre maître, quelque succès qu'on ait obtenu, on
se trouve en présence des devoirs professionnels avec des

idées confuses et une démarche hésitante. La transition serait
moins brusque et la préparation plus féconde si, pour étudier
une dogmatique moderne ou ancienne, on avait sans cesse
devant les yeux l'idée centrale ou le but de ce travail ; or ce but
n'est pas spéculatif, il est essentiellement pratique, c'est la
naissance et l'accroissement de la vie parfaite sous l'action du
Christ. Avec cette pensée on découvre que toutes les parties
en apparence si diverses sont réunies en un corps par un
lien organique, que ce corps est comparable à un arbre
grand et vigoureux, symbole de l'ordre et de la puissance, plutôt
qu'aux innombrables appartements d'un vieux château, où

l'étranger s'égare et demeure confondu. Alors l'anxiété de l'esprit

n'est pas augmentée de celle de l'imagination : on
comprend qu'il ne faut pas s'inquiéter de beaucoup de choses, et

que si on trouve la seule chose nécessaire, tout le reste en

sortira naturellement pourvu qu'on travaille avec persévérance.
En second lieu, nous saurons à quoi nous en tenir sur ces

doctrines calvinistes dont on parle si souvent sans les
connaître ; et nous serons moins exposés soit à défendre à outrance



LA SOURCE DES IDÉES CHRÉTIENNES 399

ce qui compromet gravement et à bon droit le protestantisme
évangélique, soit à abandonner à des attaques aveugles des

portions précieuses de notre héritage. Nous ne sommes ni
assez riches par nous-mêmes pour pouvoir nous en passer, ni
assez pauvres pour faire argent de tout.

Enfin, je peux vous assurer que s'il y a quelque consolation
en Christ, quelque communion d'esprit, nous les trouverons
certainement dans la fréquentation de cet homme qui, comme
tous les grands théologiens, fut un grand éducateur, et par là

nous participerons à cette vie, qui se perpétue à travers les

siècles et les systèmes parce qu'elle a sa source en Dieu et nous
est peu à peu rendue par Jésus-Christ.

Ernest Martin.


	La source des idées chrétiennes

