Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 11 (1878)

Artikel: Le point de départ de la philosophie de I'histoire
Autor: Malan, C.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379235

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379235
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LE

POINT DE DEPART DE LA PHILOSOPHIE

DE L’HISTOIRE'!

PAR

G. MALAN

Il n’est pas nécessaire d’étre philosophe pour s’intéresser a
ce que ’école nomme « la philosophie de I'histoire. » Chacun de
nous fait, & ses heures, de cette philosophie-1a, lorsque nous
cherchons a définir 1a portée générale de tel ou tel événement
public de la vie des nations, ou lorsque nous nous demandons,
parfois avec anxiété, quelle serait encore la raison d’étre du
peuple ou des institutions politiques qui nous sont chéres.

Mais s’il suffit d’avoir eu de semblables préoccupations pour
éire & méme de goliter un ouvrage comme celui dont nous ve-
nons de citer le titre, il faut plus que cela pour en apprécier la
valeur. Il faut étre arrivé i se rendre compte des principes sur
lesquels doit reposer la grande et belle science qu’il entre-
prend de nous faire connaitre.

Toute philosophie étant la recherche des principes, la philo-
sophie de 'histoire ne saurait étre que la recherche du principe

' Humanitit wnd Christenthum in ihrer geschichtlichen Entwickelung,
par C.-H. Scharling, professeur de théologie & Copenhague. Traduit du
danois en allemand, par A. Michelsen, pasteur. 2 vol. in-8. — Giitersloh,
chez Bertelsmann, 1875,



POINT DE DEPART DE LA PHILOSOPHIE DE L HISTOIRE 365

de V'histoire. Ce sera donc la constatation du fait qui est au point
de départ de tout ce qui s’appellerait la vie successive de ’hu-
manité.

Tout ce & quoi 'on donne le nom de vie ne nous apparait
jamais que sous la forme de faits successifs, lesquels demeure-
ront pour nous des faits isolés, jusqu’au jour ol nous aurons
entrevu la loi qui les relie et qui régit leurs rapports. Ce n’est
bien qu’'a ce prix que, dans la succession des fails, nous arri-
verons a saisir ¢e qul mériterait le nom d’une évolution de vie.

En fait d’évolution de vie, cependant, nous sommes en pré-
sence de deux ordres de faits essentiellement distincts.

Et d’abord, dans ce qu’on appelle « les phénoménes de la
nature, » nous rencontrons une évolution de vie dont la loi,
une fois que nous l'aurons discernée, demeurera pour notre
pensée une vérité indépendante des faits dont I'analyse nous
I'aurait révélée. Dés que nous sommes parvenus & élucider la
loi de ces phénoménes, I'évolution historique de laquelle cetle
loi s’est dégagée sous nos yeux, n’aura plus rien & nous dire &
cet égard. Dés ce moment-la, cette évolution nous demeurera
entierement et suffisamment connue.

(’est ainsi que, lorsique nous nous somimes Imis en possession
des éléments de I'orbite d’un astre, nous prédisons & coup sur,
pour n'importe quel moment & venir, la place de cet astre dans
Iétendue. Cest ainsi, encore, que nous n’hésiterions pas A affir-
mer, au nom de notre expérience de l'univers que nous habi-
tons, que jamais, dans cet univers-1%, un chien ne naitra d’un
oiseau, et « qu'on n’y cueillerajamais des figues sur des épines. »

Il est cependant d’autres manifestations de vie dont il ne
nous est pas loisible de considérer ainsi la loi comme avant
pour nous aucune valeur, dés que nous la saisirions & part et
en dehors de leur histoire elle-méme. C’est bien 13 ce qui a lien
du moment ot il s’agirait d’étres vivants doués, i quelque de-
gré que ce soit, de liberté propre.

L’homme, le seul de ces étres qui soit pour nousl'objet plei-
nement accessible d’une expérience directe, difféere, sous ce
rapport-1a, de tous les autres.

Au premier coup d’ceil, sans doute, 'animal semble, lui aussi,



366 C. MALAN

porter en lui-méme la loi de sa liberté. Mais ce mot de liberté
désigne alors un fait tout autre que celui qui préside a la vie
personnelle de ’homme.

Chez T'animal, la liberté a pour dernier et supréme objet
Pacte considéré en lui-méme ; ce qui veut dire ici le simple ré-
sultat de Pactivité vivante du corps. Chez ’homme, la liberté
n’est pas renfermée dans ces limites. Ge que nous appelons
dans 'homme la liberté porte plus haut non-seulement que
Vacte corporel, mais méme que Yaction de la volonté réfléchie.

L’objet de laliberté, chez Yhomme, n’est pas uniquement, ni
méme tout d’abord, l'activité elle-méme. (Pest encore, c’est
méme avant tout, le but que 'homme devra lui-méme avoir
assigné a son activité. Pour Yanimal, un acte accompli libre-
ment est chose faite et parfaite ; car tout ce que l'animal veut
d’un acte qu’il entreprend, c’est que cet acte ait sa seule volonié
pour point de départ et pour raison d’étre. Chez ’homme, un
acte accompli de la sorte n’est pas encore chose terminée. Au
contraire, plus une action aura été chez lui la seule expression
de sa libre volonté, plus cette action devra encore se justifier &
ses yeux comme ayant éLé conforme i la lol qu’il serait arrivé
a avoir donnée lui-méme & cette action. Il faudra qu’il puisse
voir, dans cette action qu’il a librement accomplie, ce qui serait
un pas vers le but qu’ll avait assigné a son aclivité elle-méme.

Si cette derniére remarque est juste, il en ressort que la phi-
losophie de I'histoire sera nécessairement la constatation de ce
qui, & chaque fois, aura déterminé, et chezles individus et dans
I'ensemble des individus, I'exercice de la liberté.

Une simple constatation de faits ne s’appelle cependant pas
une philosophie ; ce mot désignant toujours bien plutot la re-
cherche des principes de ces mémes faits.

Aussi bien, ce qui détermine 'activité de ’homme, sa liberté
d’action, n’est-elle pas, méme pour lui, un fait qu’il ne s’agirait
que de constater. Bien qu’il la posséde en lui-méme, elle lui
échapperait infailliblement, ’il cessait un seul instant Ueffort
par lequel il la ressaisit toujours de nouveau dans son prin-
cipe.



POINT DE DEPART DE LA PHILOSOPHIE DE L'HISTOIRE 367

En effet, s’il en posséde pleinement I'exercice, il ne se sen-
tira en possession de cette liberté elle-méme que lorsqu’il en
aura pénétré et saisi le secret. Dés le début, il 1a posséde plu-
tot comme une facullé que comme un droit. C’est pour lui une
puissance, sans doute ; parfois méme c’'est un privilége ; dans
tous les cas, c’est avant tout une responsabilité redoutable.

Aussi longtemps, par conséquent, qu’il ignorerait encore les
origines et la raison d’étre de cetle liberte, il ne cessera de se
demander quelle en est pour lui la valeur et la signification :
quels sont les droits, quels sont surtout les devoirs que cette
liberté lui impose. Jusque-la il ne 'exercera jamais qu’a titre
précaire, et, sous peine de n’en pouvoir disposer & son gré, il
sera toujours forcé d’en rechercher sansreliche la sanction, de
chercher & en formuler devant lui-méme la loi.

C’est la dirvection spéciale que '’homme sera arrivé & impri-
mer & cette recherche qui déterminera le caractére de son
activité. De plus, cette recherche domine si bien l'exercice de
sa liberté, que I'on est forcé de voir, dans la nécessité ou il est
de s’y adonner, ce qui est au fond de ce besoin religieux qui le
caractérise comme agent libre, comme on donnera tounjours a la
formule & laquelle cette recherche se sera 4 chaque fois arré-
tée le nom de ce qui constituera pour lui 'objet de sa foi reli-
gieuse.

S’il en est ainsi, la philosophie de l'histoire aura pour mis-
sion de constater les différentes formules religieuses qui appa-
raitraient dans ’histoire des peuples, pour y trouver le secret
de cette histoire, comme aussi pour dégager de leur ensemble
la vue de ce qui serait I’évolution de la vie de I'’humanité elle-
meéme.

Il pourrait sembler que ces derniers mots missent en ques-
tion la valeur objective de toute foi religieuse.

Tel n’est pas le cas. Nous nous sommes borné a définir le
fait humain tel que nous l'avons sous les yeux. Ce fait, ¢'est
que 'hormame appelle « son dieu, » c’est qu’ll érige en objet
d’adoration ce en quoi il est arrivé, a tort ou & raison, a voir
la source et la loi de sa liberté.



368 C. MALAN

La question de savoir si c’est 14, dans tel cas donné, ou bien
en thése générale, une erreur chez ’homme, cette question
n’arien & faire avec la constatation du fait lui-méme. Autre
chose est de faire I'histoire des 1dées religieuses, autre chose
d’en apprécier la valeur.

Non pas, sans doute, qu’il nous vienne 4 esprit de jamais
vouloir, dans une philosophie de I'histoire, faire abstraction de
la pensée du Dieu vivant. Le fait que nous croyons en Dieu
nous rendrait méme semblable chose tout & fait impossible.
Mais ce qui est possible, et ce que nous devons faire, c’est de
ne pas mettre 'expression que nous sommes arrivés a donner
a notre foi en Dieu, au point de départ de ce qui doit demeurer
I'étude impartiale d’un fait purement historique.

11 est une école de philosophie de I'histoire qui le fait haute-~
ment. C'est celle des saint Augustin et des Bossuet. Chacun
admirera la grandeur des monuments littéraires qu’elle nous a
laissés, et ou brille, dans tout son éclat, le langage assuré et
vainqueur d’une foi stre d’elle-méme.

Mais nous n’y trouvons pas ce que nous entendons par une
philosophie de 'histoire. Sous ce rappert, ces écrits ont le dé-
faut du point de vue qui leur a valu le caractére élevé qui les
distingue. La pensée des deux hommes ¢ue nous avons nommés
part de I'idée d’'une incompatibilité absolue entre la nature de
Dieu et celle de ’homme. Il en résuite qu’a leur point de vue,
dés gqu'il est question d’ceuvre divine, il n’y a plus de place pour
la libre volonté de ’homme. Aussi ’homme libre, ’homme in-
dividuel, ne joue-t-il qu'un rédle effacé dans ces tableaux émus
des voies de Dieu a 'égard de I’humanité. Chez ces penseurs,
I’humanité en est venue & voiler 'homme lui-méme. L’image
de 'homme individuel, c’est-a-dire de I’homme libre et respon-
sable, disparait dans ce en quoi ils nous montrent « les révolu-
tions des empires, » bien plutét que 'histoire de cette humanité
qui n’est aprés tout que 'ensemble des hommes eux-mémes.

D’un autre cdté, tant que 'on retiendrait cette pensée d’une
incompatibilité fonciére entre Dieu et 'homme, vouloir faire
abstraction de I'idée de Dieu, essayer d’écarter sa pensée, ce
serait de nouveau avoir préjugé la question.



POINT DE DEPART DE LA PHILOSOPHIE DE L'HISTOIRE 369

Dés lors, en effet, 'activité de 'homme demeurant la seule,
ce n’est qu'en I'’homme lui-méme qu’il serait loisible de cher-
cher la raison, la sanction et 'explication de sa libre activité.
Toute idée de quoi que ce soit en dehors de 'homme qui serait
la cause ou la sanction des limites 1mposées & sa liberté, toute
idée semblable ne saurait plus étre qu’'une illusion sans impor-
tance réelle. Dépendant des lors nécessairement de lui seul,
renfermant en lai seul toutes ses raisons d’étre, ’homme, quelle
que soit sa propre pensée a cet égard, devrait nous apparaitre
comme la manifestation d’une évoliution falzle et aveugle. Dés
lors, il ne saurait plus méme éire question pour luini de liberté
ni d’aucun but qu’il et & assigner lui-méme & son activité réflé-
chie. Il n’y aurait plus lieu de parler & son sujet d’histoire.
Quelle que tat, en effet, la direction ou le degré de son déve-
loppement, il ne pourrait jamais étre sorti de lui-méme, ni par
conséguent avoir essentiellement progressé, puisque sa volonté
n’aurait jamais pu s’étre rapprochée d’une volonté subsistant
hors de lui, au-dessous de lui et avant lui.

Son histoire n’est dés lors plus qu'une collection de faits qui,
ffuelle que soit leur variété, ont tous la méme valeur au point
de vue de ce qui serait pour 'homme un progrés ou un recul
dans sa vie, puisqu’a ce point de vue aucun de ces fails n’en
saurait posséder aucune. Ce peut étre un tableau riche et varié,
mais, comme histoire, ce tableau cesse d’avoir aucune signi-
fication.

Au point de vue de 'étude dont il s’agit ici, I'important ne
saurait étrela seule constatation des faits extéricurs de la vie
humaine. Ces faits n’étant dans le fond que le résultat de 1'ac-
tivité de 'homme, c’est la nature de cette activité vivante, c’est
’homme lui-méme considéré comme source prochaine de son
activité, qui devra toujours nous donner la clef de ces faits.
Avant de vouloir apprécier ’histoire de I’homme, il faudra avoir
commencé pav entrevoir clairement ce qu’est 'homme lui-
meéne.

Or, avant toute chose, 'homme nous apparait comme un
étre instinctivement poussé a chercher plus haut ue soi la
raison de sa vie. La seule idée d’un tel étre implique nécessai-

THEOL. ET PHIL. 1378, 21



370 C. MALAN

rement, non pas sans doute une connaissance de Dieu positive
et clairement formulée, mais une recherche dont le carac-
tere et la nature nous interdiront, & eux seuls, tout ce qui serait
une négation préalable d’un Dieu vivant.

Cependant, dire que 'on ne doit ainsi, dans une philosophie
de Phistoire, ni faire de la seule volonté de Dieu son point de
départ, ni se borner 4 'analyse de la seule volonté humaine,
cela n’équivaut-il pas, dans le fond, & rendre toute étude sem-
blable chose impossible ?

Tel est évidemment le cas pour ceux qui auraient commencé
par poser en faii cette incompatibilité essentielle entre l'idée de
Dieu et I'idée de I'homme dont il a été guestion plus haut ; pour
ceux qui auraient statué une ditférence fonciére, dirimante,
entre la nature divine et la nature humaine. Ce point de vue
existe, et il est méme largement représenté dans le monde ol
nous vivons. Il est donc indispensable que nous en examinions
rapidement la valeur,

Ce point de vue existe si bien, qu’il n'y a que la Révélation
qui en soit exempte. Le fait dans lequel culmine cette Révéla-
tion tout entiére, le « fait chrétien, » le fait d’un étre réelle-
ment divin, vivant d’une vie tout aussi réellement humaine, ce
fait en est, a lui seul, la négation la plus éclatante; en méme
temps que lopposition que souléve le témoignage de ce fait
montre combien l'idée qui en ressort est, dans le fond, étran-
gére A la pensée générale de I'humanité.

Il ne faudrait méme pas croire que tous ceux qui professent
le christianisme alent adopté la pensée que ce christianisme
proclame si hautement. Non-seulement il y aura toujours lieu
a distinguer entre un christianisme qui n’est chez ceux qui le
professent ¢qu’un accident traditionnel, et celui qui porte & juste
titre ce beau nom ; mais, méme parmi les chrétiens qui ont
réellement le droit de se nommer tels, on sait jusqu’a quel point
la doctrine que 1'on répéte peut étre étrangere et méme oppo-
sée aux principes de la vie elle-méme.

Le fait est qu’il y a lieu, méme au sein des peuples chrétiens,
d'affirmer toujours de nouveau ce fait de la parenté originaire



POINT DE DEPART DE LA PHILOSOPHIE DE L'HISTOIRE 371

de 'homme avec Dieu, fait que le paganisme avait déja entrevu,
parce qu’ilressort nécessairement de la conscience que ’homme
a de lui-méme. En face de l'existence, au sein des peuples
chrétiens, soit d'un clergé sacerdotal et médiateur, soit de céré-
monies imposées comme des « devoirs religieux ; » en face de
doctrines dans lesquelles le royvaume de Dieu, la sphére des
réalités éternelles, est arrivé & revétir le caractére d’un fait
irrationnel et magique, il n’est point hors de place de rappeler
que 'homme, dans son essence éternelle, est fils de Dieu ;
qu’il y a, dans I’homme, plus et autre chose que ce qui se trouve
dans les étres qui ne sont que les créatures de Dieu.

N’entend-on pas un soi-disant christianisme, par cela méme
qu’il confond I’existence historique de ’'homme avec la vie éter-
nelle dont cette existence n’est gu’un moment passager, sta-
tuer hautement, & cause de I'état actuel de déchéance qui ca-
ractérise cette existence, la présence d’'un abime infranchissable
entre 'homme et Dieu, aussi bien gu’entre le monde de ’homme
et le Royaume éternel de Dieu?

Evidemment, ce sont 1a des assertions que démenient & 'envi
et 'Evangile, et ces lumiéres primordiales de 'ame auxquelles
Evangile lui-méme fait appel. C’est parce qu’on s’est habitué
a substituer a4 cet Evangile lui-méme, 4 UEvangile que sanc-
tionne la loi de la conscience, telle ou telle des traditions qui
en portent le nom, qu’on est arrivé, au sein du christianisme,
a oublier le fait qui est le point de départ de la Révélation, ce
fait que 'homme est, non pas lauteur, l'inventeur, la source
premicre du mal qui 'a envahi, qu’il n’en est bien que la vie-
time consentante.

On oppose alors I’homme a Dieu, et Dieu & Vhomme, parce
qu'on a commencé par confondre ’homme déchu avec ’homme
lui-méme. Sans doute, lorsque, — ce gui ne peut manquer
d’arriver, — cette opposition en est venue a révolter la pensée,
on est fatalement porté 4 y échapper en atténuant 'horreur
instinctive que le mal doit nous faire éprouver. C’est ainsi qu’on
¢branle au-dedans de soi 'impression qui nous a été accordée
de la sainteté divine, et qu’on arrive & porter une main témd-
raire sur U'arche sainte ; & moins que, lassée d’obscurités, 'dme



372 C. MALAN

transporte ailleurs son attention, en délaissant ce & quoi l'avait
amenée ses plus intimes instincts et ses plus saintes aspirations.

Le fait est que pour Yhomme dans son état actuel, revenir
Dieu ne signifiera jamais inaugurer une vie qui serait essen-
tiellement étrangére 4 sa nature originaire. Ce sera toujours
renaitre a cette nature elle-méme. Ce sera étre parvenu a dé-
laisser une existence déchue et imparfaite, qui, pour cette na-
ture-14, nwétait qu'une existence de mort. Revenir 4 Dieu, c’est,
pour ’homme, revenir tout d’abord 4 soi-méme, et jamais il
n’aura de chance & trouver le Royaume de Dieu hors de lui,
s’il n’a pas tout d’abord su en reconnaitre la présence et la loi
au-dedans de lui-méme,

L’expérience loyale et volontaire de sa propre loi, la vérité &
I’endroit de sa propre vie, telle demeure donc pour chacun la
clef de tout ce qui s’appellera philosophie de I'histoire, parce
que c’est dans cetle expérience que nous saisirons toujours, en
méme temps, et la réalité de la viedivine et les acheminements
par lesquels notre propre existence déchue peut encore renaitre
a cette vie.

Du reste, il est facile de retrouver, dans ’évolution de la vie
de 'humanité, ces traits fondamentaux de la vie de chaque
homme.

LI’humaniié ne sera jamais que 'ensemble et le résultat des
vies individuelles de ceux qui la composent. L’histoire de ’hu-
manité et celle de I'individu sont donc nécessairement des faits
paralléles.

Dans I'une et dans l'autre, les origines se dérobent a toute
investigation directe. Des deux parts, lorsque apparait activité
de la vie, cette vie se montre déja dominée par une loi origi-
naire, dont les droits, bien que plus ou moins méconnus, n’en
subsistent pas moins tout entiers. Pour I’humanité comme pour
homme, il ne sera jamais question de se fabriquer & soi-méme
une loi, ou méme de se la faire octroyer, fut-ce par Dieu lui-
méme. Il s’agira toujours, avant tout, de reconnaitre avec soin
et de formuler définitivement devant soi une loi déja imposée,
en faisant de cette loi-1a la loi de sa propre liberié.

L’humanité, comme ’homme, y parvient peu & peu et a tra-



POINT DE DEPART DE LA PHILOSOPHIE DE L’HISTOIRE 373

vers des défaites successives. C’est de la sorte gu’elle fait ex-
périence et de la réalité de son égarement, et de 'immutabilité
de la velonté qui lui a imposé sa loi. C’est par 1a qu’elle arrive
& recevoir comme une grice cette sainte liberté dont l'image,
quelque voilée et indistincte qu’elle lui fut d’abord apparue,
avait suffi, a elle seule, & réveiller ses instincts et & diriger son
activité tout entiére.

Tels sont les traits qui se retrouvent et dans l'histoire de
Phomme et dans celle de ’humanité elle-méme.

Considérée de la sorte, P'histoire de '’humanité se présente a
nous sous deux aspects bien distincts.

La premiére chose qui nous y apparaisse, c’est le tableaude la
vie des nations laissées & leurs propres forces. La seconde,
¢’est 'histoire sainte, ou I'histoire de la recherche de 'homme
par Dieu lui-méme.

Dans le premier de ces deux grands faits, ’homme s’efforce,
4 lui seul, de se rendre compte des droits et des raisons de sa
liberté. Dans le second, Dieu le lui révéle, en le mettant en
pleine possession de cette liberté dont ’homme n’avait jusque-
l1a possédé que I'exercice. Il le fait en se donnant Lui-méme 2
I'homme, aprés 'avoir laissé se convaincre de l'inanité de ses
efforts pour vy parvenir par lui-méme.

C’est, d’abord, avons-nous dit, I'homme cherchant & ressaisir
hors de lui la raison et la source de la loi qu’il a trouvée impo-
sée & l'exercice de sa liberté. Or, dans cette recherche, I'’homme
n’a devant lui que deux ordres de faits auxquels il puisse s’a-
dresser.

Le premier, celui qui s’offre & lui en premier lieu, c’est le
monde des sens; ¢’est tout 'ensemble de cet univers visible
qui le domine et dont il dépend.

Le second, auquel il n’arrive que par un plus noble effort,
bien que ce fait semble le toucher de plus prés, c’est le monde
quil porte au-dedans de lui-méme, c’est le fait de sa propre
existence personnelle.

De 14, deux divisions fondamentales dans Vhistoire de hu-
manité laissée i elle-méme, dans ’histoire de ces «nations qui



374 C. MALAN

ont di chercher elles-mémes le Seigneur, pour voir si, en ta-
tonnant, elles pourraient arriver a Vatteindre’. » Ce sont d’a-
bord les peuples dont la vie est dominée par la seule préoccu-
pation des faits de la nature. Ensuite ce sont ceux qui se sont
adressés, pour leur civilisation, au sentiment que ’homme
posséde en lui-méme des pouvoirs et des lois de sa propre
activité.

Au nombre des premiers apparaissent d’abord les peuples
« sauvages; » cette plus infime expression de I’humanité laissée

& elle-méme. Leur culte se réduit aux terreurs de la magie, du
fetichisme et du chamanrisme.

Ensuite viennent les grandes nations nomades, comme les
Huns et les Mongols de I’Asie centrale, et, de nos jours, les
Turcs, ces nomades asiatiques campés encore dans notre Eu-
rope, avec la civilisation de I'lslam, dont ils sont les principaux
représentants. Cette derniére civilisalion, elle aussi, en dépit
de ce que fut son point de départ historique, est bien dominée,
surtout depuis que les Arabes ont fait place aux Turecs, par le
service passif de cc qui est un fait de nature, plutdt qu’elle
ne serait le culte d’un Dieu personnel dans le vral sens de ce
mot, c’est-2-dire d’un Dieu saint et hbre.

Ce sont encore, dans l'antiquité, les Egyptiens, les Chaldéens,
les Médes et les Perses, peuples que rappellent sous nos yeux
les Chinois, les Hindous et les multitudes innombrables des
Boudhistes.

Chez tous ces peuples, et chez d’autres semblables, la pen-
sée centrale, c’est-a-dire la pensée religieuse, se présente a
nous comme une dépendance & laquelle 'homme s’est réduit &
I’égard non pas d’un étre vivant, mais bien de ce qui est, plus
ou moins évidemment, un simple fait de nature. Méme chez
ceux d’entre eux qui, commme les anciens Perses ou les Turcs
d’aujourd’hui, sembleraient d’abord devoir étre mis au nombre
des adorateurs d’un Dieu vivant et libre, on ne tarde pas a dis-
cerner que le point de départ de la vie tout entiére n’est, dans
le fond, qu’une soumission aveugle & ce qui n’est qu’un destin
fatal, qu'une puissance immobile, sans liberté et sans amour.

t Actes XVII, 27.



POINT DE DEPART DE LA PHILOSOPHIE D& L'HISTOIRE 375

En face de ces peuples qui représentent ’homme cherchant
sa loi dans la nature, se placent ceux chez lesquels 'homme
cherche enlui-méme la loi de sa vie. Ce sont les Grecs, les Ro-
mains et les nations du nord de ’Europe.

Ici, les dieux sont des dieux personnels, dans le sens et dans
la mesure dans laquelle 'adorateur est un étre personnel. Mais,
précisément pour cela, précisément parce que ces dieux sont
faits & I'image de 'homme, les peuples qui se les sont formés
ont nécessairement perdu de vue, avec I'unité de Dieu, le ca-
ractere absolu de sa volonté, tel que nous en trouvons déja
Pimpression dans la pensée religieuse des Perses et des Turcs,
par exemple.

(’est 1a, cependant, le résultat naturel de ce fait que, tout en
s’élevant de la nature 4 'homme lui-méme, tout en laissant ce
qui West qu’'an phénomeéne de vie pour s’attacher ala pensée de
I'étre vivant, cette recherche a eu pour point de départ, chez
ces peuples-13, 'idée de 'homme actuel, de 'homme déchu, Ils
devaient des lors inévitablement aboutir au polythéisme. En
effet, depuis que 'ame humaine est devenue infidéle a la loi
de sa nature, elle a perdu elle-méme le sentiment direct de sa
propre unité. Il en résulte que la divinité qu’elle se construirait
en personnifiant les principes contradictloires qu’elle recele en
elle-méme, ne saurait lui apparaitre que sous la forme de
plusieurs dieux, chacun de ces dieux representant les droits de
tel ou tel idéal dont les traces subsistent encore éparses dans
cette Ame.

Ni ’une ni Pautre de ces civilisations ne peut amener ’hu-
manité au but réel de sa recherche. La premiére est nécessai-
rement immobile, comme la nature dont elle a fait son Dieu.
Elle ignore donc, cette civilisation-]3, jusqu’al'idée du progres.
La seconde poursuit sans doute un ideal de vie, mais parce
c’est celui d’une vie imparfaite, il demeurera inhabile a relever
Phomme, et I'homme arrivera nécessairement lui-méme a en
découvrir Pinanité.

Les peuples dont le culte n’est, dans le fond, qu’une adora-
tion d’un fait de nature, sont devenus eux-mémes, dans leur
histoire, un des phénoménes de cette nature. Immobiles, infe-



376 C. MALAN

conds, ils ne s’élévent jamais jusqu’a cette liberté personnelle
qui ne réside, pour l’étre humain, que dans l'union avec le
Dieu personnel et libre Aussi leur histoire est-elle caractérisée
par la présence d’'un despotisme aveugle, immuable, cruel, et
qui ne déploie d’autre activité que celle de la force matérielle.
Quelle que soit la durée ou la puissance extérieure de ces peu-
ples-l1a, ils ne sauraient faire aucun progrés réel dans ce qui con-
stitue la libre vie de 'esprit. Le seul résultat de leur histoire,
¢’est une conquéte partielle et fragmentaire du monde maté-
riel. Ils n’ont fait et ne font encore que déblayer, d’une facon
purement négative, le terrain sur lequel viendra plus tard se
développer la marche de I’esprit du coté des aspirations de sa
liberté.

Quant aux autres peuples que nous avons nommés, leur his-
toire est celle de la civilisation humaine, en tant que cette civi-
isation consiste, pour I’homme, & prendre possession de lui-
méme. C’est ce qui a lieu, chez les Grecs, par le sentiment de
la vie de la pensée, chez les Romains, par celui du droit et de
la justice, bases de la puissance politique, chez les peuples du
nord, par celui de la liberté individuelle.

La aussi, cependant, nous P'avons vu, si 'effort qui dicte
cette aclivité vise plus haut que celui qui n’aspirait qu’a con~
quérir la matiére elle-méme, cet effort n’en demeure pas moins
impuissant a faire toucher & 'humanité le but auquel elle as-
pire. Bien au contraire, plus sont vives les lumiéres qui ont
éclairé ces peuples, plus ils finissent eux-mémes par désespé-
rer de leurs efforts. Le paganisme de la civilisation antique n’a
fait place aux idées chrétiennes que parce que, en dépit de ’é-
clat avec lequel il avait affirmé les droits de la pensée et de la
liberté, il avait fini par le doute et par le découragement.

C’est en face de la vanité de cette recherche de Dieu par
Phomme laissé a lui-méme, que vient se placer, dans toute sa
grandeur et sa légitimité, la recherche de 'homme par Dieu
lui-méme.

Ici encore, nous sommes mis en face de deux tableaux.

Le premier, c’est Dieu se présentant & ’homme dans un fait
qui demeure en dehors de 'homme lui-méme : c’est Dieu don-



POINT DE DEPART DE LA PHILOSOPHIE DE L’HISTOIRE 377

nant & 'homme sa Loi. Le second c’est, aprés que 'homme est
arrive, en face de la Loi méme de Dieu, a désirer le Dieu de
cette Loi, Dieu finissant par se donner lui-méme 4 'homme,
s'unissant lui & 'nomme dans la personne de Jésus-Christ.

Tels sont les grands traits de ’histoire de ’humanité jusqu’a
Jésus-Christ. Nous les empruntons & 'ouvrage qui fait le sujet
de ces pages, livre aussi distingué par la clarté du style, la luci-
dité et la richesse des aperc¢us, que par la pondération des juge-
ments, et qu’il serait certainement désirable qui fit donné au
public de langue francaise. Loin de nous présenter un.étalage
d’érudition qui, s’il excite notre admiration, dénote le plus
souvent une science encore mal digérée, cet ouvrage est
bien réellement 1’étude impartiale d’'un véritable penseur, en
méme temps que la parole émue d’'un croyant sincére et con-
vaincu.

Nous n’entreprendrons pas de rien citer. Ce serait s’exposer
& devoir tout transcrire. Nous nous bornons a dire que, pour
tout esprit curieux d’analyse psychologique, que pour tout pen-
seur arrivé a prendre pour point de départ de sa philosophie
les faits de la conscience humaine, ce livre sera la source d’une
véritable jouissance. On y verra souvent les problémes les plus
obscurs, et les questions en apparence les plus embarrassées de
histoire des peuples, s’éclairer naturellement a4 la lumiére que
vient y introduire I’étude attentive de ce fait humain que cha-
cun porte en soi. Au lieu de ces livres corame 1l y en a tant,
dans lesquels, entre une érudition de seconde main et des hy-
pothéses hasardées, la pensée ne sait ol se reposer, c’est icl un
ouvrage dont le lecteur sent qu’il est toujours & méme de véri-
fier les assertions, parce qu’elles reposent directement sur des
faits de conscience universelle, et parce que dans [histoire de
I'humanité il ne fait que retrouver, sur une plus vaste échelle,
ce qu'il est déja arrivé & discerner dans sa propre histoire per-
sonnelle.

Avec cela, 8'il nous était permis d’énoncer un regret, ce se-
rait que, tout en prenant ainsi son point de départ dans le fait
humain, et en mettant & la base de son exposition le rapport



378 C. MALAN

essentiel entre la nature de ’homme et Dieu lui-méme, auteur
n’ait pas poussé plus avant son analyse.

Nous croyons qu'’il aurait alors plus clairement discerné la
différence qui subsiste entre ’homme naturel ou ’homme his-
torique, et '’homme vraiment digne de ce nom, I’homme tel
que Dieu l'avait pensé, cet homme normal dont notre Seigneur
Jésus-Christ est, lui, le seul véritable et parfait exemple.

Déja dans I'histoire du monde antique, il nous semble ne pas
avoir fait une distinction assez tranchée entre ce que nous
avons appelé ici, d’un colé la recherche de Dieu par I'homme,
et de I'aulre celle de 'homme par Dieu lui-méme. Nous aime-
rions & lui voir faire ressortir davantage la différence essen-
tielle qui subsiste entre la vie de I'humanité déchue, la vie
historique des nations laissées a elles-mémes, — la vie de I’hu-
manité en dehors de I’économie divine, — et 'histoire d’Israél,
de ce peuple dont le caractére est, avant tout, celui d’avoir été
« le peuple de Dieu » sur la terre. Cette derniére histoire est
bien spécialement celle de ’éducation directe d’un peuple par
Dieu. C’est plutdot une histoire de Dieu qu’une simple portion
de I'histoire de 'homme, puisque c’est le tableau des voies
par lesquelles Dieu s’approche, lui, peu & peu de I'homme,
jusqu’a ce qu’il en vienne & s’unir lui-méme 4 'homme dans
la personne du Christ.

Pour notre auteur, Jésus-Christ n’est pas uniquement le but,
le couronnement et la fin définitive de la vie de '’humanité. Il
ne voit pas que, depuis son apparition, ce qui resterait de l’his-
toire de cette humanité n’a plus d’autre signification que celle
que luil donnerait la maniére dont cette humanité se compor-
tera & I’égard du lémoignage rendu devant elle & Celuiqui seul
demeure en méme temps et le Fils de 'homme et le Fils de
Dieu. Si, pour sa pensée, Jésus-Christ demeure, sans doute,
le but de ancienne économie et méme celui de toute I'histoire
de lantiquité, ce qui concerne I'ceuvre divine a l'égard du
monde actuel n’est cependant pas terminé & la mort du Christ.
Ce Christ de Dieu doit encore étre, dans ce méme monde qui
I'a rejeté, le commencement, le point de départ d’'une nouvelle
économie divine, historique et visible.



POINT DE DEPART DE LA PHILOSOPHIE DL L’HISTOIRE 379

(’est dire que notre auteur voit, dans ce qu’il appelle « 'E-
glise chrétienne, » dans les institutions qui assument ce nom
sous nos yeux, non pas seulement ce qui serait les diverses
expressions humaines de « la foi chrétienne, » mais bien encore
une source de vie divine pour 'humanité elle-méme. L’église
visible, I’église de ce monde-ci, prend, & ses yeux, la place et
le role du fait central dans 1’ histoire actuelle de la vie de I’bu-
manité. Le Royaume de Dieun’est pas seulementun fait annoncé
et promis par Jésus-Christ; c’est un fait actuellement visible et
inauguré déjh comme tel dans le monde tel qu’il est sous nos
veux. Ce Royaume n’est pas présent, au sein de ce monde-li,
uniquement dans le témoignage de Jésus-Christ, Jésus-Christ
demeurant lui seul le germe qui le renferme, parce qu’il est,
lui, & cette heure et pour toujours, le seul homme digne de ce
nom, comme il demeure le seul objet de « toute 'affection » du
Dieu bienheureux.

Il résulte de 12 que ce Rovaume de Dieu dont Jésus disait &
ses disciples, « gqu’il est au-dedans de chacun de nous, » « qu’il
ne vient pas avec apparence, » « qu’il n’est pasde ce monde-ci, »
devient, aux yeux de notre auteur, un royaume hurmain et,
cela, non pas dans le sens dans lequel le Christ, ressuscité, de-
meure pour les fidéles les prémices de la véritable humanite,
mais dans le sens d’un fait qui se réaliserait positivement dans
la spheére visible et passagére du monde actuel.

Il serait facile de critiquer cetie pensée soit au point de vue
des fails eux-mémes, soit au point de vue théologique et reli-
gleux.

Ce serait 12, cependant, entreprendre I'exposition de toute la
théorie de I’église visible. Nous ne saurions vouloir traiter ici,
d’une fagon incidente, cette plus bralante de toutes les ques-
tions actuelles. Nous devons nous borner a signaler, en passant,
quelques-unes des conséquences qui déconlent du point de
vue ecclésiastique qui est celui de Scharling. Ces conséquences
sont surtout apparentes dans le second volume de son bel ou-
vrage, ol il traite de 'histoire de 'humanité depuis notre Sei-
gneur Jésus-Christ.

D’aprés ce que nous venons de dire, on comprendra que cette



380 C. MALAN

histoire s’y concentre dans celles des différentes églises chré-
tiennes. Notre auteur, cependant, ne considére pas ces églises
comme de simples manifestations humaines du sentiment reli-
gieux, manifestations dont la forme spéciale résulterait des cir-
constances historiques au sein desquelles elles se seraient for-
mées, et dont la diversité proviendrait, elle aussi, de 'imperfec-
tion inhérente & ceux dont elles émanent. Il voit, dans ces égli-
ses, des réalisations plus ou moins réussies de ce qui serait, sur
la terre ou nous sommes, le Royaume de Dieu lui-méme. Il va
sans dire que, notre savant professeur étant luthérien, c’est
I’église luthérienne qui est, & ses yeux, celle de toutes ces ma-
nifestations qui approche le plus de la pensée du « fondateur »
de ce Royaume.

Avec cela, cette seconde partie, elle aussi, est éminemment
digne d’étre lue et méditée. Elle contient, dans la caractérisa-
tion des différentes formes officielles du christianisme tradi-
tionnel, des analyses frappantes de vérité, analyses qui sont
d’autant plus importantes pour nous qu’elles ont pour objets
les faits au sein desquels nous vivons.

Cependant, plus on admire la justesse de ces jugements, plus
on se sent parfois choqué par cette vue ecclésiastique du chris-
tianisme dont nous venons de parler. Au lieu de cette foi qui,
en saisissant la promesse « de nouveaux cieux et d’'une nouvelle
terre ol la justice habite, » nous rend supérieurs & ce « monde»
dans lequel Jésus-Christ s’est lui-méme senti un étranger, par
lequel il a été rejeté, pour lequel il n’a pas voulu prier, on nous
montre ce monde-1a avec ses forces, ses gloires périssables, sa
science, son art et méme son indusirie, non-seulement appelé
a subir les influences inévitables des « idées chrétiennes, » mais
devenant peu & peu, lui-méme, un Royaume de Dieu sur la
terre.

Cette pensée, qui se fait jour constamment, forme un con-
traste génant avec I'expression soutenue d’'une foi vivante au
salut éternel, 4 I'ceuvre de PEsprit de Dieu dans ’ame humaine
et a la nécessité de la nouvelle naissance.

Au point de vue qui est le notre, Phistoire de '’humanité doit
étre considérée comme la recherche que le Pére céleste fait de



POINT DE DEPART DE LA PHILOSOPHIE DE L'HISTOIRE 331

homme déchu, recherche alaquelle celle de Dieu par 'homme
ne ferait que préparer I'humanité. Considérée de la sorte, cette
histoire devra se terminer a la victoire remportée par le Christ
de Dieu sur le « Prince de ce monde. »

Tout ce qui intervient depuis lors ne saurait plus étre que
les conséquences plus ou moins directes et plus ou moins pro-
longées de ce fait spécial, fait qui demeure le seul but de cette
histoire, et aprés lequel « nous n’avons pas a en attendre un
autre. »

Il ne saurait donc plus, aprés ce fail-la, étre question d’au-
cune autre chose que de la position que telle ou telle portion de
Phumanité aurait prise a4 ’égard de ce qui demeure le fait cen-
tral et la raison d’éire de son histoire tout entiére. Nous ne
comprendrions pas qu’ll y et encore place, dans cette histoire,
pour une ceuvre extérieure, directe, spéciale et officiclle, dans
laquelle apparaitrait de nouveau cette éducation divine qui ca-
ractérise Phistoire de 'humanité avant avénement du Christ.

Vouloir faire du Christ de Dieu fiit-ce méme un législateur et
un fondateur d’églises, croire I’honorer en 'appelant le « Fon-
dateur du christianisme, » ¢’est bien, a notre gré, avoir méconnu
sa dignité essentielle, et 'importance spéciale de sa personne
el de son cruvre.

Aucune des églises historiques du christianisme ne saurait
Jamais étre pour nous ce qu'on aurait le droit d’appeler une
institution de Dieu, ni méme une institution de notre Seigneur
Jésus-Christ. Aussi bien nous trouvons-nous, i cette heure, en
présence, non pas d’une instilution religieuse unique et qui
posséderait les titres officiels et les documents irrécusables de
ses origines, mais bien en face d’églises chrétiennes nombreu-
ses et variées.

Et cela est naturel! Des institutions humaines, fussent-elies
des institutions religieuses, et méme des institutions chrétien -
nes, seront foujours diverses, parce que chacune d’clles sera
toujours imparfaite.

Non-seulement ce sont, dans le fait, les chréliens qui forment
eux-meémes les églises, mais quels que soient le zéle et la piété
qui les distingueraient, ces hommes ne sauraient éire regardés



382 C. MALAN

comme de simples organes de la pensée divine. Ici-bas, qui dit
chrétien ne dit jamais saint.

Ces réserves, que nous nous bornons a indiquer, ne sauraient
nous empécher de recommander cet ouvrage 4 'attention sé-
rieuse de ceux de nos lecteurs qui s’intéressent a I'histoire de
la civilisation et des religions, ou & telle autre des études si
attrayantes qui rentrent dans le vaste et riche domaine de la
philosophie de I'histoire.

C. MALAN,

Cannes, avril 1878.




	Le point de départ de la philosophie de l'histoire

