Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 11 (1878)

Artikel: L'apbtre Jean est-il I'auteur du Ve évangile? [suite et fin]
Autor: Goens, F.-C.-J. van

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379233

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379233
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

L’APOTRE JEAN
EST-IL L’AUTEUR DU IV: EVANGILE P

SECOND ARTICLE

Examen des preuves externes.

REPLIQUE A M. FRED. RAMBERT

professeur & la faculté de théologie de Péglise libre du canton de Vaud.

[Suite et fin.)

IV

Nous passons maintenant aux hérétiques du second siécle.
M. R. assure « que le quatriéme évangile était certainement
connu de plusieurs de ces sectes '. » Cette assertion est trés
vague, mais nous allons la déterminer en entrant dans les
détails.

Et d’abord le montanisme, dit M. R., « ne se comprendrait
pas si Péglise n’avait pas eu déjd connaissance du paraclet par
le quatrieme évangile. » Voyons si cette raison est probante.

Il faut distinguer entre le montanisme primitif et le monta-
nisme postérieur. C’est du premier que M. R. a sans doute
voulu parler. Eh bien, le montanisme primitif, celui de Mon-
tanus, qui apparut ’an 140, aurait pu se servir du terme de pa-
raclet, sans recourir nécessairement au quatriéme évangile. Ce
terme déja connu des classiques pour marquer un advocatus *
était attribué par les Juifs & 'ange intercesseur de Job XXXIII,

' Revue, pag. 104.
* Voy. Grimm, Lex. tn N. T. in voce wapixinros et Meyer, Ad Johannem,
XIV, 6.



268 F.-C.-J. VAN GOENS

23 ! et appliqué au Logos par Philon. (4 40.) * Mais nous pou-
vons nous passer de cette hypothése, par le simple fait que le
montanisme primitif ne s’est pas servi de ce terme. Eusébe
nous a conservée les documents les plus anciens de cette secte 3
et ¢c’est en vain que nous y cherchons ce terme technique ; on
y parle de dywv mvebpa et de mpoprTindy yolpiopa. Ce n'est que
plus tard, sous l'influence de Tertullien, le théologien du mon-
tanisme, que ce terme, comme bien d’auires, s’y introduisit.
(Vest ce montaniste ardent qui fit entrer la secte dans une
phase nouvelle. Il réprima le fanatisme phrygien et le rappela
a Vordre ecclésiastique. Grace 4 son ascendant, les montanis-
tes se soumirent 4 la parole écrite & laquelle leur fanatisme
répugnait dans 'origine. Il en est ici comme des anabaptistes
qui ne devinrent scripturaires que par la Réforme.

Ce n’est pas tout. L’hypothése de M. R. se heurte contre la
différence profonde qui existe entre la doctrine du montanisme
primitif et celle du quatrieme évangile. Les nouveaux prophe-
tes préchaient un ascétisme trés rigoureux, réprouvaient les
secondes noces, attribuaient un mérite extraordinaire 4 la
virginité et au martyre, abhorraient le monde et la vie du
monde. Ils enseignaient que les péchés morteis excluaient pour
toujours de I’église. Ils insistaieut surtout sur la proximité du
retour du Seigneur et de la fin du monde. Ils voulaient enfin
non pas changerla foi catholique, maisla confirmercontre toute
hérésie *. Or peut-on concevoir un plus grand contraste que
celui qui régne entre une secte pareille et le quatrieme évan-

* Buxtorf, Lex. Hebr. Chald. et Talm., pag. 1843.

* Philon ne représente pas seulement le Logos comme le médiateur
entre Dieu et le monde (voir E. Zeller, Die Philosophie der Griechen, 111°F
Th. 2¢ Halfte, pag. 621, édition de 1852), mais il lui donne les titres de
txetng et de mapaxdnros. De Mose, 111, pag. 673 ( Mangey ) : dvayraioy v TOV
lepwpévov TG ToU noopou TaTpl wapmntd yphobor Teisotdre Thy dpeThy vig
TPOS TE GUVNTTINVY QUACTNUGTWY K&l xepnylav apfovwrdrwv dyxfiv. Dans le
méme sens le Logos est ixétng 1ol Gviitov wpaivovtog dei wpbs Tov deploprov.
Quis rerum divinarum heeres, pag. H09. Clest le évruyydvwy de Hébr. V1I,
25. Cf. J. Réville, Le Logos d aprés Philon, 1877, pag. 51 et 52,

s H.E. V, 19.

+ Voir A. Réville, Etudes sur Tertul., dans la Revue de Strasbourg, 1853.




L’APOTRE JEAN EST-IL L'AUTEUR DU IV® EVANGILE 269

gile qui est antichiliaste, antiascétique et si peu traditionnel?

Supposons enfin que les montanistes eussent pu emprunter
leur paraclet & I'évangile de Jean, n’est-il pas étrange que
nous n’apprenions rien de ceite doctrine chez les auteurs
ecclésiastiques soit contemporains, soit antérieurs'? Je conclus
donc hardiment qu’un appel aux montanistes en faveur du
quatriéme évangile n’a aucune portée.

« A la méme époque, dit M. R., Marcion doit avoir aussi
possédé notre évangile; c’est du moins ce que Tertullien
donne clairement 4 entendre. » Nous nous trouvons de nou-
veau ici devant une thése extrémement contestable.

Marcion, originaire du Pont en Asie Mineure, vint 4 Rome
en 140 et y enseignait encore lorsque Justin composait son
apologie en 147%. Ses écrits n’existent plus et nous ne les con-
naissons que par ses adversaires les plus implacables, Irénée,
Tertullien, Epiphane. Cest dire qu’il faut user d’'une grande
précaution & admetire leurs allégations. Cela est vrai surtout
du grand rhéteur Tertullien qui, pour avoir quitté la profes-
sion d’avocat, n’en avait pas moins conservé les procédés 3,
Lorsqu’en 208 il écrivit sa réfutation de Marcion, I'autorité ca-
nonique de la plupart des livres du Nouveau Testament était
établie. Appuyé sur la tradition ecclésiastique et avec son man-
que absolu de critique, 1l était convaincu que les quatre évan-
giles existaient déja avant Marcion et il devait penser naturelle-
ment que celui-ci avait connu le IVe évangile mais qu'’il 'avait
rejeté. Placé dans ce jour historique, le défi de Tertullien, allé-
gué par M. R., n’est pas difficile & apprécier. En disant & Mar-
cion ; « Si tu n’avais pas soit rejeté, soit corrompu les écritures

t Il est curieux gue Justin n'emploie pas non plus le terme de paraclet
pour marquer I'Esprit que Jésus enverrait & ses amis selon le quatridme
évangile.

* Apol. 1,26, Mapriwve 08 Twvee IlovrixGy, 65 xai vlv éare Seddaxwy Tolg
welfopevous.

* Pour se faire une idée de sa maniere courtoise, nous ne citerons que
Iapostrophe gui ouvre une des discussions : « et maintenant, abordons
vos questions, chiens que I'apdtre rejette et qui aboyez contre le Dieu
de vérité. Voici les os de la discussion que vous rongez. » Adv. Mare. 11,
5. Cf. ce que nous avons dit plus haut de Tertullien, pag. 64 & 66.



270 F.-C.-J. VAN GOENS

qui s’opposent & tes vues, 'évangile de Jean t’aurait con-
fondu ', » Tertullien supposait, & son point de vue, que le
quatriéme évangile existait déja avant Marcion et qu’il l'avait
rejeté. C’est ce qui explique aussi I'étonnement avec lequel il
demande pourquoi Marcion n’a pas touché aux deux évangiles
par excellence, celui de Matthieu et celui de Jean %, Aussi,
placé devant une énigme dont il n’avait pas la clef, Tertullien
se lance-t-il dans les conjectures et met le rejet des évangiles
apostoliques sur le compte des préjugés dogmatiques: « Si tu
as 0sé, Marcion, anéantir tant d’évangiles, c’est, je pense, afin
qu’il ne fot pas prouvé que Christ est né et a été vrai homme 3. »
Nous avons donc affaire ici & une opinion subjective du pres-
bytre de Carthage.

Une importante considération vient corroborer cette asser-
tion, c¢’est que Marcion ne se serait pas borné a4 mutiler I’évan-
gile de Luc pour 'adapter & sa dogmatique gnostique et antiju-
daique, §’il avait connu le quatrieme évangile malgré le nom
qu’il portait, celui d’'un apétre juif. Cet évangile, en efiet, tout
en présentant aux yeux de Marcion toujours encore beaucoup
d’éléments & éliminer, tout en rattachant peut-étre encore trop
étroitement, malgré son spiritualisme, la nouvelle alliance i
I’ancienne, offrait cependant beaucoup plus de points de con-
tact avec les vues de ce gnostique que I’évangile de Luc. Mar-
cion rejetait la descendance humaine de Jésus, descendu, selon
lui, directement du ciel, et retranchait en conséquence les deux
premiers chapitres de Luc; il niait que le Dieu des Juifs fat le
Pere de I’évangile ; 1l insistait surla doctrine du diable ; il avait
peu de sympathie pour les douze; il repoussait la résurrection
des corps®. Or, n’est-il pas évident que, sous Lous ces rapports,

! De carne Christi, chap. 3. « 51 scripturas opinioni fuz resistentes,
non de industria alias rejecisses, alias corrupisses, confudisset te evan-
gelium Johannis. »

® Contra Marc. IV, 5. « Igitur dum constet hsec quoque apud ecclesias
fuisse, cur non heec quoque Marcion attigit aut emendanda, si adulterata,
aut agnoscenda si integra ?»

3 His, opinor, consiliis tot originalia instrumenta Christi, Marcion,
delere ausus es, ne caro ejus probaretur. De carne Christi, chap. 2.

+ 11 est curieux de remarquer que tous les reproches que Tertullien



L’APOTRE JEAN EST-IL L'AUTEUR DU IV® EVANGILE 271

le quatriéme évangile lui aurait fourni des armes trés puissan-
tes et n’est-il pas probable que Marcion s’en serait prévalu, s’il
avait connu cet évangile? On serait tenté d’aller jusqu’a dire
que s’il ne ’a pas connu, c’est par la bonne raison que cet
évangile n’existait pas encore. Comment, en effet, peut-on sup-
poser que Marcion originaire de I’Asie Mineure, n’efit pas connu
cet évangile, s1l avait été répandu déja depuis plus de cin-
quante ans dans ceite méme contrée?

Il faut assigner aussi une place importante aux Valentiniens
dans la question qui nous occupe.

Commencons par une réflexion générale. A entendre Irénée,
ils puisaient dans différentes sources, selon le besoin de la
cause. Ils s’emparaient du quatriéme évangile ' et consultaient
des sources non écrites ®. Ils rejetaient les évangiles de I'é-
glise 3 et possédaient plusieurs évangiles différents de ce que
Frénée appelle les évangiles des apotres ¢ Il en résulte que si
nous rencontrons chez les Valentiniens des paroles qui ont
une grande ressemblance avec celles du quatriéme évangile,
nous devrons toujours demander ou ils les ont puisées. On le

adresse & Marcion retombent d’aplomb sur le quatrieme évangile : ab-
sence de l'ange Gabriel, de la vierge enceinte, de l'armée céleste, des
bergers, des mages, d’Hérode, du recensement, de la creche, de la circon-
cision, de Siméon, d’'Anne, l'apparition non préparée du Baptiste. (De
carne Christi, chap. 2.} On connait surtout ces mots célebres : « Aufer hine,
inquit Marcion, molestos semper Caesaris census et diversoria angusta et
sordidos pannos et dura praesepia. » Le guatrieme évangile n’a-t-1l pas
essentiellement tenu le méme langage que Marcion ?

t Iren. C. hew, 111, 11, 7. Hi qui a Valentino sunt eo quod est secundum
Johannem evangelio plenissime utuntur ad ostensionem conjugationum
suarun.

*Coher. 1,8, 1. €5 ayptguy avayvwerovtes.

2 C. heer. 11 2, 1. Quum ex scripturis arguuntuor, in accusationen con-
vertuntur ipsarum seripturarum, quasi non recte habeant, neque sint
ex anctoritate.

4 heer, 111, 1, § 9. Hi vero, qui sunt a Valentino, iterum existentes
extra omnem timorem, suas conscriptiones proferentes, plura habere
gloriantur quam sunt ipsa evangelia. 81 quidem in tantum processerunt
aundacie uti quod ab his non olim conseriptuin est, veritatis evangelinm
titulent, in nihilo conveniens apostolorum evangeliis, ut nec evangelium
cuidem sit apud eos sine blasphemia.



272 F.-C.-J. VAN GOENS

voit, la valeur probante du témoignage sera nécessairement
toujours plus ou moins douteuse.

« L’évangile de Jean, dit M. R., est souvent cité dans les
fraginents de Théodote qui nous ont été conservés dans les
ceuvres de Clément d’Alexandrie. » Je regrette que M. R. n’ait
ajouté aucune preuve a son assertion; car je n’en connais pas.
D’abord qui est Théodote? A entendre Epiphane *, il était cor-
royeur de métier venu de Byzance a Rome (oxutevs oy teyvmv);
sa secte enseignait que le Christ était un simple homme ({irog
svBpwros), issu de semence humaine, (3 onéouarog dvdpds). Or
jamais Valentinien n’a soutenu pareille thése. D’autre part le
recueil d’extraits de Théodote * joint aux ceuvres de Clément
d’Alexandrie, n’est, on en convient unanimement, certainement
pas de cet auteur. Ce recueil est di & un inconnu. Nous nous
trouvons donc devant 'ouvrage d’un épitomateur anonyme et
de date incertaine. Enfin si ces extraits offrent des citations
johanniques, elles ne sont empruntées qu’aux Valentiniens;
aucune n’est de Théodote, qui d’ailleurs n’est signalé qu’a par-
tir du § 22, quelquefois 3. Il sera permis de conclure de ces
données, qu'en attendant un plus ample informé, on ne sau-
rait attacher aucun prix & un témoin inconnu qui ne cite pas
I’évangile.

Voyons si Ptolémée rendra de meilleurs services. M. R. en
allégne deux. D’abord les témoignages de Ptolémée relatifs au
quatrieme évangile conserveés par Irénée % Le fait est que ce
sont des témoignages rendus par des Valeniiniens et 3 la fin
desquels un glossateur a écrit en latin: Et Plolomeus quidem
ita. [original grec n’offre pas cetlte addition. On demande si
le glossateur a lu ces citations dans les ouvrages de Ptolomée

* Heer. L1V,

* Le titre est: éx tov Ocodorou vai thg dvatihnng rohoupdung SidaTnading
xata Tovg Olalevtivow ypovoug emetopai. Les derniers mots (environ aux
temps de Valentin) s’appliquent évidemment seulement i la ddaxgxaiic
CVUTOAZN.

3 8§ 22, 26, 30, 32, 35,

$Coheer, 1, 8, 5,



L’APOTRE JEAN EST-IL L’AUTEUR DU IV® EVANGILE %73

que nous ne possédons plus. Voici la seconde allégation de
M. R. Epiphane' nous a conservé une lettre que Ptolomée
adressa & Flora qui était au nombre de ses disciples. Nous y
trouvons le passage suivant: €t ye vy Tod xéouov Onuovpyio
iiay Méyereivan (dre madvtadr adtod yeyovévan vat YWplg c0TOD YEyovey
oVdév), 6 dmosTodog TEoamosTEpRoas *. T. A. 2. La citation de Jean
I, 3 est une parenthése interrompant étrangement la phrase.
On a demandé avec raison si cette parenthese est due a Epi-
phane, et dans ce cas Papodtre dont parle Ptolémée peut étre
Paul. (Col. I, 16.) On le voit, les témoignages de Ptolomée ne
sont pas incontestables. Mais admettons qu’il ait connu et
employé le quatriéme évangile, qu’aura-t-on gagné? Quelle
est la date qu’il faut assigner & cet hérétique ? Irénée ne laisse
aucun doute &4 cet égard?: « Aprés avoir rencontré les mé-
moires des disciples de Valentin, conversé avec quelques-uns
d’entre eux et apprisleurs opinions, J’ai estimé qu’il était néces-
saire de communiquer ces mystéres, et pour autant que la
force me le permettra, je veux faire connaitre brievement et
clairement 'opinion de ceux qui enseignent ’hérésie actuelle-
ment, notamment celle des partisans de Ptolémée?, cette fleur
cueillie dans I’école de Valentin. » Il est donc évident que Pto-
lémée était contemporain d’Irénée. Or, comme Irénée écrivit,

! Heer. XXXI11I, 3, 7. On a distingué dans cette lettre deux parties qui
ne sauraient relever du méme auteur. Gieseler, Kirchengeschichte, tom. [,
pag. 188, note 9.

* « D'ailleurs que le monde est 'euvre méme (de Dieun), parce que tout
est fait par lui et que sans lul rien n'eit été fait, c'est ce que déclare
T'apétre. »

3 C. heer. L. 1, preef. § 2. dvaryaiov npmacuny, évtdywy tois dmopvipuast Tév,
e auTot Mpousty, Ovekevtivoy paBativ, dviow § adtay wui eupBuddy xai xata~
hafopevos THY puedpny QUTGY, WviTer TU PUETHpK. .., %l xabng Shvaupes Npiv,
THhY TE Yupny adTEY Ty VIV ToapudiduaroyTmy, Aym On wept Ttodepaiov, dmav-
Qurpc ooy Thg OVadevTivoy Gx0ATs, TUVTOR®S Xal Tapg anoyysholusy.

‘ot wept Mrodepaiov. L'expression of wepi twe comprend aussi la per-
sonne elle-mé&me, comme o 7ept Kupdv signifie Cyrus et sa suite. (Xenoph.
Anab. 1, 5, 7; 11, 4, 2.) 11 en est autrement de &=t ; ainsi of and Odalev-
Tivou signifie 1'école qui se réclame du maitre.

THEOL, ET PHIL, 1778. 18



274 ¥.-C.-J. VAN GOENS

ainsi qu’il le dit lui-méme, son ouvrage contre les hérésies
sous D'épiscopat d’Eleuthérius & Rome, 177490 !, il est clair
que Ptoléinée appartient au dernier quart du deuxiéme siécle.
S’il a connu alors le quatriéme évangile, nous ne nous en
étonnons pas : tout le monde le connaissait & cette époque.

En discutant Héracléon nous n’avons pas a4 nous arréier a
une citation; il a écrit méme un commentaire sur le quatriéme
évangile dont Origéne nous a conservé des fragments. Admet-
tons qu’il ait attribué cet évangile & Jean ®. Mais ici revient
encore la question capitale : Quand a-t-il vécu? M. R. le place
entre 150 et 160, sans en dire les raisons. Il y a pouriant de
de fortes objections a faire 4 cette date. Irénée le cite. (Adyv.
haer., II, 41.) 3 Mais Héracléon ne figure pas au nombre des
gnostiques postérieurs qu'lrénée discute dans le premier livre
et il ne le cite dans le second qu’une seule fois en passant, sans
faire mention de son commentaire sur Luc ni de celui qu’il
composa sur le qualrieme évangile. On est porté & conclure
que cet hérétique n’avait pas encore acquis pour Irénée la
célébrité qu’il obtint plus tard, au témoignage de Clément ¢, qui
I’appelle le plus célébre de V’école de Valentin, Il appartenait
apparemment a ces reliqui qui vocantur Gnostici, dont parle
Irénée, qui multo posterius insurrexerunt tn suam apostasiam,
¢’est-a-dire, qui s’écartérent de Valentin 3. Clément prit con-
naissance de son commentaire sur Luc et Origéne étudia celui
qu’il donna sur Jean. Origene cependant était peu rensecigné
sur la personne de cet hérétique; il dit qu’Héracléon passe pour
un disciple de Valentin ®. C’estun on dit. Hippolyte nous donne

1 . heer. 111, 3, 8. viv amﬁsxa'n'c‘o TOTQ TOV TYG EMLOROTIG X0 TWY ATOTTOMOY
RLTEYEL AMIpoV Elsﬁﬁspog.

¢ Voici la preuve gu'on cite : Origéne (tom. VI, 94 et suiv. in evang.
Johannis) dit que Héracléon prétend & tort que les paroles de Jean 1, 18,
alent été prononcées par le précurseur, non par le disciple. (odx anb 70D
puabnto’ @k’ ar o) Bartiored.) Est-ce une preuve ?

3 Honorificentius reliquis omnibus ipsius Ptolemaxi et Heracleonis et
reliquornm omnium qui eodem opinantur.

*+ Clem. Alex. Strom. IV, 9. o tiic Odadevtivou g0l Soxtpdraros.

¢ Iren. C. heer. 111, 4, § 3.

¢ Comm. in Joh. II, chap. 8, 7oy Odahevrivoy deyduevoy stvue pueprpov ina-—



L’APOTRE JEAN EST-II, LAUTEUR DU IV® EVANGILE 275

plus de lumiére. Selon lui, Héracléon appartenait aux Valenti-
niens d’'Italie (% irahwro) ddagraiix) qui, en se rapprochant
davantage des vues orthodoxes, attribuaient & Jésus non plus
un corps pneumatique mais un corps psychique '. Or cette
école florissait du temps d’Hippolyte (225), qui ajoute que cette
question s’agite de son temps et que les deux partis qui divi-
sent les Valentiniens doivent la débattre entre eux *. Il résulte
de toutes ces données qu’Héracléon ne se trouvait a la téte des
Valentiniens d’Italie qu’a la fin du second siecle et au commen-
cement du troisieme et gu’il n’était pas contemporain de Va-
lentin (140), mais un peu plus jeune que Ptolémé:. Son com-
mentaire sur le quatriéme évangile prouve que cet évangile
était un livre faisant déja autorité du temps d’Irénée. — Nous
le savions de reste.

Valentin, qui ne fleurit point de 130 4140, comme le prétend
M. R., maisqui vint & Rome en 140 et mourut en Chypre en
160 3, passe pour avoir employé des passages du quatriéme
évangile. Le seul qui entre ici en ligne de compte et que M. R.
ail cite, c’est celul de Jean X, 8. Hippolyte introduit ainsi son
imterlocuteur : C’est pourquoi, dit-il (anm’), le Sauveur dit:
Tous ceux qui sont venus avant moi sont des larrons et des bri-
gands *. Quel est Ie sujet de ce gnoi? Esl-ce Valentin oa bien
son école, ce qui fait, on le sent, une grande différence ? Or

xhéwver. Le mot de gviptuog dans l'usage de I'époque ne mavque pas un
familier, mais un disciple. Ainsi Suidas in voce : yudprper 1. €. goTatut et
ajoute : Pythagore de Samos avait plus de six cents pvmpiuovs. Ktaient-ce
des familiers? Clément d’Alexandrie (Strom. V, 11} dit : que Pythagore
preserit (wapeyyaz an présent) un silence de cing ans i ses yuwptuo. Ceel
est évidemment un ordre permanent donné h ses disciples.

t Phil. 'V, 35 (Hippolyti refuratio omuiwm heresivin, edd. Duncker et
Schneidewin, 1859). Cet ouvrage est de I'an 234, Herzog's R. E. VI, 138

* Pl V, 35 mept Todrou Latnmeg peyain drtiv wutoiz. VI, 36, tadte ooy
gxE0L CnTelTms s vt wdToug vui €f TIv ahde) yEvnTar pliov LaTiy.

3 Gieseler, Kirchengeschichte |, 187. Bleek, Einl. pag. 226. Cf. Iren. Ady.
heeres, 111, 4, § 3; Eus, H, E. 1V 11,

4 Phil. VI, 85, mawtes 0%y of mpopitae wui 0 wbuog Sdkasuy omh o0 o=
709, pwpod ki Dl pwgot 030y eiditss. M tolTo, $wsl, JEyn 0 GwTipt

r e Al A - ok - r ’ 1 Ly = ’
TUVTEG OL TTRO ELOY ernrufoTe; wIEmTUL wul JTaTOL ETL,



276 F.-C.-J. VAN GOENS

si Irénée, en parlant de 'école, se sert constamment du pluriel
et ne laisse pas de doute & cet égard, i1l n’en est pas de méme
d’Hippolyte. En traitant les différentes sectes hérétiques, il al-
legue indifféremment le chef et ses partisans, sans indiquer de
nom. Cela est applicable surtout a son exposition de la doctrine
de Valentin, méme de 1’aveu de Tischendorf *. Ici Valentin est
un drapeau, un nom collectif. Le pluriel ¢’est 1’école envisa-
gée comme plaralité et le singulier la méme école envisa-
gée dans son unité. Le chapitre méme d’Hippolyte qui nous
occupe peut nous en fournir la preuve évidente. Parlant d’une
des deux écoles de Valentiniens, celle d’Italie (% iraduwrmn),
il nous apprend que selon elle (cpozcn’) le corps de Jésus était
psychique. Cela résulte, a les entendre (TO'D".‘O €atl, Pnal, To eipn-
pévov), de Rom. VIII, 11. 1l est évident qu’ici le gaoi et le gnal
s’appliquent 4 la méme secte de Valentiniens italiens. Il en esl
de méme au chapitre XXIX. Hippolyle se propose d’exposer les
différentes doctrines telles que les écoles valentiniennes les
enseignent (uynuoveboavtes G excivor Oiddonouaty épobuey). Puis il
continue avec ¢ral et quelques lignes plus bas avec wg Aéyovat.
Le méme phénomeéne se reproduit au chapitre XXXIV., Hippo-
lyte commence par signaler « la tetractys selon Valentin. » Puis
cing lignes plus bas il continue: tabta €9ty & Aéyovawy et parle
de ©w mdsav autey ddagralizy. Ensuite il se met a disculer les
opinions de I'école au pluriel (sUrwg odtot), continue avec xat’
adrods et finit par gnsl. Ce n’est pas tout. Le personnage intro-
duit par le terme vague de @zot, en appellesouvent au Nouveau
Testament comme a une autorité établie, sous le nom de
YPAPN, W5 Yy pantal, vata 0 cipnpevoy et place ainsi les évangiles
et les épitres de Paul sur Ja méme ligne que 'Ancien Testa-
ment. Or Valentin ne pouvait pas parvler ainsi, puisque Justin,
Polycarpe, Pseudo-Ignace ne connaisseni pas méme encore le
Nouveau Testament comme ygagy *. Notons enfin que, selon

' Wann wurden, u, s. w., pag. 46. M. Weizsecker ( Untersuch. 1864, page
231) va plus loin et estime qu'on ne peut assigner aucune date & la cita~
tion dont nous parlons.

* Clément d'Alexandrie a conservé quelques fragments de Valentin,



L'APOTRE JEAN EST-IL L’AUTEUR DU IV® LEVANGILE 277

Hippolyte !, Valentin dérivait son systéme de Pythagore et de
Platon et non des évangiles (odn omd tdv edayyediny) et qu’en
conséquenceil pourrait étre considéré plutdt comme un pytha-
goricien ou comme un platoniste que comme un chrétien.
D’autre part si Irénée signale des Valentiniens gui appuient
leurs opinions de citations scripturaires (adv. heer. [, 8, 2), il
ne communique dans l'exposition de son systéme aucun pas-
sage que Valentin ait allégué. (I, 11, 1.) Nous savons mainte-
nant & quoi nous en tenir lorsqu’un rhéteur aussi peu sir que
Tertullien dit: « Valentinus integro instrumento uti videtur »
(Preescr. heaer. c. 38) ou lorsque M. R. déclare « que nous
voyons Valentin employer des passages de notre évangile. »
Nous remontons enfin & Basilide. J'ignore pourquoi M. R.
le fixe 4 117; les plus gravés autorités statuenl qu’il florissajt
a Alexandrie en 125 *. M. R. lui attribue les citations de Jean
I, 9et dell, 4, & cause du gvai, qui montre bien, selon M. R.
que I'allégation est due & cet hérétique. Nousavons vu la valeur
du ool chez Valentin; voyons ce gu’il signifie chez Basilide.
Eusébe raconte, sur la foi d’Agrippa Castor, que Basilide
avait écrit vingt-quatre livres sur ’évangile . Mais tout dépend
de la question de savoir ce que c’était que cet évangile. A en-
tendre Origéne 4, Basilide écrivit lul-méme un évangile et le
décora de son nom. Selon Clément d’Alexandrie ®, Basilide
tenait ses connaissances de Glauchias qui passait pour un inter-
prete de Pierre. Hippolyte ® nous dit que Basilide tenait des

recueillis par Grabe, Spicilegium. Or nous y rencontrons cette affirmation
significative : vogos 0 ypamtds év xopdia, oUtog foTe 6 Aoyog 0 TOL Hyxrpévou.
P. 11, pag. 54.

¢ Phil. V1, 29, Coll. VI, 21.

* Gieseler, Kirchengesch. 1, pag. 185. Baur, Kirchengesch. I, pag. 196.

* Eus, H. E. 1V, 7, 7. Agrippa gnaiv avtiv (Basilide) sic pév 76 eduyyéieoy
réagapn wpds Tois slroat guvtata Bifin,

¢ Hom. in Lucam. Ausus fuit et Basilides scribere evangelium et suo
illud nomine titulare.

® Strom. VII, 17, § 106, zubameo o Baguheidng v Thauvyiaw émuysapnra
dddaraiov, s wdyoiaw abthy, Tov Métpow douevin.

¢ Phil. VI1I, 20. Bagtizidne vofvuy xe ‘Io'£8mpa; vuaty elprxevar Mathios airols
Xoyous amorpipous, ol Mreves wopd T0Y gwTipos xat i3iay Sidayfels.



Q278 F.-C.-J. VAN GOENS

discours cachés du Sauveur que Matthias lui avait transmis.
Et ailleurs il affirme que I’évangile consistait chez les Basili-
diens dans la science des choses supramondaines'. Apres cela,
on ne s’attendra guére a rencontrer chez Basilide quelque pas-
sage tiré de nos évangiles. Ou bien, s'il se présente une parole
analogue, on serafondeé & la supposer extraite d’un évangile de
Basilide qui avait de l'affinité avec un des évangiles générale-
ment re¢us, comme celui des Hébreux. Ou bien, enfin, la cita-
tion appartiendra & 'école de Basilide, non & lui-méme. On le
voit, la pierre chaude admet encore ici plusieurs hypothéses.
Mais sans rien préjuger, considérons les citations que M. R.
estime étre puisées dans le quatrieme évangile. C’est Hippolyte
qui nous les fournit. Voici la premiére *: « De ce qui n’est pas
a eté faite, dit-il (cpnm’), la semence du monde, la parole qui a
été dite: Que la lumiére soit! et c’est ici dit-il (qmoc’), ce qui
est dit dans les évangiles : (’était la lumiére véritable qui
éclaire tout homme venant au monde. » Qui est ce pra(? de la
tout dépend. Or, si 'on consulte le contexte du passage cité
d’Hippolyte, on trouve gqu’immeédiatement avant il alterne le
onal avec we Aéyougw ai dvdpec ovtor el immédiatement apreés il
se sert de excivor Myousw et de onoiv indifféremment. D'otr il
résulte que le onai, sous la plume d’Hippolyte, est un collectif
et que te nom de Basilide représente uniquement le part:
qu Hippolyte combat.

La seconde citation que Basilide passe pour avoir faite du
quatrieme évangile est la suivante ¥: « Or que, dit-il (pnoi),
chaque chose ait son propre temps, le Sauveur le témoigne
suffisamment en disant : Mon heure n’est pas encore venue. »
Ici nous retrouvons encore le méme phénoméne. Immeédiate-

¢+ Phil. VII, 27. Edayyihov éote vt adtols % 6w Umepxrogpioy yvio.

* Phil. VII, 22. yéyove, guotv, €£ odx ovrwy T omippa Tod %006, 0 Joyog 6
dexbeic yembitw gic, xat ToUto, guoiv, EoTe TO Aeyopevow év Toig edoryyeMotg
v TO pidg To cdwbwdv & gwtils mdvra dvBpwmov EpyOmevoy €5 TOV XOGUOV.
Cf. Jean I, 9.

s Phil. VII, ©7. O 8¢, guotv, Exxatov (diovs E’xsz ROLOOUG, LXAVOG o FWwTnp
pELTATE OUTT REL N épx pou, Cf. Jean 11, 4.



L’APOTRE JEAN EST-IL L'AUTEUR DU IV® EVANGILE 279

ment aprés Hippolyvte parle des Basilidiens en se servant jus-
qu’a trois fois de xat'avtols. « Et afin que nous n’omettions
rien de leur doctrine (tév xa7’ adrovg), j’exposerai aussi ce qu’ils
disent (65a Aéyovow) de I'évangile. » Nous retrouvons une autre
preuve du méme procédé dans la récapitulation des opinions
des Basilidiens o1 la méme alternative du singulier et du pluriel
se répéte constamment?, Il v est question coup sur coup de 2éyet,
oacly, roket, outor pdorouat, By radobaw, kyousw, edaxovat Ettout
cela se termine par la phrase : talra 0f zat Baoileldng TEpATO=
Joyiv or aloyvvetar. Ajoutons, pour achever la démonstration,
que le méme ¢nat se répete lorsque Hippolyte parle des sectes
Ophites *, Pérates 3, Docétes 4, des Grecs ® ou bien lorsqu’il fait
dire & Marcion avec le méme onol ce qui est emprunté & un
des marcionites ¢. On le voit, Hippolyte confond si bien et si
habituellement les chefs de secte et leurs partisans, qu’il n’est
pas possible de constater ce gui appartient aux uns et ce qui
revient aux autres. En conséquence, le témoignage trés ancien
qu'on croit trouver chez Basilide en faveur du quatriéme évan-
gile est parfaitement illusoire.

Quel est donc le résultat auquel aboutit P'examen des héréti-
ques? Peut-on dire au moins avec M. R. « que le quatriéme
évangile était certainement connu de plusieurs sectes héréti-
ques de la premiére moitié du second siécle 7 ? » Il faut distin-
guer entre le gnosticisme primitif et le gnosticisme postérieur.
On ne saurait prouver que Basilide, Valentin, Marcion aient
connu notre évangile. Ce ne sont que les Basilidiens du temps
d’Hippolyte (225) et les Valentiniens du temps d’Irénée (T 202)
qui 'aient connu et commenté.

* Phil. X, 14. — * V, G et suiv. —3V,16,17. — ¢ VIIL, 9,10. — 5V, 7.

® VII, 31. lci Hippolyte rapporte la doctrine d’'un mareionite du 3¢ sie-
cle, reconnait qu'il a innové par rapport a celle du Logos, ajoute qu’elle
n'était pas celle de Marcion et la lui attribue pourtant par un double
pnaL.

T Revue de 1877, pag. 104.



280 F.-C.-J. VAN GOENS

v

En abordant enfin les Peéres apostoliques, M. Rambert recon-
nait la difficulté de la démonstration & cause de I'authenticité
douteuse de plusieurs écrits qu’on leur attribue. Nous allons
encore examiner « les renseignements importants * » que
M. Rambert croit y trouver.

Papias, évéque de Hiérapolis en Phrygie, martyrisé en 163 &
Pergame ?, se servait, selon Eusébe, de témoignages tirés de la
premiére épitre de Jean 3. Or, dit M. Rambert, I’évangile est du
méme auteur que I’épitre; done il faut supposer qu’il ait connu
et utilisé le premier autant que la seconde. Autant d’affirma-
tions catégoriques, autant d’hypothéses contestables.

Et d’abord, Papias, selon Eusebe, se servait de témoignages
empruntés a la premiére épitre de Jean. On se demande natu-
rellement : Comment se fait-il que Papias ne se soit pas servi
également de témoignages empruntés au quatriéme évangile?
Mais Papias a pu s’en servir, dit-on, sans qu’Eusébe par une
raison ou une autre en ait fait mention. Ce silence, cependant,
est surprenant si 'on se rappelle le programme d’Eusébe :
« Dans le cours de mon histoire, dit-il, je m’appliquerai &
indiquer successivement quels écrivains ecclésiastiques des
différents temps se sont servis (#éyeonvran) de tels et tels anti-
légomenes et ce qu'ils ont dit (edroic e:’a’pnmz) tant des livres ca-
noniques et généralement reconnus que de ceux qui ne le sont
point . » Ce qui revient a dire que, quant aux antilégomenes,
il communiquera les citations (xéyprvrar) et les témoignages
(s’z’pmm); pour les homologouménes uniquement les témoi-

' Revue de 1877, pag. 106.

* Gieseler, Kirchengesch., tom. I, pag. 150.

* Eus. H. E. IT1, 89, 16. #eypatae ¢ 0 alths papruplas dmd g Teowvou
TEOTEPRS EMLOTONTG.

* Eus. H. E, 11, 3, 3. mpoiodons 8¢ tig ioToplus mosupyow moragopet TUv Tais
dradoyuis Umoonpvashar Tives TGY raTA YpOYOVE EXXIMTOTTIXGY GUYYpUPEwY
omolang xExprytun THY GvTileyoptvey, Thva T Teph v Evdtuliinmy xal opoioyou=

REVWY papiiv, et 0T TELL TV 9 TOLOUTWY XUTOLS si'pmau.



L’APOTRE JEAN EST-IL L'AUTEUR DU IV® EVANGILE 281

gnages (gfprrar). Il résulte de ce programme qu’Eusébe aurait
communiqué, s’'il en avait eu, les témoignages de Papias rela-
tivement au quatriéme évangile. Cette présomption se confirme
par la circonstance que lorsqu’Eusébe parle ailleurs (H. E, 11l
24, 7) de 'ordre des évangiles et de la composition du qua-
triéme, il n’a pas de plus grande autorité & donner que la vague
tradition da gzai. Or le silence d’Eusébe n’équivaut-il pas & un
silence de Papias et le silence de Papias n’est-il pas trés signi-
ficatif, puisque cet évéque de 1’Asie Mineure, ami de Polycarpe
lequel était disciple de Jean, était en mesure de connaitre bien
des détails sur un apodtre qui, dit-on, passa les derniéres années
de sa vie & Ephése?

Cependant si Eusébe ne rapporte pas 'usage que Papias fit
du quatriéme évangile, il nous parle de celui que cet évéque
fit de la premiére épitre de Jean. Sans doute, mais que peut-on
en inférer légitimement? Nous n’avons plas les ouvrages de
Papias ; il nous est donc impossible de constater si les cita-
tions qu’' Eusébe ne nous transmet pas n’étaient pas de vagues
allusions ou de simples analogies plus ou moins approchantes.
Mais admettons hypoihétiquement que Papias conpt la pre-
miere épitre de Jean : qu’est-ce qui prouve gue cette épitre
anonyme qu'Eusébe (T 340) prenait pour un écrit de Jean, le
fat également aux yeux de Papias 7 Et supposé que Papias con-
sidérat cette épitre comme johannique, devait-il envisager I'é-
vangile comme émané du méme auteur? N’existe-i-il pas au
sein d’une grande affinité des difféerences trés notables entre
les deux écrits pour les expressions comme pour les idées'?
N’a-t-on pas suggeéré des doutes trés sérieux a l'endroit de I'i-
dentité de I'auteur * 2 N’oublions pas enfin qu’il n’est gueére
possible que Papias chiliaste ® ait pu tenir le quatriéme évangile,

' Selon l'dpitre, Christ est Paraclet apres sa glorification; selon 1'évan-
gile, le Saint-Esprit le remplace comme tel. Selon l'une, 'apparition
visible du Christ est prochaine, selon l'autre, son avénement est spiri-
tuel. Selon l'une, l'antechrist (diable) doit venir; selon l'autre, le prince
de ce monde est déja jugé. Nous ne faisons qu’indiquer quelques points
principaux. N’oublions pas d'ailleurs la différence des termes.

* Cf. Holtzmann, Bibellexikon, 111, pag. 849-352.

* Eus. H. E. 111, 39, 11, 12.



282 F.-C.-J. VAN GOENS

s'il I'a connu, pour apostolique. Aprés cela, j’ose abandonner
a mes lecteurs le soin de conclure jusqu’a quel point M. Ram-
bert est autorisé & dire: « Il faut admettre que Papias employait
le quatrieme évangile. »

Polycarpe * reproduit, dit-on, dans sa lettre écrite en 116 a
peu pres littéralement un passage de la premiére épitre de
Jean (IV, 3) et par conséquent, dans la pensée de M. Rambert,
il doit avoir connu, comme Papias, le quatriéme évangile.

Nous renvoyons & ce que nous venons de dire & 1’occasion
de Papias pour apprécier le raisonnement qui argué de ce té-
moignage en faveur de V'existence el méme de ’apostolicité du
quatrieme évangile. Ajoutons que si la leltre de Polycarpe,
disciple de Uapdtre Jean, est authentique, il est fort étonnant
que nous y trouvions un usage exclusif des synoptiques et une
citation de I’épitre de Jean, non de son évangile. Ce phénoméne
est encore significatif, si la lettre a été fabriquée peu aprés le
martyre de Polycarpe.

Mais il y a ici bien autre chose (ue ce que la commode affir-
mation de M. Rambert offre au lecteur. En effet, Polycarpe,
oudThs T@Y dmeatolwy, comme dit Eusébe %, était, ainsi que
nous ’avons exposé 3, au nombre de ceux qui célebraient la
Pique conformément aux traditions synoptiques et contraire-
ment a celles du quatrieme évangile. D’ol nous concluons que,
s’'il 'a connu, il n’a pas pu le considérer comme un ouvrage de
son maitre. _

Cependant on insiste sur I’épitre aux Philippiens attribuée &
Polycarpe et renfermant une citation de ’épitre de Jean. Celte
courte affirmation présente bien des points & discuter.

Et d’abord, 'authenticité de cette épitre est fort contestée
parce qu’elle suppose authentiques et le voyage d’Ignace (IX)
et quelques épitres de ce martyr (XIII) qui ne le sont certaine-
ment pas. Mais, puisque cette épitre, malgré les anachronis-
mes qu’on y rencontre #, est reconnue authentique par Irénée,

* Mort en 167. Cf. Gieseler, Kirchengesch. tom. 1, pag. 175.

* Kus. H. E. II1, 36, 1. % pera Twawwou quvrvagteogn. V. 20, 6.

> Revue de 1376, pag. 492.

* Tantot « le bienheureux Ignace » est considéré déjh comme un mar-



L'APOTRE JEAN EST-IL L’AUTEUR DU 1v® BRVANGILE 233

disciple de Polycarpe (Adv. heer, 111, 3, 4), les plus savants cri-
tiques ont pu 'admettre, sauf les interpolations dont elle abonde
et qu’il faut élaguer.

Mais alors la question se présente : Quand a-t-elle été écrite?
M. Rambert dit en 116. Mais celte date est fort contestable.
L’auteur se déchaine contre les faux fréres, qui, tordant les
paroles du Seigneur, nient la résurrection et le jugement, l’a-
vénement du Christ en chair et la réalité de ses souffrances’.
(’est ce qui nous renvoie & Marcion. Cette hypothése se con-
firme par le fait que Polycarpe dans cette épitre * flétrit ces faux
freres de 1a méme épithete (mpwréronog Tob Zatavd) qu'il donna,
au rapport d’Irénée 3, & Marcion pendant son séjour & Rome en
160. Cette épitre semble donc nous transporter & une époque
ol Marcion, arrivé 4 Rome en 140, avait commenceé déjd ay
répandre ses doctrines. Ajoutons que ’épitre suppose une or-
ganisation ecclésiastique déja plus développée et qu’en substi-
tuant 4 la parole de Pierre (1t épit. II, 17) tov Bowidéa Tipdre
I’injonction orate pro regibus, ¢’est-A-dire le pluriel au singulier,
Iauteur semble renvoyer soit & I’époque ou Antonin le Pieux
éleva Marc-Aurele au rang de corégent en 147, soit & celle ol
Marc-Aurele créa son fils adoptif L. Vérus second César en
161. Ce qui ferait tomber la date de 'épitre entre 147 et 167,
année de la mort de Polvearpe.

I’épitre qui offre des traces de Matthieu, des épitres de Paul,
de la premiére de Pierre, n’en offre point du quatriéme évan-
gile. Cependant elle cite la premiéere épitre que la tradition at-
tribue 4 Jean. Ce qui ne prouve naturellement pas, nous le
répétons, ni que Polycarpe la lui ait attribuée, ni qu’il ait en-
visagé Jean comme 'auteur du quatrieme évangile. Nous allons
mettre les deux textes en regard :

tyr (chap. 1X) et tantot il est parlé de lui comme s'il €tait encore vivant.
De ipso Ignatio et de his qui cum eo sunt, quod certius agnoveritis, signi-
ficate. (Chap. XIII.)

t Of. chap. VI, VIL

* Chap. VIL

* C. heer. 111, 3, § 4.



284
Epist. Polycarpi VIL

Tldic yap b dv pon opoheyy 1. X.

v capxi ehnhvlévar, avtuypioTos
goTly wal 05 AV pM OpoloyR TO
HepTUPLOY TOD GTAVLOV €% TOD Oto-
! 3 4 oA A [ Al
Bolov €aTi, nal 0g v ya@oﬁsup Ta
Aoyt Tob wvplov Tpog Tag Ot

F.-C.-J. VAN GOENS

1 Jean IV, 3.

Ko mdy mvelpa & o 6pohoyel
Tnaolv Kipovévgapnt énubidta,
éx Tob Oeob olx Ty, nal TolTo
EGTWY TO TOU aWTLypITTOV, O TL M-
noopey 671 EpyeTa, xal VOV & T®
KGO ETTIV 07,

2 ’ A 4 4 3 ’

embupiag, rol Asyn pnTe dvaaTo-
’ 5 K

OV, UNTE XPITW EiVaL, OUTOG TIOW™

TdToR0g 3Tt ToL TaTavA.

Est-il bien siir que nous ayons ici une citation et non un
emploi commun de certains termes courants ? On peut dire que
confrontés non fragmentairement mais intégralement ces deux
passages différent entre eux plus qu’ils ne se ressemblent et
cette ressemblance est encore plus apparente que réelle. Le
terme de Gpodoyeiv est la formule stéréotypée . D’ailleurs, les
hérésies combatiues sont-elles les mémes? Il est permis d’en
douter. Polycarpe combat ceux Qui nient que Jésus-Christ soit
venu en chair (mludfvar), c’est-a-dire I'incarnation, tandis que
Jean combat ceux qui nient que Jésus venu en chair (Eniv-
béta) soit le Fils de Diew (éx 1ob Oeod = 6 vidg 0D Geod cf. V, 5),
qui n’est pas seulement baptisé (ovx éMGow év T Ldam: povov),
mais qui a été crucifié (AN év 74 Vet ned & 16 aluart) (V, 6),
et dont le sang purifie de tout péché. (I, 7.) Il semble donc que
nous nous trouvions devant deux hérésies différentes, celle des
Marcionites qui niaient que Jésus eiit eu un corps humain de
chair et de sang, et celle des Basilidiens, qui enseignaient que
le Christ Eon s’était uni dans le baptéme avec un homme,
nommeé Jésus, mais pour lul substituer clandestinement un
autre au moment du crucifiment. C’est dire qu’ils niaient la
crucifixion du Christ. (Cf. Iren., C. Heer. I, 24, 4.) Il en résulte
que nous avons le droit de considérer la citation au moins

' Iren. C. heer. 24, 4. Ait Basilides non oportere confiteri; si quis confi-
tetur. Ignat. ad Smyrn. 8, 5. tov xhpiov Placenpel, ph opodoydv altdy Gapxo—

tPO'pOV .




L’APOTRE JEAN EST-EL L’AUTEUR DU Iv® EVANGILE 285

comme douteuse. D’ailleurs il est possible que les deux auteurs
se soient rencontrés, 'un indépendamment de 'autre. Il est
possible encore que I'un et lautre aient puisé dans un troi-
sieme. Dans tous les cas la dépendance a 'égard de Jean n’est
pas la seule hypothese possible; il v en a d’autres qui le sont
également. Enfin, y elt-il une citation de la premiére épitre
anonyme, de quel droit en inférerait-on la connaissance que
Polycarpe aurait eue soit de 'apostolicité, soit de 'existence
du quatriéme évangile ?

Nous avons encore & parler d’Ignace, qui, selon M. Rambert,
permel de faire « plus d’un rapprochement significatif, » et,
pour le prouver, il cite deux passages de I'épitre d’Ignace aux
Romains. (VIL.) On pourrait en citer bien d’autres. Mais sont-
ils authentiques, sont-ils d’Ignace? Voila la grande question
dont tout dépend.

Il exisle une collection de quinze lettres d’Ignace dont huit
ont été déclarées depuis longlemps unanimement inauthenti-
ques. Les sept autres nous sont conservées sous une double
forme, 'une plus longue que 'autre. En 1845, le docteur Cu-
reton trouva trois épitres en syriaque adressées aux Ephésiens,
aux Romains et & Polycarpe, sous une forme plus abrégée en-
core, au milieu d’un grand nombre de manuscrits que le doc-
teur Tattam avait achetés aux moines du désert de Nitrie. Des
critiques aussi antipathiques 'un a l'autre que Volkmar et
Tischendorf s’accordent & repousser cette derniere rédaction
et préferent les sept sous leur forme abrégée. 1l en est enfin
qui se demandent si la meilleure collection mérite la moindre
conflance '. D’abord, psychologiquement, on ne saurait admet-
tre qu’lgnace ait écrit aucune de ces lettres. Il écrit & Polycarpe,
évéque de Smyrne : T4 emromw wooséyere. (Ad Polye. ¢. 6.) Ail-
leurs il se dit en voyage de Syrie & Rome, lié et entouré de dix
soldats, vrais léopards qui deviennent pires 4 mesure qu’on

* Ainsi un des derniers et des plus sfirs eritiques, M. Holtzmann (Zeit-
schrift fiir wissenschaftliche Theologie von A. Hilgenfeld, 1877 pag. 205),
conelut que les sept lettres ont ¢té composées entre 166 et 180. Selon
M. Renan {les Evangiles, 1877, pag. xxvi), il n'y a d’authentique que 1’épi-
tre aux Romains, laquelle méme n'est pas restée exempte d'altérations.



286 F.-C.~J. VAN GOENS

leur fait plus de bien'. Se figure-t-on le martyr dans ces con-
ditions occupé de longs enseignements dogmatiques et ecclé-
siastiques, adressés & des églises et a des individus auxquels il
venait d’avoir l'occasion d’offrir ses conseils en personne?
« Je ne saurais m’imaginer, disons-nous avec Néander?, qu'un
homme placé en face de la mort n’elit pas autre chose a dire. »
Remarquons ensuite que ces lettres supposent un état de cho-
ses inconnu avant 115, année du martyre d’Ignace: épiscopat,
docetisme gnostique, patripatianisme qui nous transportent
vers le milieu du II¢ siécle 3. La conclusion est que lalittérature
ignatienne nous place devant un tel fouillis de fabrications apo-
cryphes qu’on désespére d’y trouver un noyau de vérité. Cest
dire qu’il est inutile de se mettre ici en quéte des réminiscences
et des citations du quatrieme évangile, quelque frappantes
qu'elles soient*. Ce n’est qu’au cas que les lettres grecques
fussent de la main d’Ignace, que ces phénoménes pourraient
servir la cause de nos contradicteurs. Or, nous avons vu ce
qu’il faut penser de cette authenticité. En conséquence, les
lettres d’Ignace, quelque importantes qu’elles soient pour ’ap-
préciation de la formation de 'église catholique et notamment
de I’épiscopat, ne décident rien & 'égard de ’dge ou de l'au-
teur du quatriéme évangile 3.

t Ep. ad Rom., 5. Armd Tuplas mwéxypt i’d)lu:q; bnoopays, E’vSSSEyévOg Ofrar heo-
Txp00Ls, 0 aTL OTPUTUNTEY TaYUe' O xui EVELYETOLEIOL Y ELPOUS YEVOUTUL.

* Néander, Kirchengesch., 2¢ Aufl. Bd. I, pag. 327. 11 dit ailleurs (I, 472,
note) : « Nous ne saurions considérer le récit du martyre d’Ignace comme
un document de cette époque. Nous n’y reconnaissons pas l'empereur
Trajan; il en résulte que nous ne saurions nous empécher de douter de
tout ce que ce document communique et notamment du détail relatif
au supplice ad bestias sous le regne de ce César. »

> Dressel, Patiwm apostolicorum opera, pag. xxvil. Ignatii epistolas ta-
bulam pictam dixerim antiquissimi auctoris, manibus non semper piis
resartam, id quidem non ad systema episcopale procreandum, sed ad
creatum commendandum. Unde fit, ut dicendi ratio oleat curize stylum.

*+ Ignace (ad Philipp., 7) dit cue I'Esprit sait d’on il vient et ot 1l va.
C’est ce qui rappelle, dit-on, Jean IlI, 6, 8. Ailleurs ( Rom. 7), Ignace dit
qu’il veut le pain de Dieu, c’est-a-dire la chair de Jésus-Christ, et le breu-
vage de Dieu, ¢’est-ii-dirve son sang. Et on nous renvoie a Jean VI,32,41, 48,

* C'est aussi 1'idée de critiques tres modéréds, tels que Bleek (Finl.,



L’APOTRE JEAN EST-IL L’AUTEUR DU IV® EVANGILE 287

Il nous reste enfin & discuter le témoignage qui se lit Jean
XXI, 24, 25, et qui « remonte & la plus haute antiquité, » au
jugement de M. R. (Pag. 90.) On connait le partage des opinions
qui régne ici. Tous voient dans ce chapitre un supplément, mais
qui en est I'auteur? (’est celui du quatriéme évangile lui-
méme, disent les uns, et ici Hengstenberg et Meyer figurent
4 coté de MM, Hilgenfeld et Renan. Non, disent les autres,
¢’est un écrivain différent, et ici MM. Ebrard et Weizsecker
s’accordent avec Baur et M. Volkmar. Sans prétendre trancher
cette question controversée, placons-nous au point de vue de
M. Rambert et admettons que le verset 24 soit d & un auteur
postérieur a celui de 'évangile : « c’est ce méme disciple qui
atteste ces fails et qui les a écrits et nous savons que son
témoignage est vérilable. » Il en résultera que dans le milieu
d’ou cet appendice est sorti, on considérait le disciple que Jésus
almait comme l'auteur de I’évangile. Mais quel est ce milieu?
qui est ce témoin anonyme? quelle est la valeur probante de
son témoignage ? Nous en savons si peu, que quelques criti-
ques, se fondant sur le fait qu’'Irénée ignore cel appendice, en
placent 'auteur & I’an 175. D’autres ont demandé s’il mérite
une grande confiance, lorsqu’il nous représente le méme
uodntig (apotre évangéliste) comme vivant encore de son temps
(vers. 24, o paptupdy, part. prés.) tandis que selon le vers. 23
1l était déji mort. Encore d’autres se sont posé la question si
cette solennelle affirmation : « le témoignage du disciple est
véritable, » ne suppose pas des doutes sérieux i cet égard et s
cet appendice n’était pas destiné & justifier la supériorité que
le quatriéme évangile accorde «au disciple que Jésus aimait, »
contrairement & la tradition synoptique qui confére la primauté
4 Pierre 7 Au reste, si 'auteur de cet appendice appartenait
aux amis de la tendance représentée par le quatrieme évangile,
comme il semble résulter du oidauev, vers. 24, comparé au
oiuar du vers. 25, il est naturel qu'un écrit dont l'auteur se

pag. 232) et Meyer (Commentar iiber Johannes, 5¢ Aufl., Einl., pag. 6).
Déja Calvin (Inst. 1, 13, § 29) diszit : « nihil neniis illis quse sub Ignatii
nomine editz sunt, putidius. Quo minus intolerabilis est eorvm impu-
dentia qui talibus larvis ad fallendum se instruunt.



288 F.-C.-J. VAN GOENS

donne pour « le disciple que Jésus aimait » fat recommandé
dans le milieu d’ou cet écrit était sorti et ol il avait 4té reconnu
comme provenant de ce disciple. En effet, aprés avoir exposé
la nature de la pseudonymie des premiers siécles de ’église *,
je puis me dispenser de m’arréter « aux amis complaisants, »
dont parle M. Rambert, « empressés d’accréditer par des at-
testations mensongéres la pieuse supercherie de I’évangé-
liste 2. » M. Rambert a reconnu lui-méme la présence incon-
testable d’une littérature apocryphe dans la primitive église et
n’a rien opposé aux nombreux exemples que j’en ai indiqués
dans nos livres canoniques, exemples qu’on pourrait multiplier
considérablement si 'on songe a I'authenticité justement con-
testée de tant d’autres écrits du Nouveau Testament.

Les plus anciens témoignages sont donc ou fictifs ou douteux

et dans tous les cas incapables d’établir l'authenticité du qua-
trieme évangile.

Parvenu au terme de mon travail, je puis en tirer une con-
clusion trés nette : autant les preuves externes semblent fortes
a4 M. Rambert, autant elles me paraissent faibles et insuffisan-
tes. On dirait une forteresse dont les pierres cédent une a une
& mesure qu’'on les touche.

En effet, il résulte de nos recherches ce double fait :

1. Que, jusqu’au milieu du deuxiéme siecle, il ne se trouve
aucune trace certaine et évidente du quatriéme évangile,

2. Que, si vers la fin de ce siécle les auteurs soit ecclésias-
tiques, soit hérétiques, attribuent cet évangile 4 I’apdtre Jean,
ils le font sans donner des raisons sérieuses. La recherche his-
torique impartiale est absente ; 1’église catholique absorbe les
diversités réelles dans l'unité factice et la dogmatique fait le
Canon. Ajoutons avec M. Ritschl 3 que « les Péres n’ont su que
bien peu de chose de tout ce qui concerne I’époque apostolique
et encore ont-ils ordinairement une notion erronée du peu
qu’ils en savent. »

t Revue de 1876, pag. 483, 484. Ajoutez les belles réflexions de M. Edm.
Schérer, Etudes critiques sur la lLittérature contemporaine, tom. I, pag. 188-
192; tom. IV, pag. 197-200, et de M. Renan, les Evangiles, 1877, pag. 89
et 159. — * Revue de 1877, pag. 91.

3 Entstehung der altkatholischen Kirche, pag. 124. Zweite Auflage, 1857,



IL’APOTRE JEAN EST-IL L'AUTEUR DU 1Vt EVANGILE 289

Je suis done¢ forcé plus que jamais d’affirmer que les témoi-
gnages externes n’offrent aucun appui solide 4 la provenance
traditionnelle du quatriéme évangile. J’ajoute que leur faiblesse
extréme jointe a la force des preuves internes achéve, a mes
yeux, de fournir les arguments les plus démonstratifs contre
cette authenticité. Si j’ai pu avoir longtemps des hésitations a
cet égard, j’avoue qu’elles ont disparu et je remercie mon ho-
norable contradicteur du service qu’il m’a rendu en me don-
nant 'occasion d’examiner a nouveau le probléme et de fixer
mes doutes sur un objet aussi important. Pourrais-je, au reste,
me flatter d’avoir contribué, par cet examen renouvelé, a favo-
riser I'étude impartiale de la question johannique auprés des
amis de la théologie dans la Suisse francaise?

Quoi qu’il en soit, M. Rainbert donne & entendre® que le der-
nier mot a été dit sur la matiére par ses amis et qu’au fond il
suffirait d’y renvoyer. Je ne suis pas de cet avis et pour bien
des raisons; je n’en allégueral qu’'une seule mais qui me parait
péremptoire, c’est que renvoyés uniquement aux amis de
M. Rambert, nous n’entendrions qu’'une cloche, tandis qu’il est
juste et bon de faire sonner et entendre l'autre. C’est ce que
j’ai fait en exposan! successivement les deux faces du probléme
au point de vue de la critique moderne. Je ne m’étais pas pro-
posé d’autre but; je I'al atteint dans la mesure de mes forces.
Et maintenant, au lieu de me livrer & une polémique ergoteuse
et personnelle, aussi stérile qu’odieuse, j’ai hite de laisser a
chacun de nos lecteurs communs le soin de décider lequel des

deux sons lui agrée le plus.
F.-(C.-J. vAN GOENS,
docteur en théologie et ancien pasteur de Leide.

N. B. — Une omission regrettable a tronqué le passage de Pascal
(pag. 61) au point de le rendre inintelligible, Il faut le restituer ainsi:
« Toutes les fois que pour trouver la cause de plusieurs phénomenes
connus, on pose une hypothese, cette hypothese peut étre de trois sortes.
Car quelquefois on conclut une absurdité manifeste de la négation et
alors I'hypothtse est véritable et constante. Ou hien on conclut une
absurdité manifeste de son affirmation et alors 'hypothise est tenue
pour fausse, Et lorsqu’on, ete. »

* Revue de 1877, pag. 80 et U5,

THEOL. ET PHIL. 1378, 14



	L'apôtre Jean est-il l'auteur du IVe évangile? [suite et fin]

