
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 11 (1878)

Artikel: L'apôtre Jean est-il l'auteur du IVe évangile? [suite et fin]

Autor: Goens, F.-C.-J. van

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379233

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379233
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'APOTRE JEAN

EST-IL L'AUTEUR DU IVe ÉVANGILE P

SECOND ARTICLE

Examen des preuves externes.

EEPLIQUE A M. FEED. KAMBERT

professeur h la faculté de théologie de l'église libre du canton de Vaud.

(Suite et fin.]

IV

Nous passons maintenant aux hérétiques du second siècle.
M. R. assure « que le quatrième évangile était certainement
connu de plusieurs de ces sectes'. » Cette assertion est très

vague, mais nous allons la déterminer en entrant dans les
détails.

Et d'abord le montanisme, dit M. R., « ne se comprendrait
pas si l'église n'avait pas eu déjà connaissance du paraclet par
le quatrième évangile. » Voyons si cette raison est probante.

Il faut distinguer entre le montanisme primitif et le montanisme

postérieur. C'est du premier que M. R. a sans doute
voulu parler. Eh bien, le montanisme primitif, celui de Mon-
tanus, qui apparut l'an 1-40, aurait pu se servir du terme depa-
raclet, sans recourir nécessairement au quatrième évangile. Ce

terme déjà connu des classiques pour marquer un advocatus s

était attribué par les Juifs à l'ange intercesseur de Job XXXIII,

' Revue, pag. 104.

Voy. Grimm, Lex. in N. T. in voce napaxhiros et Meyer, Ad Johannem,
XIV, 6.



268 F.-C.-J. VAN GOENS

23 ' et appliqué au Logos par Philon. (f 40.) * Mais nous
pouvons nous passer de cette hypothèse, par le simple fait que le
montanisme primitif ne s'est pas servi de ce terme. Eusèbe

nous a conservé les documents les plus anciens de cette secte5
et c'est en vain que nous y cherchons ce terme technique ; on

y parle de Syiw meópM et de npoynziKov -/dpiaij/x. Ce n'est que
plus tard, sous l'influence de Tertullien, le théologien du
montanisme, que ce terme, comme bien d'autres, s'y introduisit.
C'est ce montaniste ardent qui fit entrer la secte dans une
phase nouvelle. Il réprima le fanatisme phrygien et le rappela
à l'ordre ecclésiastique. Grâce à son ascendant, les montanistes

se soumirent à la parole écrite à laquelle leur fanatisme

répugnait dans l'origine. Il en est ici comme des anabaptistes
qui ne devinrent scripturaires que par la Réforme.

Ce n'est pas tout. L'hypothèse de M. R. se heurte contre la
différence profonde qui existe entre la doctrine du montanisme

primitif et celle du quatrième évangile. Les nouveaux prophètes

prêchaient un ascétisme très rigoureux, réprouvaient les
secondes noces, attribuaient un mérite extraordinaire à la

virginité et au martyre, abhorraient le monde et la vie du
monde. Ils enseignaient que les péchés mortels excluaient pour
toujours de l'église. Ils insistaient surtout sur la proximité du

retour du Seigneur et de la fin du monde. Ils voulaient enfin
non pas changer la foi catholique, mais la confirmer contre toute
hérésie *. Or peut-on concevoir un plus grand contraste que
celui qui règne entre une secte pareille et le quatrième évan-

1 Buxtorf, Lex. Hébr. Chald. et Talm., pag. 1843.
* Philon ne représente pas seulement le Logos comme le médiateur

entre Dieu et le monde (voir E. Zeller, Die Philosophie der Griechen, III"
Th. 2" Hälfte, pag. 621, édition de 1832), mais il lui donne les titres de

hdrriç et de Trapmôrriroç. De Mose, III, pag. 673 Mangey : avuyxaïav rpt tòv

Upiopivov tw toû -xiapov narpi Trapaxkhrûi -föriuBai rzMioràrrp rriv àpsrriv vîw

npoç te àp-vriarlav àpaprripjxrtàv xai ycprryiuv àifBovaràrinv àyaBûv. Dans le

même sens le Logos est txfTvjç toû Bvriro\i yypaivovroç au npoç tòv âfBaprov.
Quis rerum divinarum hceres, pag. 509. C'est le ivruy%ó.vav de Hébr. VII,
25. Cf. J. Réville, Le Logos daprès Philon, 1877, pag. 51 et 52.

3 H. E. V, 19.
4 Voir A. Réville, Etudes sur Tertul., dans la Revue de Strasbourg, 1853.



L'APOTRE JEAN EST-IL L'AUTEUR DU IVe ÉVANGILE 269

gilè qui est antichiliaste, antiascétique et si peu traditionnel?
Supposons enfin que les montanistes eussent pu emprunter

leur paraclet à l'évangile de Jean, n'est-il pas étrange que
nous n'apprenions rien de cette doctrine chez les auteurs
ecclésiastiques soit contemporains, soit antérieurs1? Je conclus
donc hardiment qu'un appel aux montanistes en faveur du

quatrième évangile n'a aucune portée.
« A la même époque, dit M. R., Marcion doit avoir aussi

possédé notre évangile ; c'est du moins ce que Tertullien
donne clairement à entendre. » Nous nous trouvons de nouveau

ici devant une thèse extrêmement contestable.

Marcion, originaire du Pont en Asie Mineure, vint à Rome
en 140 et y enseignait encore lorsque Justin composait son
apologie en 147*. Ses écrits n'existent plus et nous ne les
connaissons que par ses adversaires les plus implacables, Irénée,
Tertullien, Ëpiphane. C'est dire qu'il faut user d'une grande
précaution à admettre leurs allégations. Cela est vrai surtout
du grand rhéteur Tertullien qui, pour avoir quitté la profession

d'avocat, n'en avait pas moins conservé les procédés 5.

Lorsqu'en 208 il écrivit sa réfutation de Marcion, l'autorité
canonique de la plupart des livres du Nouveau Testament était
établie. Appuyé sur la tradition ecclésiastique et avec son manque

absolu de critique, il était convaincu que les quatre évangiles

existaient déjà avant Marcion et il devait penser naturellement

que celui-ci avait connu le IVe évangile mais qu'il l'avait
rejeté. Placé dans ce jour historique, le défi de Tertullien, allégué

par M. R., n'est pas difficile à apprécier. En disant à Marcion

: « Si tu n'avais pas soit rejeté, soit corrompu les écritures

1 II est curieux que Justin n'emploie pas non plus le terme de paraclet
pour marquer l'Esprit que Jésus enverrait à ses amis selon le quatrième
évangile.

1 Apol. I, 26. iiïapxiâva 8è Ttva ïlovraôv, ôç xai vïiv èuri SiScmtxwv toûç

¦KuBopivovi;.
3 Pour se faire une idée de sa manière courtoise, nous ne citerons que

l'apostrophe qui ouvre une des discussions : « et maintenant, abordons
vos questions, chiens que l'apôtre rejette et qui aboyez contre le Dieu
de vérité. Voici les os de la discussion que vous rongez. » Adv. Marc. II,
5. Cf. ce que nous avons dit plus haut de Tertullien, pag. 64 à 66.



270 F.-C.-J. VAN GOENS

qui s'opposent à tes vues, l'évangile de Jean t'aurait
confondu ', » Tertullien supposait, à son point de vue, que le
quatrième évangile existait déjà avant Marcion et qu'il l'avait
rejeté. C'est ce qui explique aussi l'étonnement avec lequel il
demande pourquoi Marcion n'a pas touché aux deux évangiles
par excellence, celui de Matthieu et celui de Jean 2. Aussi,
placé devant une énigme dont il n'avait pas la clef, Tertullien
se lance-t-il dans les conjectures et met le rejet des évangiles
apostoliques sur le compte des préjugés dogmatiques : « Si tu
as osé, Marcion, anéantir tant d'évangiles, c'est, je pense, afin
qu'il ne fût pas prouvé que Christ est né et a été vrai homme 5. »

Nous avons donc affaire ici à une opinion subjective du pres-
bytre de Carthage.

Une importante considération vient corroborer cette assertion,

c'est que Marcion ne se serait pas borné à mutiler l'évangile

de Luc pour l'adapter à sa dogmatique gnostique et
antijudaïque, s'il avait connu le quatrième évangile malgré le nom
qu'il portait, celui d'un apôtre juif. Cet évangile, en effet, tout
en présentant aux yeux de Marcion toujours encore beaucoup
d'éléments à éliminer, tout en rattachant peut-être encore trop
étroitement, malgré son spiritualisme, la nouvelle alliance à

l'ancienne, offrait cependant beaucoup plus de points de contact

avec les vues de ce gnostique que l'évangile de Luc. Marcion

rejetait la descendance humaine de Jésus, descendu, selon

lui, directement du ciel, et retranchait en conséquence les deux

premiers chapitres de Luc; il niait que le Dieu des Juifs fût le
Père de l'évangile ; il insistait sur la doctrine du diable ; il avait

peu de sympathie pour les douze; il repoussait la résurrection
des corps4. Or, n'est-il pas évident que, sous tous ces rapports,

1 De came Christi, chap. 3. « Si scripturas opinioni tuse resistentes,
non de industria alias rejecisses, alias corrupisses, confudisset te
evangelium Johannis. »

' Contra Marc. IV, 5. « Igitur dum constet hsec quoque apud ecclesias

fuisse, cur non hsec quoque Marcion attigit aut emendanda, si adulterata,
aut agnoscenda si integra »

5 His, opinor, consiliis tot originalia instrumenta Christi, Marcion,
delere ausus es, ne caro ejus probaretur. De carne Christi, chap. 2.

4 II est curieux de remarquer que tous les reproches que Tertullien



L'APOTRE JEAN EST-IL L'AUTEUR DU IVe ÉVANGILE 271

le quatrième évangile lui aurait fourni des armes très puissantes

et n'est-il pas probable que Marcion s'en serait prévalu, s'il
avait connu cet évangile? On serait tenté d'aller jusqu'à dire

que s'il ne l'a pas connu, c'est par la bonne raison que cet

évangile n'existait pas encore. Comment, en effet, peut-on
supposer que Marcion originaire de l'Asie Mineure, n'eût pas connu
cet évangile, s'il avait été répandu déjà depuis plus de

cinquante ans dans cette même contrée?
Il faut assigner aussi une place importante aux Valentiniens

dans la question qui nous occupe.
Commençons par une réflexion générale. A entendre Irénée,

ils puisaient dans différentes sources, selon le besoin de la

cause. Ils s'emparaient du quatrième évangile ' et consultaient
des sources non écrites 2. Us rejetaient les évangiles de

l'église 3 et possédaient plusieurs évangiles différents de ce que
Irénée appelle les évangiles des apôtres 4. Il en résulte que si

nous rencontrons chez les Valentiniens des paroles qui ont
une grande ressemblance avec celles du quatrième évangile,
nous devrons toujours demander où ils les ont puisées. On le

adresse à Marcion retombent d'aplomb sur le quatrième évangile :

absence de l'ange Gabriel, de la vierge enceinte, de l'armée céleste, des

bergers, des mages, d'Hérode, du recensement, de la crèche, de la circoncision,

de Siméon, d'Anne, l'apparition non préparée du Baptiste. {De

carne Christi, chap. 2.) On connaît surtout ces mots célèbres : « Aufer hinc,
inquit Marcion, molestos semper Cœsaris census et diversoria angusta et
sordidos pannos et dura prsesepia. » Le quatrième évangile n'a-t-il pas
essentiellement tenu le même langage que Marcion

1 Iren. C. hœr. Ill, 11, 7. Hi qui a Valentino sunt eo quod est secundum
Johannem evangelio pienissime utuntur ad ostensionem conjugationum
suarum.

* C. hœr. I, 8, 1. I| àypàfwv àvayivûrjxavrîç,
3 C. hœr. Ill, 2, 1. Quum ex scripturis arguuntur, in accusationem con-

vertuntur ipsarum scripturarum, quasi non recte habeant, neque sint
ex auctoritate.

4 C. hœr. Ul, 1,§9. Hi vero, qui sunt a Valentino, iterum existentes
extra omnem timorem. suas conscriptiones proferentes, plura habere

gloriantur quam sunt ipsa evangelio. Si quidem in tantum processerunt
audacise uti quod ab his non olim conscriptum est, veritatis evangelium
titulent, in nihilo conveniens apostolorum evangeliis, ut nec evangelium
quidem sit apud eos sine blasphemia.



272 F.-C.-J. VAN G0ENS

voit, la valeur probante du témoignage sera nécessairement

toujours plus ou moins douteuse.

« L'évangile de Jean, dit M. R., est souvent cité dans les

fragments de Théodote qui nous ont été conservés dans les

œuvres de Clément d'Alexandrie. » Je regrette que M. R. n'ait
ajouté aucune preuve à son assertion; car je n'en connais pas.
D'abord qui est Théodote? A entendre Ëpiphane ', il était cor-
royeur de métier venu de Byzance à Rome (axvzevc zrtv zsyyriv);

sa secte enseignait que le Christ était un simple homme (tyiloç

uvBpuntoc), issu de semence humaine, («c anép[j.txzoç dviïpiç). Or

jamais Valentinien n'a soutenu pareille thèse. D'autre part le

recueil d'extraits de Théodote 3 joint aux œuvres de Clément
d'Alexandrie, n'est, on en convient unanimement, certainement

pas de cet auteur. Ce recueil est dû à un inconnu. Nous nous
trouvons donc devant l'ouvrage d'un épitomateur anonyme et
de date incertaine. Enfin si ces extraits offrent des citations
johanniques, elles ne sont empruntées qu'aux Valentiniens ;

aucune n'est de Théodote, qui d'ailleurs n'est signalé qu'à partir

du § 22, quelquefois '. Il sera permis de conclure de ces

données, qu'en attendant un plus ample informé, on ne saurait,

attacher aucun prix à un témoin inconnu qui ne cite pas

l'évangile.
Voyons si Ptolémée rendra de meilleurs services. M. R. en

allègue deux. D'abord les témoignages de Ptolémée relatifs au

quatrième évangile conservés par Irénée *. Le fait est que ce

sont des témoignages rendus par des Valentiniens et à la fin
desquels un glossateur a écrit en latin : Et Ptolomœus quidem
ita. L'original grec n'offre pas cette addition. On demande si

le glossateur a lu ces citations dans les ouvrages de Ptolomée

1 Hœr. LIV.
* Le titre est : ix rCiv ©eoSórou y.cà Tïjç àvxràhy.YiÇ y.a~XovnévYiç §[SocTxa).îa;

xaTa rovç OùaXsvTtvo-j %povovç i-mropxi. Les derniers mots (environ aux
temps de Valentin) s'appliquent évidemment seulement ala StSao-zaXt«

ctvaro^txyj.
3 §§ 22, 26, 30, 32, 35.

' C. hœr. I, 8, 5.



L'APOTRE JEAN EST-IL L'AUTEUR DU IV* ÉVANGILE 273

que nous ne possédons plus. Voici la seconde allégation de

M. R. Ëpiphane1 nous a conservé une lettre que Ptolomée
adressa à Flora qui était au nombre de ses disciples. Nous y
trouvons le passage suivant : zzi ye zriv zov y.iauov $Yi[uovpyîotv

tSi'av léysiEÎvai (âze itdvza 5t' xvzov yeyovévai v.cà /w^tç avzov yiyovev

ovòsv), ó ànizzoloç v:pooŒoiZEp-r,<j<x.<; x. z. 1.ä. La citation de Jean

I, 3 est une parenthèse interrompant étrangement la phrase.
On a demandé avec raison si cette parenthèse est due à

Ëpiphane, et dans ce cas l'apôtre dont parle Ptolémée peut être
Paul. (Col. I, 16.) On le voit, les témoignages de Ptolomée ne
sont pas incontestables. Mais admettons qu'il ait connu et

employé le quatrième évangile, qu'aura-t-on gagné? Quelle
est la date qu'il faut assigner à cet hérétique Irénée ne laisse

aucun doute à cet égard3: «Après avoir rencontré les

mémoires des disciples de Valentin, conversé avec quelques-uns
d'entre eux et appris leurs opinions, j'ai estimé qu'il était nécessaire

de communiquer ces mystères, et pour autant que la
force me le permettra, je veux faire connaître brièvement et

clairement l'opinion de ceux qui enseignent l'hérésie actuellement,

notamment celle des partisans de Ptolémée4, cette fleur
cueillie dans l'école de Valentin. » 11 est donc évident que
Ptolémée était contemporain d'Irénée. Or, comme Irénée écrivit,

¦ Hœr. XXX11I, 3, 7. On a distingué dans cette lettre deux parties qui
ne sauraient relever du même auteur. Gieseler, Kirchengeschichte, tom. I,
pag. 188, note 9.

* « D'ailleurs que le monde est l'œuvre même (de Dieu), parce que tout
est fait par lui et que sans lui rien n'eût été fait, c'est ce que déclare

l'apôtre. »

3 C. hœr. L. I, prsef. § 2. àvxyxaïov rrfoaaprrj, ivriiy^uv roi; xnzopvhpani rûv,
oiç aùrot y.éyov<Tiv, Oùa^svTtvO'J paBrirùv, svtotc a aùiwv xat trju.Sxl.iov xat xara—

>a(3ófiSvo; rov yvùpriv aùrûv, fxjjvûuat Ta p-jurr,pix xat xaôw; Svvapiç ripXv,

tïiv ts yvùpriv aÙTwv rwv vîiv nxpaSi^auxo-jrwv, léym S/j ttep'i ïlrolipalov, ri.ni.v-

ötaixa oùaxv rhç Oùa^&vTtvou a^o/Àâ, uvvropio- xxi ux^còq ànxyy£\oôu.îv.
4 oi Tzepi Ylrolzpaïov. L'expression oi -rtipi riva comprend aussi la

personne elle-même, comme ot nepi Kvpàv signifie Cyrus et sa suite. (Xenoph.
Anab. I, 5, 7; II, 4, 2.) Il en est autrement de ùko ; ainsi oi cotò OOakv-

Ttvov signifie l'école qui se réclame du maitre.

THÉOL. ET PHIL. 1778. 18



274 F.-C.-J. VAN G0ENS

ainsi qu'il le dit lui-même, son ouvrage contre les hérésies

sous l'épiscopat d'Eleuthérius à Rome, 177-190 ', il est clair

que Ptolémée appartient au dernier quart du deuxième siècle.

S'il a connu alors le quatrième évangile, nous ne nous en

étonnons pas : tout le monde le connaissait à cette époque.
En discutant Héracléon nous n'avons pas à nous arrêter à

une citation; il a écrit même un commentaire sur le quatrième
évangile dont Origene nous a conservé des fragments. Admettons

qu'il ait attribué cet évangile à Jean ä. Mais ici revient
encore la question capitale : Quand a-t-il vécu? M. R. le place
entre 150 et 160, sans en dire les raisons. Il y a pourtant de

de fortes objections à faire à cette date. Irénée le cite. (Adv.
haer., II, 41.)5 Mais Héracléon ne figure pas au nombre des

gnostiques postérieurs qu'Irénée discute dans le premier livre
et il ne le cite dans le second qu'une seule fois en passant, sans

faire mention de son commentaire sur Luc ni de celui qu'il
composa sur le quatrième évangile. On est porté à conclure

que cet hérétique n'avait pas encore acquis pour Irénée la

célébrité qu'il obtint plus tard, au témoignage de Clément*, qui
l'appelle le plus célèbre de l'école de Valentin. Il appartenait
apparemment à ces reliqui qui vocantur Gnostici, dont parle
Irénée, qui multo posterius insurrexerunt in suam apostasiam,
c'est-à-dire, qui s'écartèrent de Valentin 5. Clément prit
connaissance de son commentaire sur Luc et Origene étudia celui

qu'il donna sur Jean. Origene cependant était peu renseigné
sur la personne de cet hérétique; il dit qu'Héracléon passe pour
un disciple de Valentin6. C'est un on dit. Hippolyte nous donne

1 C. hœr. III, 3, 3. vôv SwBîxà™ ramo tòv rriç èmammiç x-ko ™» ÙTracrroXav

xari%u xlvipov ElsvQspoç.

Voici la preuve qu'on cite : Origene (tom. VI, 94 et suiv. in evang.
Johannis) dit que Héracléon prétend a tort que les paroles de Jean 1, 18,

aient été prononcées par le précurseur, non par le disciple, (oùx àno toû

paBr,ro~> all' omo toü ßatzriGrov.) Est-ce une preuve
3 Honorificentius reliquis omnibus ipsius Ptolemaei et Heracleonis et

reliquorum omnium qui eodem opinantur.
4 Clem. Alex. Strom. IV, 9. ô rriç Oùalevrivov a^rùriç iïoxipc!>raro;.
s Iren. C. hœr. III, 4, § 3.
0 Comm. in Joh. II, chap. 8. tòv O-jxÏEvrivov leyòpsvov etvat yvùpipov ïtpa-



L'APOTRE JEAN EST-IL L'AUTEUR DU IVe ÉVANGILE 275

plus de lumière. Selon lui, Héracléon appartenait aux Valentiniens

d'Italie (-h izcù.aùzaài ìièìatmxxkioi) qui, en se rapprochant
davantage des vues orthodoxes, attribuaient à Jésus non plus
un corps pneumatique mais un corps psychique '. Or cette
école florissait du temps d'Hippolyte (225), qui ajoute que cette

question s'agite de son temps et que les deux partis qui divisent

les Valentiniens doivent la débattre entre eux2. Il résulte
de toutes ces données qu'Héracléon ne se trouvait à la tête des

Valentiniens d'Italie qu'à la fin du second siècle et au commencement

du troisième et qu'il n'était pas contemporain de

Valentin (140), mais un peu plus jeune que Ptolémée'. Son

commentaire sur le quatrième évangile prouve que cet évangile
était un livre faisant déjà autorité du temps d'Irénée. — Nous
le savions de reste.

Valentin, qui ne fleurit point de 130 à 140, comme le prétend
M. R., mais qui vint à Rome en 140 et mourut en Chypre en
160 5, passe pour avoir employé des passages du quatrième
évangile. Le seul qui entre ici en ligne de compte et que M. R.

ait cité, c'est celui de Jean X, 8. Hippolyte introduit ainsi son

interlocuteur : C'est pourquoi, dit-il (cpW), le Sauveur dit:
Tous ceux qui sont venus avant moi sont des larrons et des

brigands4. Quel est le sujet de ce cpyjcrt*? Est-ce Valentin ou bien
son école, ce qui fait, on le sent, une grande différence Or

xkitava. Le mot de yvùpipoç dans l'usage de l'époque ne marque pas un
familier, mais un disciple. Ainsi Suidas in voce : yvâpipoi i. e. yomjraî et

ajoute : Pythagore de Samos avait plus de six cents yv(ó,otuouc. Etaient-ce
des familiers? Clément d'Alexandrie {Strom. V, 11) dit : que Pythagore
prescrit (napeyy-jx au présent) un silence de cinq ans a ses ymplpoiç. Ceci
est évidemment un ordre permanent donné a ses disciples.

1 Phil. V, 35 {Hippolyti refutatio omnium hœresium, edd. Duncker et
Schneidewin, 1859). Cet ouvrage est de l'an 234. Herzog's R. E. VI, 138.

* Phil. V, 35. -r.ipi to-jto-j Çr.-'/iTt; peyxkn éartv xvroï-, VI, 36. ra-rrv. oOv

ixüvoi CyjTctTtorjav xxr' a-JTQ-j; xat zi rivi a).).w yi-jf-xi yu.ov ÇviTStv.

3 Gieseler. Kirchengeschîcltte 1. 187. Bleek. Einl. pag. 226. Cf. Iren. Adv.
hœres. HI, 4, § 3; Eus. H. E. IV, 11.

4 Phil. VI, 35. 7râvTca o-JV oi npO'fv.rxi. xxi ò -jôpo- lì.rò;or-v.v à—ò rrrj ii-ripiovp-

yoj, pwpo-j \zyzi Oeov. prnpoi o-jOz-j ei^ozb;. Atà toüto, fr,ïi, ).s*yst o rjtn-r,p'
Kxvrzç ot ~po ipr/j clr'/.-jOors- -ff).ir:rxi v.'A /vjorat cirri.



276 F.-C.-J. VAN GOENS

si Irénée, en parlant de l'école, se sert constamment du pluriel
et ne laisse pas de doute à cet égard, il n'en est pas de même

d'Hippolyte. En traitant les différentes sectes hérétiques, il
allègue indifféremment le chef et ses partisans, sans indiquer de

nom. Cela est applicable surtout à son exposition de la doctrine
de Valentin, même de l'aveu de Tischendorf '. Ici Valentin est

un drapeau, un nom collectif. Le pluriel c'est l'école envisagée

comme pluralité et le singulier la même école envisagée

dans son unité. Le chapitre même d'Hippolyte qui nous

occupe peut nous en fournir la preuve évidente. Parlant d'une
des deux écoles de Valentiniens, celle d'Italie (ri ìzxIuuzixyi),

il nous apprend que selon elle {(pocai) le corps de Jésus était

psychique. Cela résulte, à les entendre (toüto lazi, (frjai, tò eipn-

pivov), de Rom. Vili, 11. Il est évident qu'ici le (fccai et le (fnai

s'appliquent à la même secte de Valentiniens italiens. Il en esl
de même au chapitre XXIX. Hippolyte se propose d'exposer les
différentes doctrines telles que les écoles valentiniennes les

enseignenl ({j-v-/ip.ovEÌiaxvzec wç èxeivoi oiiïxaY.ovaiv èpovp.ev). Puis il
continue avec (fnai et quelques lignes plus bas avec wç léyovai.
Le même phénomène se reproduit au chapitre XXXIV. Hippolyte

commence par signaler « la tetractys selon Valentin. » Puis

cinq lignes plus baa il continue: zxïizx èaziv â liyovaiv et parle
de zw -rtxaxv aùrwv (>i^xa-/.oû.ixv. Ensuite il se met à discuter les

opinions de l'école au pluriel (ovzrxiç ovzoi), continue avec v.xz'

aùzovç et finit par fnai. Ce n'est pas tout. Le personnage introduit

par le terme vague de <fml, en appelle souvent au Nouveau
Testament comme à une autorité établie, sous le nom de

ypx(fh, (*>i yiypxnzxi, xxzà zb ùpr,p.ivov et place ainsi les évangiles
et les épîtres de Paul sur la même ligne que l'Ancien Testament.

Or Valentin ne pouvait pas parler ainsi, puisque Justin,
Polycarpe. Pseudo-Ignace ne connaissent pas même encore le

Nouveau Testament comme ypafh '¦ Notons enfin que, selon

1 Wann wurden, u. s. w., pag. 46. M. Weizsäcker Untersuch. 1864, page
231) va plus loin et estime qu'on ne peut assigner aucune date a la citation

dont nous parlons.
a Clément d'Alexandrie a conservé quelques fragments de Valentin,



L'APOTRE JEAN EST-IL L'AUTEUR DU IVs ÉVANGILE 277

Hippolyte1, Valentin dérivait son système de Pythagore et de

Platon et non des évangiles (où* àr.b twv eoccyyù.îuv) et qu'en
conséquence il pourrait être considéré plutôt comme un
pythagoricien ou comme un platoniste que comme un chrétien.
D'autre part si Irénée signale des Valentiniens qui appuient
leurs opinions de citations scripturaires (adv. hœr. I, 8, 2), il
ne communique dans l'exposition de son système aucun
passage que Valentin ait allégué. (I, 11,1.) Nous savons maintenant

à quoi nous en tenir lorsqu'un rhéteur aussi peu sûr que
Tertullien dit : « Valentinus integro instrumento uti videtur »

(Prœscr. hœr. c. 38) ou lorsque M. R. déclare « que nous

voyons Valentin employer des passages de notre évangile. »

Nous remontons enfin à Basilide. J'ignore pourquoi M. R.

le fixe à 117; les plus graves autorités statuent qu'il florissajt
à Alexandrie en 125 2. M. R. lui attribue les citations de Jean

I, 9 et de II, 4, à cause du (fyai, qui montre bien, selon M. R.

que l'allégation est due à cet hérétique. Nous avons vu la valeur
du <pnai chez Valentin; voyons ce qu'il signifie chez Basilide.

Eusèbe raconte, sur la foi d'Agrippa Castor, que Basilide
avait écrit vingt-quatre livres sur l'évangile3. Mais tout dépend
de la question de savoir ce que c'était que cet évangile. A
entendre Origene *, Basilide écrivit lui-même un évangile et le
décora de son nom. Selon Clément d'Alexandrie5, Basilide
tenait ses connaissances de Glauchias qui passait pour un interprète

de Pierre. Hippolyte 6 nous dit que Basilide tenait des

recueillis par Grabe, Spicilegium. Or nous y rencontrons cette affirmation
significative : v6p.oç ô ypa-nrh; iv xap&a, ovro; sort ô Myoç ó toû riyairtipirvo-o.
P. II, pag. 54.

' Phil. VI, 29, Coll. VI, 21.
* Gieseler, Kirchengesch. 1, pag. 185. Baur, Kirchengesch. I, pag. 196.
3 Eus. H. E. IV, 7, 7. Agrippa fr,ah aÙTÒv (Basilide) et; ph tò eùayyéliov

riaaapa -rrpbç roïç tixoui ouvrirai ßiß)ia.
4 Hom. iti Lucam, Ausus fuit et Basilides scribere evangelium et suo

illud nomine titulare.
* Strom. VII, 17, § 106, y.xbxmp ô Ba(Ti).eiS*j; xav YXxvyJxv èmyparrai

SiSâtTxa^ov, tô; aòyjriui-j ocùrhv, tòv Uirpov èopz-jix.
° Phil. VII, 20. Bxm'iîïSri; TOt'vuv xat IaiScJoo; ifxiriv üprixtixi M«r9îav aùroî;

Xôyovf âTroXjOÛfou;, où; yjxowe napà toû rrarfipo; xxr' t'St'av StSa^Ost'ç.



278 F.-C.-J. VAN GOENS

discours cachés du Sauveur que Matthias lui avait transmis.
Et ailleurs il affirme que l'évangile consistait chez les Basili-
diens clans la science des choses supramondaines '. Après cela,
on ne s'attendra guère à rencontrer chez Basilide quelque
passage tiré de nos évangiles. Ou bien, s'il se présente une parole
analogue, on sera fondé à la supposer extraite d'un évangile de

Basilide qui avait de l'affinité avec un des évangiles généralement

reçus, comme celui des Hébreux. Ou bien, enfin, la citation

appartiendra à l'école de Basilide, non à lui-même. On le

voit, la pierre chaude admet encore ici plusieurs hypothèses.
Mais sans rien préjuger, considérons les citations que M. R.
estime être puisées dans le quatrième évangile. C'est Hippolyte
qui nous les fournit. Voici la première ¦ : « De ce qui n'est pas

a été faite, dit-il (cpW), la semence du monde, la parole qui a

été dite : Que la lumière soit I et c'est ici dit-il (fvai), ce qui
est dit dans les évangiles : C'était la lumière véritable qui
éclaire tout homme venant au monde. » Qui est ce f/iaii de là

tout dépend. Or, si l'on consulte le contexte du passage cité

d'Hippolyte, on trouve qu'immédiatement avant il alterne le

fnal avec wç léyovaiv ai œJopsq oïizoï el immédiatement après il
se sert de èxelvoi léyovaw et de (fnaiv indifféremment. D'où il
résulte que le (fnal, sous la plume d'Hippolyte, est un collectif
et que le nom de Basilide représente uniquement le parti
qu'Hippolyte combat.

La seconde citation que Basilide passe pour avoir faite du

quatrième évangile est la suivante 5 : « Or que, dit-il (fnai),
chaque chose ait son propre temps, le Sauveur le témoigne
suffisamment en disant : Mon heure n'est pas encore venue. »

Ici nous retrouvons encore le même phénomène. Immédiate-

1 Phil. VII, 27. Eûa-y-y-ûiov sari xaT' aÙToùç ri twv imtpxoapiav yvûaiç.
* Phil. VII, 22. yiyovz, cpï]<7tv, è£ oùx ovtwv tò anippa toû xôapoo, ô "Xôyoç 6

leyfieiç. yzvrjdhra <fûç, xai toüto, tfriaiv, turi -ò Xeyópevov iv Tot; eùay/ùioLç'

riv tò ip<5; tò àlriQivhv o (fu-iCsi 7ràvTa avBpanov ipyòpzvav eiç tòv xóapov.

Cf. Jean I, 9.
3 Phil. VII, 27. Oti Ss, cpvjaiv. éxauTov tStou; ïyrzi xaipoùç, txavò; ó auirhp

léyuv oÌ'ttw fixsi ri S>pa p.oo. Cf. Jean II, 4.



L'APOTRE JEAN EST-IL L'aüTEDR DU IV» ÉVANGILE 279

ment après Hippolyte parle des Basilidiens en se servant
jusqu'à trois fois de kxz'avrovç. « Et afin que nous n'omettions
rien de leur doctrine (twv hxz' avzovç), j'exposerai aussi ce qu'ils
disent (oax liyovaiv) de l'évangile. » Nous retrouvons une autre

preuve du même procédé dans la récapitulation des opinions
des Basilidiens où la même alternative du singulier et du pluriel
se répète constamment1. Il y est question coup sur coup de léyei,

fxaiv, y.x7£Î, ovzoï fxaxovai, bv kcO.oïioiv, léyovaiv, (fx.av.voai' Et tout
cela se termine par la phrase : zxvzà Se v.où Bxailetônç zepazo-

loyö>v ovK xiayyvezxi. Ajoutons, pour achever la démonstration,

que le même fnai se répète lorsque Hippolyte parle des sectes :

Ophites5, Pérates3, Docètes *, des Grecs5 ou bien lorsqu'il fait
dire à Marcion avec le même fnai ce qui est emprunté à un
des marcionites 6. On le voit, Hippolyte confond si bien et si

habituellement les chefs de secte et leurs partisans, qu'il n'est

pas possible de constater ce qui appartient aux uns et ce qui
revient aux autres. En conséquence, le témoignage très ancien

qu'on croit trouver chez Basilide en faveur du quatrième évangile

est parfaitement illusoire.
Quel est donc le résultat auquel aboutit l'examen des hérétiques?

Peut-on dire au moins avec M. R. « que le quatrième
évangile était certainement connu de plusieurs sectes hérétiques

de la première moitié du second siècle 7 » Il faut distinguer

entre le gnosticisme primitif et le gnosticisme postérieur.
On ne saurait prouver que Basilide, Valentin, Marcion aient

connu notre évangile. Ce ne sont que les Basilidiens du temps
d'Hippolyte (225) et les Valentiniens du temps d'Irénée (-j- 202)

qui l'aient connu et commenté.

' Phil. X, 14. - ' V, 6 et suiv. — » V, 16, 17. - 4 VIII, 9, 10. — » V, 7.
e VII, 31. Ici Hippolyte rapporte la doctrine d'un marcionite du 3e

siècle, reconnaît qu'il a innové par rapport à celle du Logos, ajoute qu'elle
n'était pas celle de Marcion et la lui attribue pourtant par un double

friai.
7 Revue de 1877, pag. 104.



280 F.-C-J. VAN GOENS

En abordant enfin les Pères apostoliques, M. Rambert reconnaît

la difficulté de la démonstration à cause de l'authenticité
douteuse de plusieurs écrits qu'on leur attribue. Nous allons

encore examiner « les renseignements importants ' » que
M. Rambert croit y trouver.

Papias, évêque de Hiérapolis en Phrygie, martyrisé en 163 à

Pergame2, se servait, selon Eusèbe, de témoignages tirés de la

première épître de Jean '. Or, dit M. Rambert, l'évangile est du
même auteur que l'épître ; donc il faut supposer qu'il ait connu
et utilisé le premier autant que la seconde. Autant d'affirmations

catégoriques, autant d'hypothèses contestables.
Et d'abord, Papias, selon Eusèbe, se servait de témoignages

empruntés à la première épître de Jean. On se demande
naturellement : Comment se fait-il que Papias ne se soit pas servi
également de témoignages empruntés au quatrième évangile?
Mais Papias a pu s'en servir, dit-on, sans qu'Eusèbe par une
raison ou une autre en ait fait mention. Ce silence, cependant,
est surprenant si l'on se rappelle le programme d'Eusèbe :

« Dans le cours de mon histoire, dit-il, je m'appliquerai à

indiquer successivement quels écrivains ecclésiastiques des

différents temps se sont servis (xs^pjvrai) de tels et tels anti-

légomènes et ce qu'ils ont dit (xvzoiç e'îpnzxi) tant des livres
canoniques et généralement reconnus que de ceux qui ne le sont

point4. » Ce qui revient à dire que, quant aux antilégomènes,
il communiquera les citations (y.iy^pr,vzxi) et les témoignages
{eîpnzxi); pour les homologoumènes uniquement les témoi-

' Revue de 1877, pag. 106.

¦ Gieseler, Kirchengesch., tom. I, pag. 150.
5 Eus. H. E. Ill, 39, 16. xiyjrcirai Ss o aÙTÒ; pxpr-oplaii; ànb rriç Iwâwov

npirzpaç imaro)riç.
' Eus. H. E, III, 3, 3. Trpoïovayç Se tï?ç iaropia; -npmpyou nomaopai tòv rxïç

StaSoyaîç Û7rooT7prava<r0ai Tt'vs; rûv xarà ypovooç zxxlriawarixiTiv axiyypaifitnv

O7T0tat; -/.zyjiTi-trxi twv xvrù,zyopévbìv, riva rz Trsot twv zvàiadr,xoiv xai èpo),oyo\i-

pzvuv ypxifûv, xai ôaa nzpi twv ph toioutwv a-JToi; Aprirai.



L'APOTRE JEAN EST-IL L'AUTEUR DU IVe ÉVANGILE 281

gnages (e'Cpnzxi). Il résulte de ce programme qu'Eusèbe aurait
communiqué, s'il en avait eu, les témoignages de Papias
relativement au quatrième évangile. Cette présomption se confirme

par la circonstance que lorsqu'Eusèbe parle ailleurs (H. E. Ill,
24, 7) de l'ordre des évangiles et de la composition du
quatrième, il n'a pas de plus grande autorité à donner que la vague
tradition du fxai. Or le silence d'Eusèbe n'équivaut-il pas à un
silence de Papias et le silence de Papias n'est-il pas très
significatif, puisque cet évêque de l'Asie Mineure, ami de Polycarpe
lequel était disciple de Jean, était en mesure de connaître bien
des détails sur un apôtre qui, dit-on, passa les dernières années
de sa vie à Ephèse?

Cependant si Eusèbe ne rapporte pas l'usage que Papias fit
du quatrième évangile, il nous parle de celui que cet évêque
fit de la première épître de Jean. Sans doute, mais que peut-on
en inférer légitimement? Nous n'avons plus les ouvrages de

Papias ; il nous est donc impossible de constater si les
citations qu'-Ewsèbe ne nous transmet pas n'étaient pas de vagues
allusions ou de simples analogies plus ou moins approchantes.
Mais admettons hypothétiquement que Papias connût la
première épître de Jean : qu'est-ce qui prouve que cette épître
anonyme qu'Eusèbe (f 340) prenait pour un écrit de Jean, le

fût également aux yeux de Papias Et supposé que Papias
considérât cette épître comme johannique. devait-il envisager
l'évangile comme émané du même auteur? N'existe-l-il pas au
sein d'une grande affinité des différences très notables entre
les deux écrits pour les expressions comme pour les idées '

N'a-t-on pas suggéré des doutes très sérieux à l'endroit de

l'identité de l'auteur 2 N'oublions pas enfin qu'il n'est guère
possible que Papias chiliaste5 ait pu tenir le quatrième évangile,

' Selon l'épître, Christ est Paraclet après sa glorification ; selon l'évangile,

le Saint-Esprit le remplace comme tel. Selon l'une, l'apparition
visible du Christ est prochaine, selon l'autre, son avènement est spirituel.

Selon l'une, l'antechrist (diable) doit venir; selon l'autre, le prince
de ce monde est déjà jugé. Nous ne faisons qu'indiquer quelques points
principaux. N'oublions pas d'ailleurs la différence des termes.

' Cf. Holtzmann, Bibellexikon, III, pag. 349-352.
5 Eus. H. E. Ill, 39, 11. 12.



282 F.-C.-J. VAN G0ENS

s'il l'a connu, pour apostolique. Après cela, j'ose abandonner
à mes lecteurs le soin de conclure jusqu'à quel point M. Ram-
bert est autorisé à dire : « Il faut admettre que Papias employait
le quatrième évangile. »

Polycarpe ' reproduit, dit-on, dans sa lettre écrite en 116 à

peu près littéralement un passage de la première épître de

Jean (IV, 3) et par conséquent, dans la pensée de M. Rambert,
il doit avoir connu, comme Papias, le quatrième évangile.

Nous renvoyons à ce que nous venons de dire à l'occasion
de Papias pour apprécier le raisonnement qui arguë de ce

témoignage en faveur de l'existence et même de l'apostolicité du

quatrième évangile. Ajoutons que si la lettre de Polycarpe,
disciple de l'apôtre Jean, est authentique, il est fort étonnant

que nous y trouvions un usage exclusif des synoptiques et une
citation de l'épître de Jean, non de son évangile. Ce phénomène
est encore significatif, si la lettre a été fabriquée peu après le

martyre de Polycarpe.
Mais il y a ici bien autre chose que ce que la commode

affirmation de M. Rambert offre au lecteur. En effet, Polycarpe,
ôpaXnznç zâv dnoazôhuv, comme dit Eusèbe 2, était, ainsi que
nous l'avons exposé 5, au nombre de ceux qui célébraient la

Pâque conformément aux traditions synoptiques et contrairement

à celles du quatrième évangile. D'où nous concluons que,
s'il l'a connu, il n'a pas pu le considérer comme un ouvrage de

son maître.
Cependant on insiste sur l'épître aux Philippiens attribuée à

Polycarpe et renfermant une citation de l'épitre de Jean. Cette

courte affirmation présente bien des points à discuter.
Et d'abord, l'authenticité de cette épître est fort contestée

parce qu'elle suppose authentiques et le voyage d'Ignace (IX)
et quelques épîtres de ce martyr (XIII) qui ne le sont certainement

pas. Mais, puisque cette épître, malgré les anachronis-
mes qu'on y rencontre4, est reconnue authentique par Irénée,

1 Mort en 167. Cf. Gieseler, Kirchengesch. tom. t, pag. 175.
* Eus. H. E. Ill, 36, 1. r) fiera Iwàvvou Tjvavaarpoif-h. V. 20, 6.
3 Revue de 1876, pag. 492.
4 Tantôt € le bienheureux Ignace » est considéré déjà comme un mar-



L'APOTRE jean est-il l'auteur DU IV» ÉVANGILE 283

disciple de Polycarpe (Adv. hœr, III, 3,4), les plus savants
critiques ont pu l'admettre, sauf les interpolations dont elle abonde

et qu'il faut élaguer.
Mais alors la question se présente : Quand a-t-elle été écrite?

M. Rambert dit en 116. Mais cette date est fort contestable.
L'auteur se déchaîne contre les faux frères, qui, tordant les

paroles du Seigneur, nient la résurrection et le jugement, l'a-
vénement du Christ en chair et la réalité de ses souffrances1.
C'est ce qui nous renvoie à Marcion. Cette hypothèse se

confirme par le fait que Polycarpe dans cette épître * flétrit ces faux
frères de la même épithète (npwTOToxoç toû "Lxzxvx) qu'il donna,
au rapport d'Irénée3, à Marcion pendant son séjour à Rome en
160. Cette épître semble donc nous transporter à une époque
où Marcion, arrivé à Rome en 140, avait commencé déjà à y
répandre ses doctrines. Ajoutons que l'épître suppose une
organisation ecclésiastique déjà plus développée et qu'en substituant

à la parole de Pierre (lre épit. II, 17) zòv ßxailex zip-àze,

l'injonction orate pro regibus, c'est-à-dire le pluriel au singulier,
l'auteur semble renvoyer soit à l'époque où Antonin le Pieux
éleva Marc-Aurèle au rang de corégent en 147, soit à celle où
Marc-Aurèle créa son fils adoptif L. Vérus second César en
161. Ce qui ferait tomber la date de l'épître entre 147 et 167,
année de la mort de Polycarpe.

L'épître qui offre des traces de Matthieu, des épîtres de Paul,
de la première de Pierre, n'en offre point du quatrième évangile.

Cependant elle cite la première épître que la tradition
attribue à Jean. Ce qui ne prouve naturellement pas, nous le

répétons, ni que Polycarpe la lui ait attribuée, ni qu'il ait
envisagé Jean comme l'auteur du quatrième évangile. Nous allons
mettre les deux textes en regard :

tyr (chap. IX) et tantôt il est parlé de lui comme s'il était encore vivant.
De ipso Ignatio et de his qui cum eo sunt, quod certius agnoveritis,
significate. (Chap. XIII.)

¦ Cf. chap. VI, VII.
Chap. VII.

3 C. hœr. HI, 3, § 4.



284 F.-C.-J. VAN GOENS

Epist. Polycarpi VII. 1 Jean IV, 3.

Ilàç yàp oç âv p.Y) òp.dkoyn I. X. K«! rocv i:vevp.x o p.n opoloyei

èv axptCi èlnlvBèvai, avziy^piazoc lnaoîiv Kûpcov èv axpyt ehù-vQòza,

èaziv y.a\ oç xv p.n bp.oi.oyri z'o èx roû Beov owe è'aziv, xai tovto

papzvpiov toû azxvpov èx zov Sia- èaziv zb toû dvziyjpiazov, o zi d%n-

ßblov èazi, xai oç av ueÔoSsû)? rà y.èxpev ozi ep-^ezxi, xaì vüv èv T&>

Aôyia toû xujDtou TT/30Ç ràç tSt'aç xóap.w èarìv «5>7.

èm%p.iaç, xaì ìiyn pyße dvxazx-

aiv, prize xpiaiv eivxt, ovzoç npar
totoxoç sazi zov 'S.xzavà.

Est-il bien sûr que nous ayons ici une citation et non un
emploi commun de certains termes courants? On peut dire que
confrontés non fragmentairement mais intégralement ces deux

passages diffèrent entre eux plus qu'ils ne se ressemblent et

cette ressemblance est encore plus apparente que réelle. Le

terme de ôp.oloyeîv est la formule stéréotypée '. D'ailleurs, les

hérésies combattues sont-elles les mêmes? Il est permis d'en
douter. Polycarpe combat ceux qui nient que Jésus-Christ soit

venu en chair {êknkoBhxi), c'est-à-dire l'incarnation, tandis que
Jean combat ceux qui nient que Jésus venu en chair (èÀ/jXv-

6<3Ta) soit le Fils de Dieu (èx roû deov ó vibç zov Beov cf. V, 5),

qui n'est pas seulement baptisé (oûx èlBàv èv zû> viïazi p.ivov),

mais qui a été crucifié (dlX èv tw viïxzi xai èv tw aïuaTt) (V, 6),
et dont le sang purifie de tout péché. (I, 7.) Il semble donc que
nous nous trouvions devant deux hérésies différentes, celle des

Marcionites qui niaient que Jésus eût eu un corps humain de

chair et de sang, et celle des Basilidiens, qui enseignaient que
le Christ Eon s'était uni dans le baptême avec un homme,
nommé Jésus, mais pour lui substituer clandestinement un
autre au moment du cruciflment. C'est dire qu'ils niaient la

crucifixion du Christ. (Cf. Iren., C. Haer. I, 24, 4.) Il en résulte

que nous avons le droit de considérer la citation au moins

' Iren. C. hœr. 24, 4. Ait Basilides non oportere confiteri; si quis confi-
tetur. Ignat. ad Smyrn. 8, 5. tòv xvptov ß\attfrip.ü, pi àp.o\oyûv «ùtov aapxo-
fipov.



L'APOTRE JEAN EST-EL L'AUTEUR DU IVe ÉVANGILE 285

comme douteuse. D'ailleurs il est possible que les deux auteurs
se soient rencontrés, l'un indépendamment de l'autre. Il est

possible encore que l'un et l'autre aient puisé dans un
troisième. Dans tous les cas la dépendance à l'égard de Jean n'est

pas la seule hypothèse possible ; il y en a d'autres qui le sont
également. Enfin, y eût-il une citation de la première épître
anonyme, de quel droit en inférerait-on la connaissance que
Polycarpe aurait eue soit de l'apostolicité, soit de l'existence
du quatrième évangile?

Nous avons encore à parler d'Ignace, qui, selon M. Rambert,
permet de faire « plus d'un rapprochement significatif, » et,

pour le prouver, il cite deux passages de l'épître d'Ignace aux
Romains. (VII.) On pourrait en citer bien d'autres. Mais sont-
ils authentiques, sont-ils d'Ignace? Voilà la grande question
dont tout dépend.

Il existe une collection de quinze lettres d'Ignace dont huit
ont été déclarées depuis longtemps unanimement inauthentiques.

Les sept autres nous sont conservées sous une double
forme, l'une plus longue que l'autre. En 1845, le docteur Cu-
reton trouva trois épîtres en syriaque adressées aux Ephésiens,
aux Romains et à Polycarpe, sous une forme plus abrégée
encore, au milieu d'un grand nombre de manuscrits que le docteur

Tattam avait achetés aux moines du désert de Nitrie. Des

critiques aussi antipathiques l'un à l'autre que Volkmar et
Tischendorf s'accordent à repousser cette dernière rédaction
et préfèrent les sept sous leur forme abrégée. Il en est enfin
qui se demandent si la meilleure collection mérite la moindre
confiance1. D'abord, psychologiquement, on ne saurait admettre

qu'Ignace ait écrit aucune de ces lettres. Il écrit à Polycarpe,
évêque de Smyrne : to} èmaxÔTTiù Kpoaéyeze. (Ad Polyc. c. 6.)
Ailleurs il se dit en voyage de Syrie à Rome, lié et entouré de dix
soldats, vrais léopards qui deviennent pires à mesure qu'on

1 Ainsi un des derniers et des plus sûrs critiques, M. Holtzmann
{Zeitschrift für wissenschaftliche Theologie von A. Hilgenfeld, 1877 pag. 205),

conclut que les sept lettres ont été composées entre 166 et 180. Selon
M. Renan (les Evangiles, 1877, pag. xxvi), il n'y a d'authentique que l'épître

aux Romains, laquelle même n'est pas restée exempte d'altérations.



286 F.-C.-J. VAN G0ENS

leur fait plus de bienl. Se figure-t-on le martyr dans ces
conditions occupé de longs enseignements dogmatiques et
ecclésiastiques, adressés à des églises et à des individus auxquels il
venait d'avoir l'occasion d'offrir ses conseils en personne?
« Je ne saurais m'imaginer, disons-nous avec Néander2, qu'un
homme placé en face de la mort n'eût pas autre chose à dire. »

Remarquons ensuite que ces lettres supposent un état de choses

inconnu avant 115, année du martyre d'Ignace : épiscopat,
docétisme gnostique, patripatianisme qui nous transportent
vers le milieu du IIe siècle3. La conclusion est que la littérature
ignatienne nous place devant un tel fouillis de fabrications
apocryphes qu'on désespère d'y trouver un noyau de vérité. C'est
dire qu'il est inutile de se mettre ici en quête des réminiscences
et des citations du quatrième évangile, quelque frappantes
qu'elles soient*. Ce n'est qu'au cas que les lettres grecques
fussent de la main d'Ignace, que ces phénomènes pourraient
servir la cause de nos contradicteurs. Or, nous avons vu ce

qu'il faut penser de cette authenticité. En conséquence, les

lettres d'Ignace, quelque importantes qu'elles soient pour
l'appréciation de la formation de l'église catholique et notamment
de l'épiscopat, ne décident rien à l'égard de l'âge ou de l'auteur

du quatrième évangile 5.

1 Ep. ad Rom., 5. Affò Zvpia; piyipi Pwavjj Bo otopayâ, IvSsSsftivoç Sr/a leo-

7rap5ot£, o sari arparitn-iTìV rzyy.a- ot xai zùspyzro-jpzvoi yzipooç yévovrai,

' Néander, Kirchengesch., 2e Aufl. Bd. I, pag. 327. Il dit ailleurs (I, 472,

note) : « Nous ne saurions considérer le récit du martyre d'Ignace comme
un document de cette époque. Nous n'y reconnaissons pas l'empereur
Trajan; il en résulte que nous ne saurions nous empêcher de douter de

tout ce que ce document communique et notamment du détail relatif
au supplice ad bestias sous le règne de ce César. »

3 Drossel, Pati-uni apostolicorum opera, pag. xxvn. Ignatii epistolas
tabulam pictam dixerim antiquissimi auctoris, manibus non semper pus
resartam, id quidem non ad systema episcopale procreandum, sed ad

creatum commendandum. Unde fit, ut dicendi ratio oleat curia; stylum.
4 Ignace {ad Philipp., 1) dit que l'Esprit sait d'où il vient et où il va.

C'est ce qui rappelle, dit-on, Jean III, 6, 8. Ailleurs Rom, 7), Ignace dit
qu'il veut le pain de Dieu, c'est-à-dire la chair de Jésus-Christ, et le breuvage

de Dieu, c'est-à-dire son sang. Et on nous renvoie à Jean VI, 32,41,48.
5 C'est aussi l'idée de critiques très modérés, tels que Bleek (Einl.,



L'APOTRE JEAN EST-IL L'AUTEUR DU IVe ÉVANGILE 287

Il nous reste enfin à discuter le témoignage qui se lit Jean

XXI, 24, 25, et qui « remonte à la plus haute antiquité, » au

jugement de M. R. (Pag. 90.) On connaît le partage des opinions
qui règne ici. Tous voient dans ce chapitre un supplément, mais

qui en est l'auteur? C'est celui du quatrième évangile lui-
même, disent les uns, et ici Hengstenberg et Meyer figurent
à côté de MM. Hilgenfeld et Renan. Non, disent les autres,
c'est un écrivain différent, et ici MM. Ebrard et Weizssecker
s'accordent avec Baur et M. Volkmar. Sans prétendre trancher
cette question controversée, plaçons-nous au point de vue de
M. Rambert et admettons que le verset 24 soit dû à un auteur
postérieur à celui de l'évangile : « c'est ce même disciple qui
atteste ces faits et qui les a écrits et nous savons que son

témoignage est véritable. » Il en résultera que dans le milieu
d'où cet appendice est sorti, on considérait le disciple que Jésus
aimait comme l'auteur de l'évangile. Mais quel est ce milieu?
qui est ce témoin anonyme? quelle est la valeur probante de

son témoignage? Nous en savons si peu, que quelques
critiques, se fondant sur le fait qu'Irénée ignore cet appendice, en

placent l'auteur à l'an 175. D'autres ont demandé s'il mérite
une grande confiance, lorsqu'il nous représente le même
piaBnzriç (l'apôtre évangéliste)comme vivant encore de son temps
(vers. 24, ó p.apzvpûv, part, prés.) tandis que selon le vers. 23

il était déjà mort. Encore d'autres se sont posé la question si

cette solennelle affirmation : « le témoignage du disciple est

véritable, » ne suppose pas des doutes sérieux à cet égard et s

cet appendice n'était pas destiné à justifier la supériorité que
le quatrième évangile accorde « au disciple que Jésus aimait, »

contrairement à la tradition synoptique qui confère la primauté
à Pierre Au reste, si l'auteur de cet appendice appartenait
aux amis de la tendance représentée par le quatrième évangile,
comme il semble résulter du otâxpev, vers. 24, comparé au
oip.ai du vers. 25, il est naturel qu'un écrit dont l'auteur se

pag. 232) et Meyer {Commentar über Johannes, 5e Aufl., EM-, pag. 6).

Déjà Calvin {Inst. I, 13, § 29) disait : « nihil nseniis illis quae sub Ignatii
nomine editse sunt, putidius. Quo minus intolerabilis est eorcm impu-
dentia qui talibus larvis ad fallendum se instruunt.



288 F.-C.-J. VAN G0ENS

donne pour « le disciple que Jésus aimait » fût recommandé
dans le milieu d'où cet écrit était sorti et où il avait été reconnu
comme provenant de ce disciple. En effet, après avoir exposé
la nature de la pseudonymie des premiers siècles de l'église ',
je puis me dispenser de m'arrêter « aux amis complaisants, »

dont parle M. Rambert, « empressés d'accréditer par des

attestations mensongères la pieuse supercherie de l'évangéliste

s. » M. Rambert a reconnu lui-même la présence
incontestable d'une littérature apocryphe dans la primitive église et
n'a rien opposé aux nombreux exemples que j'en ai indiqués
dans nos livres canoniques, exemples qu'on pourrait multiplier
considérablement si l'on songe à l'authenticité justement
contestée de tant d'autres écrits du Nouveau Testament.

Les plus anciens témoignages sont donc ou fictifs ou douteux
et dans tous les cas incapables d'établir l'authenticité du
quatrième évangile.

Parvenu au terme de mon travail, je puis en tirer une
conclusion très nette : autant les preuves externes semblent fortes
à M. Rambert, autant elles me paraissent faibles et insuffisantes.

On dirait une forteresse dont les pierres cèdent une à une
à mesure qu'on les touche.

En effet, il résulte de nos recherches ce double fait :

1. Que, jusqu'au milieu du deuxième siècle, il ne se trouve
aucune trace certaine et évidente du quatrième évangile;

2. Que, si vers la fin de ce siècle les auteurs soit ecclésiastiques,

soit hérétiques, attribuent cet évangile à l'apôtre Jean,
ils le font sans donner des raisons sérieuses. La recherche
historique impartiale est absente ; l'église catholique absorbe les

diversités réelles dans l'unité factice et la dogmatique fait le
Canon. Ajoutons avec M. Ritschl3 que « les Pères n'ont su que
bien peu de chose de tout ce qui concerne l'époque apostolique
et encore ont-ils ordinairement une notion erronée du peu
qu'ils en savent. »

1 Revue de 1876, pag. 483, 484. Ajoutez les belles réflexions de M. Edm.
Schérer, Etudes critiques sur la littérature contemporaine, tom. I, pag. 188-

192; tom. IV, pag. 197-200, et de M. Renan, les Evangiles, 1877, pag. 89

et 159. — ¦ Revue de 1877, pag. 91.
* Entstehung der altkatholischen Kirche, pag. 124. Zweite Auflage, 1857.



L'APOTRE JEAN EST-IL iffAUTEUR DU IVe ÉVANGILE 289

Je suis donc forcé plus que jamais d'affirmer que les

témoignages externes n'offrent aucun appui solide à la provenance
traditionnelle du quatrième évangile. J'ajoute que leur faiblesse

extrême jointe à la force des preuves internes achève, à mes

yeux, de fournir les arguments les plus démonstratifs contre
cette authenticité. Si j'ai pu avoir longtemps des hésitations à

cet égard, j'avoue qu'elles ont disparu et je remercie mon
honorable contradicteur du service qu'il m'a rendu en me donnant

l'occasion d'examiner à nouveau le problème et de fixer
mes doutes sur un objet aussi important. Pourrais-je, au reste,
me flatter d'avoir contribué, par cet examen renouvelé, à favoriser

l'étude impartiale de la question johannique auprès des

amis de la théologie dans la Suisse française?
Quoi qu'il en soit, M. Rambert donne à entendre1 que le dernier

mot a été dit sur la matière par ses amis et qu'au fond il
suffirait d'y renvoyer. Je ne suis pas de cet avis et pour bien
des raisons; je n'en alléguerai qu'une seule mais qui me paraît
péremptoire, c'est que renvoyés uniquement aux amis de

M. Bambert, nous n'entendrions qu'une cloche, tandis qu'il est

juste et bon de faire sonner et entendre l'autre. C'est ce que
j'ai fait en exposant successivement les deux faces du problème
au point de vue de la critique moderne. Je ne m'étais pas
proposé d'autre but ; je l'ai atteint dans la mesure de mes forces.
Et maintenant, au lieu de me livrer à une polémique ergoteuse
et personnelle, aussi stérile qu'odieuse, j'ai hâte de laisser à

chacun de nos lecteurs communs le soin de décider lequel des

deux sons lui agrée le plus.
F.-C.-J. VAN GOENS,

docleur en théologie et ancien pasteur de Leide.

N. B. — Une omission regrettable a tronqué le passage de Pascal
(pag. 61) au point de le rendre inintelligible. Il faut le restituer ainsi:
« Toutes les fois que pour trouver la cause de plusieurs phénomènes
connus, on pose une hypothèse, cette hypothèse peut être de trois sortes.
Car quelquefois on conclut une absurdité manifeste de la négation et
alors l'hypothèse est véritable et constante. Ou bien on conclut une
absurdité manifeste de son affirmation et alors l'hypothèse est tenue
pour fausse. Et lorsqu'on, etc. »

1 Revue de 1877. pag. 89 et 93.

THÉOL. ET PHIL. 1878. VJ


	L'apôtre Jean est-il l'auteur du IVe évangile? [suite et fin]

