Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 11 (1878)

Artikel: Les preuves de l'existence de Dieu. Partie 2
Autor: Rivier, W. / Koestlin, J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379231

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379231
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LES

PREUVES DE L’EXISTENCE DE DIEU

PAR

J KESTLIN*

DEUXIEME ARTICLE

L’existence de l'étre supréme, pas plus que celle d’aucun
autre étre, ne peut étre déduite de la simple notion; on ne
peut étre amené & le reconnaitre qu’en partant des rapports
soutenus par lui avec le monde de la réalité, et le monde de la
réalité ne se manifeste & nous que par 'expérience, c’est donc
de I’expérience de la réalité qu’il nous faut partir pour atteindre
cet étre qui lui-méme n’est pas pour nous objet d’expérience,
ou du moins qui tombe dans un domaine particulier de Vexpé-
rience. Mais les expériences sur lesquelles s’appuient les
preuves de I'existence de Dieu sont des expériences de faits et
de sentiments intérieurs aussi bien que de faits du monde ex-
térieur. Il n’y a que les expériences proprement religieuses
dont nous ne nous occupions pas ici, la question étant juste-
ment de savoir si nous sommes conduits & reconnaitre I’exis-
tence de Dieu par les autres faces de notre conscience et de
notre vie.

On pourrait dire que cette distinction entre expériences in-
térieures et expériences extérieures n’est pas fondée, car au
fond toutes les expériences, méme celles du monde extérieur,
sont intérieures ; nous ne sommes jamais en rapport immédiat

t Theologische Studien und Kritiken, 1876, 1°T cahier.
THEOL, ET PHIL. 1878, 11



162 J. KESTLIN

avec un objet quelconque, mais seulement avec 'impression
produite sur nous par cet objet. Mais nous entendons par expé-
riences extérieures celles auxquelles se joint nécessairement
la conscience d’objets extérieurs du monde sensible, et nous
limitons les expériences intérieures a4 celles dans lesquelles
nous n’avons affaire qu’avec le contenu de notre esprit tel quel
et avec des idées qui ne sont pas produites en nous par le
monde sensible, mais qui supposent au contraire, si elles ne
sont pas des illusions trompeuses de notre esprit, des rapports
dépassant le domaine du monde sensible.

On peut distinguer entre nos preuves celles qui partent de
notre conscience du monde et celles qui partent de la con-
science que nous avons de nous-mémes (Auberlen), ou bien
celles qui se rattachent au coté réel et celles qui se rattachent
an coté idéel du fini (Twesten); la premiére classe est plus
exactement désignée par Biedermann comme celle qui part du
monde sensible pris en soi. Dans cette premiére catégorie
rentrent les preuves cosmologique et téléologique (ou au moins
physico-théologique). La premiére part du réel comme tel, la
seconde du réel dans ce qui chez lui est déja tourné vers I'idéel
(Twesten), ou encore, selon Biedermann, la premiere part du
monde sensible dans son existence extérieure, la seconde du
monde sensible dans ses rapports intérieurs d’ordre et de ré-
gularité.

A coté de ces deux classes principales, Biedermann place
encore une preuve qu’il appelle ontologique et qu’il tire de
I’existence de I’esprit au sein du monde sensible; ce n’est pas,
nous 'avons vu, une vraie preuve ontologique, nous la traite-
rons comme transition 4 la seconde classe. En examinant la
preuve cosmologique nous ferons encore complétement ab-
straction du contenu de notre esprit ainsi que de toute finalité
dans la nature.

La preuve cosmologique.

La preuve cosmologique, quoique remontant toujours du
monde conditionné au Dieu nécessaire, a revétu diverses for-



LES PREUVES DE L’EXISTENCE DE DIEU 163

mes qui ne sont pas toujours suffisamment distinguées les unes
des autres. Il s’agit de préciser le point de vue sous lequel le
monde doit étre saisi; sous ce rapport il y a d’'un coté d’assez
grandes différences et d’autre part absence de la précision né-
cessaire. Nous allons parcourir les diverses voies qui ont été
tentées jusqu’ici pour rechercher celle que la preuve cosmolo-
gique doit suivre pour réussir.

Aristote a exercé la plus grande influence sur la formation de
cette preuve dans la théologie chrétienne, il lui a tracé saroute
en concluant du mouvement qui se manifeste dans le monde
a un premier moteur immobile ou A une derniére cause finale ;
mais la maniére dont il concoit le mouvement confond des ca-
tégories qui plus tard devront étre distinguées; elle conduit
déja & une conception téléologique de la relation entre Dieu et
le monde, car pour lui le premier moteur est identique au but
supréme, il n’est pas considéré comme créant la matiére et lui
imprimant réellement le mouvement par un choc ; mais au con-
traire c’est la matiére qui éprouve un attrait pour ce but qui
n’est autre chose que 'idée ou la forme.

Les conclusions par lesquelles des théologiens chrétiens, tels
que Diodore et Jean de Damas, remontent de la créature va-
riable & un créateur immuable manquent encore compléte-
ment de rigueur logique.

Un point de vue différent se fait jour chez Boéce et Anselme,
qui réclament un étre absolument parfait comme condition né-
cessaire de la perfection relative des créatures, ainsi que nous
I’avons vu & propos de la preuve ontologique.

Thomas d’Aquin résume les arguments de la scolastique ;
des cinq preuves qu’il présente, il faut retrancher la derniere
qui est téléologique, les quatre autres rentrent dans la preuve
cosmologique; elles sont assez diverses, mais Thomas ne dit
rien de leurs rapports entre elles. Dans la premiére et la se-
conde nous trouvons & coté du raisonnement d’Aristote abou-
tissant & un primum movens congu comme cause du mouve-
ment, mais non plus comme but, la conclusion remontant de
la série des causes actives & une prima causa efficiens. Thomas
ne prouve nullement qu’on ne puisse se contenter d’un regres-



164 J. K@STLIN

sus ad tnfinitum, il le suppose seulement. Nous rencontrons
dans la troisieme déduction de Thomas cette pensée originale :
Les choses qui peuvent aussi bien étre et ne pas étre n’existent
pas toujours, si donc toutes choses avaient cette possibilité de
ne pas exister, il y aurait eu un moment o1 rien n’aurait existé,
mais alors rien n’aurait pu parvenir & l'existence, car ce qui
n’existe pas ne peut commencer 2 exister que par quelque
chose qui existe déja; donc il doit y avoir outre I’étre possible
un étre nécessaire. Quant a la quatriéme déduction de Thomas,
elle correspond a celle de Boéce et d’Anselme.

(’est aux deux premiéres preuves de Thomas que se rattache
celle de Richard de Saint-Victor : ce qui n’a pas son étre par
soi-méme doit nous faire conclure 4 un étre qui est par soi-
meéme et qui par conséquent est éternel, car, sans cela, 1’exis-
tence du premier n’aurait point de fondement. Mais Richard ne
montre pas non plus pourquoi on ne pourrait pas s’arréter au
regressus ad infinitum, ou admettre certains éléments primi-
tifs du monde, éternels, dont les diverses substances passagéres
ne seraient que les combinaisons variables.

Les premiers dogmaticiens évangéliques n’ont rien ajouté
d’original aux preuves développées par la scolastique.

Descartes se distingue en ce qu’il n’admet pas la preuve cos-
mologique. Il ne croit pas seulement pouvoir s’en passer parce
que l'existence de Dieu est pour lui évidente sans elle, plus évi-
dente méme que I'existence des objets sensibles, mais encore il
ajoute l'explication suivante dont on aurait da tenir compte
dans I'histoire de cette preuve : « La série des causes actives
me semble ne conduire qu’a la reconnaissance de l'imperfec-
tion de mon intelligence, c’est-a-dire de son incapacité a4 con-
cevoir comment ces causes s’enchainent 4 l'infini sans que
I'une d’elles soit la premiere, car, de ce que je ne puis le con-
cevoir, il ne s’en suit nullement que I'une d’elle doive étre la
premiére, de méme que, de ce que je ne puis concevoir la di-
vision & l'infini d'une quantité finie, il ne s’en suit pas qu’au
moyen d’une derniére division on arrive a quelque chose qui
ne soit plus divisible; mais seulement que mon intelligence
finie ne peut saisir I'infini. » Ce n’est que parce qu’il posséde



LES PREUVES DE L’EXISTENCE DE DIEU 165

d’autre part la certitude de 1’existence de Dieu qu’il place le
monde dans une relation de causalité avec ce Dieu.

Par contre la preuve cosmologique recut bientdt de Leibnitz,
suivi par Wolf et Mendelssohn, une forme rigoureusement lo-
gique, en apparence au moins.

Seulement ici, ce n’est plus de la série des causes agissantes
qu’on part, mais le nerf de la preuve est ailleurs et nouveau.
Partanl de la contingence du monde et cherchant une ratio
sufficiens de ce monde, on conclut a I’existence de Dieu comme
I’absolu nécessaire. Contingent est pris ici dans un sens parti-
culier : il ne signifie pas quelque chose d’étranger qui entre
dans un développement ou régne la finalité, sans étre déter-
miné par cette finalité. Quelque chose de contingent dans ce
sens ne pourrait faire conclure a I’existence de Dieu. Contin-
gent ne signifie pas non plus ce qui dans I'’ensemble du monde
réel serait sans cause apparente, ou qui pourrait étre autrement
qu’il n’est; au contraire pour ces philosophes tous les objets
du monde sont nécessaires, en ce que dans le monde tel qu’il
est tout ce qui est est déterminé par ce qui le précéde. Contin-
gent est pour eux ce dont le contraire ne renferme pas de con-
tradiction en soi pour l’esprit, ce qui, d’aprés son essence,
peut étre également concu comme existant ou n’existant pas,
comme existant d’'une maniére ou de la maniére opposée. Les
phénoménes sont donc nécessaires en tant que ’enchainement
actuel des choses ne leur permet pas d’étre autrement qu’ils ne
sont. Mais on peut concevoir un enchainement des choses tout
différent, et les phénoménes peuvent donc étre penses sans
contradiction comme pouvant exister autrement ; ce qui revient
& dire que le monde avec tout ce qu’il contient est contingent.
On ne parle donc pas ici du monde réel en soi, mais de sa re-
lation avec les possibilités purement abstraites de la pensée. Et
comme nous ne trouvons pas en lui la raison pour laquelle il
est ainsi et non autrement (ce qui serait parfaitement conce-
vable, sans contradiction), nous devons chercher cette raison
dans un étre nécessaire qui I’a fait ainsi; cet étre est néces-
saire dans le sens opposé & celui de la contingence du monde,
c’est-a-dire que son non-étre serait contradictoire, que son



166 J. K@STLIN

existence est donnée immédiatement dans sa notion, qu’il est
vraiment causa sui. Mais la question qui se pose alors est de
savoir si nous trouvons une notion telle, c’est-d-dire qui
renferme en soi son existence, et nous arrivons & la preuve
ontologique qui prouve cette notion de 'ens realisstmum. Ce
passage de la preuve cosmologique & la preuve ontologique
est un point capital, sans lequel la critique que Kant fait de la
preuve cosmologique ne peut étre bien comprise.

Spinoza enfin abandonne pour une autre la conception d’a-
prés laquelle la relation du monde & Dieu est celle de I'effet &
la cause supréme ; il appelle bien la substance causa efficiens
et non-seulement immanens des choses, mais il ne veut pas par
ce nom la représenter comme une force active, réelle, mais
seulement comme la présupposition logique de tout étre, ou
comme ce par quoi tout le reste doit étre pensé. La substance
a vis-a-vis du monde la place que la notion générale occupe
vis-2-vis de ce qui est compris en elle; avec son attribut de
I’étendu, elle domine tous les modes particuliers de 1'étendu ;
avec l'attribut de la pensée, tous ceux de la pensée, et renferme
a son tour en elle-méme, comme dans l'étre abstrait le plus
général, tous ses attributs. La question est de savoir si cette
conception de la substance donne la solution du probléme du
monde que la preuve cosmelogique poursuit en partant de la
catégorie de la causalité. Si nous demandons de quelle maniére
il faut se représenter la production des objets particuliers,
Spinoza nous renvoie toujours a une détermination et & une
production de chaque objet particulier par un autre objet parti-
culier ; tout ce qui a une existence finie est déterminé a exister
et & agir par une cause finie, laquelle I’est & son tour par une
autre cause finie, et ainsi a l'infini.

Hegel parle d’une preuve cosmologique dont la valeur n’a
pas été entamée par la critique de Kant. Tandis que Spinoza
explique le monde au moyen de sa substance absolue dans la-
quelle il renferme toutes choses, Hegel cherche & montrer
comment I'esprit peut s’élever du monde fini & I’absolu. La ca-
tégorie sous laquelle il saisit les choses finies est comme chez
Leibnitz celle de leur contingence. Seulement par contingent il



LES PREUVES DE L’EXISTENCE DE DIEU 167

entend ce qui ne posséde pas une vraie existence, ce qui est
destiné & tomber, ce qui est et n’est pas en méme temps; de
ce contingent il faut s’élever 4 I'idée générale absolue dont le
fini n’est qu’un accident ou un moment passager. Hegel sup-
pose que la pensée qui saisit la vérité du monde réel forme
justement ce passage, cette transition & l'idée absolue. Mais
pour prouver cette maniere de concevoir la relation du fini &
Pabsolu, il faudrait rendre acceptable le systéme tout entier et
prouver que l'idée s’épanouit, se transforme elle-méme dans le
monde sensible, qu’clle le traverse pour y prendre conscience
de soi et s’élever par son moyen a ’absolu : tout cela ne repose
sur aucun fondement réel, comme nous l’avons vu & propos de
la preuve ontologique.

Parmi les dogmaticiens modernes aucun ne semble avoir un
point de vue vraiment original et fondé sur une critique sé-
rieuse de P'argument cosmologique. Rationalistes et suprana-
turalistes (Wegscheider par exemple chez les premiers et Hahn
chez les seconds) concluent de la contingence du monde & un
étre, cause de lui-méme, sans expliquer nullement ce qu’ils
entendent par ces termes. Strauss reproduit Hegel tel quel dans
sa dogmatique. Biedermann qui refuse aussi la personnalité a
Dieu et le considéere comme immanent au monde, croit pou-
voir de la contingence du monde, en tant que multiplicité de
choses dont aucune n’a sa raison suffisante en soi-méme, con-
clure a4 un fondement absolu du monde, mais il ne donne rien
de plus précis et de mieux fondé que les autres; il ne prouve
pas par exemple qu’on ne puisse pas s’arréter a la coexistence
de réalités primitives douées de forces comme au {ondement
du monde sensible; il n’explique pas comment on peut conci-
lier I'acte par lequel son Dieu pose le monde hors de soi, avec
I'immanence de ce Dieu dans le monde.

Parmi les théistes, Martensen reconnait dans la preuve cos-
mologique la pensée fondamentale du panthéisme, mais il ne
montre pas si la conception du monde sur laquelle repose cette
preuve est vraiment justifiée ; est-ce que, par exemple, toute
existence réelle doit étre refusée aux choses particuliéres finies
a cause de leur variabilité? ne peut-on pas admettre une in-



168 J. K@ESTLIN

finité de substances diverses persistantes dont les diverses
combinaisons passagéres produisent le monde de I’'apparence
et qui n’ont pas plus besoin pour cela du dieu du panthéisme
que de celui du théisme.

Pour Rothe, au contraire, la preuve cosmologique conduit
directement au théisme, et cela par la question inévitable de la
causalité du monde comme fout ou ensemble. Le monde dans
sa totalité est un étre conditionné, car la somme des étres con-
ditionnés ne peut jamais donner un étre inconditionné; un
tout organique vit bien dans un certain sens par lui-méme,
mais il ne nait pas de lui-méme. Le monde doit donc avoir sa
cause dans un étre qui n’est pas lui. Mais Rothe ne justifie pas
ce raisonnement vis-a-vis du point de vue pour lequel I'orga-
nisme du monde est éternel, par conséquent n’a pas été pro-
duit du tout. |

Kohnis et Reiff emploient aussi I'argument cosmologique, le
premier avec une grande confiance, le second avec plus de
circonspection ; mais tous deux, en le développant, empiétent
déja sur le domaine des preuves qui partent de lanature méme
de notre esprit.

Nous aurons peut-étre plus & apprendre des philosophes;
cependant ceux-la mémes d’entre eux qui partagent des con-
victions théistes sont divisés sur la portée de la preuve cos-
mologique. Ulrici, par exemple, remonte du monde et de ses
forces & une force premiére, absolue, cause de toutes les forces
finies, et par conséquent cause créatrice de l'existence du
monde; il concoit cette force comme un esprit conscient, car
pour créer il faut se distinguer soi-méme. D’apres Trendelen-
burg, au contraire, rien dans la preuve cosmologique ne nous
pousse encore hors du monde vers un étre distinct de lui, et
d’apres Lotze, on ne peut pas méme, par son moyen, etablir
d’une maniere suffisante 'unité de ’absolu.

Aprés tout ce qui a été dit a propos de la preuve ontologique,
la forme que Boéce et Anselme ont donnée & I’'argument cos-
mologique ne meérite pas de nous arréter plus longtemps.

Quant au troisiéme argument de Thomas, quoique repris de
nos jours par Gerhard, il doit étre écarté en peu de mots; de



LES PREUVES DE L’EXISTENCE DE DIEU 169

ce que les choses finies, prises séparément peuvent étre consi-
dérées comme accidentelles, comme pouvant aussi bien étre
que ne pas étre, il ne s’ensuit nullement que toutes ensemble
elles puissent ne pas avoir existé une fois.

La notion leibnitzienne du nécessaire et du contingent n’est
pas plus acceptable; quant & la définition de I’étre nécessaire
comme celui dont la notion renferme I'existence, la critique
de la preuve ontologique I’a suffisamment fait ressortir ; quant
a4 la contingence du monde, définie comme le caractére en
vertu duquel il peut aussi bien étre pensé comme n’existant
pas que comme existant, ¢c’est une notion vide dont on ne peut
rien tirer. Si nous nous représenions le monde comme n’étant
pas, ne serons-nous pas poussés aussi a nier ’existence de
Dieu; puisque c’est en partant de l’existence du monde et
de nous-mémes que nous sommes amenés a ce Dieu.

Ce n’est pas des catégories ou des possibilités pures de la
pensée, mais de la réalité que nous devons partir, si nous vou-
lons employer avec quelque fruit I’argument cosmologique.

Le monde s’offre & nous comme un tout complexe formé
d’étres particuliers qui sont entre eux par leurs états et leurs
actes dans des relations réciproques de causalité ; nous rame-
nons les actions de ces étres & des forces qui leur sont inhé-
rentes et qui dans leur rapport les unes avec les autres con-
stituent ’essence méme de ces étres. De la régularité avec
laquelle ces forces agissent, nous inférons l’existence des lois
naturelles. Nous nommons causalité le rapport général que les
étres particuliers soutiennent les uns avec les autres, et acti-
vité mécanique l'activité qui se produit par ces causes; ainsi
done, si nous faisons abstraction de la notion de but, le monde
se présente & nous sous l'apparence d’'un grand mécanisme.
C’est 14 le vrai point de départ de la preuve cosmologique.
Mais il faut reconnaitre 4 chacun des éléments particuliers du
monde, en tant qu’ils se conditionnent les uns les autres, une
existence en soi et pour soi, de méme que nous avons con-
science de nous-mémes, quoique conditionnés, comme d’étres
relativement indépendants.

Est-ce que nous avons, i ce point de vue, des raisons suffi-



170 J. KESTLIN

santes de nous élever & la notion de Dieu, et plus particuliére-
ment a I'idée du Dieu que réclame notre sentiment religieux?
Pfleiderer, Biedermann, Ulrici méme se sont 4 mon avis trop
pressés de répondre affirmativement. Le probléme subsiste
dans son entier tant qu’on n’y introduit pas des données nou-
velles.

L’union de ces diverses substances, pourrait-on dire, ne
prouve-t-elle pas déja ’existence d’un Dieu qui les a réunies ?
Mais on répondra : L’essence éternelle du monde consiste
précisément en ce que 'unité se trouve dans la diversité, et la
diversité dans 'unité ; de quel droit séparez-vous les unes des
autres ces substances qui ne peuvent exister que dans leur
union, afin de réclamer l'activité d’'un Dieu qui les aurait
unies? Il est vrai que dans ce point de vue, ’essence dumonde
demeure inexpliquée et inexplicable. Il n’en faut pas moins
reconnaitre que la conception purement mécanique du monde
ne nous fournit pas une idée de Dieu, qui explique pourquoi
le monde est tel qu’il est. Pourquol Dieu a-t-il créé une telle
masse de substances?

Mais c’est surtout de la variabilité, du mouvement et du
développement de ces substances qu’on a cherché a tirer la
preuve cosmologique.

Le monde restant toujours le méme au sein des changements,
Iesprit est conduit & admettre un substrat fixe, une matiére
primitive, ou bien, pour expliquer dés l’origine la pluralité des
phénomenes, une multiplicité de substances primitives, mo-
nades ou atomes, dont les combinaisons dans le temps produi-
sent les diverses substances variables. Ces atomes, auxquels les
sciences naturelles aboutissent aussi, peuvent étre désignées
comme des centres de forces. Ces forces, telle est la question,
avec leur mode d’action supposent-elles nécessairement au-
dessus d’elles un étre absolu, par lequel elles auraient éte
créées ou posées aussi bien que les substances dont elles
forment I'essence ?

Pfleiderer pense que la loi de la causalité qui se montre
dans 'activité des étres particuliers nous permet de conclure
légitimement & une force primitive qui domine et méme crée la



LES PREUVES DE L’EXISTENCE DE DIEU 171

multiplicité ; en effet, si ces éléments divers ou atomes étaient
le fait absolument primitif, il serait impossible de comprendre
comment ils peuvent étre arrivés & obéir tous & une méme
loi, ou comment la nature d’'un atome s’harmonise avec celle
d’un autre atome, absolument indépendant de lui cependant,
de telle sorte que l’action de I'un soit suivie inévitablement
d’une action correspondante de ’autre. Mais du camp opposé,
on répondra de nouveau: Il n’est pas légitime de séparer par
la pensée les atomes les uns des autres et de les considérer
comme absolument indépendants, la relation réciproque d’acti-
vité qu’ils soutiennent les uns avec les autres appartient &
leur essence et ce rapport n’est autre chose que la loi de cau-
salité. Vouloir trouver la raison pour laquelle les atomes sont
entre eux dans cette relation, c’est chercher la solution d’un
probiéme insoluble. On ne peut pas non plus donner la raison
pour laquelle la force primitive a créé cette multiplicité d’a-
tomes. Notre pensée doit donc s’arréter & cette relation pri-
mitive des atomes; la pensée que c’est 14 le dernier fondement
de tout le développement du monde ne renferme pas de con-
tradiction, aller au deld ne nous améne & rien.

En fait, ce n’est que par une considération plus approfondie
de cette action réciproque des substances prise dans le temps
que nous arrivons i un probleme qui demande impérieuse-
ment sa solution et nous pousse & rechercher une cause pre-
miere de tout le développement du monde. Ce probléme, c’est
celui du regressus ad infinitum; aucun artifice ne peut lever la
contradiction de I'esprit qui s’y enferme.

Il faut reconnaitre avec les sciences naturelles que les ato-
mes (ou leurs forces) ne deviennent actifs que lorsqu’ils ont
ont été excités par des forces déja en activité; la méme chose
est vraie de ces forces qui produisent cette excitation. Que
nous admettions deux, trois ou une infinité de substances primi-
tives, il faut reconnaitre que lactivité de 'une doit précéder
celle de l'autre, et pourtant que l'activité de celle-ci doit pré-
céder celle de la premiére; il est impossible de sortir de 14.

Une conception panthéiste ne résout pas le moins du monde
la difficulté, et peut tout au plus la voiler. Nous avons vu com-



173 J. K@ESTLIN

ment chez Spinoza, au dessous de la substance et de ses attri-
buts, les modes particuliers sortant tous les uns des autres
n’échappent pas au regressus ad infinitum. Il faut absolument
cependant nous élever au-dessus de cette régression & 'infini;
pour qu’une chose (ici le monde) devienne objet de notre
pensée, il faut qu’elle se laisse saisir dans’unité decette pensée,
ce qui est impossible dans cette regression & l'infini; notre
esprit ne peut supporter entre deux objets une relation telle
que Paction de I’'un soit en méme temps résultat et condition
de 'action de l'autre; une telle relation n’est pas seulement
inconcevable, elle est contradictoire.

Nous pouvons aussi prendre en considération la série ascen-
dante que le monde nous présente dans son développement
dans le temps. Les recherches de la science nous enseignent
que c’est & un moment précis que les étres vivants et les étres
conscients ont paru; eh bien, nous réclamons ici, pour expli-
quer ce qui a été produit (que ce soit par une nouvelle créa-
tion ou par une nouvelle combinaison ou excitation des mon-
des), une force particuliére supérieure et dominant le procés
de la nature; et ce postulat s’unit & celui d’une premiére
cause du développement lui-méme. Ici, la pensée du regressus
ad infinitum devient tout a fait insupportable pour Pesprit, car
il faudrait admettre que c’est seulement le degré inférieur
de cette série ascendante qui serait soumise a ce regressus.

Ainsi donc notre esprit s’élevant au-dessus de ce cercle, ré-
clame un premier étre par lequel tout le développement soit
posé et qui lui-méme ne soit pas assujetti & ce développement.
Il en a le droit malgré le raisonnement de Kant qui cherche &
prouver que la loi de la causalité n’a de valeur que dans le
monde phénoménal et ne peut étre étendue au dela. En effet,
cette loi de la causalité ne nous est pas donnée par ’expérience,
qui ne nous montre que la succession des phénoménes ; elle
ne nous est pas donnée non plus par une expérience intérieure
d’actions que nous subissons ou exergons nous-mémes, car
cela ne nous obligerait pas encore & la reporter aux actions reé-
ciproques des étres extérieurs; non, la loi de la causalité est
le résultat d’'une nécessité intérieure de la pensée; de cette



LES PREUVES DE L'EXISTENCE DE DIEU 173

méme nécessité qui nous pousse a la recherche d'une derniére
cause de tout le développement. Si nous avons confiance en
la nécessité de notre pensée qui nous porte 4 admettre la réa-
lité objective du monde, nous devons suivre encore cette né-
cessité quand elle nous impose la loi de la causalité.

La cause premiére et inconditionnée du mouvement est en
méme temps la cause des forces et des atomes, car elle a une
puissance absolue sur les forces dont les activités ne sont
autre chose que les diverses formes du mouvement, et les
atomes n’existent que comme centres de forces.

Enfin, une fois arrivés & ce point nous ne pouvons y rester.
Cette cause premiére n’est pas seulement une force, car la no-
tion de force n’a de sens, telle qu'elle se présente dans le
monde, que lorsque nous ramenons diverses actions a I'essence
intérieure d’un étre réel déterminé; il n’y a de forces réelles
que les forces d’un étre réel, ou d’un sujet; aussi les natura-
listes a I’esprit rigoureux n’admettent-ils aucune force primi-
tive déterminée, ou bien s’ils admettent une telle force, ils I’at-
tribuent sans hésitation & un étre créateur.

C’est jusque-12 que la preuve cosmologique nous améne. On
a cherché a ajouter d’autres déterminations a cette idée de la
cause premiére active, en concluant par exemple de la ma-
niére dont en agissant nous nous distinguons de I'objet de notre
action, & la nécessité de cette distinction dans ’absolu. J. Muller
croit pouvoir au moyen de la preuve cosmologique établir la
personnalité de Dieu; l'absolu doit étre congu comme sa pro-
pre cause (dans le vrai sens et non dans celui des défenseurs
de la preuve ontologique), cela signifie que 'étre de Dieu dans
son essence méme est le résultat de sa propre action, est son
propre fait, ce qui suppose chez lui une détermination et la
conscience de cette détermination.

Mais ’argumentation cosmologique ne peut nous conduire
jusque-la. Tant qu’on remonte seulement des causes condition-
nées 4 celle qui ne ’est plus, on a beau remplacer cette défi-
nition négative de I'inconditionné par la détermination positive
de cause de sot, fait de sa propre action, on ne peut nullement
se représenter ce coté positif de I'inconditionné, L’'idée de dé-



174 J. K@ESTLIN

termination propre qu'y introduit J. Miiller ne nous y fait pas
pénétrer; car cette idée d’'une détermination du sujet par soi-
méme est puisée dans notre expérience et cette détermination
propre dont nous avons l’expérience suppose toujours I’exis-
tence du sujet qui se détermine précédant I'acte de sa détermi-
nation. Quant 4 l'analogie tirée de notre propre activité, elle
est insuffisante vis-a-vis de I’acte absolu et créateur; car nous
agissons toujours sur une matiére préexistante et dans cer-
taines conditions.

Aussi I'idée de 'absolu & laquelle nous conduit la preuve
cosmologique est-elle une idée vide; cet absolu reste quelque
chose de négatif dont nous n’avons aucune intuition. Il s’y
ajoute encore la difficulté de concevoir cet acte primitif qui
doit nous sortir de la régression & I’infini. Car nous mouvant
par la pensée et la représentation dans la série du temps, qui
est elleeméme produite par l'acte primitif, nous ne pouvons
concevoir cet acte que comme un acte accompli dans le temps,
donc relatif, ou si nous faisons commencer le temps 4 cet acte
nous arrivons 4 une non-existence du temps, précédant sa créa-
tion, ce qui est inconcevable.

Voila pourquoi nous disions que la solution a laquelle la
preuve cosmologique conduit est toujours contestable, Pou-
vons-nous, demandera-t-on, de I'impossibilité de nous arréter
a la régression, & l'infini, conclure & I'existence d’une cause
absolue lorsque celle-ci demeure incompréhensible et absolu-
ment indéterminée ? Ne ferions-nous pas mieux d’en rester a la
notion complexe du monde tel qu'’il est, toujours le méme au
milieu des phénomeénes changeants, c’est-a-dire 4 la conception
de 'univers comme d’un vaste mécanisme toujours en mouve-
ment? Mais on n’a alors aucune raison pour parler d’'une force
primitive dont ce monde serait doué, car nous ne voyons jamais
le monde actif en tant qu’unité, nous ne voyons jamais que des
activités particuliéres se pénétrant et se combinantles unes les
autres ; ensuite qu’on ne s’imagine pas avoir expliqué quelque
chose par cette conception du monde ; tout ce qu’on peut en
conclure c’est que le monde est ainsi parce qu’il est ainsi, rien
de plus; enfin il faut se résoudre & la contradiction qui se trouve



LES PREUVES DE L’EXISTENCE DE DIEU 175

dans la pensée du regressus ad infinitum et dans cette excita-
tion réciproque des atomes a l’action ; le passage d’'un degré a
Pautre dans la série ascendante des étres demeure de méme
inexpliqué. Ce qui s’oppose a notre argumentation cosmologi-
que, ce n’est donc pas la science positive et progressive, mais
seulement la paresse orgueilleuse d’un esprit qui se flatte faus-
sement d’avoir ’explication du probléme, ou bien le scepticisme
critique d’un esprit qui renonce a tout espoir d’arriver & une
solution. Remarquons encore qu’on entre dans I'incompréhen-
sible par la seule admission d’atomes ou d’élémentsindivisibles
dans le monde. Car il est incompréhensible que ce qui est
étendu (notion renfermant celle de divisible) soit formé de
réalités indivisibles, par conséquent inétendues; dansla théorie
des atomes déja la loi de causalité est étendue, malgré Kant,
au dela des limites du monde de ’expérience.

Ce que nous pouvons faire vis-a-vis d’'un scepticisme sérieux
et scientifique, c’est seulement d’affirmer cette aspiration, ce
penchant invincible de l'esprit qui ne peut rester en repos ni
se contenter d’une fin de non-recevoir. Il nous faut tenter d’au-
tres voies, non pas en revenant comme Leibnitz & la preuve
ontologique, mais en nous avancant vers celles qui peuvent se
tirer du domaine le plus élevé de ’expérience.

Ne nous étonnons pas trop sile résultat de la preuve cosmo-
logique, souvent représentée comme la preuve fondamentale,
est si mince et si précaire ; cela se congoit, car le fondement
sur lequel elle repose est ou trés vague, ou bien, si on le pré-
cise, il n’est que la notion d’un simple mécanisme.

La preuve téléologique.

Nous avons vu la preuve cosmologique revétir des formes
assez diverses. Il en est tout autrement de la preuve téléologi-
que. Son point de départ est toujours déterminé de la méme ma-
niére ; c’est la persuasion qu’il y a des buts dansle monde,
qu’il est ordonné en vue de certaines fins; la conclusion qu’on
tire de ce fait, toujours la méme, est I'existence d’une puis-
sance spirituelle, intelligente, absolue. Ceux-la seuls qui croient



176 J. EE®STLIN

expliquer la finalité dans le monde par le panthéisme refusent
de considérer cette puissance comme consciente d’elle-méme
et personnelle.

Partout ou la raison philosophique s’est unie au sentiment
religieux, cette preuve a été employée avec une grande con-
fiance. Kant lui-méme, on le sait, reconnait dans sa Critique
de la raison pure qu’elle mérite d’éire mentionnée avec res-
pect; elle est la plus claire, la plus ancienne, la plus appropriée
a la raison commune, elle élargit nos connaissances naturelles
par la notion d’'une unité de la nature dont le principe est en
dehors d’elle, et augmente la foi en un auleur supréme du
monde, jusqu’a en faire une certitude inébranlable.

Les développements dans lesquels nous allons entrer morn-
treront cependant que cette certitude d’une finalité inhérente
au monde, qui sert de base & cetie preuve, ne se fonde pas si
facilement qu’on le pense sur 'expérience objeclive, et qu’elle
a besoin elle-méme d’une preuve d’une autre espéce.

L'identité fondamentale que la preuve téléologique garde
dans tous les temps nous dispense d’un coup d’ceil historique
sur son développement. Nous nous bornerons a rappeler
qu’elle ne doit pas étre poursuivie jusque dans les détails mi-
nutieux dans lesquels sont entrés les supranaturalistes et les
rationalistes dn siécle passé. Du fait qu’un objet nous est utilg
nous ne devons pas conclure qu’il existe en vue de nous. La fi-
nalité se manifeste en grand dans I’ensemble du monde dont les
différents degrés sont entre eux dans une relation telle que
Iinférieur, tout en se développant d’aprées ses propres lois, est
la présupposition et la condition d’existence du supérieur;
cette finalité se manifeste aussi dans les organismes les plus
petits, dans lesquels les diverses parties et fonctions contri-
buent 4 la vie de I’ensemble de l'individu et sont en méme
temps portées, dirigées, produites par lui. De méme que l'orga-
nisme inférieur est un but, 4 la réalisation duquel ses diverses
fonctions travaillent, de méme en remontant I’échelle des étres
nous voyons les sexes se correspondre et se présupposer I'un
Pautre comme buts et moyens ; puis apparait ’homme qui sait
employer la nature inorganique et la nature organique & I’en-



LES PREUVES DE L’EXISTENCE DE DIEU 177

tretien de son existence matérielle et spirituelle, et qui pos-
séde dans son organisation l'instrument le mieux approprié a
sa dignité particuliére.

Parmi les philosophes contemporains qui ont tiré de ce fait
les conclusions qui y sont renfermeées, il faut citer Trendelen-
burg, Ulrici et surtout J.-H. Fichte; parmi les théologiens on
peut nommer Reiff, Pfleiderer et Ebrard.

Ces conclusions sont celles-ci : les résultats produits par ce
rapport particulier que nous avons mentionné entre les di-
verses parties du monde, entre les divers membres d’un or-
ganisme, entre les degrés inférieurs et supérieurs des étres,
doivent avoir été voulus et fixés comme buts de tout le déve-
loppement par une puissance supérieure; ou, en d’autres
termes, les phénomenes et les objets qui de fait servent a
un étre placé au-dessus d’eux ont été ordonnés et créés par
cette puissance en vue de cet étre. Ce qui dans la réalité est
un produit, était déjh, antérieurement, actif et déterminant
pour le développement qui I’a produit ; nous devons lui attri-
buer une existence idéale des ’origine, le considérer comme
cause de ce développement.

La valeur des causes réelles, des forces mécaniques n’est
nullement détruite et pas méme affaiblie par ces conclusions ;
il faut I'affirmer avec insistance, ce que les théologiens négli-
gent trop souvent de faire ; et les naturalistes qui accusent la
téléologie de détruire 'action de leur mécanisme naturel frap-
pent des coups dans le vide. Les éléments et les forces de la
nature demeurent tous actifs d’aprés leurs lois physiques et
chimiques; la puissance supréme les a organisés de facon a
ce qu’ils fournissent précisément par leur action mécanique
naturelle les résultats voulus, ou les moyens d’atteindre les
buts fixés par elle. Nous aussi, lorsque nous voulons réaliser
une pensée dans le monde, y produire un résultat désiré, nous
nous servons des forces naturelles de notre corps ou des objets
extérieurs d’apreés leurs propres lois. La seule particularité
consiste en ce que tandis que la possibilité de plusieurs actions
suivant ces lois s’offrait & nous dans cet enchainement, notre
volonté a choisi celle de ces actions qui conduisait & la réalisa-

THEOL. ET PHIL. 1378, 12



178 J. KESTLIN

tion de notre but. Il faut admettre que ’absolu avait toutes les
causes actives & sa disposition dés l’origine, de telle facon qu’il
leur a donné l'ordre suivant lequel elles doivent servir a ses
buts comme causes actives. On peut ajouter que ’absolu a créé
ces forces (ce qui ressort de la preuve cosmologique aussi bien
que de la preuve téléologique comme nous le verrons plus
loin); et que cette création, si 'on admet un rapport intime
entre I’absolu et le monde, est une conservation perpétuelle de
ces forces par I’'absolu, dans leur essence et dans leur activité
naturelles.

(C’est seulement dans les miracles extérieurs de I'histoire de
la révélation, qu’apparaissent, suivant la conviction chré-
tienne, des faits que les forces naturelles n’ont pu produire
seules, mais qui supposent I’action de forces particuliéres sur-
naturelles.

Nous devons en outre admettre ’apparition de forces nou-
velles, au moment ou la vie se manifeste sur la terre, car, a
supposer méme que tous les organismes se soient développés
naturellement d’'une premiére cellule vivante par les forces
agissantes ordinaires, cette premiére cellule doit son origine a
une force toute particuliére et toute nouvelle. La vie psychique
et ses phénoménes de conscience, de sensation, de représen-
tation ne peut non plus étre le produit naturel de 1'inconscient
et de ses forces. Le monde n’en subsiste pas moins par ses
forces propres agissant d’aprés leurs lois; car I'intervention
de ces forces supérieures ne s’est faite que sur le fondement
de conditions réelles, de dispositions et de moyens offerts par
le développement naturel antérieur du monde, les étres vi-
vants et pensants une fois apparus, leur développement parti-
culier s’effectue suivant leurs forces et leurs activités propres,
qui deviennent leurs causes réelles.

Si 'on admet que le monde, ainsi que I'activité de ses forces
inhérentes, est disposé dés son origine en vue de buts i at-
teindre, I’argumentation arrive facilement & cette conclusion :
que la cause absolue a créé ce monde, et que cette cause agis-
sant en vue d’une certaine fin est un étre intelligent,

Mendelsohn a déja reconnu que la présence de buts dans le



LES PREUVES DE L’EXISTENCE DE DIEU 179

'monde pouvait bien faire conclure & une sage organisation,
mais non i une création de ce monde, et qu’il manque beau-
coup & la preuve téléologique en fait de certitude démonstra-
tive. De méme pour Kant ; cette preuve, dit-il, nous ameénerait
encore & un architecte, mais non 3 un créateur de 'univers.
On pourrait ajouter aussi, en considérant I’analogie de notre
propre activité, que précisément l'activité organisatrice, en
vue d’un but, s’exerce toujours sur un matériel donné. Mais,
il n’y a pas trop 4 s’inquiéter de cette affirmation. La preuve
téléologique peut s’unir & la preuve cosmologique, & laquelle
elle ajoute plus de force, en donnant un contenu plus précis 4
I'idée encore vide de la cause premiére ; bien plus, la preuve
téléologique peut aller plus loin ; ¢’est précisément, dira-t-elle,
parce que nous n’avons pas créé nous-mémes, d’aprées nosidées,
la matiére dont nous nous servons, que notre activité téléolo-
gique demeure entachée d’imperfection; dans une machine,
par exemple, si bien construite qu’elle soit, il y a des pro-
priétés de la matiére qui résistent et s’opposent & nos fins,
Dans 'organisme au contraire, tout va au but de soi-méme, et
cette soumission absolue de toutes les parties 4 I’architecte
nous conduira & admettre, par opposition a ce qui a lieu pour
nous, que les forces naturelles ont recu de lui leur existence
méme, ce qui entraine la création par lui des atomes, puisque
ceux-ci ne sont que des centres ou unités de forces.

Avons-nous le droit ensuite de désigner la puissance créa-
trice et ordonnatrice comme un sujet intelligent 7 N’est-elle
pas plutot, comme ’exprime le point de vue hégélien, une idée
objeclive impersonnelle immanente au monde, ce que DBie-
dermann exprime en disant gqu'on doit se la représenter
comme un principe spirituel, mais non comme un auteur per-
sonnel de I'ordre du monde ? Tout cela ne s’entend que dans
le point de vue du systtme hégélien, ou ne s’entend pas du
tout. En réalité, I'idée de but nous conduit dés I'abord & ad-
mettre un sujet ayant représentation et pensée; car ce qui
la fait naitre, c’est le fait que nous nous représentons un objet
& atteindre, et que nous nous laissons déterminer par celte re-

b

présentation & mettre en mouvement notre activité et le ma-



180 J. KESTLIN..

tériel qui est & notre usage, de telle sorte que l'objet désiré
soit réalisé ou produit par des causes actives. Aussitot que
I'idée de but se sépare de celles de pensée, de volonté, et de
sujets pensant et voulant, elle devient quelque chose d’abso-
lument incompréhensible, un mot & quoi rien ne correspond.
L’idée d’une pensée est si inséparable & son tour de celle d’'un
acte de la pensée, et cet acte suppose si nécessairement un
sujet pensant, que c’est une contradiction véritable de dire
qu’une pensée existe avant qu’il y ait un sujet qui la pense ; le
but existe comme pensée avant les faits qu’il détermine, il faut
donc qu’il soit dans un sujet pensant,

Plusieurs reconnaissent bien dans la nature une activité en
vue d’'un but, seulement ils veulent ’expliquer non par un
créateur intelligent, mais par une force inconsciente imma-
nente aux choses; ils en appellent volontiers 4 l'instinct des
animaux : dans cet instinct nous voyons en effet une activité
conforme & un but, dirigée vers un but, et cependant sans con-
science et sans volonté. L’activité de la nature doit étre concue
en grand d’aprés cette analogie.

'Mais on peut répondre & bon droit que ce qui est donné ici
comme explication a tout d’abord besoin soi-méme d’une expli-
cation, et cette explication ne se trouve que dans l'idée d’une
intelligence créatrice, & laquelle les animaux doivent leur or-
ganisation. Examinons ce qui se produit dans l'instinet. Com-
ment un animal herbivore en vient-il 4 manger les plantes
utiles 4 son existence et & éviter celles gui lui nuiraient, sans
avoir été auparavant habitué ou dressé a les distinguer les
unes des autres. Ce n’est pas qu’il se propose d’une maniére
consciente sa propre conservation comme but et choisisse les
moyens utiles & cette conservation, en les comparant entre
eux relativement 4 ce but. La seule explication de ce fait est
donc l’admission de certaines sensations produites par les dif-
férentes plantes sur son odorat et son golt, et en vertu des-
quelles il évite celles qui lui répugnent et mange celles qui lui
sont agréables. Ce fait est prouvé par certaines dispositions
particuliéres chez les hommes, par exemple, le goiit pour le



LES PREUVES DE L’EXISTENCE DE DIEU 181

fer chez des personnes pauvres de sang, etc. En suivant ce
gout, ils travaillent sans le vouloir les uns et les autres a leur
bien-étre physique, sans avoir conscience de ce but, mais
poussés par les sensations agréables qu’ils y trouvent. C’est
ainsi qu’un résultat qui, va son importance pour la vie de
Panimal, ne peut étre accidentel, mais doit étre considéré
comme but relativement aux phénomeénes qui le produisent,
est atteint sans que l'animal y tende volontairement par la
simple disposition naturelle de ses organes et de ses sens. La
question : comment cela se fait-il ? nous conduit an delad de
P’animal, qui ne s’est pas fixé ce but, & ’absolu par lequel ses
organes et ses sens ont été disposés de maniére 2 atteindre ce
bat: la conservation et I'accroissement de la vie. Sil’on per-
sistait malgré cela & vouloir que I'animal lui-méme poursuive
ce but comme tel, il faudrait, comme le fait E. de Hartmann,
admettre que cet animal sans conscience se represente cepen-
dant ce but, ainsi que la voie qui y conduit, et que c’est de cette
représentation que son activité regoit I'impulsion. Mais nous
arrivons par 14 a I’hypothése d’une clairvoyance des animaux
incompréhensible et sans vraie analogie chez '’homme. Et
nous n’atteignons pas de cette maniére, pour l’explication de
I'univers, la notion d’un absolu qui ne serait actif que comme
idée objective, mais bien celle d’un absolu qui a des repré-
sentations, et veut certaines fins, et qui a produit des étres
particuliers ayant représentation et volonté. La question se-
rait seulement de savoir si cet absolu n’a pas fait tout cela
au moyen de cette clairvoyance inconsciente qu'on admet chez
les animaux. Mais Strauss lui-méme le fait remarquer, on at-
tribue ici & I’absolu une activité qui ne peut appartenir qu’a
un étre conscient.

Ainsi donc, il reste vrai que la preuve téléologique conduit
a un absolu qui doit étre un sujet intelligent et voulant, carla
seule analogie que nous trouvons pour son activité est celle
du sujet pensant, tel qu’il se manifeste dans ’hoinme.

Mais les prémisses sur lesquelles repose notre déduction ont
été jusqu’ici plutdt supposées que prouvées. L’expérience nous



182 J. K@ESTLIN

force-t-elle réellement & voir dans le monde cette organisation
adaptée a un but, d’oit nous avons conclu a I'existence d’'un
créateur intelligent ?

Nos affirmations sont restées incomplétes sur un point im-
portant. (Pest dans la vie spirituelle de ’homme qu’on cher-
che le but ou la fin de tout le développement progressif de la
nature. Mais qu’est-ce qui fait de cet esprit le sommet du dé-
veloppement; quel est le but de sa propre vie, de son propre
développement ? Nous ne pouvons répondre sans faire entrer
dans notre étude les faits de 'ordre moral, la considération
des fins morales de I'homme. La considération de la nature
objective, du monde, ne nous fournit a elle seule aucun moyen
de répondre. De plus, ce n’est que lorsqu’on saisit le caractére
moral des buts de I'absolu qu’'on peut réfuter avec succes
la théorie d’aprés laquelle cet absolu ne serait autre chose
qu’'une force de la nature, aveugle ou douée seulement d’une
espéece de clairvoyance instinctive. La preuve téléologique ne
peut donc s’arréter sur le terrain intellectuel pur, il faut qu’elle
pénétre dans le domaine moral, il faut donc qu’elle prenne
son point d’appui dans la conscience morale.

Mais le point le plus important est celui-ci: la conception
téléologique du monde est-elle la vraie, ou bien faut-il admet-
tre que c’est notre esprit qui introduit la finalité dans des phé-
noménes purement mécaniques ?

Quel est le succés de toutes les tentatives pour prouver, par
la seule expérience, une relation de finalité entre les phéno-
menes? Pour que la preuve fat complete, il faudrait d’abord
prouver que chaque cause active est en méme temps un
moyen, le meilleur moyen méme pour atteindre un but déter-
miné. Ce n’est pas ce qui a lieu ; le domaine dans lequel nous
trouvons des moyens et des buts, non-seulement est trés res-
treint, mais encore il contient une multitude de choses étran-
geres ou méme opposées a toute finalité. Nous en appelons, par
exemple, & la vie organique, et au service que doivent lui
rendre la matiére et les forces inorganiques. Mais que d’empé-
chements et d’obstacles. cette vie renconlre sur sa route ! Qu’est
le petit nombre d’organismes qui arrivent & un heureux déve-



LES PREUVES DE L’EXISTENCE DE DIEU 183

loppement, comparé 3 la multitude de germes étouffés par les
circonstances défavorables ol ils se trouvent? Puis ce n’est que
depuis un temps infiniment court, nous le savons, que la vie
organique existe; ce temps a été précédé par des périodes in-
calculables, dans lesquelles aucune trace de cette vie ne se
manifeste ; et quelle science peut nous garantir que la vie or-
ganique et animale ne sera pas anéantie, dans un avenir pro-
chain peut-étre, par des révolutions purement mécaniques du
monde? Que vaut la revendication d’un progrés effectué pen-
dant ce court intervalle, si ce n’est qu’une fleur bientot deé-
truite ? Et si malgré tout cela, nous affirmons cependant 'acti-
vité téléologique de Dieu dans le monde, sur la foi de notre
connaissance empirique, ne nous répondra-t-on pas que ce
Dieu se montre par trop faible pour étre le Seigneur, le créa-
teur de 'univers ? Cette voie ne nous conduit-elle pas plutot,
comme le dit Lotze, & la conception polythéiste d’'une pluralité
d’étres divins, dont chacun aurait sa sphére particuliére d’acti-
vilé, ou méme a des théories dualistes et manichéennes, telles,
par exemple, que celles qui semblent ressortir des derniers
ouvrages de Stuart Mill? Ce qu’il y a de certain, c’est que la
considération objective du monde ne remplit pas ces lacunes et
ne donne aucune solution & ces contradictions. Pour que I'hy-
pothése de la finalité du monde devienne une certitude, il faut
qu’elle repose sur une autre base. Ritschl le dit fort bien, « la
seule expérience ne nous permet de conclure ni a4 un but final
du monde, ni & une intelligence qui 'aurait fixé. »

Bien plus, ne devrait-on pas renoncer a I'’explication téléolo-
gique de ce petit nombre de phénoménes auxquels on la rap-
porte ordinairement ? Nous laissons de coté ici ce que Spinoza
et Kant ont avancé de leurs points de vue particuliers contre la
réalité de la finalité. Nous nous occuperons seulement des
arguments employés par les naturalistes, surtout par ceux
d’entre eux qui représentent l’athéisme matérialiste, argu-
ments dont la valeur a été reconnue par des philosophes d’un
tout autre bord (Lotze, par exemple), qui admettent aussi que
de la seule connaissance de la nature nous ne pouvons con-
clure & un Dieu intelligent. Ces arguments doivent occuper



184 J. K@ESTLIN

séilieusement I’apologétique de nos jours et meritent d’étre
justifiés dans ce qu’ils ont de vrai.

Nous avons déja signalé la relation existant entre les causes
finales et les causes effectives ; celles-ci, nous I’'avons vu, con-
servent toute leur valeur lors méme qu’on reconnait la réalité
des premiéres. Ce que nous considérons comme but est donc
toujours produit ou atteint dans la réalité par I'action des cau-
ses réelles, par les forces des substances particulieres. Cette
action des causes réelles ne suffit-elle donc pas pour produire
avec une nécessité intérieure les faits que nous considérons
comme des buts?0u, comme Lotze I’exprime, une nature aveu-
gle ne ferait-elle pas d’elle-méme tous les pas que nous lui
faisons faire sous la direction d’une intention prétée & son au-
tear? La difficulté est donc, on le voit, de faire place & la
conception téléologique dans un monde soumis tout entier a
Paction mécanique des causes effectives. Ne devrions-nous pas
nous contenter de ces derniéres et abandonner la téléologie
comme indémontrable dans la réalité ?

Voyons la chose de plus prés. Nous avons vu, a propos de la
preuve cosmologique, que le monde est un mécanisme com-
posé d’atomes doués de forces, et que les diverses substances
ne sont que les combinaisons diverses produites par les actions
réciproques de ces forces. Ces combinaisons obéissent aux lois
physiques et chimiques qui régissent toutes les forces. Cest
ainsi que se produisent d’abord les combinaisons que nous
nommons inorganiques. Quelques-unes d’entre elles nous pa-
raissent déja en un certain sens des ceuvres d’art et nous
serions disposés & y voir les produits d’'une activité conforme a
un but; tels les cristaux, les aiguilles et les étoiles aux formes
délicates de la neige et de la glace ; cependant, le champion le
plus décidé des causes finales avouera qu’il faut s’en tenir
pour I'explication de ces faits a la seule action des causes effec-
tives. Mais alors, les formes supérieures de l'existence diffe-
rent-elles suffisamment de ces produits pour qu’on soit auto-
risé a réclamer pour leur formation I’action de causes toutes
difféerentes? A un degré plus élevé, nous rencontrons les étres
organiques. fls sont formés des mémes éléments que les étres



LES PREUVES DE L'EXISTENCE DE DIEU 185

inorganiques ; mais ces éléments se sont combinés d’une ma-
niére toute particuliére, et ont donné naissance a cette singu-
liére apparition d’'un tout composé de parties par l'activité
desquelles il subsiste et se développe, tandis qu’a son tour il
les soutient et les porte, tout qui bientdt au reste se dissout
en substances inorganiques. La premiére apparition de ces
composés est inexplicable au point de vue matérialiste, mais
cela ne prouve nullement encore qu’ils aient agi comme but
sur le monde inorganique. Les substances inorganiques néces-
saires a l’entretien des étres organiques ne sont assimilées par
ceux-ci et ne se combinent avec eux que suivant les lois phy-
siques et chimiques; rien ne prouve donc que l'entretien de
ces étres soit le but de ces actions naturelles. Au reste, les
mémes actions deviennent souvent ennemies et destructives de
I'organisme. Les éléments intérieurs des substances organiques
sont soumis aux mémes lois. Va-t-on jusqu’a admettre la preé-
sence dans I’organisme d’'une nouvelle force, la force vitale,
rien ne peut empécher d’admettre qu’elle agit simplement
comme cause efficiente, par conséquent rien ne permet de
conclure & un absolu qui I'aurait créée en vue d’'un but. Les
-cellules sont donc le produit de 'activité naturelle de ces for-
ces; les organismes entiers, comme leurs différents organes, se
développent aussi par le simple jeu des activités naturelles. Le
produit ne peut étre cousidéré que comme le simple résultat
de ces forces et de ces causes réelles, et nullement comme un
but existant déja quelque part idéalement avant sa réalisa-
tion.

Les partisans de la téléologie, surtout Trendelenbourg et
Reiff, s’appuient volontiers surla structure de I'eeil; cependant
cet organe a été produit aussi par des causes efficientes ; pen-
dant le développement de I'embryon dans le sein maternel,
les éléments se sont groupés par leurs propres forces de ma-
niére a former un organe sensible aux rayons lumineux, etc.,
mais le rayon lumineux n’a pas été la cause idéale de la forma-
tion de I'ceil.

Ce point de vue a trouvé un appui bienvenu dans le trans-
formisme, défendu surtout de nos jours par Darwin.



186 J. KESTLIN

Les espéces qui possedent des organes développés ont été
produites par d’autres espéces qui ont formé ces organes len-
tement et graduellement. Ce sont certaines fonctions naturelles
des organismes primitifs qui, développant les parties du corps
au moyen desquelles elles s’exécutaient, en ont fait des organes
de plus en plus parfaits. Certains individus doués des organes
les plus parfaits les ont conservés dansla lutte pour P’exis-
tence, et s’unissant entre eux ont reproduit de nouveaux indi-
vidus chez lesquels le perfectionnement des organes s’est con-
tinué; c’est ainsi que ’hérédité explique la formation de P’ceil.

Il faut le reconnaitre, I’apparition de la conscience dans le
monde organisé jusque-la inconscient est tout a fait inexplica-
ble pour ce point de vue ; mais on pourrait cependant préten-
dre que l'activité d’une dme séparée du corps est compléte-
ment soumise aux lois d’'un certain mécanisme, en lant que
les sensations, les représentations et les volitions suivent les
impressions extérieures et s’associent entre elles suivant une
loi de causalité absolument nécessaire. Et 'on ne peut reven-
diquer la liberté de I’esprit en face de ce mécanisme qu’en
faisant appel & la conscience morale.

Des buts proprement dits ne se montrent que dans l'activité
de 'homme; il se représente des objets nécessaires a sa vie et
a son bien-étre, et cette représentation le provoque a mettre
en ceuvre les forces qu'll possede, de facon a ce que le résultat
de son activité soit precisément cet objet entrevu par la repre-
sentation. Et c’est 13, dira-t-on du bord matérialiste, c’est 1
précisément ce que I’homme attribue sans fondement & la
nature autour de lui; il pense que la aussi les causes actives,
lorsqu’elles aménent un résultat favorable 4 1a vie d’un orga-
nisme, doivent avoir été dirigées dans ce sens par un esprit
doué de représentation. Il se figure ainsi qu’il trouve dans la
nature un champ d’action pour sa vie non pas accidentel ou
simplement produit pas les forces matérielles, mais preparé
pour son service par une volonté supérieure ; 1l se figure que
sa position dominatrice lui est assurée & toujours, tandis qu’il
devrait craindre que le jeu des forces mécaniques ne l'anéan-
tisse un jour.



LES PREUVES DE L’EXISTENCE DE DIEU 187

Un pareil point de vue ne manque ni de conséquence, ni de
force. Que peut-on lui opposer?

Non de simples accusations d’absurdité, comme celles de
Biedermann, qui voit une absurdité dans le fait qu’une série
d’individus toujours semblables puisse sans téléologie étre le
résultat des procés infiniment variés de la nature primitive.
Les matérialistes répondront que, en présence des éléments
semblables entrainés dans ce procés et soumis a des forces
semblables, la similitude des individus est tout aussi naturelle
que leurs différences. Au reste ils prétendront que leur théo-
rie de I’évolution explique seule la diversité qui se manifeste
dans les espéces & coté de cette similitude.

Reiff dit avec raison qu’on doit toujours rechercher une rai-
son suffisante ; et en effet le point de vue matérialiste ne sait
pas pourquoi la matiére primitive a dés le commencement cette
essence, ces forces, ces lois particuliéres; pourquoi ces com-
binaisons organiques toutes nouvelles, et surtout les phéno-
meénes de conscience se produisent. Mais il répond que cette
question de la raison suffisante doit une fois ou l'autre rester
sans réponse, et que l'explication téléologique échoue précisé-
ment quand elle veut expliquer les rapports primitifs et les
actions réciprogues primitives du monde. Pfleiderer veut que
la philosophie recherche le pourquoi, mais si 'on entend par
ce mot la simple recherche des résultats qu’améne une action,
on ne s’éleve pas au-dessus des causes réelles; si 'on y ren-
ferme I'idée de but, I'affirmation de Pfleiderer est une pétition
de principe. Reiff, d’aprés Ulrici, demande pourquoi les forces
naturelles ne sont pas en guerre incessante entre elles, ce qui
arriverait, dit-il, si elles n’étaient que des puissances aveugles.
Mais on n’a pas le droit de conclure d’une multiplicité d’étres
différents a4 une lutte de ces étres entre eux, plutdot qu’a cer-
tains rapports réciproques et & certaines affinités intérieures de
ces étres; la seconde réponse est a priori aussi naturelle que
la premiére, et I’expérience la confirme.

La remarque que dans ce point de vue, c’est I'accidentel qui
régnerait dans le monde, ce qui est en contradiction avec la
nécessité que réclame la pensée, semble trés concluante au



188 J. K@ESTLIN

premier abord; mais elle est sans valeur réelle. Elle ne peut,
puisqu’elle est dirigée contre la négation du but, entendre par
accidentel ce qui n’est pas déterminé par un but, ni prétendre
que sans but il n’y a aucune nécessité dans les phénomeénes;
en effet, les matérialistes admettent la plus étroite nécessité,
celle de I’enchainement nécessaire de la causalité réelle; 'ac-
cidentel, qu'on reproche a cette théorie de faire régner dans
le monde, n’exclut nullement cette nécessité; il doit donc
s’entendre dans le sens que lui donnait Leibnitz: ’essence du
monde, base nécessaire de tous ses phénoménes, peut étre
pensée autrement qu’elle n’est, cariln’y a pas de raison suffi-
sante pour expliquer qu’elle existe ainsi plutot qu’autrement;
c’estdans ce sens que le monde est accidentel, mais ce repro-
che ne nous améne qu’a reconnaitre notre ignorance du pre-
mier principe.

On a remarqué que l'lliade pourrait aussi bien étre le pro-
duit accidentel d’'une masse de caractéres d’imprimerie jetés
péle-méle, que le monde celui des atomes qui le composent.
On pourrait répondre que le premier cas n’est pas absolument
impossible ; puis, tandis que les lettres de ’alphabet sont dans
un rapport tel que la chose est presque impossible, les atomes
ont déja en vertu de leur essence certains rapports réciproques
par lesquels ils ont formé petit & petit les combinaisons que
nous avons sous les yeux ; il est en tout cas plus raisonnable,
dira-t-on, de reconnaitre 'impossibilité ol est notre esprit de
connaitre la raison de cette constitution intime des atomes que
de donner pour explication des notions de but qui ne reposent
sur rien.

Il faut reconnaitre que la nature se développe et progresse
vers un étre supérieur qui n’apparait pas seulement de fait 2
la fin de son développement, mais qui est supérieur en vertu
de son caractére intime et spécifique, alors seulement la fina-
lité sera vraiment prouvée; l'étre qui a ce caractére c’est
I’homme. Mais pour arriver a la notion de supérieur, de meil-
leur, il faut sortir de la considération objective du monde pour
entrer dans celle de notre vie morale. .

En effet, les considérations auxquelles nous nous sommes



LES PREUVES DE L'EXISTENCE DE DIEU 189

livrés ne nous donnent aucune réponse a cette question : quel
droit avons-nous de considérer notre nature comme supérieure
a celle des étres qui nous entourent? A supposer méme que
nous arrivions i voir dans ’homme le but et non pas seule-
ment le dernier produit du développement naturel, il resterait
la question de savoir en vertu de quelle supériorité cet honneur
nous a été accordé. Si nous admettons que cette supériorité
consiste seulement dans la puissance que nous possédons sur
les créatures inférieures, cette supériorité pourrait bien n’étre
qgu’une illusion, car les puissances inférieures de la nature do-
minent en fait sur nous et rien ne garantit ’humanité contre
I’éventualité d’une destruction totale par les forces naturelles.
Si 'on suppose avec le matérialisme que le point de wvue
purement mécanique du monde est le seul qui soit justifié, il
est absurde de parler d’'un degré supérieur de la nature (ce
que Strauss fait continuellement). Dans cette théorie il n’y a de
supériorité réelle que 13 ou se trouve un plus grand quantum
de force. De méme pour la notion de parfait. On appelle plus
parfaits les étres des degrés supérieurs ; mais nous n’avons au-
cune mesure pour cette perfection et tout ce qu'on peut dire,
selon cette théorie, c’est que les étres sont d’autant plus par-
faits qu’ils possédent, en vertu de leur composition ou de leur
masse, plus de force pour se maintenir, agir et dominer sur les
autres.

Mais c’est dans un autre sens que ’homme est un étre su-
périeur; c’est en vertu d’'une valeur intérieure, d’'une valeur
absolue, et non pas seulement relative ; cette idée de valeur
est une idée morale qui n’est compréhensible que pour le sens
moral. Nous ne 'obtenons que par la conscience d’un objet
qui doit absolument étre atteint par nous. Le bien moral seul
a une valeur réelle en tant qu’objet de cette réclamation ab-
solue de la conscience morale ; 'homme n’a de valeur véritable
qu’en tant qu’il est déterminé pour le bien moral. Ici nous ar-
rivons & un point qui ne se laisse pas démontrer, mais pour
lequel il faut en appeller & ’expérience intime et & Ia certitude
immédiate ; ce n’est qu’en partant de cette base que notre
pensée peut s'élever jusqu’a Dieu.



190 J. K@ESTLIN

Ce point acquis, nous obtenons ce contenu du but divin qui
ne peut étre laissé de coté lorsqu’on soutient la téléologie de
P'univers. Et c’est dans cette valeur morale de I’homme aussi
que la certitude d’une téléologie trouve son vrai point d’appui ;
nous savons par elle que la nature ne nous offre pas seulement
en fait certains moyens pour notre existence et notre dévelop-
pement, mais qu’elle est déterminée téléologiquement en vue
de nous et de notre but supérieur, et cela par I’activité crea-
trice et ordonnatrice de Dieu. C’est ainsi que la certitude de la
finalité du monde peut subsister comme une foi inébranlable,
12 méme oul aucune observation extérieure ne réussit a prouver
une relation de but dans I’'univers. L’homme a donc le droit de
se servir des moyens que lui offre la nature, dans I’entiére con-
fiance que c’est le méme absolu qui se révéle dans sa con-
science et qui a organisé en vue de son action morale le monde
et ses forces mécaniques. La conscience que le monde nous
offre des buts & poursuivre n’est pas possible sans la conscience
de sa disposition téléologique; enfin la conscience de notre
dignité, de nos devoirs et de nos buts moraux exclut absolu-
ment la pensée que nous puissions étre anéantis un jour par
les forces d’'un mécanisme aveugle.

Le caractére de supériorité relative que nous attribuons aux
étres organisés et aux animaux obtient ici seulement son vrai
sens et son vrai fondement : la vie en général et l'individua-
lisation, c’est-a-dire la vie de plus en plus concentrée sur elle-
meéme, n’offrent pas seulement des instruments a la vie morale
des personnalités libres, mais forment les degrés préliminaires
de cette vie supérieure dans le développement du monde, dé-
veloppement qui, tout en étant posé et comme porté par la
puissance de Dieu, est cependant un développement propre et
naturel. Obtenons-nous en outre, par notre conscience morale,
I'idée de 'amour ou de la bonté de Dieu, nous pouvons voir
un premier degré de révélation de cet amour dans le monde
organique. En effet, Dieu permet aux créatures qui par leur
conformation sont susceptibles d’un certain sentiment de bien-
étre d’en jouir réellement et il leur offre dans la nature inor-
ganique et dans le régne végétal les moyens nécessaires & ce



LES PREUVES DE L’EXISTENCE DE DIEU 191

bien-étre '. Ainsi donc, la considération objective des phéno-
menes ne suffit pas & prouver la téléologie. Mais celle-ci est
réclamée par toute réflexion qui s’appuie sur la conscience
morale; loin d’exclure l'action des causes réelles qui suffit &
I’explication mécanique objective du monde, elle la comprend
et la compléte.

Nous allons étudier plus en détail la signification de la con-
science morale relativement & la certitude de I'existence de
Dieu.

Preuves tirées de la nature de Uesprit, de Uaccord des peuples
(e consensu gentium), preuve morale.

Les preuves cosmologique et téléologique ont pris pour point
de départ le contenu de notre conscience du monde extérieur,
on peut chercher un autre point de départ dans le contenu de
notre esprit tout entier. Plusieurs preuves peuvent étre ten-
tées sur cette base a coté de la preuve proprement morale.

Prenons 'esprit en général, I’esprit de 'humanité dans son
développement tout entier, et nous arrivons a I’'ancienne preuve
e consensu gentium ; ceite preuve est employée par Bieder-
mann pour montrer la nécessité immanente de I'idée de Dieu,
mais elle n’est pas concluante.

Une premiére réfutation se présente dans Uaffirmation qu’il
existe des peuples privés complétement de cette idée. Mais les
observations sur lesquelles s’appuie cette affirmation sont su-
jettes a caution, souvent superficielles et incomplétes; une
certaine timidité craintive vis-a-vis de la divinité empéche les
sauvages de s’ouvrir aux étrangers sur leurs croyances reli-
gieuses. En tout cas s’il existe des peuples sans dieux, ils sont
au plus bas degré de I'échelle de ’humanité, et c’est un fait
que le progrés de I’esprit humain a toujours conduit a la recon-

! Voir sur ces questions du role préliminaire de la nature, de son déve-
loppement, de sa valeur et de la révélation qu'elle nous fait de la bonté
de Dieun, les intéressants développements de M. Secrétan. (Philosophie de

la liberté. — L’histoire, chap. X principalement.)
Note du traducteur.



192 J. K@ESTLIN

naissance du divin. Mais un progrés subhséquent ne nous élé-
vera-t-il pas au dessus de cette croyance; le degré de dévelop-
pement auquel correspond la croyance en Dieu n’est-il pas un
degré transitoire ? La pensée de certains esprits indépendants
qui ne voient dans I'idée de Dieu que la projection 4 1’extérieur
du contenu de notre étre spirituel ne deviendra-t-elle pas un
jour la propriété de toute I’humanité ? La foi en Dieu ne se dis-
sipera-t-elle pas comme l'illusion qui faisait voir dans le ciel
une voite solide, demeure des étres divins? Ce n’est que si nous
trouvons dans notre esprit des raisons solides de croire a la
réalité de Dieu que nous pouvons répondre négativement 4 ces
questions et reconnaitre quelque valeur & la preuve e consensu
gentium,

Il nous faut donc descendre dans le sanctuaire de notre vie
spirituelle, dans notre conscience personnelle, pour y saisir les
moments qui nous conduisent & la certitude de I'existence de
Dieu.

Nous devons cependant exclure de cette étude les expé-
riences purement religieuses que nous faisons en tant que
croyants et que jouissant de la communion de Dieu, puisqu'’il
s’agit de preuves indépendantes de la conscience immeédiate
que nous avons du divin et reposant sur d’autres moments de
notre vie spirituelle.

Kahnis est celui qui développe le plus complétement 'argu-
ment psychologique, ou les preuves psychologiques, les rappor-
tant aux trois facultés: le penser, le sentir et le vouloir, par
lesquelles ’esprit cherche ’absolu.

Le sentir n’est pas valable pour fonder une preuve. L’aspi-
ration du sentiment vers un bonheur parfait, dit Kahnis, per-
met de conclure a4 un étre absolument heureux. Mais le droit
d’une pareille conclusion n’est nullement justifié par Kahnis ;
ailleurs il dit beaucoup mieux que I’nomme qui aspire 2 un
bonheur infini ne trouve son repos qu’en Dieu. Mais ceci est
déja expérience spécifiquement religieuse el doit rester en de-
hors de 'argumentation. Le sentiment moral pourrait étre in-
voque, mais c’est dans la preuve morale que rentre son étude.

Pour ce qui concerne 'activité pensante et connaissante de



LES PREUVES DE L’EXISTENCE DE DIEU 193

notre esprit, on pourrait dire (Reiff) que ses dispositions, ses
lois, ses productions font conclure & un auteur et 4 un ordon-
nateur divin de cet esprit, plus exactement que le caractére et
I'essence de notre esprit nous forcent & y voir non le produit
d’une simple force de la nature, par I'effet de laquelle I'’huma-
nité se serait dégagée dans le cours du développement naturel
du monde, mais I’ceuvre d'un esprit absolu supérieur a 1a nature
et A nous-mémes.

Mais avant d’en appeler aux lois de la pensée que manifeste
notre esprit, il faut savoir si elles possédent ce caractere d’ex-
cellence et cette valeur que nous leur atiribuons, il faut savoir
si notre pensée avec ses catégories, ses jugements, ses notions,
etc., n’est pas affaire de mécanisme psychique, tout semblable
aux associations et aux représentations qui se montrent chez
les animaux.

La réponse dépend des faits suivants : saisissons-nous au
moyen de notre pensée la réalité des objets? Notre esprit at-
teint-il, lorsqu’il s’éléve au-dessus du sensible et classe le con-
tenu des impressions des sens, & une véritable connaissance ?
Sinous en étions surs, nous pourrions dire : Au-dessus du sujet
et de son organisme spirituel, comme au-dessus du monde
objectif qui agit sur nos sens, doit exister un étre supérieur qui
les a ordonnés en vue I'un de 'autre; et notre esprit doit tirer
son existence de cet étre supérieur et non du monde sensible.
Mais pour parler ainsi, il faudrait que cette certitude de la
valeur de notre pensée fut auparavant fondée. Descartes, on
le sait, croyait & I'inverse ne pouvoir fonder cette certitude que
sur la foi en un Dieu par lequel la vérité de notre connais-
sance fit garantie. Nous ne pouvons couper court aux questions
que pose le doute a propos de la théorie de la connaissance par
un simple appel au sens commun et &2 ’habitude. Ce sont les né-
cessités pratiques de la vie qui y répondent le mieux, et nous
n’entendons pas ici un simple besoin pratique dont la justifi-
cation serait incertaine, mais une certitude morale profonde
que le monde, tel que nous nous le représentons et le pensons,
nous a été assigné comme théatre de notre activité morale;
que sa connaissance, condition de cette activité, ne peut donc

THEOL. ET PHIL. 1878. 13



194 J. KESTLIN

étre une illusion, puisqu’elle est ’objet d’une réclamation mo-
rale absolue. Cet aphorisme de J.-H. Fichte : « de la conscience
seule découle la vérité, » n’a-t-il pas toute sa valeur ici? Mais
pour arriver a cette déduction il faut remonter de notre esprit
pensant 4 notre conscience morale; ce qui nous raméne de
nouveau a la preuve morale qui offre un chemin plus direct et
plus court pour conduire & Dieu. En aucun cas le raisonnement
qui part de nos facultés intellectuelles seules ne peut étre con-
sidéré comme suffisamment sar.

Notre pensée a aussi un contenu que nous estimons supé-
rieur au monde sensible. Il comprend les idées morales et I'idée
de Dieu elle-méme. Est-ce que cette derniére est telle que sa
présence dans notre esprit ne se laisse expliquer que par l'ac-
tion d’un Dieu réel sur nous?

Descartes, on s’en souvient, dans ses Méditations, fait pré-
céder de cette affirmation la preuve ontologique. Si 'idée de
Dieu, dit-i], était une représentation subjective de mon esprit,
elle ne pourrait avoir plus de réalité, un contenu plus positif
que mon esprit lui-méme. Mais elle possede infiniment plus
que mon esprit, puisque je suis fini, tandis qu’elle est l'idée
d’un étre infini, éternel, etc. Donc, de ’existence de cette idée
en moi je dois conclure & ’existence d’un Dieu réel, son auteur
et son modéle. Je ne remarquerais pas que je suis imparfait si
je ne trouvais pas en moi cette idée d’un parfait, idée que je ne
puis m’étre donnée & moi-méme. Pfleiderer, Reiff, Holtzmann
renouvellent ce raisonnement. Mais subsiste-t-il devant une
critique approfondie ?

Avant tout, I'idée d’infini qui est 4 la base de tout raisonne-
ment semblable sur Dieu, est une idée négative vide et vague.
La simple considération du fini peut déja nous conduire 4 une
certaine représentation de l'infini; en effet, chaque objet est
limité, mais précisément ce qui le limite nous conduit au dela
de 'objet limité, sans que nous puissions nous représenter une
derniére limite, N’est-ce pas de 1a tout simplement que nait la
représentation d’un indéfini que nous transformons ou hypos-
tasons sans raison valable en quelque chose de positif ?

Descartes déja, il est vrai, a voulu soigneusement distinguer



LES PREUVES DE L’EXISTENCE DE DIEU 195

son infint qui absolument n’a pas de limites d’un simple indé-
fint, il prétend que nous n’obtenons nullement l'idée des per-
fections de Dieu par une simple extension de nos qualités finies.
Ces perfections de Dieu ne sont pas méme en puissance en nous
(par exemple notre connaissance ne sera jamais en fait infinie),
elles sont toujours susceptibles d’accroissement.

Mais pouvons-nous nous former réellement une notion claire
et positive de l'infini et du parfait? Avons-nous le droit de par-
ler de Dieu comme parfait avec nos représentations insuffisan-
tes, tant que nous ne sommes pas conduiis par des argments
d’autre espéce, religieux ou moraux, a reconnaitre I’existence
d’un Dieu dépassant notre conception? L’idée de la puissance
infinie ne s’obtient-elle pas en étendant a I'infini la notion de
puissance que nous puisons dans I'existence finie, et cela sans
que nous puissions ramener ce résultat & une notion déter-
minée?

On dira peut-étre qu’il y a quelque chose de positif dans la
toute puissance ; que l'idée d’une fotalité absolue est une idée
réelle; que cette idée ne s’offre & nous ni dans I’expérience
objective ni dans notre esprit fini ; que cette idée ne peut donc
provenir que de Dieu. Mais il est facile de répondre : notre
expérience sensible et le mécanisme de notre esprit capable
d’abstraction et de synthése nous conduit & nous former des
idées générales de tous les objets semblables, de tous les ani-
maux, de toutes les plantes, etc., sans que nous admettions
cependant que la totalité de ces objets ait réellement agi sur
nous, ou qu’un Dieu nous ait aidé lui-méme & former ces idées
générales. De la notre esprit s’éléve par P'abstraction & l'idée
d’une totalité des choses, idée qui reste une pure abstraction
et n’a pas une origine supérieure; enfin, nous nous formons
les représentations d’une toute puissance, d’une toute pré-
sence, etc., en meltant en rapport avec cette totalité, une force
ou un &tre que nous avons préalablement étendu & I'infini. Ces
qualités tirent donc leur existence du fini.

D’aprés tout cela, il nous faut renoncer & faire de la puis-
sance de la pensée et du contenu intellectuel de notre esprit
la base d’une preuve de l'existence de Dieu, car rien ne nous



196 J. K@ESTLIN

prouve que la prétendue victoire de notre esprit sur le fini ne
soit pas une vaine excursion dans I'indéterminé, et que, dans
le domaine méme du fini, nous arrivions au moyen des catégo-
ries de la pensée & une connaissance véritable.

Nous sommes enfin amenés au cO6té moral de notre esprit
par la preuve que Biedermann tire de I’existence du moi et
qu’il appelle preuve ontologique. Le mot, dit Biedermann avec
raison, est une synthése de nature et d’esprit qui s’éléve sur
la base de la nature et dont le principe n’est cependant pas la
nature comme telle ; synthése qui suppose donc un principe
spirituel comme principe soit de la nature, soit de notre esprit.
Possédons-nous vraiment l’essence spécifique de notre esprit
dans sa différence d’avec la nature, aussi longtemps que nous
ne le concevons pas dans son caractére moral, et n’avons-nous
pas ici la plus forte et la plus haute instance contre I’explica-
tion matérialiste de la vie de 1’esprit que Biedermann appelle
le comble de I’absurdité ? Ce penseur, au reste, a bien en vue ce
caractére moral du moi lorsqu’il ajoute : Cette preuve part de
I’existence du moi lequel a le monde physique pour présuppo-
sition nécessaire de sa détermination propre comme sujet de
I’ordre moral du monde ; la notion de I’esprit absolu renferme
en soi dans I'unité le principe spirituel absolu du monde de la
nature, et le principe doué de finalité du monde moral.

C’est donc dans son caractére moral que nous avons encore
4 considérer ’esprit; et c’est de ce caractére que nous tirerons
nos conclusions. C’est seulement dans notre conscience morale,
c’est-a-dire dans la conscience de notre volonté, de notre li-
berté, des buts qui nous sont fixés et des réclamations qui nous
sont adressées, que nous prenons entiérement conscience de
la différence qui existe entre nous et la nature dans laquelle
nous sommes engagés par un cdté de notre existence et de
notre supériorité sur elle. Tant que nous faisons abstraction
de cette conscience, nous pouvons nous demander s’il y a
quelque chose d’abselument certain pour nous; mais dans les
réclamations et les témoignages de la conscience nous trouvons
des vérités qui possédent une valeur absolue et la gardent en



LES PREUVES DE L’EXISTENCE DE DIEU 197

face de toutes les représentations sensibles, de tous les doutes,
de tous les raisonnements, de tous les sophismes. La conscience
morale nous fait remonter encore plus haut que le cogito ergo
sum de Descartes ; en faisant abstraction de tout ce qui est
douteux, je me trouve doutant, pensant, cherchant la vérité ;
mais je pense et je cherche parce que je me délermine ainsi,
parce que je le veux, parce que ma conscience m’en fait un
devoir.

Les postulats de la conscience aménent avec eux une idée
d’inconditionné. Nous savons que dans ’ensemble des choses
tout se conditionne, mais nous sommes incertains si nous pou-
vons nous élever au-dessus de la série des objets conditionnant
qui sont toujours condilionnés & leur tour jusqu’a un incondi-
tionné. Les lois de notre pensée nous disent que pour penser
bien il nous faut penser d’une certaine maniére déterminée,
mais on pourrait demander si en général penser est pour nous
une nécessité. Dans les réclamations de la conscience relative-
ment & notre conduite au contraire, nous trouvons un incondi-
tionné ainsi que dans 'ordre moral du monde que cette méme
conscience réclame. La reconnaissance de quelque chose d’in-
conditionné est donc en relation directe avec notre conscience
morale ; la question qui se pose est celle-ci : faut-il conclure
de 12 & un sujet réel auquel il faudrait rapporter cet incondi-
tionné ; car cecl est encore une question, et non pas un fait
immédiat de la conscience; il y a des étres moraux qui malgré
leur respect de la loi morale ne sont pas encore conscients de
sa provenance de Dieu, mais doivent étre conduits par le rai-
sonnement de la loi au législateur. C’est 14 I'objet spécial que
se propose la preuve morale.

Les principaux moments de celte preuve ont été souvent re-
levés sans un ordre bien systématique, entre autres par Men-
delssohn. On connait la forme toute particuliére qui lui a été
donnée par Kant ; nous ne pouvons faire de sa déduction la
base de la notre, mais le grand meérite de ce philosophe est
d’avoir reconnu la haute et, dans un certain sens, I'unique va-
leur que posséde la raison pratique ou la conscience morale



198 J. KESTLIN

comme preuve de l’existence de Dieu. Parmi les contempo-
rains, Pfleiderer, Reiff et Ritschl sont & consulter pour les dif-
férentes formes qu’ils donnent & notre preuve.

Nous allons chercher 4 mettre en lumiére et & présenter
dans toute leur force les principaux moments de cette preuve.
Les faits de conscience sur lesquels elle repose sont un rem-
part inébranlable contre le naturalisme et le matérialisme pour
lesquels tout idéal tombe avec Dieu; une sérieuse considéra-
tion des conséquences de ces faits de la conscience doit nous
élever au-dessus de ce point de vue idéal, suivant lequel on
croit, dans un orgueilleux sentiment de sa propre autonomie,
pouvoir se passer de Dieu.

Nous avons d’abord a4 exposer le contenu de la conscience
morale en soi, point de départ de notre argumentation ; la con-
science de la loi et la conscience de notre liberté s’y présen-
tent commé deux faits inséparables 'un de P'autre, sur les-
quels 'argumentation morale doit reposer également.

Cette loi posséde dans sa manifestation comme dans son con-
tenu une organisation toute particuliere et implique immédia-
tement les questions, d’ou provient-elle? pourquoi existe-t-elle?

Cette loi porte en elle un caractére de dignité et produit en
nous un sentiment de respect étranger & toutes les impressions
qui nous viennent du monde naturel comme tel. Avec les idées
morales, les personnalités morales seules peuvent étre pour
nous les objets d’un sentiment pareil de respect. A ce respect
se joint la conscience que tous les objets naturels, toutes les
forces avec leurs lois sont subordonndes 4 la loi morale et
doivent servir & sa réalisation. Cependant '’homme n’est pas
déterminé avec nécessité par cette loi dont il reconnait les ré-
clamations comme absolues. 11 a méme la conscience qu’il
peut lui résister ou se déterminer librement d’apres elle. Et
pourtant a cette résistance se joint le pressentiment et quelque-
fois dans une conscience éclairée la certlitude que le triomphe
du bien réclamé par la loi est assuré malgré toutes les opposi-
tions individuelles, et que tout notre bonheur est en jeu dans
I'opposition ou la soumission i cette loi.

Le contenu fondamental de ces réclamations n’est pas moins



LES PREUVES DE L’EXISTENGE DE DIEU 199

caractéristique. Dans le monde animal, nous voyons tous les
individus suivre simplement leurs instincts naturels tournés
vers leur bien-étre, leur conservation ou leur jouissance; c’est
la seule loi qui les régisse, et nous ne pouvons parler d'un droit
chez eux a4 moins de dire comme Spinoza que leur droit s’éten-
dant si loin que leur force, les limites naturelles de celle-ci
suffisent & empécher qu’un individu ne prenne une puissance
exagérée, mais nous n’attribuons & aucun animal la domination
sur soi-méme ou une limitation volontaire de ses propres for-
ces. La nature ne nous fournit donc aucune analogie pour 'idée
qu’il en puisse étre autrement pour I'homme. La pensée n’y
change rien pour celui-ci, elle lui permet seulement de saisir
d’un coup-d’ceil '’ensemble des circonstances et de se former
des regles qui lui permettent de mieux satisfaire ce penchant
fondamental et de sacrifier quelques désirs particuliers secon -
daires dans l'intérét méme de cette satisfaction principale. On
ne peut pas méme parler, d’aprés la nouvelle théorie de Dar-
win, d’une loi de l'espéce & laguelle nous devrions nous sou-
mettre en vue de notre intérét propre. Car si nous sommes
doués de forces particuliéres en vue de la lutte pour I'existence,
pourquoi n'aurions-nous pas la volonté de nous affranchir des
bornes de 'espéce et de devenir la souche d’une espéce supé-
rieure ? Ce sont 12 les conséquences rigoureuses de ce point
de vue. Mais au lieu de cela, ce qu’il y a de plus certain pour
notre conscience c’est la loi morale qui nous ordonne d’aimer
le prochain, de faire de son bonheur notre but et de réprimer,
de subordonner entierement 4 ce but nos inclinations natu-
relles.

Et dans cette conscience de la loi nous est donnée la con-
science du pouvoir que nous avons de nous déterminer nous-
mémes, la conscience de notre liberté. La puissance de la vo-
lonté pénétre dans ce mécanisme naturel dans lequel nous
sommes nous-mémes engagés par nos penchants sensibles;
c’est 4 cette volonté que s’adresse 'impératif de 1a loi morale, et
c’est elle qui arrive 4 sa destination dans la communion de
Famour avec d’autres personnalités. Ces penchants sont régis
par des lois naturelles, mais nous pouvons, sous ’empire d'une



200 J. KESTLIN

idée morale, ou bien les réprimer, ou bien les satisfaire, mais
de maniére a4 ce qu’ils concordent avec des buts moraux. Rien
de pareil dans la nature, lorsque différents penchants se trou-
vent dans un individu, le plus fort ’emporte toujours avec une
entiére nécessité sur les autres. Les idées morales n’agissent
jamais de cette maniére sur notre volonté ; un penchant moral
ne ’emporte pas sur un penchant naturel par sa force supé-
rieure de facon 4 donner avec nécessité i la volonté sa direc-
tion. Mais quoique une action morale ne soit pas possible sans
un penchant moral intérieur, celui-ci ne nous donne que la
possibilité et la force de le suivre ; nous avons aussi le pouvoir
de lui résister; c’est en cela précisément que nous nous sentons
libres, libres méme en face de I'inconditionné. La conscience
de cette liberté est tout aussi importante pour la question de
Dieu que celle de la loi quinous domine et de I’ordre du monde.

La conscience trouve en face d’elle un monde naturel, dans
lequel des taches lui sont fixées, et dont les diverses parlies
doivent nous servir de moyens en vue de notre action morale.
La valeur absolue de I'idée morale nous donne la certitude que
ce monde tout entier est déterminé en vue de la réalisation de
cette idée, (que cette réalisation dans un royaume de person-
nalités morales unies entre elles est le but supérieur du monde.
(’est ainsi que P'esprit de ’homme acquiert avec la conscience
de ’obligation absolue celle de sa valeur vis-a-vis de la na-
ture. Et cependant le matériel que la nature met & notre dis-
position est excessivement borné, nous nous trouvons en face
de puissances naturelles & coté desquelles nos forces parais-
sent infiniment petites, et qui menacent d’empécher, d’oppri-
mer notre action morale. Cela méme nous donne la certitude
que le but supréme de 'esprit fini et de la nature leur est fixé
et se trouve garanti quelque part ailleurs; I’expérience exte-
rieure nous montre d’'une maniére fragmentaire les voies, les
fils d’un ordre semblable du monde, dans les vies particu-
liéres et dans ’histoire de I’humanité ; ’expérience intérieure
nous rend certains de leur existence 14 méme ou ils sont cachés
4 nos yeux.



LES PREUVES DE L’EXISTENCE DE DIEU 201

Encore plus difficile est la question de savoir comment ces
buts moraux sont garantis vis-a-vis des personnalités immo-
rales qui leur résistent directement ; mais la conscience morale
a I'entiére certitude que, dans cette lutte, le bien doit vaincre
s’ill a la valeur qu’elle lui attribue; le mal n’a donc point de
droit & une existence durable. Cela nous conduit de nouveau &
un ordre supérieur, & une aclivité supérieure mystérieuse dans
sa forme et travaillanl sirement & ses fins.

Enfin, ce postulat de Kant & savoir que la moralité et la féli-
cité des sujets doivent s’unir un jour dans une relation harmo-
nique, obtient ici sa place légitime et son droit positif. Ce n’est
nullement une concession faite & I’eudémonisme par le rigou-
reux moraliste. Ce postulat n’a pas seulement son fondement
dans le fait que le penchant au bien-éfre fait partie de notre
nature méme, et que par conséquent il doit étre satisfait pour
que la personnalité morale arrive & une vraie harmonie inté-
rieure; il ressort aussi de la valeur absolue gque réclame la loi
morale vis-4-vis des sujets moraux et du monde extérieur.
Cette loi morale a laquelle tout ce qui est naturel se subor-
donne dans l'ordre supréme doit se manifester aussi en ceci
que l'état du sujet relativement aux conditions de la vie soit
adéquat a sa valeur morale. C’est ce que le méchant sent dans
Pangoisse de sa conscience, ce que le juste espére dans le plus
grand renoncement a lui-méme.

Tout ce que nous venons de dire forme un tout étroitement
enchainé et donné déja dans les traits fondamentaux de la con-
science.

D’ol viennent cette loi et celte liberté? Comment la loi mo-
rale pourra-t-elle triompher sirement? D’ou vient cet ordre
moral ?

On ne peut écarter ces questions relatives & la loi par la ré-
ponse que c’est notre propre loi, que nous nous la donnons
nous-meémes; cette réponse n’a de sens que si elle recornait
que la conscience de la loi et de sa valeur précéde notre déter-
mination propre, et que cette loi envers laquelle nous sommes
obligés est donc donnée dans notre essence méme. Mais d’ou



202 J. K@ESTLIN

provient cet étre spirituel, moral avec sa loi? La question con-
cernant l'ordre moral du monde ne doit pas étre écartée par
cette réflexion du grand Fichte, que I'ordre moral précisément
doit étre mis a la place de Dieu. On peut encore échapper i la
conclusion de I’existence de Dieu quand on statue comme ce
philosophe un moi absolu d’ol1 ’on pense déduire le moi indi-
viduel avec le monde. Mais si nous reconnaissons un monde
réel préexistant & I’esprit de 'homme, suivant ses lois propres
et indépendant de lui, lequel cependant est préordonné en vue
de lui et de son but caractéristique, nous devons réclamer un
étre supréme supérieur aux deux domaines. Cet étre supréme
doit étre e méme que celui duquel proviennent notre esprit et
notre liberté. Si I’on s’en tient & la seule notion d’un ordre gé-
néral préexistant, on ne peut comprendre comment il se mani-
feste 4 nous sous la forme du devoir, ni comment il peut nous
donner la liberté de le suivre ou non, on ne peut se le repré-
senter que comme un ordre naturel simposant avec une néces-
sité absolue.

Nous sommes ainsi ramenés & un étre supérieur a notre
esprit et & la nature. C’est par lui que nous avons été placés
dans le milieu de la nature, avec notre étre moral supérieur a
elle, et, comme cette nature est ordonnée et dominée par lui
(ce que nous avons vu & propos de la preuve téléologique) il
faut qu’elle ait été originairement établie, créée par lui.

Comment devons-nous nous représenter cet étre supréme
dans son essence ?

Il ne peut &tre une force naturelle, & moins qu’on ne dise,
comme Strauss, que dans 'homme cette force naturelle s’est
surpassée elle-méme, phrase qui a attiré & ce philosophe I'iro-
nie d’Ulrici. Ce qui veul, ce qui met en face de soi des étres
doués d’une volonté libre, ce qui détermine par un impératif
moral et non par une nécessité physique, etc., ne porte plus
le caractére de nature, de mécanisme et de nécessité. Si nous
avions recu d’une puissance naturelle notre loi, celle-ci n’au-
rait pas & nos yeux cette valeur absolue que nous lui accor-
dons, tout en conservant le sentiment de notre dignité en tant
qu’étres libres ; ce sentiment de dignité propre ne nous pousse-



LES PREUVES DE L'EXISTENCE DE DIEU 203

rait-il pas au contraire & résister au joug de cette loi et 4 nous
élever au-dessus d’elle par tous les moyens?

Nous ne pouvons concevoir I’étre supréme autrement que
comme un esprit moral et, par conséquent, comme un Dieu
personnel. Nous étions déja conduits & la catégorie de la per-
sonnalité dans la preuve téléologique qui nous présentait Dieu
comme voulant, se fixant des buts; maintenant cette person-
nalité est atteinte complétement, ses buts sont moralement
bons, elle est la source de tout bien moral. « Il n’y a rien, dit
Kant, de bon sans restriction, que la volonté bonne seule. »
Une pareille volonté n’est pas concevable sans un sujet voulant
et se déterminant, ce qui est la notion fondamentale de la per-
sonnalité. A coté de la loi, notre liberté a la plus grande im-
portance pour cette conception de 1'étre supréme, c’est lui qui
nous ’a donnée, méme pour lui résister. On a parlé ici d’une
limitation de Dieu par lui-méme ; ’expression est mal choisie,
parce qu’elle semble indiquer chez Dieu une certaine force na-
turelle a laquelle sa volonté mettrait des limites; mais il faut
bien parler & propos de ce rapport de Dieu avec nous d’une
relation de Dieu avec lui-méme, d’une détermination proprede
Dieu par lui-méme. Quant aux attributs moraux de Dieu, ce
n’est pas seulement sa sainteté, mais encore sa bonté qui se
manifeste dans les faits de notre conscience; il fait de nous des
étres libres, moraux, a son image; il veut que, en suivant le
penchant de la partie la plus élevée de nous-mémes, nous
obéissions &4 ses commandements, il veut nous meltre en har-
monie avec nous-mémes, avec lui et enfin nous faire jouir d’une
félicité complete.

Quiconque veut définir positivement 1’essence de Dieu, tout
en lui refusant la personnalité devra nécessairement le repré-
senter d’aprés I’analogie d’une force de la nature, ou bien le
désigner par des expressions abstrailes n’expliquant nullement
sa relation avec le monde et surtout avec les personnalités li-
bres. Le premier cas se présente dans le panthéisme de Hegel ;
son absolu se développe comme un procés de la nature, il
n’y a aucune place pour la liberté; le second chez Bieder-
mann, par exemple, dont la détinition de Dieu comme 1'étre



204 J. KESTLIN

qui est en sot et par soi n’explique nullement comment 'étre
pur a passé a1’acte ni comment il est devenule fondement d’un
étre hors de soi, d’'une volonté libre. Ces philosophes n’échap-
pent pas plus que nous a la nécessité d’appliquer & I'absolu
des catégories empruntées au monde fini, seulement elles
sont bien plus inadéquates que les ndtres a cet absolu, quand
elles ne lui sont pas directement opposées, comme 'idée du
proces de Hegel. Les catégories abstraites de I’en soi et du hors
de soi, d’ol1 viennent-elles si ce n’est des représentations de
Pespace et de celles que 'esprit fini se fait de lui-méme?

Mais pourrait-on demander encore, si la notion de la per-
sonnalité de Dieu a aussi ses difficultés, ne faudrait-il pas re-
noncer a toute affirmation théorique de Dieu? Mais Dieu est un
objet réel de connaissance, aussi certainement que notre esprit
avec son caractére moral, ou que le monde avec sa détermina-
tion par 'idée morale. Une conception théorique de ce qu'il
est, si imparfaite qu’en soit la forme, est réclamée par la con-
stitution de notre esprit, aussi bien que par les besoins pra-
tiques que nous avons d’une relation morale avec Dieu; il
s’agit de ne pas perdre de vue les motifs pressants qui récla-
ment celle connaissance théorique de Dieu, pas plus que les
bornes imposées & notre pensée finie. On objecte & I'idée de la
personnalité de Dieu que nous ne connaissons en fait de per-
sonnes que celles qui arrivent a4 la conscience d’elles-mémes
en se distinguant des autres, qui se déterminent appuyées sur
une base déja donnée, qui se servent d’un corps et d’un cer-
veau pour penser et vouloir. Mais la nécessité avec laquelle
nous avons été conduits & notre idée de Dieu nous engage pré-
cisément & penser qu’il y a une conscience de soi, une déter-
mination propre d’une autre espéce; puis il n’y a dans les
personnalités finies aucun argument prouvant que cette base
naturelle, ce corps, ce cerveau, soient essentiels & la person-
nalité. N’est-ce pas au contraire a 'imperfection de la person-
nalité finie seulement qu’ils appartiennent?

C’est ainsi qu’en partant de ce contenu de notre conscience
dans lequel nous n’avons pas directement affaire avec Dieu,



LES PREUVES DE L’EXISTENCE DE DIEU 205

mais avec nous-meémes et avec le monde, nous avons été con-
duits & I'idée de Dieu, telle que la concoil notre conscience
religieuse et chrétienne. La considération du monde objectif n’a
pas suffi a elle seule & nous donner un résultat certain. Celui-
cin’adtéatteint que lorsque nous nous sommes considérésnous-
mémes dans notre étre spirituel et moral en face de la nature.
C’est de 14 que l'idée encore vague d’absolu comme premier
principe auquel nous a conduits la preuve cosmologique recgoit
son vrai contenu ; 'affirmation souvent jointe & cette preuve
que la cause supréme crée dans le cours du développement
naturel quelque chose de nouveau, qui dépasse ce développe-
ment trouve son fondement dans notre conscience morale. La
base de la preuve téléologique, & savoir la considération du
monde comme ordonné en vue de fins déterminées, n’est ga-
rantie que par cette conscience. C’est ainsi que nous unissons
les preuves cosmologiques et téléologiques & la preuve morale
a4 laquelle seule nous reconnaissons une valeur décisive.

Nous devons avouer que cette preuve repose sur une base
qu’il n’est pas possible de prouver logiquement ; nous avons
supposé ces faits et ces expériences de la conscience chez tous
sans pouvoir les prouver & celuli qui les nierait ; pour celui-ci
nous n’avons aucun moyen de le convaincre ; tout ce que nous
pouvons faire, c’est d’en appeler & sa conscience, d’agir sur
son intérieur afin de réveiller en lui la voix de la conscience
et d’empécher qu’il ne se ferme complétement & cette voix.
Mais il ne faut pas oublier qu’aucune réalité ne peut étre éta-
blie sans qu’on en appelle en dernier ressort & des expériences
immédiates qui ne sont pas susceptibles d’une démonstration
logique.

Aucune preuve de l'existence de Dieu ne peut remplacer
la foi religieuse et chrétienne, ou donner la certitude qui est le
partage de celle-ci. Tandis que la preuve morale repose sur
une expérience de la conscience, de laquelle il faut conclure a
Pexistence Dieu, cette foi repose sur ’expérience directe de
Dieu lui-méme, que nous faisons dans une relation et une com-
munion positive avec lui; expérience qui ne se présente vrai-



206 J. E@®STLIN

ment que dans le christianisme, la religion de la réconciliation.
Ce n’est que par cette réconciliation que nous apprenons i
connaitre 'amour divin, qui, quoique source de notre exis-
tence, est voilé & nos yeux & cause de la chute et du péché.
C’est dans ce sens avant tout que 'humanité a besoin d’une
révélation pour connaitre Dieu, révélation qui ne consiste pas
dans une doctrine seulement, mais dans un acte véritable,
dans une communication de ’amour.

La vie morale et notre conscience qui ne sont intelligibles
pour nous que dans la supposition de Dieu, ont besoin d’étre
purifiées, excitées et fortifiées par le don de soi 4 Dieu et par
la jouissance de son amour; 14 ou ces éléments manquent, le
sujet cherchera toujours & se soustraire aux conséquences qui
se sont imposées a notre recherche. Il entend bien les récla-
mations de la conscience ; mais il s’endurcit contre elles et
s’efforce par orgueil ou par crainte d’échapper & Dieu ; ce n’est
que sous 'impression de ’amour réconciliateur qu’il est attiré
A ce Dieu et saisit sa volonté parfaite. 1l est rappelé a la liberté
qui appartient & ’essence de son esprit par le sentiment de sa
responsabilité ; mais ce n’est que par la rédemption et la com-
munion avec Dieu qu’il peut s’arracher a 'obstacle invincible
du péché. La certitude d’'un ordre moral du monde appartient
a la conscience morale. Mais le bien doit-il vaincre un jour?
Nos fins morales sont-elles le but vers lequel tend le dévelop-
pement du monde ? Les doutes que soulévent ces questions
ne sont vraiment surmontés que lorsque nous connaissons le
don de Dieu, et savons que le royaume des cieux subsiste réel-
lement.

Pour les non-chrétiens, la preuve morale n’a de force sub-
jective qu’autant qu'ils font ces expériences, mais elle n’en in-
dique pas moins le vrai point d’attache pour les attirer a la
réconciliation et & la communion avec Dieu.

Pour le chrétien, ces preuves conservent leur valeur en ce
qu'il peut répondre aux attaques du dehors et de son propre
esprit; méme en laissant de coté les expériences proprement
religieuses, il se trouve ramené au Dieu qui se révéle a lui par
tous les objets de son observation, et surtout par ce qu’il a de



LES PREUVES DE L’EXISTENCE DE DIEU 207

plus élevé en lui-méme. Ces preuves ont donc leur valeurréelle,
quoique le simple chrétien n’ait pas besoin de leur développe-
ment scientifique pour asseoir sa foi sur un fondement solide.
La théologie scientifique, I’apologétique en particulier, ne doit
pas les abandonner, pas plus qu’elle ne doit surfaire leur va-

leur.
W. RIVIER.




	Les preuves de l'existence de Dieu. Partie 2

