
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 11 (1878)

Artikel: Les preuves de l'existence de Dieu. Partie 2

Autor: Rivier, W. / Koestlin, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379231

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379231
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LES

PREUVES DE L'EXISTENCE DE DIEU

PAR

J. KŒSTLIN »

DEUXIÈME ARTICLE

L'existence de l'être suprême, pas plus que celle d'aucun
autre être, ne peut être déduite de la simple notion ; on ne

peut être amené à le reconnaître qu'en partant des rapports
soutenus par lui avec le monde de la réalité, et le monde de la
réalité ne se manifeste à nous que par l'expérience, c'est donc
de l'expérience de la réalité qu'il nous faut partir pour atteindre
cet être qui lui-même n'est pas pour nous objet d'expérience,
ou du moins qui tombe dans un domaine particulier de
l'expérience. Mais les expériences sur lesquelles s'appuient les

preuves de l'existence de Dieu sont des expériences de faits et
de sentiments intérieurs aussi bien que de faits du monde
extérieur. Il n'y a que les expériences proprement religieuses
dont nous ne nous occupions pas ici, la question étant justement

de savoir si nous sommes conduits à reconnaître l'existence

de Dieu par les autres faces de notre conscience et de

notre vie.
On pourrait dire que cette distinction entre expériences

intérieures et expériences extérieures n'est pas fondée, car au
fond toutes les expériences, même celles du monde extérieur,
sont intérieures ; nous ne sommes jamais en rapport immédiat

1 Theologische Studien und Kritiken, 1876, 1er cahier.
THÉOL. ET PHIL. 1878. 11



162 J. KŒSTLIN

avec un objet quelconque, mais seulement avec l'impression
produite sur nous par cet objet. Mais nous entendons par
expériences extérieures celles auxquelles se joint nécessairement
la conscience d'objets extérieurs du monde sensible, et nous
limitons les expériences intérieures à celles dans lesquelles
nous n'avons affaire qu'avec le contenu de notre esprit tel quel
et avec des idées qui ne sont pas produites en nous par le
monde sensible, mais qui supposent au contraire, si elles ne
sont pas des illusions trompeuses de notre esprit, des rapports
dépassant le domaine du monde sensible.

On peut distinguer entre nos preuves celles qui partent de

notre conscience du monde et celles qui partent de la
conscience que nous avons de nous-mêmes (Auberlen), ou bien
celles qui se rattachent au côté réel et celles qui se rattachent
au côté idéel du fini (Twesten); la première classe est plus
exactement désignée par Biedermann comme celle qui part du
monde sensible pris en soi. Dans cette première catégorie
rentrent les preuves cosmologique et téléologique (ou au moins
physico-théologique). La première part du réel comme tel, la
seconde du réel dans ce qui chez lui est déjà tourné vers l'idéel
(Twesten), ou encore, selon Biedermann, la première part du
monde sensible dans son existence extérieure, la seconde du
monde sensible dans ses rapports intérieurs d'ordre et de

régularité.

A côté de ces deux classes principales, Biedermann place
encore une preuve qu'il appelle ontologique et qu'il tire de

l'existence de l'esprit au sein du monde sensible; ce n'est pas,
nous l'avons vu, une vraie preuve ontologique, nous la traiterons

comme transition à la seconde classe. En examinant la

preuve cosmologique nous ferons encore complètement
abstraction du contenu de notre esprit ainsi que de toute finalité
dans la nature.

La preuve cosmologique.

La preuve cosmologique, quoique remontant toujours du
monde conditionné au Dieu nécessaire, a revêtu diverses for-



LES PREUVES DE L'EXISTENCE DE DIEU 163

mes qui ne sont pas toujours suffisamment distinguées les unes
des autres. II s'agit de préciser le point de vue sous lequel le
monde doit être saisi ; sous ce rapport il y a d'un côté d'assez

grandes différences et d'autre part absence de la précision
nécessaire. Nous allons parcourir les diverses voies qui ont été
tentées jusqu'ici pour rechercher celle que la preuve cosmologique

doit suivre pour réussir.
Aristote a exercé la plus grande influence sur la formation de

cette preuve dans la théologie chrétienne, il lui a tracé sa route
en concluant du mouvement qui se manifeste dans le monde
à un premier moteur immobile ou à une dernière cause finale ;
mais la manière dont il conçoit le mouvement confond des

catégories qui plus tard devront être distinguées ; elle conduit
déjà à une conception téléologique de la relation entre Dieu et
le monde, car pour lui le premier moteur est identique au but
suprême, il n'est pas considéré comme créant la matière et lui
imprimant réellement le mouvement par un choc ; mais au
contraire c'est la matière qui éprouve un attrait pour ce but qui
n'est autre chose que l'idée ou la forme.

Les conclusions par lesquelles des théologiens chrétiens, tels

que Diodore et Jean de Damas, remontent de la créature
variable à un créateur immuable manquent encore complètement

de rigueur logique.
Un point de vue différent se fait jour chez Boëce et Anselme,

qui réclament un être absolument parfait comme condition
nécessaire de la perfection relative des créatures, ainsi que nous
l'avons vu à propos de la preuve ontologique.

Thomas d'Aquin résume les arguments de la scolastique ;

des cinq preuves qu'il présente, il faut retrancher la dernière

qui est téléologique, les quatre autres rentrent dans la preuve
cosmologique; elles sont assez diverses, mais Thomas ne dit
rien de leurs rapports entre elles. Dans la première et la

seconde nous trouvons à côté du raisonnement d'Aristote
aboutissant à un primum movens conçu comme cause du mouvement,

mais non plus comme but, la conclusion remontant de

la série des causes actives à une prima causa efficiens. Thomas

ne prouve nullement qu'on ne puisse se contenter d'un regres-



164 J. KŒSTLIN

SMS ad infinitum, il le suppose seulement. Nous rencontrons
dans la troisième déduction de Thomas cette pensée originale :

Les choses qui peuvent aussi bien être et ne pas être n'existent
pas toujours, si donc toutes choses avaient cette possibilité de

ne pas exister, il y aurait eu un moment où rien n'aurait existé,
mais alors rien n'aurait pu parvenir à l'existence, car ce qui
n'existe pas ne peut commencer à exister que par quelque
chose qui existe déjà ; donc il doit y avoir outre l'être possible
un être nécessaire. Quant à la quatrième déduction de Thomas,
elle correspond à celle de Boëce et d'Anselme.

C'est aux deux premières preuves de Thomas que se rattache
celle de Richard de Saint-Victor : ce qui n'a pas son être par
soi-même doit nous faire conclure à un être qui est par soi-
même et qui par conséquent est éternel, car, sans cela, l'existence

du premier n'aurait point de fondement. Mais Bichard ne
montre pas non plus pourquoi on ne pourrait pas s'arrêter au

regressus ad infinitum, ou admettre certains éléments primitifs

du monde, éternels, dont les diverses substances passagères

ne seraient que les combinaisons variables.
Les premiers dogmaticiens évangéliques n'ont rien ajouté

d'original aux preuves développées par la scolastique.
Descartes se distingue en ce qu'il n'admet pas la preuve

cosmologique. Il ne croit pas seulement pouvoir s'en passer parce
que l'existence de Dieu est pour lui évidente sans elle, plus
évidente même que l'existence des objets sensibles, mais encore il
ajoute l'explication suivante dont on aurait dû tenir compte
dans l'histoire de cette preuve : « La série des causes actives
me semble ne conduire qu'à la reconnaissance de l'imperfection

de mon intelligence, c'est-à-dire de son incapacité à

concevoir comment ces causes s'enchaînent à l'infini sans que
l'une d'elles soit la première, car, de ce que je ne puis le
concevoir, il ne s'en suit nullement que l'une d'elle doive être la

première, de même que, de ce que je ne puis concevoir la
division à l'infini d'une quantité finie, il ne s'en suit pas qu'au
moyen d'une dernière division on arrive à quelque chose qui
ne soit plus divisible; mais seulement que mon intelligence
finie ne peut saisir l'infini. » Ce n'est que parce qu'il possède



LES PREUVES DE L'EXISTENCE DE DIEU 165

d'autre part la certitude de l'existence de Dieu qu'il place le
monde dans une relation de causalité avec ce Dieu.

Par contre la preuve cosmologique reçut bientôt de Leibnitz,
suivi par Wolf et Mendelssohn, une forme rigoureusement
logique, en apparence au moins.

Seulement ici, ce n'est plus de la série des causes agissantes

qu'on part, mais le nerf de la preuve est ailleurs et nouveau.
Partant de la contingence du monde et cherchant une ratio
sufficiens de ce monde, on conclut à l'existence de Dieu comme
l'absolu nécessaire. Contingent est pris ici dans un sens
particulier : il ne signifie pas quelque chose d'étranger qui entre
dans un développement où règne la finalité, sans être déterminé

par cette finalité. Quelque chose de contingent dans ce

sens ne pourrait faire conclure à l'existence de Dieu. Contingent

ne signifie pas non plus ce qui dans l'ensemble du monde
réel serait sans cause apparente, ou qui pourrait être autrement
qu'il n'est; au contraire pour ces philosophes tous les objets
du monde sont nécessaires, en ce que dans le monde tel qu'il
est tout ce qui est est déterminé parce qui le précède. Contingent

est pour eux ce dont le contraire ne renferme pas de

contradiction en soi pour l'esprit, ce qui, d'après son essence,
peut être également conçu comme existant ou n'existant pas,
comme existant d'une manière ou de la manière opposée. Les

phénomènes sont donc nécessaires en tant que l'enchaînement
actuel des choses ne leur permet pas d'être autrement qu'ils ne
sont. Mais on peut concevoir un enchaînement des choses tout
différent, et les phénomènes peuvent donc être pensés sans
contradiction comme pouvant exister autrement ; ce qui revient
à dire que le monde avec tout ce qu'il contient est contingent.
On ne parle donc pas ici du monde réel en soi, mais de sa

relation avec les possibilités purement abstraites de la pensée. Et
comme nous ne trouvons pas en lui la raison pour laquelle il
est ainsi et non autrement (ce qui serait parfaitement concevable,

sans contradiction), nous devons chercher cette raison
dans un être nécessaire qui l'a fait ainsi ; cet être est nécessaire

dans le sens opposé à celui de la contingence du monde,
c'est-à-dire que son non-être serait contradictoire, que son



166 J. KŒSTLIN

existence est donnée immédiatement dans sa notion, qu'il est

vraiment causa sui. Mais la question qui se pose alors est de

savoir si nous trouvons une notion telle c'est-à-dire qui
renferme en soi son existence, et nous arrivons à la preuve
ontologique qui prouve cette notion de l'ens realissimum. Ce

passage de la preuve cosmologique à la preuve ontologique
est un point capital, sans lequel la critique que Kant fait de la

preuve cosmologique ne peut être bien comprise.
Spinoza enfin abandonne pour une autre la conception

d'après laquelle la relation du monde à Dieu est celle de l'effet à

la cause suprême ; il appelle bien la substance causa efficiens
et non-seulement immanens des choses, mais il ne veut pas par
ce nom la représenter comme une force active, réelle, mais
seulement comme la présupposition logique de tout être, ou
comme ce par quoi tout le reste doit être pensé. La substance
a vis-à-vis du monde la place que la notion générale occupe
vis-à-vis de ce qui est compris en elle; avec son attribut de

l'étendu, elle domine tous les modes particuliers de l'étendu ;

avec l'attribut de la pensée, tous ceux de la pensée, et renferme
à son tour en elle-même, comme dans l'être abstrait le plus
général, tous ses attributs. La question est de savoir si cette

conception de la substance donne la solution du problème du
monde que la preuve cosmologique poursuit en partant de la
catégorie de la causalité. Si nous demandons de quelle manière
il faut se représenter la production des objets particuliers,
Spinoza nous renvoie toujours à une détermination et à une
production de chaque objet particulier par un autre objet
particulier ; tout ce qui a une existence finie est déterminé à exister
et à agir par une cause finie, laquelle l'est à son tour par une
autre cause finie, et ainsi à l'infini.

Hegel parle d'une preuve cosmologique dont la valeur n'a

pas été entamée par la critique de Kant. Tandis que Spinoza
explique le monde au moyen de sa substance absolue dans

laquelle il renferme toutes choses, Hegel cherche à montrer
comment l'esprit peut s'élever du monde fini à l'absolu. La
catégorie sous laquelle il saisit les choses finies est comme chez
Leibnitz celle de leur contingence. Seulement par contingent il



LES PREUVES DE L'EXISTENCE DE DIEU 167

entend ce qui ne possède pas une vraie existence, ce qui est
destiné à tomber, ce qui est et n'est pas en même temps; de

ce contingent il faut s'élever à l'idée générale absolue dont le
fini n'est qu'un accident ou un moment passager. Hegel
suppose que la pensée qui saisit la vérité du monde réel forme
justement ce passage, cette transition à l'idée absolue. Mais

pour prouver cette manière de concevoir la relation du fini à

l'absolu, il faudrait rendre acceptable le système tout entier et

prouver que l'idée s'épanouit, se transforme elle-même dans le
monde sensible, qu'elle le traverse pour y prendre conscience
de soi et s'élever par son moyen à l'absolu : tout cela ne repose
sur aucun fondement réel, comme nous l'avons vu à propos de
la preuve ontologique.

Parmi les dogmaticiens modernes aucun ne semble avoir un
point de vue vraiment original et fondé sur une critique
sérieuse de l'argument cosmologique. Bationalistes et suprana-
turalisles (Wegscheider par exemple chez les premiers et Hahn
chez les seconds) concluent de la contingence du monde à un
être, cause de lui-même, sans expliquer nullement ce qu'ils
entendent par ces termes. Strauss reproduit Hegel tel quel dans
sa dogmatique. Biedermann qui refuse aussi la personnalité à

Dieu et le considère comme immanent au monde, croit pouvoir

de la contingence du monde, en tant que multiplicité de
choses dont aucune n'a sa raison suffisante en soi-même,
conclure à un fondement absolu du monde, mais il ne donne rien
de plus précis et de mieux fondé que les autres ; il ne prouve
pas par exemple qu'on ne puisse pas s'arrêter à la coexistence
de réalités primitives douées de forces comme au londement
du monde sensible ; il n'explique pas comment on peut concilier

l'acte par lequel son Dieu pose le monde hors de soi, avec
l'immanence de ce Dieu dans le monde.

Parmi les théistes, Martensen reconnaît dans la preuve
cosmologique la pensée fondamentale du panthéisme, mais il ne

montre pas si la conception du monde sur laquelle repose cette

preuve est vraiment justifiée; est-ce que, par exemple, toute
existence réelle doit être refusée aux choses particulières finies
à cause de leur variabilité? ne peut-on pas admettre une in-



168 J. KŒSTLIN

finite de substances diverses persistantes dont les diverses
combinaisons passagères produisent le monde de l'apparence
et qui n'ont pas plus besoin pour cela du dieu du panthéisme
que de celui du théisme.

Pour Rothe, au contraire, la preuve cosmologique conduit
directement au théisme, et cela par la question inévitable de la
causalité du monde comme tout ou ensemble. Le monde dans
sa totalité est un être conditionné, car la somme des êtres
conditionnés ne peut jamais donner un être inconditionné ; un
tout organique vit bien dans un certain sens par lui-même,
mais il ne naît pas de lui-même. Le monde doit donc avoir sa

cause dans un être qui n'est pas lui. Mais Rothe ne justifie pas
ce raisonnement vis-à-vis du point de vue pour lequel l'organisme

du monde est éternel, par conséquent n'a pas été produit

du tout.
Kahnis et Reiff emploient aussi l'argument cosmologique, le

premier avec une grande confiance, le second avec plus de

circonspection ; mais tous deux, en le développant, empiètent
déjà sur le domaine des preuves qui partent de la nature même
de notre esprit.

Nous aurons peut-être plus à apprendre des philosophes;
cependant ceux-là mêmes d'entre eux qui partagent des

convictions théistes sont divisés sur la portée de la preuve
cosmologique. Ulrici, par exemple, remonte du monde et de ses

forces à une force première, absolue, cause de toutes les forces

finies, et par conséquent cause créatrice de l'existence du

monde; il conçoit cette force comme un esprit conscient, car

pour créer il faut se distinguer soi-même. D'après Trendelenburg,

au contraire, rien dans la preuve cosmologique ne nous

pousse encore hors du monde vers un être distinct de lui, et

d'après Lotze, on ne peut pas même, par son moyen, établir
d'une manière suffisante l'unité de l'absolu.

Après tout ce qui a été dit à propos de la preuve ontologique,
la forme que Boèce et Anselme ont donnée à l'argument
cosmologique ne mérite pas de nous arrêter plus longtemps.

Quant au troisième argument de Thomas, quoique repris de

nos jours par Gerhard, il doit être écarté en peu de mots ; de



LES PREUVES DE L'EXISTENCE DE DIEU 169

ce que les choses finies, prises séparément peuvent être
considérées comme accidentelles, comme pouvant aussi bien être

que ne pas être, il ne s'ensuit nullement que toutes ensemble
elles puissent ne pas avoir existé une fois.

La notion leibnitzienne du nécessaire et du contingent n'est
pas plus acceptable ; quant à la définition de l'être nécessaire

comme celui dont la notion renferme l'existence, la critique
de la preuve ontologique l'a suffisamment fait ressortir ; quant
à la contingence du monde, définie comme le caractère en
vertu duquel il peut aussi bien être pensé comme n'existant
pas que comme existant, c'est une notion vide dont on ne peut
rien tirer. Si nous nous représentons le monde comme n'étant
pas, ne serons-nous pas poussés aussi à nier l'existence de

Dieu; puisque c'est en partant de l'existence du monde et
de nous-mêmes que nous sommes amenés à ce Dieu.

Ce n'est pas des catégories ou des possibilités pures de la
pensée, mais de la réalité que nous devons partir, si nous voulons

employer avec quelque fruit l'argument cosmologique.
Le monde s'offre à nous comme un tout complexe formé

d'êtres particuliers qui sont entre eux par leurs états et leurs
actes dans des relations réciproques de causalité ; nous ramenons

les actions de ces êtres à des forces qui leur sont
inhérentes et qui dans leur rapport les unes avec les autres
constituent l'essence même de ces êtres. De la régularité avec

laquelle ces forces agissent, nous inférons l'existence des lois
naturelles. Nous nommons causalité le rapport général que les

êtres particuliers soutiennent les uns avec les autres, et activité

mécanique l'activité qui se produit par ces causes; ainsi

donc, si nous faisons abstraction de la notion de but, le monde

se présente à nous sous l'apparence d'un grand mécanisme.
C'est là le vrai point de départ de la preuve cosmologique.
Mais il faut reconnaître à chacun des éléments particuliers du

monde, en tant qu'ils se conditionnent les uns les autres, une
existence en soi et pour soi, de môme que nous avons
conscience de nous-mêmes, quoique conditionnés, comme d'êtres
relativement indépendants.

Est-ce que nous avons, à ce point de vue, des raisons suffi-



170 J. KŒSTLIN

santés de nous élever à la notion de Dieu, et plus particulièrement

à l'idée du Dieu que réclame notre sentiment religieux?
Pfleiderer, Biedermann, Ulrici même se sont à mon avis trop
pressés de répondre affirmativement. Le problème subsiste
dans son entier tant qu'on n'y introduit pas des données
nouvelles.

L'union de ces diverses substances, pourrait-on dire, ne

prouve-t-elle pas déjà l'existence d'un Dieu qui les a réunies?
Mais on répondra : L'essence éternelle du monde consiste

précisément en ce que l'unité se trouve dans la diversité, et la

diversité dans l'unité ; de quel droit séparez-vous les unes des

autres ces substances qui ne peuvent exister que dans leur
union, afin de réclamer l'activité d'un Dieu qui les aurait
unies? Il est vrai que dans ce point de vue, l'essence du monde
demeure inexpliquée et inexplicable. Il n'en faut pas moins
reconnaître que la conception purement mécanique du monde

ne nous fournit pas une idée de Dieu, qui explique pourquoi
le monde est tel qu'il est. Pourquoi Dieu a-t-il créé une telle
masse de substances

Mais c'est surtout de la variabilité, du mouvement et du

développement de ces substances qu'on a cherché à tirer la

preuve cosmologique.
Le monde restant toujours le même au sein des changements,

l'esprit est conduit à admettre un substrat fixe, une matière
primitive, ou bien, pour expliquer dès l'origine la pluralité des

phénomènes, une multiplicité de substances primitives,
monades ou atomes, dont les combinaisons dans le temps produisent

les diverses substances variables. Ces atomes, auxquels les

sciences naturelles aboutissent aussi, peuvent être désignées
comme des centres de forces. Ces forces, telle est la question,
avec leur mode d'action supposent-elles nécessairement au-
dessus d'elles un être absolu, par lequel elles auraient été

créées ou posées aussi bien que les substances dont elles
forment l'essence?

Pfleiderer pense que la loi de la causalité qui se montre
dans l'activité des êtres particuliers nous permet de conclure
légitimement à une force primitive qui domine et même crée la



LES PREUVES DE L'EXISTENCE DE DIEU 171

multiplicité ; en effet, si ces éléments divers ou atomes étaient
le fait absolument primitif, il serait impossible de comprendre
comment ils peuvent être arrivés à obéir tous à une même

loi, ou comment la nature d'un atome s'harmonise avec celle
d'un autre atome, absolument indépendant de lui cependant,
de telle sorte que l'action de l'un soit suivie inévitablement
d'une action correspondante de l'autre. Mais du camp opposé,
on répondra de nouveau : Il n'est pas légitime de séparer par
la pensée les atomes les uns des autres et de les considérer
comme absolument indépendants, la relation réciproque d'activité

qu'ils soutiennent les uns avec les autres appartient à

leur essence et ce rapport n'est autre chose que la loi de
causalité. Vouloir trouver la raison pour laquelle les atomes sont
entre eux dans cette relation, c'est chercher la solution d'un
problème insoluble. On ne peut pas non plus donner la raison

pour laquelle la force primitive a créé cette multiplicité
d'atomes. Notre pensée doit donc s'arrêter à cette relation
primitive des atomes; la pensée que c'est là le dernier fondement
de tout le développement du monde ne renferme pas de

contradiction, aller au delà ne nous amène à rien.
En fait, ce n'est que par une considération plus approfondie

de cette action réciproque des substances prise dans le temps

que nous arrivons à un problème qui demande impérieusement

sa solution et nous pousse à rechercher une cause
première de tout le développement du monde. Ce problème, c'est
celui du regressus ad infinitum; aucun artifice ne peut lever la

contradiction de l'esprit qui s'y enferme.
Il faut reconnaître avec les sciences naturelles que les

atomes (ou leurs forces) ne deviennent actifs que lorsqu'ils ont
ont été excités par des forces déjà en activité ; la même chose

est vraie de ces forces qui produisent cette excitation. Que

nous admettions deux, trois ou une infinité de substances primitives,

il faut reconnaître que l'activité de l'une doit précéder
celle de l'autre, et pourtant que l'activité de celle-ci doit
précéder celle de la première ; il est impossible de sortir de là.

Une conception panthéiste ne résout pas le moins du monde
la difficulté, et peut tout au plus la voiler. Nous avons vu com-



172 J. KŒSTLIN

ment chez Spinoza, au dessous de la substance et de ses

attributs, les modes particuliers sortant tous les uns des autres
n'échappent pas au regressus ad infinitum. Il faut absolument
cependant nous élever au-dessus de cette régression à l'infini;
pour qu'une chose (ici le monde) devienne objet de notre
pensée, il faut qu'elle se laisse saisir dans l'unité de cette pensée,
ce qui est impossible dans cette regression à l'infini ; notre
esprit ne peut supporter entre deux objets une relation telle

que l'action de l'un soit en même temps résultat et condition
de l'action de l'autre ; une telle relation n'est pas seulement
inconcevable, elle est contradictoire.

Nous pouvons aussi prendre en considération la série ascendante

que le monde nous présente dans son développement
dans le temps. Les recherches de la science nous enseignent
que c'est à un moment précis que les êtres vivants et les êtres
conscients ont paru; eh bien, nous réclamons ici, pour expliquer

ce qui a été produit (que ce soit par une nouvelle création

ou par une nouvelle combinaison ou excitation des mondes),

une force particulière supérieure et dominant le procès
de la nature; et ce postulat s'unit à celui d'une première
cause du développement lui-même. Ici, la pensée du regressus
ad infinitum devient tout à fait insupportable pour l'esprit, car
il faudrait admettre que c'est seulement le degré inférieur
de cette série ascendante qui serait soumise à ce regressus.

Ainsi donc notre esprit s'élevant au-dessus de ce cercle,
réclame un premier être par lequel tout le développement soit
posé et qui lui-même ne soit pas assujetti à ce développement.
Il en a le droit malgré le raisonnement de Kant qui cherche à

prouver que la loi de la causalité n'a de valeur que dans le
monde phénoménal et ne peut être étendue au delà. En effet,
cette loi de la causalité ne nous est pas donnée par l'expérience,
qui ne nous montre que la succession des phénomènes ; elle

ne nous est pas donnée non plus par une expérience intérieure
d'actions que nous subissons ou exerçons nous-mêmes, car
cela ne nous obligerait pas encore à la reporter aux actions
réciproques des êtres extérieurs ; non, la loi de la causalité est
le résultat d'une nécessité intérieure de la pensée ; de cette



LES PREUVES DE L'EXISTENCE DE DIEU 173

même nécessité qui nous pousse à la recherche d'une dernière
cause de tout le développement. Si nous avons confiance en
la nécessité de notre pensée qui nous porte à admettre la réalité

objective du monde, nous devons suivre encore cette
nécessité quand elle nous impose la loi de la causalité.

La cause première et inconditionnée du mouvement est en
même temps la cause des forces et des atomes, car elle a une
puissance absolue sur les forces dont les activités ne sont
autre chose que les diverses formes du mouvement, et les

atomes n'existent que comme centres de forces.

Enfin, une fois arrivés à ce point nous ne pouvons y rester.
Cette cause première n'est pas seulement une force, car la
notion de force n'a de sens, telle qu'elle se présente dans le
monde, que lorsque nous ramenons diverses actions à l'essence
intérieure d'un être réel déterminé ; il n'y a de forces réelles

que les forces d'un être réel, ou d'un sujet; aussi les naturalistes

à l'esprit rigoureux n'admettent-ils aucune force primitive

déterminée, ou bien s'ils admettent une telle force, ils
l'attribuent sans hésitation à un être créateur.

C'est jusque-là que la preuve cosmologique nous amène. On

a cherché à ajouter d'autres déterminations à cette idée de la
cause première active, en concluant par exemple de la
manière dont en agissant nous nous distinguons de l'objet de notre
action, à la nécessité de cette distinction dans l'absolu. /. Müller
croit pouvoir au moyen de la preuve cosmologique établir la

personnalité de Dieu ; l'absolu doit être conçu comme sa propre

cause (dans le vrai sens et non dans celui des défenseurs
de la preuve ontologique), cela signifie que l'être de Dieu dans

son essence même est le résultat de sa propre action, est son

propre fait, ce qui suppose chez lui une détermination et la
conscience de cette détermination.

Mais l'argumentation cosmologique ne peut nous conduire
jusque-là. Tant qu'on remonte seulement des causes conditionnées

à celle qui ne l'est plus, on a beau remplacer cette
définition négative de l'inconditionné par la détermination positive
de cause de soi, fait de sa propre action, on ne peut nullement
se représenter ce côté positif de l'inconditionné. L'idée de dé-



174 J. KŒSTLIN

termination propre qu'y introduit J. Müller ne nous y fait pas
pénétrer; car cette idée d'une détermination du sujet par soi-
même est puisée dans notre expérience et cette détermination

propre dont nous avons l'expérience suppose toujours l'existence

du sujet qui se détermine précédant l'acte de sa détermination.

Quant à l'analogie tirée de notre propre activité, elle
est insuffisante vis-à-vis de l'acte absolu et créateur; car nous
agissons toujours sur une matière préexistante et dans
certaines conditions.

Aussi l'idée de l'absolu à laquelle nous conduit la preuve
cosmologique est-elle une idée vide; cet absolu reste quelque
chose de négatif dont nous n'avons aucune intuition. Il s'y
ajoute encore la difficulté de concevoir cet acte primitif qui
doit nous sortir de la régression à l'infini. Car nous mouvant
par la pensée et la représentation dans la série du temps, qui
est elle-même produite par l'acte primitif, nous ne pouvons
concevoir cet acte que comme un acte accompli dans le temps,
donc relatif, ou si nous faisons commencer le temps à cet acte

nous arrivons à une non-existence du temps, précédant sa création,

ce qui est inconcevable.
Voilà pourquoi nous disions que la solution à laquelle la

preuve cosmologique conduit est toujours contestable.
Pouvons-nous, demandera-t-on, de l'impossibilité de nous arrêter
à la régression, à l'infini, conclure à l'existence d'une cause
absolue lorsque celle-ci demeure incompréhensible et absolument

indéterminée? Ne ferions-nous pas mieux d'en rester à la
notion complexe du monde tel qu'il est, toujours le même au
milieu des phénomènes changeants, c'est-à-dire à la conception
de l'univers comme d'un vaste mécanisme toujours en mouvement?

Mais on n'a alors aucune raison pour parler d'une force

primitive dont ce monde serait doué, car nous ne voyons jamais
le monde actif en tant qu'unité, nous ne voyons jamais que des

activités particulières se pénétrant et se combinant les unes les

autres; ensuite qu'on ne s'imagine pas avoir expliqué quelque
chose par cette conception du monde ; tout ce qu'on peut en
conclure c'est que le monde est ainsi parce qu'il est ainsi, rien
de plus ; enfin il faut se résoudre à la contradiction qui se trouve



LES PREUVES DE L'EXISTENCE DE DIEU 175

dans la pensée du regressus ad infinitum et dans cette excitation

réciproque des atomes à l'action ; le passage d'un degré à

l'autre dans la série ascendante des êtres demeure de même

inexpliqué. Ce qui s'oppose à notre argumentation cosmologique,

ce n'est donc pas la science positive et progressive, mais
seulement la paresse orgueilleuse d'un esprit qui se flatte
faussement d'avoir l'explication du problème, ou bien le scepticisme
critique d'un esprit qui renonce à tout espoir d'arriver à une
solution. Remarquons encore qu'on entre dans l'incompréhensible

par la seule admission d'atomes ou d'éléments indivisibles
dans le monde. Car il est incompréhensible que ce qui est
étendu (notion renfermant celle de divisible) soit formé de

réalités indivisibles, par conséquent inétendues; dans la théorie
des atomes déjà la loi de causalité est étendue, malgré Kant,
au delà des limites du monde de l'expérience.

Ce que nous pouvons faire vis-à-vis d'un scepticisme sérieux
et scientifique, c'est seulement d'affirmer cette aspiration, ce

penchant invincible de l'esprit qui ne peut rester en repos ni
se contenter d'une fin de non-recevoir. Il nous faut tenter d'autres

voies, non pas en revenant comme Leibnitz à la preuve
ontologique, mais en nous avançant vers celles qui peuvent se

tirer du domaine le plus élevé de l'expérience.
Ne nous étonnons pas trop si le résultat de la preuve

cosmologique, souvent représentée comme la preuve fondamentale,
est si mince et si précaire ; cela se conçoit, car le fondement
sur lequel elle repose est ou très vague, ou bien, si on le
précise, il n'est que la notion d'un simple mécanisme.

La preuve téléologique.

Nous avons vu la preuve cosmologique revêtir des formes
assez diverses. Il en est tout autrement de la preuve téléologique.

Son point de départ est toujours déterminé de la même
manière ; c'est la persuasion qu'il y a des buts dans le monde,
qu'il est ordonné en vue de certaines fins; la conclusion qu'on
tire de ce fait, toujours la même, est l'existence d'une
puissance spirituelle, intelligente, absolue. Ceux-là seuls qui croient



176 J- KŒSTLIN

expliquer la finalité dans le monde par le panthéisme refusent
de considérer cette puissance comme consciente d'elle-même
et personnelle.

Partout où la raison philosophique s'est unie au sentiment

religieux, cette preuve a été employée avec une grande
confiance. Kant lui-même, on le sait, reconnaît dans sa Critique
de la raison pure qu'elle mérite d'être mentionnée avec
respect; elle est la plus claire, la plus ancienne, la plus appropriée
à la raison commune, elle élargit nos connaissances naturelles

par la notion d'une unité de la nature dont le principe est en
dehors d'elle, et augmente la foi en un auteur suprême du

monde, jusqu'à en faire une certitude inébranlable.
Les développements dans lesquels nous allons entrer

montreront cependant que cette certitude d'une finalité inhérente
au monde, qui sert de base à cette preuve, ne se fonde pas si

facilement qu'on le pense sur l'expérience objective, et qu'elle
a besoin elle-même d'une preuve d'une autre espèce.

L'identité fondamentale que la preuve téléologique garde
dans tous les temps nous dispense d'un coup d'œil historique
sur son développement. Nous nous bornerons à rappeler
qu'elle ne doit pas être poursuivie jusque dans les détails
minutieux dans lesquels sont entrés les supranaturalistes et les
rationalistes du siècle passé. Du fait qu'un objet nous est utile
nous ne devons pas conclure qu'il existe en vue de nous. La
finalité se manifeste en grand dans l'ensemble du monde dont les

différents degrés sont entre eux dans une relation telle que
l'inférieur, tout en se développant d'après ses propres lois, est
la présupposition et la condition d'existence du supérieur ;

cette finalité se manifeste aussi dans les organismes les plus
petits, dans lesquels les diverses parties et fonctions contribuent

à la vie de l'ensemble de l'individu et sont en même

temps portées, dirigées, produites par lui. De même que l'organisme

inférieur est un but, à la réalisation duquel ses diverses
fonctions travaillent, de même en remontant l'échelle des êtres

nous voyons les sexes se correspondre et se présupposer l'un
l'autre comme buts et moyens ; puis apparaît l'homme qui sait

employer la nature inorganique et la nature organique à l'en-



LES PREUVES DE L'EXISTENCE DE DIEU 177

tretien de son existence matérielle et spirituelle, et qui
possède dans son organisation l'instrument le mieux approprié à

sa dignité particulière.
Parmi les philosophes contemporains qui ont tiré de ce fait

les conclusions qui y sont renfermées, il faut citer Trendelenburg,

Ulrici et surtout J.-H. Fichte; parmi les théologiens on
peut nommer Reiff, Pfleiderer et Ebrard.

Ces conclusions sont celles-ci : les résultats produits par ce

rapport particulier que nous avons mentionné entre les
diverses parties du monde, entre les divers membres d'un
organisme, entre les degrés inférieurs et supérieurs des êtres,
doivent avoir été voulus et fixés comme buts de tout le
développement par une puissance supérieure ; ou, en d'autres
termes, les phénomènes et les objets qui de fait servent à

un être placé au-dessus d'eux ont été ordonnés et créés par
cette puissance en vue de cet être. Ce qui dans la réalité est

un produit, était déjà, antérieurement, actif et déterminant

pour le développement qui l'a produit ; nous devons lui attribuer

une existence idéale dès l'origine, le considérer comme
cause de ce développement.

La valeur des causes réelles, des forces mécaniques n'est
nullement détruite et pas même affaiblie par ces conclusions ;

il faut l'affirmer avec insistance, ce que les théologiens négligent

trop souvent de faire ; et les naturalistes qui accusent la

teleologie de détruire l'action de leur mécanisme naturel frappent

des coups dans le vide. Les éléments et les forces de la

nature demeurent tous actifs d'après leurs lois physiques et

chimiques ; la puissance suprême les a organisés de façon à

ce qu'ils fournissent précisément par leur action mécanique
naturelle les résultats voulus, ou les moyens d'atteindre les

buts fixés par elle. Nous aussi, lorsque nous voulons réaliser
une pensée dans le monde, y produire un résultat désiré, nous
nous servons des forces naturelles de notre corps ou des objets
extérieurs d'après leurs propres lois. La seule particularité
consiste en ce que tandis que la possibilité de plusieurs actions
suivant ces lois s'offrait à nous dans cet enchaînement, notre
volonté a choisi celle de ces actions qui conduisait à la réalisa-

THÉOL. ET PHIL. 1878. 12



178 J. KŒSTLIN

tion de notre but. Il faut admettre que l'absolu avait toutes les

causes actives à sa disposition dès l'origine, de telle façon qu'il
leur a donné l'ordre suivant lequel elles doivent servir à ses
buts comme causes actives. On peut ajouter que l'absolu a créé
ces forces (ce qui ressort de la preuve cosmologique aussi bien

que de la preuve téléologique comme nous le verrons plus
loin); et que cette création, si l'on admet un rapport intime
entre l'absolu et le monde, est une conservation perpétuelle de

ces forces par l'absolu, dans leur essence et dans leur activité
naturelles.

C'est seulement dans les miracles extérieurs de l'histoire de
la révélation, qu'apparaissent, suivant la conviction
chrétienne, des faits que les forces naturelles n'ont pu produire
seules, mais qui supposent l'action de forces particulières
surnaturelles.

Nous devons en outre admettre l'apparition de forces
nouvelles, au moment où la vie se manifeste sur la terre, car, à

supposer même que tous les organismes se soient développés
naturellement d'une première cellule vivante par les forces
agissantes ordinaires, cette première cellule doit son origine à

une force toute particulière et toute nouvelle. La vie psychique
et ses phénomènes de conscience, de sensation, de représentation

ne peut non plus être le produit naturel de l'inconscient
et de ses forces. Le monde n'en subsiste pas moins par ses
forces propres agissant d'après leurs lois ; car l'intervention
de ces forces supérieures ne s'est faite que sur le fondement
de conditions réelles, de dispositions et de moyens offerts par
le développement naturel antérieur du monde, les êtres
vivants et pensants une fois apparus, leur développement
particulier s'effectue suivant leurs forces et leurs activités propres,
qui deviennent leurs causes réelles.

Si l'on admet que le monde, ainsi que l'activité de ses forces
inhérentes, est disposé dès son origine en vue de buts à

atteindre, l'argumentation arrive facilement à cette conclusion :

que la cause absolue a créé ce monde, et que cette cause agissant

en vue d'une certaine fin est un être intelligent.
Mendelsohn a déjà reconnu que la présence de buts dans le



LES PREUVES DE L'EXISTENCE DE DIEU 179

monde pouvait bien faire conclure à une sage organisation,
mais non à une création de ce monde, et qu'il manque beaucoup

à la preuve téléologique en fait de certitude démonstrative.

De même pour Kant ; cette preuve, dit-il, nous amènerait
encore à un architecte, mais non à un créateur de l'univers.
On pourrait ajouter aussi, en considérant l'analogie de notre
propre activité, que précisément l'activité organisatrice, en

vue d'un but, s'exerce toujours sur un matériel donné. Mais,
il n'y a pas trop à s'inquiéter de cette affirmation. La preuve
téléologique peut s'unir à la preuve cosmologique, à laquelle
elle ajoute plus de force, en donnant un contenu plus précis à

l'idée encore vide de la cause première ; bien plus, la preuve
téléologique peut aller plus loin ; c'est précisément, dira-t-elle,
parce que nous n'avons pas créé nous-mêmes, d'après nos idées,
la matière dont nous nous servons, que notre activité téléologique

demeure entachée d'imperfection ; dans une machine,

par exemple, si bien construite qu'elle soit, il y a des

propriétés de la matière qui résistent et s'opposent à nos fins.
Dans l'organisme au contraire, tout va au but de soi-même, et
cette soumission absolue de toutes les parties à l'architecte
nous conduira à admettre, par opposition à ce qui a lieu pour
nous, que les forces naturelles ont reçu de lui leur existence

même, ce qui entraîne la création par lui des atomes, puisque
ceux-ci ne sont que des centres ou unités de forces.

Avons-nous le droit ensuite de désigner la puissance créatrice

et ordonnatrice comme un sujet intelligent N'est-elle

pas plutôt, comme l'exprime le point de vue hégélien, une idée

objective impersonnelle immanente au monde, ce que
Biedermann exprime en disant qu'on doit se la représenter
comme un principe spirituel, mais non comme un auteur
personnel de l'ordre du monde? Tout cela ne s'entend que dans

le point de vue du système hégélien, ou ne s'entend pas du

tout. En réalité, l'idée de but nous conduit dès l'abord à

admettre un sujet ayant représentation et pensée ; car ce qui
la fait naître, c'est le fait que nous nous représentons un objet
à atteindre, et que nous nous laissons déterminer par cette

représentation à mettre en mouvement notre activité et le ma-



180 J. KŒSTLIN.

tériel qui est à notre usage, de telle sorte que l'objet désiré
soit réalisé ou produit par des causes actives. Aussitôt que
l'idée de but se sépare de celles de pensée, de volonté, et de

sujets pensant et voulant, elle devient quelque chose d'absolument

incompréhensible, un mot à quoi rien ne correspond.
L'idée d'une pensée est si inséparable à son tour de celle d'un
acte de la pensée, et cet acte suppose si nécessairement un
sujet pensant, que c'est une contradiction véritable de dire
qu'une pensée existe avant qu'il y ait un sujet qui la pense ; le
but existe comme pensée avant les faits qu'il détermine, il faut
donc qu'il soit dans un sujet pensant.

Plusieurs reconnaissent bien dans la nature une activité en

vue d'un but, seulement ils veulent l'expliquer non par un
créateur intelligent, mais par une force inconsciente immanente

aux choses ; ils en appellent volontiers à l'instinct des
animaux : dans cet instinct nous voyons en effet une activité
conforme à un but, dirigée vers un but, et cependant sans
conscience et sans volonté. L'activité de la nature doit être conçue
en grand d'après cette analogie.

Mais on peut répondre à bon droit que ce qui est donné ici
comme explication a tout d'abord besoin soi-même d'une
explication, et cette explication ne se trouve que dans l'idée d'une
intelligence créatrice, à laquelle les animaux doivent leur
organisation. Examinons ce qui se produit dans l'instinct. Comment

un animal herbivore en vient-il à manger les plantes
utiles à son existence et à éviter celles qui lui nuiraient, sans
avoir été auparavant habitué ou dressé à les distinguer les

unes des autres. Ce n'est pas qu'il se propose d'une manière
consciente sa propre conservation comme but et choisisse les

moyens utiles à cette conservation, en les comparant entre
eux relativement à ce but. La seule explication de ce fait est
donc l'admission de certaines sensations produites par les
différentes plantes sur son odorat et son goût, et en vertu
desquelles il évite celles qui lui répugnent et mange celles qui lui
sont agréables. Ce fait est prouvé par certaines dispositions
particulières chez les hommes, par exemple, le goût pour le



LES PREUVES DE L'EXISTENCE DE DIEU 181

fer chez des personnes pauvres de sang, etc. En suivant ce

goût, ils travaillent sans le vouloir les uns et les autres à leur
bien-être physique, sans avoir conscience de ce but, mais

poussés par les sensations agréables qu'ils y trouvent. C'est

ainsi qu'un résultat qui, vu son importance pour la vie de

l'animal, ne peut être accidentel, mais doit être considéré

comme but relativement aux phénomènes qui le produisent,
est atteint sans que ranimai y tende volontairement par la
simple disposition naturelle de ses organes et de ses sens. La

question : comment cela se fait-il nous conduit au delà de

l'animal, qui ne s'est pas fixé ce but, à l'absolu par lequel ses

organes et ses sens ont été disposés de manière à atteindre ce

but : la conservation et l'accroissement de la vie. Si l'on
persistait malgré cela à vouloir que l'animal lui-même poursuive
ce but comme tel, il faudrait, comme le fait E. de Hartmann,
admettre que cet animal sans conscience se représente cependant

ce but, ainsi que la voie qui y conduit, et que c'est de cette

représentation que son activité reçoit l'impulsion. Mais nous
arrivons par là à l'hypothèse d'une clairvoyance des animaux

incompréhensible et sans vraie analogie chez l'homme. Et
nous n'atteignons pas de cette manière, pour l'explication de

l'univers, la notion d'un absolu qui ne serait actif que comme
idée objective, mais bien celle d'un absolu qui a des

représentations, et veut certaines fins, et qui a produit des êtres

particuliers ayant représentation et volonté. La question
serait seulement de savoir si cet absolu n'a pas fait tout cela

au moyen de cette clairvoyance inconsciente qu'on admet chez

les animaux. Mais Strauss lui-même le fait remarquer, on
attribue ici à l'absolu une activité qui ne peut appartenir qu'à
un être conscient.

Ainsi donc, il reste vrai que la preuve téléologique conduit
à un absolu qui doit être un sujet intelligent et voulant, car la
seule analogie que nous trouvons pour son activité est celle
du sujet pensant, tel qu'il se manifeste dans l'homme.

Mais les prémisses sur lesquelles repose notre déduction ont
été jusqu'ici plutôt supposées que prouvées. L'expérience nous



182 J. KŒSTLIN

force-t-elle réellement à voir dans le monde cette organisation
adaptée à un but, d'où nous avons conclu à l'existence d'un
créateur intelligent

Nos affirmations sont restées incomplètes sur un point
important. C'est dans la vie spirituelle de l'homme qu'on cherche

le but ou la fin de tout le développement progressif de la
nature. Mais qu'est-ce qui fait de cet esprit le sommet du

développement ; quel est le but de sa propre vie, de son propre
développement? Nous ne pouvons répondre sans faire entrer
dans notre étude les faits de l'ordre moral, la considération
des fins morales de l'homme. La considération de la nature
objective, du monde, ne nous fournit à elle seule aucun moyen
de répondre. De plus, ce n'est que lorsqu'on saisit le caractère
moral des buts de l'absolu qu'on peut réfuter avec succès
la théorie d'après laquelle cet absolu ne serait autre chose

qu'une force de la nature, aveugle ou douée seulement d'une
espèce de clairvoyance instinctive. La preuve téléologique ne

peut donc s'arrêter sur le terrain intellectuel pur, il faut qu'elle
pénètre dans le domaine moral, il faut donc qu'elle prenne
son point d'appui dans la conscience morale.

Mais le point le plus important est celui-ci : la conception
téléologique du monde est-elle la vraie, ou bien faut-il admettre

que c'est notre esprit qui introduit la finalité dans des
phénomènes purement mécaniques

Quel est le succès de toutes les tentatives pour prouver, par
la seule expérience, une relation de finalité entre les
phénomènes? Pour que la preuve fût complète, il faudrait d'abord

prouver que chaque cause active est en même temps un
moyen, le meilleur moyen même pour atteindre un but déterminé.

Ce n'est pas ce qui a lieu ; le domaine dans lequel nous
trouvons des moyens et des buts, non-seulement est très
restreint, mais encore il contient une multitude de choses étrangères

ou même opposées à toute finalité. Nous en appelons, par
exemple, à la vie organique, et au service que doivent lui
rendre la matière et les forces inorganiques. Mais que
d'empêchements et d'obstacles cette vie rencontre sur sa route Qu'est
le petit nombre d'organismes qui arrivent à un heureux déve-



LES PREUVES DE L'EXISTENCE DE DIEU 183

loppement, comparé à la multitude de germes étouffés par les
circonstances défavorables où fisse trouvent? Puis ce n'est que
depuis un temps infiniment court, nous le savons, que la vie
organique existe ; ce temps a été précédé par des périodes
incalculables, dans lesquelles aucune trace de cette vie ne se

manifeste ; et quelle science peut nous garantir que la vie
organique et animale ne sera pas anéantie, dans un avenir
prochain peut-être, par des révolutions purement mécaniques du
monde? Que vaut la revendication d'un progrès effectué pendant

ce court intervalle, si ce n'est qu'une fleur bientôt
détruite? Et si malgré tout cela, nous affirmons cependant l'activité

téléologique de Dieu dans le monde, sur la foi de notre
connaissance empirique, ne nous répondra-t-on pas que ce

Dieu se montre par trop faible pour être le Seigneur, le créateur

de l'univers? Cette voie ne nous conduit-elle pas plutôt,
comme le dit Lotze, à la conception polythéiste d'une pluralité
d'êtres divins, dont chacun aurait sa sphère particulière d'activité,

ou même à des théories dualistes et manichéennes, telles,
par exemple, que celles qui semblent ressortir des derniers

ouvrages de Stuart Mill? Ce qu'il y a de certain, c'est que la
considération objective du monde ne remplit pas ces lacunes et

ne donne aucune solution à ces contradictions. Pour que
l'hypothèse de la finalité du monde devienne une certitude, il faut

qu'elle repose sur une autre base. Ritschl le dit fort bien, « la
seule expérience ne nous permet de conclure ni à un but final
du monde, ni à une intelligence qui l'aurait fixé. »

Bien plus, ne devrait-on pas renoncer à l'explication téléologique

de ce petit nombre de phénomènes auxquels on la
rapporte ordinairement Nous laissons de côté ici ce que Spinoza
et Kant ont avancé de leurs points de vue particuliers contre la
réalité de la finalité. Nous nous occuperons seulement des

arguments employés par les naturalistes, surtout par ceux
d'entre eux qui représentent l'athéisme matérialiste,
arguments dont la valeur a été reconnue par des philosophes d'un
tout autre bord (Lotze, par exemple), qui admettent aussi que
de la seule connaissance de la nature nous ne pouvons
conclure à un Dieu intelligent. Ces arguments doivent occuper



184 J. KŒSTLIN

sérieusement l'apologétique de nos jours et méritent d'être
justifiés dans ce qu'ils ont de vrai.

Nous avons déjà signalé la relation existant entre les causes

finales et les causes effectives ; celles-ci, nous l'avons vu,
conservent toute leur valeur lors même qu'on reconnaît la réalité
des premières. Ce que nous considérons comme but est donc

toujours produit ou atteint dans la réalité par l'action des causes

réelles, par les forces des substances particulières. Cette

action des causes réelles ne suffit-elle donc pas pour produire
avec une nécessité intérieure les faits que nous considérons

comme des buts? Ou, comme Lotze l'exprime, une nature aveugle

ne ferait-elle pas d'elle-même tous les pas que nous lui
faisons faire sous la direction d'une intention prêtée à son
auteur? La difficulté est donc, on le voit, de faire place à la
conception téléologique dans un monde soumis tout entier à

l'action mécanique des causes effectives. Ne devrions-nous pas
nous contenter de ces dernières et abandonner la teleologie
comme indémontrable dans la réalité

Voyons la chose de plus près. Nous avons vu, à propos de la

preuve cosmologique, que le monde est un mécanisme composé

d'atomes doués de forces, et que les diverses substances

ne sont que les combinaisons diverses produites par les actions

réciproques de ces forces. Ces combinaisons obéissent aux lois
physiques et chimiques qui régissent toutes les forces. C'est
ainsi que se produisent d'abord les combinaisons que nous
nommons inorganiques. Quelques-unes d'entre elles nous
paraissent déjà en un certain sens des œuvres d'art et nous
serions disposés à y voir les produits d'une activité conforme à

un but ; tels les cristaux, les aiguilles et les étoiles aux formes
délicates de la neige et de la glace ; cependant, le champion le
plus décidé des causes finales avouera qu'il faut s'en tenir
pour l'explication de ces faits à la seule action des causes effectives.

Mais alors, les formes supérieures de l'existence
diffèrent-elles suffisamment de ces produits pour qu'on soit autorisé

à réclamer pour leur formation l'action de causes toutes
différentes? A un degré plus élevé, nous rencontrons les êtres
organiques. Ils sont formés des mêmes éléments que les êtres



LES PREUVES DE LKXISTENCE DE DIEU 185

inorganiques; mais ces éléments se sont combinés d'une
manière toute particulière, et ont donné naissance à cette singulière

apparition d'un tout composé de parties par l'activité
desquelles il subsiste et se développe, tandis qu'à son tour il
les soutient et les porte, tout qui bientôt au reste se dissout

en substances inorganiques. La première apparition de ces

composés est inexplicable au point de vue matérialiste, mais
cela ne prouve nullement encore qu'ils aient agi comme but
sur le monde inorganique. Les substances inorganiques nécessaires

à l'entretien des êtres organiques ne sont assimilées par
ceux-ci et ne se combinent avec eux que suivant les lois
physiques et chimiques; rien ne prouve donc que l'entretien de

ces êtres soit le but de ces actions naturelles. Au reste, les
mêmes actions deviennent souvent ennemies et destructives de

l'organisme. Les éléments intérieurs des substances organiques
sont soumis aux mêmes lois. Va-t-on jusqu'à admettre la

présence dans l'organisme d'une nouvelle force, la force vitale,
rien ne peut empêcher d'admettre qu'elle agit simplement
comme cause efficiente, par conséquent rien ne permet de

conclure à un absolu qui l'aurait créée en vue d'un but. Les
cellules sont donc le produit de l'activité naturelle de ces

forces; les organismes entiers, comme leurs différents organes, se

développent aussi par le simple jeu des activités naturelles. Le

produit ne peut être considéré que comme le simple résultat
de ces forces et de ces causes réelles, et nullement comme un
but existant déjà quelque part idéalement avant sa réalisation.

Les partisans de la teleologie, surtout Trendelenbourg et

Reiff, s'appuient volontiers surla structure de l'œil; cependant
cet organe a été produit aussi par des causes efficientes ;

pendant le développement de l'embryon dans le sein maternel,
les éléments se sont groupés par leurs propres forces de

manière à former un organe sensible aux rayons lumineux, etc.,
mais le rayon lumineux n'a pas été la cause idéale de la formation

de l'œil.
Ce point de vue a trouvé un appui bienvenu dans le

transformisme, défendu surtout de nos jours par Darwin.



186 J. KŒSTLIN

Les espèces qui possèdent des organes développés ont été

produites par d'autres espèces qui ont formé ces organes
lentement et graduellement. Ce sont certaines fonctions naturelles
des organismes primitifs qui, développant les parties du corps
au moyen desquelles elles s'exécutaient, en ont fait des organes
de plus en plus parfaits. Certains individus doués des organes
les plus parfaits les ont conservés dans la lutte pour
l'existence, et s'unissant entre eux ont reproduit de nouveaux
individus chez lesquels le perfectionnement des organes s'est
continué; c'est ainsi que l'hérédité explique la formation de l'œil.

Il faut le reconnaître, l'apparition de la conscience dans le

monde organisé jusque-là inconscient est tout à fait inexplicable

pour ce point de vue ; mais on pourrait cependant prétendre

que l'activité d'une âme séparée du corps est complètement

soumise aux lois d'un certain mécanisme, en tant que
les sensations, les représentations et les volitions suivent les

impressions extérieures et s'associent entre elles suivant une
loi de causalité absolument nécessaire. Et l'on ne peut revendiquer

la liberté de l'esprit en face de ce mécanisme qu'en
faisant appel à la conscience morale.

Des buts proprement dits ne se montrent que dans l'activité
de l'homme; il se représente des objets nécessaires à sa vie et
à son bien-être, et cette représentation le provoque à mettre
en œuvre les forces qu'il possède, de façon à ce que le résultat
de son activité soit précisément cet objet entrevu par la
représentation. Et c'est là, dira-t-on du bord matérialiste, c'est là

précisément ce que l'homme attribue sans fondement à la

nature autour de lui ; il pense que là aussi les causes actives,
lorsqu'elles amènent un résultat favorable à la vie d'un
organisme, doivent avoir été dirigées dans ce sens par un esprit
doué de représentation. Il se figure ainsi qu'il trouve dans la

nature un champ d'action pour sa vie non pas accidentel ou

simplement produit pas les forces matérielles, mais préparé

pour son service par une volonté supérieure ; il se figure que
sa position dominatrice lui est assurée à toujours, tandis qu'il
devrait craindre que le jeu des forces mécaniques ne l'anéantisse

un jour.



LES PREUVES DE L'EXISTENCE DE DIEU 187

Un pareil point de vue ne manque ni de conséquence, ni de
force. Que peut-on lui opposer

Non de simples accusations d'absurdité, comme celles de

Biedermann, qui voit une absurdité dans le fait qu'une série
d'individus toujours semblables puisse sans teleologie être le
résultat des procès infiniment variés de la nature primitive.
Les matérialistes répondront que, en présence des éléments
semblables entraînés dans ce procès et soumis à des forces
semblables, la similitude des individus est tout aussi naturelle
que leurs différences. Au reste ils prétendront que leur théorie

de l'évolution explique seule la diversité qui se manifeste
dans les espèces à côté de cette similitude.

Reiff dit avec raison qu'on doit toujours rechercher une raison

suffisante ; et en effet le point de vue matérialiste ne sait

pas pourquoi la matière primitive a dès le commencement cette

essence, ces forces, ces lois particulières ; pourquoi ces
combinaisons organiques toutes nouvelles, et surtout les phénomènes

de conscience se produisent. Mais il répond que cette
question de la raison suffisante doit une fois ou l'autre rester
sans réponse, et que l'explication téléologique échoue précisément

quand elle veut expliquer les rapports primitifs et les
actions réciproques primitives du monde. Pfleiderer veut que
la philosophie recherche le pourquoi, mais si l'on entend par
ce mot la simple recherche des résultats qu'amène une action,
on ne s'élève pas au-dessus des causes réelles ; si l'on y
renferme l'idée debut, l'affirmation de Pfleiderer est une pétition
de principe. Reiff, d'après Ulrici, demande pourquoi les forces
naturelles ne sont pas en guerre incessante entre elles, ce qui
arriverait, dit-il, si elles n'étaient que des puissances aveugles.
Mais on n'a pas le droit de conclure d'une multiplicité d'êtres
différents à une lutte de ces êtres entre eux, plutôt qu'à
certains rapports réciproques et à certaines affinités intérieures de

ces êtres; la seconde réponse est à priori aussi naturelle que
la première, et l'expérience la confirme.

La remarque que dans ce point de vue, c'est l'accidentel qui
régnerait dans le monde, ce qui est en contradiction avec la
nécessité que réclame la pensée, semble très concluante au



188 J. KŒSTLIN

premier abord ; mais elle est sans valeur réelle. Elle ne peut,
puisqu'elle est dirigée contre la négation du but, entendre par
accidentel ce qui n'est pas déterminé par un but, ni prétendre
que sans but il n'y a aucune nécessité dans les phénomènes;
en effet, les matérialistes admettent la plus étroite nécessité,
celle de l'enchaînement nécessaire de la causalité réelle;
l'accidentel, qu'on reproche à cette théorie de faire régner dans
le monde, n'exclut nullement cette nécessité ; il doit donc
s'entendre dans le sens que lui donnait Leibnitz: l'essence du

monde, base nécessaire de tous ses phénomènes, peut être
pensée autrement qu'elle n'est, car il n'y a pas de raison suffisante

pour expliquer qu'elle existe ainsi plutôt qu'autrement;
c'est dans ce sens que le monde est accidentel, mais ce reproche

ne nous amène qu'à reconnaître notre ignorance du
premier principe.

On a remarqué que l'Iliade pourrait aussi bien être le produit

accidentel d'une masse de caractères d'imprimerie jetés
pêle-mêle, que le monde celui des atomes qui le composent.
On pourrait répondre que le premier cas n'est pas absolument
impossible ; puis, tandis que les lettres de l'alphabet sont dans

un rapport tel que la chose est presque impossible, les atomes

ont déjà en vertu de leur essence certains rapports réciproques
par lesquels ils ont formé petit à petit les combinaisons que
nous avons sous les yeux ; il est en tout cas plus raisonnable,
dira-t-on, de reconnaître l'impossibilité où est notre esprit de

connaître la raison de cette constitution intime des atomes que
de donner pour explication des notions de but qui ne reposent
sur rien.

Il faut reconnaître que la nature se développe et progresse
vers un être supérieur qui n'apparaît pas seulement de fait à

la fin de son développement, mais qui est supérieur en vertu
de son caractère intime et spécifique, alors seulement la finalité

sera vraiment prouvée ; l'être qui a ce caractère c'est
l'homme. Mais pour arriver à la notion de supérieur, de meilleur,

il faut sortir de la considération objective du monde pour
entrer dans celle de notre vie morale.

En effet, les considérations auxquelles nous nous sommes



LES PREUVES DE L'EXISTENCE DE DIEU 189

livrés ne nous donnent aucune réponse à cette question : quel
droit avons-nous de considérer notre nature comme supérieure
à celle des êtres qui nous entourent? A supposer même que
nous arrivions à voir dans l'homme le but et non pas seulement

le dernier produit du développement naturel, il resterait
la question de savoir en vertu de quelle supériorité cet honneur
nous a été accordé. Si nous admettons que cette supériorité
consiste seulement dans la puissance que nous possédons sur
les créatures inférieures, cette supériorité pourrait bien n'être
qu'une illusion, car les puissances inférieures de la nature
dominent en fait sur nous et rien ne garantit l'humanité contre
l'éventualité d'une destruction totale par les forces naturelles.
Si l'on suppose avec le matérialisme que le point de vue
purement mécanique du monde est le seul qui soit justifié, il
est absurde de parler d'un degré supérieur de la nature (ce

que Strauss fait continuellement). Dans cette théorie il n'y a de

supériorité réelle que là où se trouve un plus grand quantum
de force. De même pour la notion de parfait. On appelle plus
parfaits les êtres des degrés supérieurs ; mais nous n'avons
aucune mesure pour cette perfection et tout ce qu'on peut dire,
selon cette théorie, c'est que les êtres sont d'autant plus
parfaits qu'ils possèdent, en vertu de leur composition ou de leur
masse, plus de force pour se maintenir, agir et dominer sur les

autres.
Mais c'est dans un autre sens que l'homme est un être

supérieur ; c'est en vertu d'une valeur intérieure, d'une valeur
absolue, et non pas seulement relative ; cette idée de valeur
est une idée morale qui n'est compréhensible que pour le sens

moral. Nous ne l'obtenons que par la conscience d'un objet
qui doit absolument être atteint par nous. Le bien moral seul

a une valeur réelle en tant qu'objet de cette réclamation
absolue de la conscience morale ; l'homme n'a de valeur véritable
qu'en tant qu'il est déterminé pour le bien moral. Ici nous
arrivons à un point qui ne se laisse pas démontrer, mais pour
lequel il faut en appeller à l'expérience intime et à la certitude
immédiate ; ce n'est qu'en partant de cette base que notre
pensée peut s'élever jusqu'à Dieu.



190 J. KŒSTLIN

Ce point acquis, nous obtenons ce contenu du but divin qui
ne peut être laissé de côté lorsqu'on soutient la teleologie de

l'univers. Et c'est dans cette valeur morale de l'homme aussi

que la certitude d'une teleologie trouve son vrai point d'appui ;

nous savons par elle que la nature ne nous offre pas seulement
en fait certains moyens pour notre existence et notre développement,

mais qu'elle est déterminée téléologiquement en vue
de nous et de notre but supérieur, et cela par l'activité créatrice

et ordonnatrice de Dieu. C'est ainsi que la certitude de la
finalité du monde peut subsister comme une foi inébranlable,
là même où aucune observation extérieure ne réussit à prouver
une relation de but dans l'univers. L'homme a donc le droit de

se servir des moyens que lui offre la nature, dans l'entière
confiance que c'est le même absolu qui se révèle dans sa

conscience et qui a organisé en vue de son action morale le monde
et ses forces mécaniques. La conscience que le monde nous
offre des buts à poursuivre n'est pas possible sans la conscience
de sa disposition téléologique ; enfin la conscience de notre
dignité, de nos devoirs et de nos buts moraux exclut absolument

la pensée que nous puissions être anéantis un jour par
les forces d'un mécanisme aveugle.

Le caractère de supériorité relative que nous attribuons aux
êtres organisés et aux animaux obtient ici seulement son vrai
sens et son vrai fondement : la vie en général et l'individualisation,

c'est-à-dire la vie de plus en plus concentrée sur elle-
même, n'offrent pas seulement des instruments à la vie morale
des personnalités libres, mais forment les degrés préliminaires
de cette vie supérieure dans le développement du monde,
développement qui, tout en étant posé et comme porté par la
puissance de Dieu, est cependant un développement propre et
naturel. Obtenons-nous en outre, par notre conscience morale,
l'idée de l'amour ou de la bonté de Dieu, nous pouvons voir
un premier degré de révélation de cet amour dans le monde

organique. En effet, Dieu permet aux créatures qui par leur
conformation sont susceptibles d'un certain sentiment de bien-
être d'en jouir réellement et il leur offre dans la nature
inorganique et dans le règne végétal les moyens nécessaires à ce



LES PREUVES DE L'EXISTENCE DE DIEU 191

bien-être '. Ainsi donc, la considération objective des phénomènes

ne suffit pas à prouver la teleologie. Mais celle-ci est
réclamée par toute réflexion qui s'appuie sur la conscience

morale; loin d'exclure l'action des causes réelles qui suffit à

l'explication mécanique objective du monde, elle la comprend
et la complète.

Nous allons étudier plus en détail la signification de la
conscience morale relativement à la certitude de l'existence de

Dieu.

Preuves tirées de la nature de l'esprit, de l'accord des peuples
(e consensu gentium), preuve morale.

Les preuves cosmologique et téléologique ont pris pourpoint
de départ le contenu de notre conscience du monde extérieur,
on peut chercher un autre point de départ dans le contenu de

notre esprit tout entier. Plusieurs preuves peuvent être tentées

sur cette base à côté de la preuve proprement morale.
Prenons l'esprit en général, l'esprit de l'humanité dans son

développement tout entier, et nous arrivons à l'ancienne preuve
e consensu gentium ; cette preuve est employée par Biedermann

pour montrer la nécessité immanente de l'idée de Dieu,
mais elle n'est pas concluante.

Une première réfutation se présente dans l'affirmation qu'il
existe des peuples privés complètement de cette idée. Mais les
observations sur lesquelles s'appuie cette affirmation sont

sujettes à caution, souvent superficielles et incomplètes; une
certaine timidité craintive vis-à-vis de la divinité empêche les

sauvages de s'ouvrir aux étrangers sur leurs croyances
religieuses. En tout cas s'il existe des peuples sans dieux, ils sont
au plus bas degré de l'échelle de l'humanité, et c'est un fait

que le progrès de l'esprit humain a toujours conduit à la recon-

1 Voir sur ces questions du rôle préliminaire de la nature, de son
développement, de sa valeur et de la révélation qu'elle nous fait de la bonté
de Dieu, les intéressants développements de M. Secretan. {Philosophie de

la liberté. — L'histoire, chap. X principalement.)
Note du traducteur.



192 J. KŒSTLIN

naissance du divin. Mais un progrès subséquent ne nous élè-
vera-t-il pas au dessus de cette croyance; le degré de développement

auquel correspond la croyance en Dieu n'est-il pas un
degré transitoire La pensée de certains esprits indépendants
qui ne voient dans l'idée de Dieu que la projection àl'extérieur
du contenu de notre, être spirituel ne deviendra-t-elle pas un
jour la propriété de toute l'humanité La foi en Dieu ne se dis-
sipera-t-elle pas comme l'illusion qui faisait voir dans le ciel
une voûte solide, demeure des êtres divins? Cen'estquesi nous
trouvons dans notre esprit des raisons solides de croire à la
réalité de Dieu que nous pouvons répondre négativement à ces

questions et reconnaître quelque valeur à la preuve e consensu

gentium.
Il nous faut donc descendre dans le sanctuaire de notre vie

spirituelle, dans notre conscience personnelle, pour y saisir les
moments qui nous conduisent à la certitude de l'existence de

Dieu.
Nous devons cependant exclure de cette étude les

expériences purement religieuses que nous faisons en tant que
croyants et que jouissant de la communion de Dieu, puisqu'il
s'agit de preuves indépendantes de la conscience immédiate

que nous avons du divin et reposant sur d'autres moments de

notre vie spirituelle.
Kahnis est celui qui développe le plus complètement l'argument

psychologique, ou les preuves psychologiques, les rapportant

aux trois facultés : le penser, le sentir et le vouloir, par
lesquelles l'esprit cherche l'absolu.

Le sentir n'est pas valable pour fonder une preuve. L'aspiration

du sentiment vers un bonheur parfait, dit Kahnis, permet

de conclure à un être absolument heureux. Mais le droit
d'une pareille conclusion n'est nullement justifié par Kahnis ;

ailleurs il dit beaucoup mieux que l'homme qui aspire à un
bonheur infini ne trouve son repos qu'en Dieu. Mais ceci est
déjà expérience spécifiquement religieuse et doit rester en
dehors de l'argumentation. Le sentiment moral pourrait être
invoqué, mais c'est dans la preuve morale que rentre son étude.

Pour ce qui concerne l'activité pensante et connaissante de



LES PREUVES DE L'EXISTENCE DE DIEU 193

notre esprit, on pourrait dire (Reiff) que ses dispositions, ses

lois, ses productions font conclure à un auteur et à un ordonnateur

divin de cet esprit, plus exactement que le caractère et
l'essence de notre esprit nous forcent à y voir non le produit
d'une simple force de la nature, par l'effet de laquelle l'humanité

se serait dégagée dans le cours du développement naturel
du monde, mais l'œuvre d'un esprit absolu supérieur à la nature
et à nous-mêmes.

Mais avant d'en appeler aux lois de la pensée que manifeste
notre esprit, il faut savoir si elles possèdent ce caractère
d'excellence et cette valeur que nous leur attribuons, il faut savoir
si notre pensée avec ses catégories, ses jugements, ses notions,
etc., n'est pas affaire de mécanisme psychique, tout semblable

aux associations et aux représentations qui se montrent chez
les animaux.

La réponse dépend des faits suivants : saisissons-nous au

moyen de notre pensée la réalité des objets? Notre esprit
atteint-il, lorsqu'il s'élève au-dessus du sensible et classe le
contenu des impressions des sens, à une véritable connaissance?
Si nous en étions sûrs, nous pourrions dire : Au-dessus du sujet
et de son organisme spirituel, comme au-dessus du monde

objectif qui agit sur nos sens, doit exister un être supérieur qui
les a ordonnés en vue l'un de l'autre; et notre esprit doit tirer
son existence de cet être supérieur et non du monde sensible.
Mais pour parler ainsi, il faudrait que cette certitude de la
valeur de notre pensée fût auparavant fondée. Descartes, on
le sait, croyait à l'inverse ne pouvoir fonder cette certitude que
sur la foi en un Dieu par lequel la vérité de notre connaissance

fût garantie. Nous ne pouvons couper court aux questions

que pose le doute à propos de la théorie de la connaissance par
un simple appel au sens commun et à l'habitude. Ce sont les

nécessités pratiques de la vie qui y répondent le mieux, et nous
n'entendons pas ici un simple besoin pratique dont la justification

serait incertaine, mais une certitude morale profonde

que le monde, tel que nous nous le représentons et le pensons,
nous a été assigné comme théâtre de notre activité morale;
que sa connaissance, condition de cette activité, ne peut donc

THÉOL. ET PHIL. 1878. 13



194 J. KŒSTLIN

être une illusion, puisqu'elle est l'objet d'une réclamation morale

absolue. Cet aphorisme de J.-H. Fichte : « de la conscience
seule découle la vérité, » n'a-t-il pas toute sa valeur ici? Mais

pour arriver à cette déduction il faut remonter de notre esprit
pensant à notre conscience morale; ce qui nous ramène de

nouveau à la preuve morale qui offre un chemin plus direct et

plus court pour conduire à Dieu. En aucun cas le raisonnement
qui part de nos facultés intellectuelles seules ne peut être
considéré comme suffisamment sûr.

Notre pensée a aussi un contenu que nous estimons supérieur

au monde sensible. Il comprend les idées morales et l'idée
de Dieu elle-même. Est-ce que cette dernière est telle que sa

présence dans notre esprit ne se laisse expliquer que par l'action

d'un Dieu réel sur nous?

Descartes, on s'en souvient, dans ses Méditations, fait
précéder de cette affirmation la preuve ontologique. Si l'idée de

Dieu, dit-il, était une représentation subjective de mon esprit,
elle ne pourrait avoir plus de réalité, un contenu plus positif
que mon esprit lui-même. Mais elle possède infiniment plus
que mon esprit, puisque je suis fini, tandis qu'elle est l'idée
d'un être infini, éternel, etc. Donc, de l'existence de cette idée

en moi je dois conclure à l'existence d'un Dieu réel, son auteur
et son modèle. Je ne remarquerais pas que je suis imparfait si

je ne trouvais pas en moi cette idée d'un parfait, idée que je ne

puis m'être donnée à moi-même. Pfleiderer, Reiff, Holtzmann
renouvellent ce raisonnement. Mais subsiste-t-il devant une
critique approfondie

Avant tout, l'idée d'infini qui est à la base de tout raisonnement

semblable sur Dieu, est une idée négative vide et vague.
La simple considération du fini peut déjà nous conduire à une
certaine représentation de l'infini ; en effet, chaque objet est

limité, màis précisément ce qui le limite nous conduit au delà
de l'objet limité, sans que nous puissions nous représenter une
dernière limite. N'est-ce pas de là tout simplement que naît la

représentation d'un indéfini que nous transformons ou hypos-
tasons sans raison valable en quelque chose de positif?

Descartes déjà, il est vrai, a voulu soigneusement distinguer



LES PREUVES DE L'EXISTENCE DE DIEU 195

son infini qui absolument n'a pas de limites d'un simple indéfini,

il prétend que nous n'obtenons nullement l'idée des
perfections de Dieu par une simple extension de nos qualités finies.
Ces perfections de Dieu ne sont pas même en puissance en nous
(par exemple notre connaissance ne sera jamais en fait infinie),
elles sont toujours susceptibles d'accroissement.

Mais pouvons-nous nous former réellement une notion claire
et positive de l'infini et du parfait? Avons-nous le droit de parler

de Dieu comme parfait avec nos représentations insuffisantes,

tant que nous ne sommes pas conduits par des argments
d'autre espèce, religieux ou moraux, à reconnaître l'existence
d'un Dieu dépassant notre conception L'idée de la puissance
infinie ne s'obtient-elle pas en étendant à l'infini la notion de

puissance que nous puisons dans l'existence finie, et cela sans

que nous puissions ramener ce résultat à une notion
déterminée?

On dira peut-être qu'il y a quelque chose de positif dans la
toute puissance ; que l'idée d'une totalité absolue est une idée
réelle ; que cette idée ne s'offre à nous ni dans l'expérience
objective ni dans notre esprit fini ; que cette idée ne peut donc

provenir que de Dieu. Mais il est facile de répondre : notre
expérience sensible et le mécanisme de notre esprit capable
d'abstraction et de synthèse nous conduit à nous former des

idées générales de tous les objets semblables, de tous les

animaux, de toutes les plantes, etc., sans que nous admettions

cependant que la totalité de ces objets ait réellement agi sur
nous, ou qu'un Dieu nous ait aidé lui-même à former ces idées

générales. De là notre esprit s'élève par l'abstraction à l'idée
d'une totalité des choses, idée qui reste une pure abstraction
et n'a pas une origine supérieure; enfin, nous nous formons
les représentations d'une toute puissance, d'une toute
présence, etc., en mettant en rapport avec cette totalité, une force

ou un être que nous avons préalablement étendu à l'infini. Ces

qualités tirent donc leur existence du fini.
D'après tout cela, il nous faut renoncer à faire de la

puissance de la pensée et du contenu intellectuel de notre esprit
la base d'une preuve de l'existence de Dieu, car rien ne nous



196 J. KŒSTLIN

prouve que la prétendue victoire de notre esprit sur le fini ne
soit pas une vaine excursion dans l'indéterminé, et que, dans

le domaine même du fini, nous arrivions au moyen des catégories

de la pensée à une connaissance véritable.
Nous sommes enfin amenés au côté moral de notre esprit

par la preuve que Biedermann tire de l'existence du moi et

qu'il appelle preuve ontologique. Le moi, dit Biedermann avec

raison, est une synthèse de nature et d'esprit qui s'élève sur
la base de la nature et dont le principe n'est cependant pas la
nature comme telle; synthèse qui suppose donc un principe
spirituel comme principe soit de la nature, soit de notre esprit.
Possédons-nous vraiment l'essence spécifique de notre esprit
dans sa différence d'avec la nature, aussi longtemps que nous
ne le concevons pas dans son caractère moral, et n'avons-nous

pas ici la plus forte et la plus haute instance contre l'explication

matérialiste de la vie de l'esprit que Biedermann appelle
le comble de l'absurdité? Ce penseur, au reste, a bien en vue ce

caractère moral du moi lorsqu'il ajoute : Cette preuve part de

l'existence du moi lequel a le monde physique pour présupposition

nécessaire de sa détermination propre comme sujet de

l'ordre moral du monde ; la notion de l'esprit absolu renferme
en soi dans l'unité le principe spirituel absolu du monde de la

nature, et le principe doué de finalité du monde moral.
C'est donc dans son caractère moral que nous avons encore

à considérer l'esprit ; et c'est de ce caractère que nous tirerons
nos conclusions. C'est seulement dans notre conscience morale,
c'est-à-dire dans la conscience de notre volonté, de notre
liberté, des buts qui nous sont fixés et des réclamations qui nous
sont adressées, que nous prenons entièrement conscience de

la différence qui existe entre nous et la nature dans laquelle
nous sommes engagés par un côté de notre existence et de

notre supériorité sur elle. Tant que nous faisons abstraction
de cette conscience, nous pouvons nous demander s'il y a

quelque chose d'absolument certain pour nous ; mais dans les

réclamations et les témoignages de la conscience nous trouvons
des vérités qui possèdent une valeur absolue et la gardent en



LES PREUVES DE L'EXISTENCE DE DIEU 197

face de toutes les représentations sensibles, de tous les doutes,
de tous les raisonnements, de tous les sophismes. La conscience
morale nous fait remonter encore plus haut que le cogito ergo
sum de Descartes ; en faisant abstraction de tout ce qui est

douteux, je me trouve doutant, pensant, cherchant la vérité ;
mais je pense et je cherche parce que je me détermine ainsi,
parce que je le veux, parce que ma conscience m'en fait un
devoir.

Les postulats de la conscience amènent avec eux une idée
d'inconditionné. Nous savons que dans l'ensemble des choses

tout se conditionne, mais nous sommes incertains si nous
pouvons nous élever au-dessus de la série des objets conditionnant
qui sont toujours condilionnés à leur tour jusqu'à un inconditionné.

Les lois de notre pensée nous disent que pour penser
bien il nous faut penser d'une certaine manière déterminée,
mais on pourrait demander si en général penser est pour nous
une nécessité. Dans les réclamations de la conscience relativement

à notre conduite au contraire, nous trouvons un inconditionné

ainsi que dans l'ordre moral du monde que cette même
conscience réclame. La reconnaissance de quelque chose
d'inconditionné est donc en relation directe avec notre conscience

morale; la question qui se pose est celle-ci : faut-il conclure
de là à un sujet réel auquel il faudrait rapporter cet inconditionné

; car ceci est encore une question, et non pas un fait
immédiat de la conscience ; il y a des êtres moraux qui malgré
leur respect de la loi morale ne sont pas encore conscients de

sa provenance de Dieu, mais doivent être conduits par le

raisonnement de la loi au législateur. C'est là l'objet spécial que
se propose la preuve morale.

Les principaux moments de cette preuve ont été souvent
relevés sans un ordre bien systématique, entre autres par
Mendelssohn. On connaît la forme toute particulière qui lui a été
donnée par Kant ; nous ne pouvons faire de sa déduction la
base de la nôtre, mais le grand mérite de ce philosophe est

d'avoir reconnu la haute et, dans un certain sens, l'unique
valeur que possède la raison pratique ou la conscience morale



198 J. KŒSTLIN

comme preuve de l'existence de Dieu. Parmi les contemporains,

Pfleiderer, Reiff et Ritschl sont à consulter pour les
différentes formes qu'ils donnent à notre preuve.

Nous allons chercher à mettre en lumière et à présenter
dans toute leur force les principaux moments de cette preuve.
Les faits de conscience sur lesquels elle repose sont un rempart

inébranlable contre le naturalisme et le matérialisme pour
lesquels tout idéal tombe avec Dieu ; une sérieuse considération

des conséquences de ces faits de la conscience doit nous
élever au-dessus de ce point de vue idéal, suivant lequel on

croit, dans un orgueilleux sentiment de sa propre autonomie,
pouvoir se passer de Dieu.

Nous avons d'abord à exposer le contenu de la conscience
morale en soi, point de départ de notre argumentation ; la
conscience de la loi et la conscience de notre liberté s'y présentent

comme deux faits inséparables l'un de l'autre, sur
lesquels l'argumentation morale doit reposer également.

Cette loi possède dans sa manifestation comme dans son
contenu une organisation toute particulière et implique immédiatement

les questions, d'où provient-elle? pourquoi existe-t-elle?
Cette loi porte en elle un caractère de dignité et produit en

nous un sentiment de respect étranger à toutesles impressions
qui nous viennent du monde naturel comme tel. Avec les idées

morales, les personnalités morales seules peuvent être pour
nous les objets d'un sentiment pareil de respect. A ce respect
se joint la conscience que tous les objets naturels, toutes les

forces avec leurs lois sont subordonnées à la loi morale et

doivent servir à sa réalisation. Cependant l'homme n'est pas
déterminé avec nécessité par cette loi dont il reconnaît les
réclamations comme absolues. 11 a même la conscienc.e qu'il
peut lui résister ou se déterminer librement d'après elle. Et

pourtant à cette résistance se joint le pressentiment et quelquefois

dans une conscience éclairée la certitude que le triomphe
du bien réclamé par la loi est assuré malgré toutes les oppositions

individuelles, et que tout notre bonheur est en jeu dans

l'opposition ou la soumission à cette loi.
Le contenu fondamental de ces réclamations n'est pas moins



LES PREUVES DE L'EXISTENCE DE DIEU 199

caractéristique. Dans le monde animal, nous voyons tous les
individus suivre simplement leurs instincts naturels tournés
vers leur bien-être, leur conservation ou leur jouissance; c'est
la seule loi qui les régisse, et nous ne pouvons parler d'un droit
chez eux à moins de dire comme Spinoza que leur droit s'étendant

si loin que leur force, les limites naturelles de celle-ci
suffisent à empêcher qu'un individu ne prenne une puissance
exagérée, mais nous n'attribuons à aucun animal la domination
sur soi-même ou une limitation volontaire de ses propres forces.

La nature ne nous fournit donc aucune analogie pour l'idée
qu'il en puisse être autrement pour l'homme. La pensée n'y
change rien pour celui-ci, elle lui permet seulement de saisir
d'un coup-d'œil l'ensemble des circonstances et de se former
des règles qui lui permettent de mieux satisfaire ce penchant
fondamental et de sacrifier quelques désirs particuliers secondaires

dans l'intérêt même de cette satisfaction principale. On

ne peut pas même parler, d'après la nouvelle théorie de Darwin,

d'une loi de l'espèce à laquelle nous devrions nous
soumettre en vue de notre intérêt propre. Car si nous sommes
doués de forces particulières en vue de la lutte pour l'existence,
pourquoi n'aurions-nous pas la volonté de nous affranchir des

bornes de l'espèce et de devenir la souche d'une espèce
supérieure? Ce sont là les conséquences rigoureuses de ce point
de vue. Mais au lieu de cela, ce qu'il y a de plus certain pour
notre conscience c'est la loi morale qui nous ordonne d'aimer
le prochain, de faire de son bonheur notre but et de réprimer,
de subordonner entièrement à ce but nos inclinations
naturelles.

Et dans cette conscience de la loi nous est donnée la
conscience du pouvoir que nous avons de nous déterminer nous-
mêmes, la conscience de notre liberté. La puissance de la
volonté pénètre dans ce mécanisme naturel dans lequel nous
sommes nous-mêmes engagés par nos penchants sensibles;
c'est à cette volonté que s'adresse l'impératif de la loi morale, et

c'est elle qui arrive à sa destination dans la communion de

l'amour avec d'autres personnalités. Ces penchants sont régis

par des lois naturelles, mais nous pouvons, sous l'empire d'une



200 J. KŒSTLIN

idée morale, ou bien les réprimer, ou bien les satisfaire, mais
de manière à ce qu'ils concordent avec des buts moraux. Rien
de pareil dans la nature, lorsque différents penchants se trouvent

dans un individu, le plus fort l'emporte toujours avec une
entière nécessité sur les autres. Les idées morales n'agissent
jamais de cette manière sur notre volonté ; un penchant moral
ne l'emporte pas sur un penchant naturel par sa force
supérieure de façon à donner avec nécessité à la volonté sa direction.

Mais quoique une action morale ne soit pas possible sans

un penchant moral intérieur, celui-ci ne nous donne que la

possibilité et la force de le suivre ; nous avons aussi le pouvoir
de lui résister; c'est en cela précisément que nous nous sentons

libres, libres même en face de l'inconditionné. La conscience
de cette liberté est tout aussi importante pour la question de

Dieu que celle de la loi qui nous domine et de l'ordre du monde.
La conscience trouve en face d'elle un monde naturel, dans

lequel des tâches lui sont fixées, et dont les diverses parties
doivent nous servir de moyens en vue de notre action morale.
La valeur absolue de l'idée morale nous donne la certitude que
ce monde tout entier est déterminé en vue de la réalisation de

cette idée, que cette réalisation dans un royaume de personnalités

morales unies entre elles est le but supérieur du monde.
C'est ainsi que l'esprit de l'homme acquiert avec la conscience
de l'obligation absolue celle de sa valeur vis-à-vis de la
nature. Et cependant le matériel aue la nature met à notre
disposition est excessivement borné, nous nous trouvons en face

de puissances naturelles à côté desquelles nos forces paraissent

infiniment petites, et qui menacent d'empêcher, d'opprimer

notre action morale. Cela même nous donne la certitude

que le but suprême de l'esprit fini et de la nature leur est fixé
et se trouve garanti quelque part ailleurs ; l'expérience
extérieure nous montre d'une manière fragmentaire les voies, les

fils d'un ordre semblable du monde, dans les vies particulières

et dans l'histoire de l'humanité; l'expérience intérieure
nous rend certains de leur existence là même où ils sont cachés
à nos yeux.



LES PREUVES DE L'EXISTENCE DE DIEU 201

Encore plus difficile est la question de savoir comment ces
buts moraux sont garantis vis-à-vis des personnalités immorales

qui leur résistent directement ; mais la conscience morale
a l'entière certitude que, dans cette lutte, le bien doit vaincre
s'il a la valeur qu'elle lui attribue; le mal n'a donc point de

droit à une existence durable. Cela nous conduit de nouveau à

un ordre supérieur, à une activité supérieure mystérieuse dans
sa forme et travaillant sûrement à ses fins.

Enfin, ce postulat de Kant à savoir que la moralité et la félicité

des sujets doivent s'unir un jour dans une relation harmonique,

obtient ici sa place légitime et son droit positif. Ce n'est
nullement une concession faite à l'eudémonisme par le rigoureux

moraliste. Ce postulat n'a pas seulement son fondement
dans le fait que le penchant au bien-êfre fait partie de notre
nature même, et que par conséquent il doit être satisfait pour
que la personnalité morale arrive à une vraie harmonie
intérieure ; il ressort aussi de la valeur absolue que réclame la loi
morale vis-à-vis des sujets moraux et du monde extérieur.
Cette loi morale à laquelle tout ce qui est naturel se subordonne

dans l'ordre suprême doit se manifester aussi en ceci

que l'état du sujet relativement aux conditions de la vie soit
adéquat à sa valeur morale. C'est ce que le méchant sent dans

l'angoisse de sa conscience, ce que le juste espère dans le plus
grand renoncement à lui-même.

Tout ce que nous venons de dire forme un tout étroitement
enchaîné et donné déjà dans les traits fondamentaux de la
conscience.

D'où viennent cette loi et cette liberté? Comment la loi morale

pourra-t-elle triompher sûrement? D'où vient cet ordre
moral

On ne peut écarter ces questions relatives à la loi par la

réponse que c'est notre propre loi, que nous nous la donnons
nous-mêmes ; cette réponse n'a de sens que si elle reconnaît

que la conscience de la loi et de sa valeur précède notre
détermination propre, et que cette loi envers laquelle nous sommes
obligés est donc donnée dans notre essence même. Mais d'où



202 J. KŒSTLIN

provient cet être spirituel, moral avec sa loi? La question
concernant l'ordre moral du monde ne doit pas être écartée par
cette réflexion du grand Fichte, que l'ordre moral précisément
doit être mis à la place de Dieu. On peut encore échapper à la
conclusion de l'existence de Dieu quand on statue comme ce

philosophe un moi absolu d'où l'on pense déduire le moi
individuel avec le monde. Mais si nous reconnaissons un monde
réel préexistant à l'esprit de l'homme, suivant ses lois propres
et indépendant de lui, lequel cependant est préordonné en vue
de lui et de son but caractéristique, nous devons réclamer un
être suprême supérieur aux deux domaines. Cet être suprême
doit être le même que celui duquel proviennent notre esprit et
notre liberté. Si l'on s'en tient à la seule notion d'un ordre
général préexistant, on ne peut comprendre comment il se manifeste

à nous sous la forme du devoir, ni comment il peut nous
donner la liberté de le suivre ou non, on ne peut se le représenter

que comme un ordre naturel s'imposant avec une nécessité

absolue.
Nous sommes ainsi ramenés à un être supérieur à notre

esprit et à la nature. C'est par lui que nous avons été placés
dans le milieu de la nature, avec notre être moral supérieur à

elle, et, comme cette nature est ordonnée et dominée par lui
(ce que nous avons vu à propos de la preuve téléologique) il
faut qu'elle ait été originairement établie, créée par lui.

Comment devons-nous nous représenter cet être suprême
dans son essence

Il ne peut être une force naturelle, à moins qu'on ne dise,
comme Strauss, que dans l'homme cette force naturelle s'est

surpassée elle-même, phrase qui a attiré à ce philosophe l'ironie

d'Ulrici. Ce qui veut, ce qui met en face de soi des êtres
doués d'une volonté libre, ce qui détermine par un impératif
moral et non par une nécessité physique, etc., ne porte plus
le caractère de nature, de mécanisme et de nécessité. Si nous
avions reçu d'une puissance naturelle notre loi, celle-ci n'aurait

pas à nos yeux cette valeur absolue que nous lui accordons,

tout en conservant le sentiment de notre dignité en tant
qu'êtres libres ; ce sentiment de dignité propre ne nous pousse-



LES PREUVES DE L'EXISTENCE DE DIEU 203

rait-il pas au contraire à résister au joug de cette loi et à nous
élever au-dessus d'elle par tous les moyens

Nous ne pouvons concevoir l'être suprême autrement que
comme un esprit moral et, par conséquent, comme un Dieu

personnel. Nous étions déjà conduits à la catégorie de la
personnalité dans la preuve téléologique qui nous présentait Dieu

comme voulant, se fixant des buts; maintenant cette personnalité

est atteinte complètement, ses buts sont moralement
bons, elle est la source de tout bien moral. « Il n'y a rien, dit
Kant, de bon sans restriction, que la volonté bonne seule. »

Une pareille volonté n'est pas concevable sans un sujet voulant
et se déterminant, ce qui est la notion fondamentale de la
personnalité. A côté de la loi, notre liberté a la plus grande
importance pour cette conception de l'être suprême, c'est lui qui
nous l'a donnée, même pour lui résister. On a parlé ici d'une
limitation de Dieu par lui-même ; l'expression est mal choisie,

parce qu'elle semble indiquer chez Dieu une certaine force
naturelle à laquelle sa volonté mettrait des limites; mais il faut
bien parler à propos de ce rapport de Dieu avec nous d'une
relation de Dieu avec lui-même, d'une détermination proprede
Dieu par lui-même. Quant aux attributs moraux de Dieu, ce

n'est pas seulement sa sainteté, mais encore sa bonté qui se

manifeste dans les faits de notre conscience; il fait de nous des

êtres libres, moraux, à son image ; il veut que, en suivant le

penchant de la partie la plus élevée de nous-mêmes, nous
obéissions à ses commandements, il veut nous mettre en
harmonie avec nous-mêmes, avec lui et enfin nous faire jouir d'une
félicité complète.

Quiconque veut définir positivement l'essence de Dieu, tout
en lui refusant la personnalité devra nécessairement le représenter

d'après l'analogie d'une force de la nature, ou bien le

désigner par des expressions abstraites n'expliquant nullement
sa relation avec le monde et surtout avec les personnalités
libres. Le premier cas se présente dans le panthéisme de Hegel ;
son absolu se développe comme un procès de la nature, il
n'y a aucune place pour la liberté ; le second chez Biedermann,

par exemple, dont la définition de Dieu comme l'être



204 J. KŒSTLIN

qui est en soi et par soi n'explique nullement comment l'être
pur a passé à l'acte ni comment il est devenu le fondement d'un
être hors de soi, d'une volonté libre. Ces philosophes n'échappent

pas plus que nous à la nécessité d'appliquer à l'absolu
des catégories empruntées au monde fini, seulement elles
sont bien plus inadéquates que les nôtres à cet absolu, quand
elles ne lui sont pas directement opposées, comme l'idée du
procès de Hegel. Les catégories abstraites de l'en soi et du hors
de soi, d'où viennent-elles si ce n'est des représentations de

l'espace et de celles que l'esprit fini se fait de lui-même?
Mais pourrait-on demander encore, si la notion de la

personnalité de Dieu a aussi ses difficultés, ne faudrait-il pas
renoncer à toute affirmation théorique de Dieu? Mais Dieu est un
objet réel de connaissance, aussi certainement que notre esprit
avec son caractère moral, ou que le monde avec sa détermination

par l'idée morale. Une conception théorique de ce qu'il
est, si imparfaite qu'en soit la forme, est réclamée par la
constitution de notre esprit, aussi bien que par les besoins
pratiques que nous avons d'une relation morale avec Dieu; il
s'agit de ne pas perdre de vue les motifs pressants qui réclament

cette connaissance théorique de Dieu, pas plus que les
bornes imposées à notre pensée finie. On objecte à l'idée de la

personnalité de Dieu que nous ne connaissons en fait de

personnes que celles qui arrivent à la conscience d'elles-mêmes
en se distinguant des autres, qui se déterminent appuyées sur
une base déjà donnée, qui se servent d'un corps et d'un
cerveau pour penser et vouloir. Mais la nécessité avec laquelle
nous avons été conduits à notre idée de Dieu nous engage
précisément à penser qu'il y a une conscience de soi, une
détermination propre d'une autre espèce; puis il n'y a dans les

personnalités finies aucun argument prouvant que cette base

naturelle, ce corps, ce cerveau, soient essentiels à la personnalité.

N'est-ce pas au contraire à l'imperfection de la personnalité

finie seulement qu'ils appartiennent?
C'est ainsi qu'en partant de ce contenu de notre conscience

dans lequel nous n'avons pas directement affaire avec Dieu,



LES PREUVES DE L'EXISTENCE DE DIEU 205

mais avec nous-mêmes et avec le monde, nous avons été
conduits à l'idée de Dieu, telle que la conçoit notre conscience

religieuse et chrétienne. La considération du monde objectif n'a

pas suffi à elle seule à nous donner un résultat certain. Celui-
ci n'a été atteint que lorsque nous nous sommes considérés nous-
mêmes dans notre être spirituel et moral en face de la nature.
C'est de là que l'idée encore vague d'absolu comme premier
principe auquel nous a conduits la preuve cosmologique reçoit
son vrai contenu ; l'affirmation souvent jointe à cette preuve
que la cause suprême crée dans le cours du développement
naturel quelque chose de nouveau, qui dépasse ce développement

trouve son fondement dans notre conscience morale. La
base de la preuve téléologique, à savoir la considération du
monde comme ordonné en vue de fins déterminées, n'est
garantie que par cette conscience. C'est ainsi que nous unissons
les preuves cosmologiques et téléologiques à la preuve morale
à laquelle seule nous reconnaissons une valeur décisive.

Nous devons avouer que cette preuve repose sur une base

qu'il n'est pas possible de prouver logiquement ; nous avons
supposé ces faits et ces expériences de la conscience chez tous

sans pouvoir les prouver à celui qui les nierait ; pour celui-ci
nous n'avons aucun moyen de le convaincre ; tout ce que nous

pouvons faire, c'est d'en appeler à sa conscience, d'agir sur
son intérieur afin de réveiller en lui la voix de la conscience
et d'empêcher qu'il ne se ferme complètement à cette voix.
Mais il ne faut pas oublier qu'aucune réalité ne peut être
établie sans qu'on en appelle en dernier ressort à des expériences
immédiates qui ne sont pas susceptibles d'une démonstration
logique.

Aucune preuve de l'existence de Dieu ne peut remplacer
la foi religieuse et chrétienne, ou donner la certitude qui est le
partage de celle-ci. Tandis que la preuve morale repose sur
une expérience de la conscience, de laquelle il faut conclure à

l'existence Dieu, cette foi repose sur l'expérience directe de
Dieu lui-même, que nous faisons dans une relation et une
communion positive avec lui ; expérience qui ne se présente vrai-



206 J. KŒSTLIN

ment que dans le christianisme, la religion de la réconciliation.
Ce n'est que par cette réconciliation que nous apprenons à

connaître l'amour divin, qui, quoique source de notre
existence, est voilé à nos yeux à cause de la chute et du péché.
C'est dans ce sens avant tout que l'humanité a besoin d'une
révélation pour connaître Dieu, révélation qui ne consiste pas
dans une doctrine seulement, mais dans un acte véritable,
dans une communication de l'amour.

La vie morale et notre conscience qui ne sont intelligibles
pour nous que dans la supposition de Dieu, ont besoin d'être
purifiées, excitées et fortifiées par le don de soi à Dieu et par
la jouissance de son amour ; là où ces éléments manquent, le
sujet cherchera toujours à se soustraire aux conséquences qui
se sont imposées à notre recherche. Il entend bien les
réclamations de la conscience ; mais il s'endurcit contre elles et
s'efforce par orgueil ou par crainte d'échapper à Dieu ; ce n'est

que sous l'impression de l'amour réconciliateur qu'il est attiré
à ce Dieu et saisit sa volonté parfaite. Il est rappelé à la liberté
qui appartient à l'essence de son esprit par le sentiment de sa

responsabilité ; mais ce n'est que par la rédemption et la
communion avec Dieu qu'il peut s'arracher à l'obstacle invincible
du péché. La certitude d'un ordre moral du monde appartient
à la conscience morale. Mais le bien doit-il vaincre un jour?
Nos fins morales sont-elles le but vers lequel tend le développement

du monde Les doutes que soulèvent ces questions
ne sont vraiment surmontés que lorsque nous connaissons le
don de Dieu, et savons que le royaume des cieux subsiste
réellement.

Pour les non-chrétiens, la preuve morale n'a de force
subjective qu'autant qu'ils font ces expériences, mais elle n'en
indique pas moins le vrai point d'attache pour les attirer à la

réconciliation et à la communion avec Dieu.
Pour le chrétien, ces preuves conservent leur valeur en ce

qu'il peut répondre aux attaques du dehors et de son propre
esprit ; même en laissant de côté les expériences proprement
religieuses, il se trouve ramené au Dieu qui se révèle à lui par
tous les objets de son observation, et surtout par ce qu'il a de



LES PREUVES DE L'EXISTENCE DE DIEU 207

plus élevé en lui-même. Ces preuves ont donc leur valeur réelle,
quoique le simple chrétien n'ait pas besoin de leur développement

scientifique pour asseoir sa foi sur un fondement solide.
La théologie scientifique, l'apologétique en particulier, ne doit

pas les abandonner, pas plus qu'elle ne doit surfaire leur
valeur.

W. Rivier.


	Les preuves de l'existence de Dieu. Partie 2

