
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 11 (1878)

Artikel: De l'auteur du IVe évangile. Partie 3

Autor: Rambert, Frédéric

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379228

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379228
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DE L'AUTEUR DU IVe ÉVANGILE*

TROISIÈME ARTICLE

Après avoir consulté les synoptiques, l'épître aux Galates et
la tradition, M. van Goëns5 achève ici, d'après l'Apocalypse, le

portrait du « Jean de l'histoire, » et il y trouve de nouveaux
motifs de refuser à cet apôtre la composition du quatrième
évangile. Il maintient, avec les théologiens de l'école de

Tubingue, l'authenticité de l'Apocalypse et s'appuie pour cela sur
deux arguments principaux.

Le premier est, en effet, très important : c'est le témoignage
de Justin martyr, qui attribue expressément l'Apocalypse « à

un homme du nom de Jean, l'un des apôtres du Christ5. » Nous

ne saurions toutefois en conclure que la critique externe, en

général, soit plus favorable à l'authenticité de l'Apocalypse
qu'à celle du quatrième évangile. On peut, il est vrai, pour le

premier de ces écrits, invoquer un témoignage explicite plus
ancien ; mais la tradition, dans son ensemble, est loin de

présenter à son sujet le même caractère d'unanimité et de cohésion.

Sans parler de Denys d'Alexandrie et d'Eusèbe qui, pour
des motifs de critique interne, n'admettaient pas que l'apôtre
Jean en fût l'auteur, il importe de relever que la Peschito ne

la renferme pas et que, à côté de l'opinion générale qui en

plaçait la composition sous le règne de Domitien, il y avait une
autre tradition, d'après laquelle la vision aurait eu lieu déjà

sous l'empereur Claude. La preuve externe est, pour le moins,
aussi favorable à l'origine johannique de l'évangile qu'à celle
de l'Apocalypse, en sorte que nous ne sommes pas étonné que
des critiques éminents qui estimaient avoir de bonnes raisons

' Voy. Revue de théol. et de phil. 1877, pag. 88 et suiv. et pag. 1G1 et suiv.
* Voy. Revue de théol. et de phil. 1876, pag. 481 et suiv.
3 Dial, contra Tryph., chap. 81.



DE L'AUTEUR DU IVe ÉVANGILE 37

pour ne pas attribuer les deux livres au même auteur se soient
prononcés en faveur de l'authenticité de l'évangile et contre
celle de l'Apocalypse1.

Le second argument qu'allègue M. van Goëns à l'appui de

l'authenticité de l'Apocalypse est tiré de la critique interne.
« C'est, dit-il, l'accord frappant qui existe entre le contenu de

ce livre et le Jean de l'histoire tel que nous avons appris à le

connaître. » (Pag. 495.) Cet accord n'a rien de particulièrement
frappant. Le « Jean de l'histoire » que nous avons appris à

connaître dans le paragraphe précédent diffère sensiblement de

celui de M. van Goëns, et nous pensons toutefois qu'il ne s'en
accorde que mieux avec celui de l'Apocalypse. La preuve de

cette dernière assertion ressortira, nous l'espérons, de la
comparaison que nous allons faire entre l'Apocalypse et les autres
écrits attribués à Jean.

Partant, comme nous venons de le voir, de l'authenticité de

l'Apocalypse M. van Goëns signale des différences profondes
qui la sépareraient du quatrième évangile, puis il en conclut

que ce dernier livre ne saurait avoir pour auteur l'apôtre Jean.

Nous avons à examiner s'il est vraiment autorisé à tirer cette

conclusion, et nous devons reprendre pour cela, les uns après
les autres, les divers points de son argumentation.

4° Il relève, tout d'abord, la différence du style. « Celui de

l'évangile est d'un grec alexandrin relativement pur ; celui de

l'Apocalypse accuse le pire des hébraïsants. » (Pag. 496.)
Cependant, si prononcée que soit cette différence, l'honorable
critique veut bien ne pas s'y appesantir. « Nous n'insisterons pas,

dit-il, sur les barbarismes, les solécismes, les incorrections qui
se trouvent dans l'Apocalypse, et qui n'ont point d'analogie
dans l'évangile. » (Pag. 496.) Quand on se croit autorisé à

accumuler de si gros mots, il est par trop commode de passer
outre en se donnant des airs de générosité. L'Apocalypse
renferme, assurément, de nombreux hébraïsmes; mais comment

1 C'est le cas, en particulier, de Düsterdick que M. van Goëns cite a
l'appui de son opinion. (Pag. 502.) L'accord n'existe entre eux que sur la

question de la diversité d'auteurs ; pour le reste, leurs conclusions sont
opposées.



38 FRÉDÉRIC RAMBERT

en pourrait-il être autrement dans un livre qui a pour auteur
un chrétien d'origine juive et qui s'inspire tout entier des

prophéties de l'Ancien Testament? Quant aux prétendus so-
lécismes, il suffit d'un peu d'attention pour reconnaître qu'ils
sont voulus de l'auteur et ne proviennent nullement de son

ignorance du grec. Herder avait déjà remarqué que « souvent
ils sont choisis ave; soin et que souvent c'est avec intention

que la construction est détournée du grec. i> Ewald,
Lücke portent un jugement analogue, ainsi que Winer dans

un travail spécial sur la question. « Les solécismes qui se

rencontrent dans l'Apocalypse, dit-il, donnent au style l'empreinte
d'une grande dureté ; mais ils se laissent expliquer, ce qu'on
aurait toujours dû faire, au lieu de les attribuer à l'ignorance
de l'auteur, qui dans d'autres constructions beaucoup plus
difficiles montre qu'il connaît parfaitement les règles de la
grammaire. Au reste, pour la plupart de ces irrégularités, on trouve
des exemples analogues chez les Grecs: seulement ils ne s'y
suivent pas d'aussi près que dans l'Apocalypse1.» Il est
évident, par exemple, que ce n'est pas par ignorance que l'auteur
de l'Apocalypse a écrit : ino 'lmoû Xpiirov, ô [uxprvç ó mvxóq

(I, 5), ou bien : tw yovcùv.x ctoû IeCa'ße)., rt léyovax éxvzw etc. (II,
20), ou encore : tò qvo[xx r/jç 7roXscoç toû aeoï/ p.ou, zrjç v.xivriç lepov-

axlip. r, -/.xTocßxivovax etc. (Ill, 42.) Ce dernier passage, en
particulier, montre que l'auteur connaît très bien la règle de

l'apposition et que, s'il y déroge, c'est volontairement.
M. van Goëns estime superflu de dresser la liste des termes

que l'évangile et l'Apocalypse ont en commun et de ceux que
l'un ou l'autre possède en propre. Il juge qu'on doit s'attendre

apriori à rencontrer en plus ou moins grand nombre des

ressemblances et des différences, sans qu'il soit possible de rien
en conclure de positif. Il faut, sans doute, user avec précaution

de ce genre d'arguments; cependant, suivant la remarque
judicieuse de Hengstenberg, les analogies ont plus de valeur

que les différences. Il peut y avoir entre deux écrits une

grande diversité d'expressions, sans qu'on puisse en inférer
1 De soloecismis qui in Apocalypsi Joannis inesse dicvntur. Dans le

premier volume des Exegetische Studien.



DE L'AUTEUR DU IVe ÉVANGILE 39

qu'ils n'ont pas le même auteur ; car un même auteur peut
varier ses expressions. L'argument n'aurait de poids pour
appuyer une conclusion négative que si l'on n'y trouvait pas, à côté
des différences, des points de ressemblance caractéristiques.
La question de savoir s'il existe entre l'Apocalypse et les autres
écrits johanniques des analogies vraiment sérieuses d'expressions

a donc bien son importance dans le problème qui nous
occupe, et nous ne pouvons la laisser de côté.

Une étude attentive nous permet de répondre affirmativement

à cette question. Les rapprochements qu'on peut faire
sont nombreux. Nous nous bornons à indiquer ceux qui nous
ont paru les plus frappants :

Apoc. I, 4 : À7tox«).ik|«ç Iyiuov Xpioroû, riv é'owxev aùrû ó Seoç,

$sït,xi roti SouXotç xvrov, etc. — L'idée que Jésus communique à

ses disciples ce que Dieu lui a donné est une des idées

caractéristiques de l'évangile (I, 48; III, 44; XII, 49 et surtout
XVII, 8 : rà prifixzx x SéSwxàç p.ot SsâoMwe aùrofç). — Le verbe
IkcKwvou dans le sens de révéler rappelle aussi le quatrième
évangile. (Jean V, 20; X, 32; XIV, 8, 9.)

Apoc. I, 2: os èp.xprvpri<7ev.... t/iv fxaprvplxv hiaoû X/skttoû.—
Les mots paprvpüv et p.<xprvpîx, fréquents dans l'Apocalypse,
reviennent sans cesse dans le quatrième évangile et dans les

épîtres de Jean, et l'on ne retrouve que là l'expression pjxpvopehi

pxprvpîxv. (Jean V, 32 ; 4 Jean V, 9, 40.) Quant à p.xprupix

lyaov, que M. van Goëns cite comme ne se rencontrant que
dans l'Apocalypse, il trouve son équivalent dans les passages
de l'évangile où Jésus parle de son témoignage. (Jean III, 44,

32, 23; V, 34.) L'Apocalypse désigne Jésus-Christ comme le
témoin fidèle et véritable. (I, 5; III, 44: ó pœpzvç é ¦kivtoç nxi
àlndiviç) et M. van Goëns cite aussi cette qualification de wxpzvç
comme appartenant en propre à l'Apocalypse ; mais n'est-ce

pas l'évangile de Jean qui nous rapporte cette parole de Jésus :

« Je suis venu dans le monde ïvx pjxprvpyiuta vii xlnMx. »

(XVIII, 37.)

Apoc. I, 6 : rw xyxit&vri iipac, xxi loinxvTi Yip.xç ornò rwv xp.xp-
Ttwv ripätv sv tw atpzn «ùtoû. — Cette affirmation solennelle de

l'amour de Jésus rappelle aussitôt à l'esprit le quatrième évan-



40 FRÉDÉRIC RAMBERT

gilè, le seul qui fasse si vivement ressortir l'amour de Jésus-
Christ pour ses disciples. (XIII, 4, 34; XIV, 24 ; XV, 9, 42, etc.)
— Pour la suite du passage, voir Jean XIII, 40, où Jésus
appelle ó lekovpévoç celui qui a été purifié de ses péchés et 4 Jean
I, 7, qui dit expressément aussi que « le sang de Jésus nous
purifie de tout péché. »

Apoc. 1,7: fyerxi xÙtòv nxç hyBx\p.bç, xai oïriveç xvtòv è^exév-

rrpav. — L'auteur du quatrième évangile dit de même : ypxm
Àéyei- O^ovr«! eiç ôv eXexivvnoxv, après avoir raconté comment le
corps de Jésus fut percé sur la croix d'un coup de lance. (XIX,
37.) L'Apocalypse et l'évangile se rencontrent ici dans une même
citation de l'Ancien Testament (Zach. XII, 40), et dans cette
citation ils s'écartent de la même manière de la version des

LXX, qui avait traduit : i-Kißle^ovrxi -npôç juie, «vQ'wv -/ixx's/pyrr
aaino.

Apoc. I, 46 : le mot étyiç ne se trouve que dans ce passage
et dans Jean VII, 24; XI, 44.

Apoc. II, 7 : Tw vtxwvrt Swuti) xvzû> yxyeïv ex toû Eylov vijç Çowç.

— L'Apocalypse parle très souvent de vaincre et de victoire,
soit qu'il s'agisse de la victoire de Christ (Apoc. III, 24 ; XVII,
44, etc. ou de celle de ses disciples. (Il, 44, 47, 26 ; III, 5, 42,
24, etc.) C'est, de même, le quatrième évangile qui nous a
conservé cette parole de Jésus : iyù, vevUrpuz ròv yi.oap.ov (XVI, 33)
et la première épître de Jean revient fréquemment sur la
victoire du chrétien. (II, 43, 44; IV, 4; V, 4,5.) Sur vingt-sept fois

que les mots vitwv et vi'xr; sont employés dans le Nouveau
Testament, ils sont seize fois dans l'Apocalypse et huit fois dans

l'évangile et les épîtres de Jean.

C'est aussi dans ces mêmes livres qu'on trouve le plus souvent

le don suprême de Jésus-Christ exprimé sous l'image de

la vie, comme c'est le cas dans le passage de l'Apocalypse que
nous venons de transcrire. D'après ce dernier livre, Jésus

est le vivant (I, 48), comme Dieu lui-même. (IV, 9, 10; X, 6.)

D'après l'évangile, « comme le Père a la vie en lui-même, il a

aussi donné au Fils d'avoir la vie en lui-même. » (Jean V, 26.)

D'après l'Apocalypse, Christ donne à manger de l'arbre de la

vie (II, 7), donne la couronne de la vie (II, 10), inscrit dans le



DE L'AUTEUR DU IV ÉVANGILE 41

livre de la vie (III, 5; XIII, 8; XXI, 27, etc.), conduit aux sources

d'eau vive et en donne gratuitement à celui qui a soif.

(VIII, 47; XXI, 6; XXII, 4, 17.) D'après l'évangile et les
épîtres, il est la vie (XI, 23 ; XIV, 6; 4 Jean I, 2), il est le pain de
la vie (VI, 35, 48), il donne la lumière de la vie (VIII, 42), il
donne de l'eau vive (IV, 40, 44), et celui qui boit de cette eau
n'aura plus jamais soif, mais elle deviendra en lui une source
d'eau jaillissante en vie éternelle. (Jean IV, 14.)

Apoc. II, 17 : Tw vixwvrt ôwaw aùrw toû pxvvx roû xsxpv^uivov.
etc. — Jésus, d'après le quatrième évangile, parle aussi de la

manne, à laquelle il oppose le vrai pain du ciel. (VI, 31-33.)
Tout le symbolisme de ce verset porte un caractère johannique
très prononcé.

Apoc. III, 7 : Ta'Se Ivyu ô xyioç ô xlrfitvôç- — Ce dernier mot
est également fréquent dans l'Apocalypse, dans le quatrième
évangile et dans les épîtres de Jean, soit avec un substantif
(Jean I, 9; IV, 23, 37 ; VI, 32; XV, 1, etc. ; 1 Jean H, 8, etc. ;

Apoc. III, 14; VI, 10. etc.), soit absolument. (1 Jean V, 20-;

Apoc. III. 7.) Il est très rare dans les autres écrits du Nouveau
Testament.

Apoc. III, 9: Stowet se trouve souvent avec le même sens
dans l'évangile de Jean. (VI, 37, 39; XVII, 6, 42, 24; XVIII, 9.)
— notsïv îy«; comp. Jean XI, 37.

Apoc. IV, 44 : Sia rò Sélr/poc gov rßocv xaì h.TiaSnaxv. — On

remarque un emploi de Sia' avec l'accusatif, tout à fait analogue,

dans Jean VI, 57.

Apoc. V, 6: £t5ov—. xpv'iov icTmoç wç èayxyphov. —L'évangile
de Jean présente aussi Jésus-Christ sous l'image d'un agneau :

fòt ó àp/oç roû Beoïi ó xïpis/v tw xpxpriav roû wapov. (Jean I, 29,

36.) M. van Goëns cherche à atténuer ce que ce rapprochement

a de frappant, en insistant sur ce que dans ces derniers

passages nous trouvons xp.viç et non xpviov, l'évangéliste
n'employant ce diminutif que pour désigner les agneaux du

troupeau. (XXI, 45.) Mais il est évident que, malgré ce changement
de terme, l'idée est identique. Jésus est présenté dans l'Apocalypse,

de même que dans l'évangile, comme le véritable agneau
pascal. Pourquoi donc l'expression n'est-elle pas la même?



42 FREDERIC RAMBERT

L'auteur de l'Apocalypse ne veut assurément pas, par l'emploi
du diminutif, affaiblir l'impression que doit produire la
personne de Christ ; car il nous le montre, cet agneau immolé,
debout sur le trône même de Dieu, revêtu des attributs de la

puissance divine, exerçant son action spirituelle sur la terre
entière, recevant l'adoration des quatre animaux et des vingt-
quatre vieillards. L'ensemble du passage et le caractère
dramatique des grandioses tableaux de l'Apocalypse conduisent

plutôt à penser que l'auteur a voulu, tout au contraire, par le
diminutif xpviov, accentuer le contraste entre la gloire et
l'humiliation du Christ, entre « le lion de la tribu du Juda » (v. 5)

et « le faible agneau immolé. » (v. 6.) Ce changement d'expression

s'explique ainsi d'une manière très naturelle et laisse

subsister dans toute sa force le rapprochement significatif que
nous venons d'indiquer. — Il est à remarquer, de plus, à propos

de ce passage, que le verbe a<px&iv ne se trouve que dans

l'Apocalypse (V, 6, 9, 42; VI, 4, 9; XIII, 3. 8, etc.) et dans
4 Jean III, 12.

Apoc. VII, 9: cpoi'vii; ne se rencontre qu'ici et dans Jean XII, 13.

Apoc. VII, 17 : rò xpviov noipxvsï aùroùç, etc. Comp. Jean X.
42 ss.

Apoc. X, 11 : npoyriTEveiv ènï (dat.). Comp, ypâyeiv hti (dat.),
dans Jean XII, 16. Partout ailleurs on trouve itspl ou imsp ou
im' avec l'accusatif. (Marc IX, 12,13.)

Apoc. XI, 2 : sxßa'Weiv e£w, sans complément de la préposition,

se rencontre à plusieurs reprises dans le quatrième évangile

(VI, 37; IX, 34, 35; XII, 31), et ailleurs dans le Nouveau
Testament seulement une fois. (Luc XIII, 28.)

Apoc. XI, 9: ßiiizovacv (sous-entendu nviç) ex rwv Ixw. Même

construction dans Jean XVI, 17 : Emoy (sous entendu tivsç) èx

T&v pxSriTiàv «ùroû.

Apoc. XII, 42 : <jx»yoûv ne se trouve que dans Apoc. VII, 45 ;

XII, 42; XIII, 6; XXI, 3 et dans Jean I, 44. Dans ce dernier

passage il s'agit de l'habitation du Logos ici-bas, de même que
dans deux des passages de l'Apocalypse il est question de

l'habitation de Dieu parmi les hommes.

Apoc. XIV, 20: orno orraaiwi/, seulement ici et dans Jean XI, 18.



DE L'AUTEUR DC IVe ÉVANGILE 43

Apoc. XV, 4 : Soi-aaet rò ovopd non. Cette locution ne se

retrouve pas ailleurs que dans Jean XII, 28.

Apoc. XVI, 5 : Ai'xaioç et, etc. Ce passage rappelle Jean XVII,
25: TOtrep Sixaie, et 4 Jean I, 9; II, 29; III, 7. Ce sont les seuls

passages du Nouveau Testament (sauf Rom. III, 26) dans

lesquels Dieu soit ainsi déclaré âi'xawç.

Apoc. XVIII, 1 : y.xTxßxivsiv h roû oùpavoû est surtout
fréquent dans l'Apocalypse (III, 12; X, 1 ; XIII, 13; XVI, 21;
XVIII, 1, etc.) et dans le quatrième évangile (I, 32; III, 43;
VI, 33, 38, 41, 42, etc.)

Apoc. XIX, 13 : ò liyoç roû 3-eoû. Le terme de Aoyoç, appliqué
à Christ, ne se trouve qu'ici et dans Jean 1, 1 suiv., 1 Jean 1,1.
Il y a là un rapprochement très frappant entre les trois principaux

écrits attribués à l'apôtre Jean. M. van Goëns cherche à

l'écarter en disant que, sous une certaine analogie d'expression,

se cachent des différences considérables, même des

contradictions. L'Apocalypse dit ó liyoç toû 9-eoû; l'évangile
simplement ó liyoç. L'Apocalypse nous présente sous ce nom « un

organe des jugements de Dieu,.... un personnage très concret,
on ne peut plus différent du Logos incarné. Leurs attributs
sont incompatibles- Le Logos de l'Apocalypse respire tout à

fait l'Ancien Testament ; celui du quatrième évangile rappelle
l'école alexandrine. » (Pag. 497.) Ces dernières affirmations
fussent-elles accompagnées de preuves, — ce que l'honorable
critique a jugé superflu, — il n'en resterait pas moins une
analogie très remarquable dans les termes. Mais n'y a-t-il
vraiment que cela? Faut-il admettre que nous n'avons ici
qu'une rencontre fortuite et tout extérieure dans l'expression

de deux points de vue opposés et « incompatibles? » Nous

avons quelque peine à nous en persuader, malgré les affirmations

de M. van Goëns. Le personnage nommé dans l'Apocalypse

ò liyoi roû Ssoû (XIX, 13) reçoit peu après un autre nom :

ß«7t).£'jc ßxiikzw/ Y.xi xûpioç Y-Vplwj. (Vers. 46.) Il n'y a certes
rien là d'incompatible avec l'évangile de Jean, qui affirme
plus nettement qu'aucun autre la royauté de Christ (XVIII,



44 FRÉDÉRIC RAMBERT

36, 37) et qui nous rapporte le cri d'adoration de Thomas :

O xupiôç pou -/.xi ó Secç p.ou. (XX, 28.)
Ce « Roi des rois s> est, il est vrai, dépeint dans le chapitre

XIX de l'Apocalypse comme l'organe des jugements de Dieu.
« Il juge avec justice,... ses yeux sont une flamme de feu,....
son vêtement est teint de sang,.... de sa bouche sort une épée

aiguë,..., il paît les nations avec une verge de fer, il foule la
cuve du vin du courroux et de la colère du Dieu tout-puissant,
etc. d II ne faut pas oublier cependant que, s'il est le juge, il
est aussi le sauveur et que clans l'exercice de ses jugements il
est accompagné « des armées qui sont dans le ciel et qui le
suivent sur des chevaux blancs, vêtues d'un fin lin blanc et

pur. » (Vers. 14.) Mais même dans ces fonctions de juge qui lui
sont ici attribuées, nous ne savons rien voir qui soit en opposition

aux autres écrits de Jean. Il est aussi parlé dans ceux-ci
du jour du jugement (1 Jean IV, 17), et celui qui jugera en ce

jour-là, c'est le Fils de l'homme : « Le Père ne juge personne,
mais il a remis le jugement tout entier au Fils.... Il lui a donné
le pouvoir d'exercer le jugement, parce qu'il est le Fils de

l'homme.... L'heure vient dans laquelle tous ceux qui sont
dans les sépulcres entendront sa voix et sortiront, ceux qui
ont fait le bien en résurrection de vie, ceux qui ont fait le mal

en résurrection de jugement » (Jean V, 22, 27-29), et la règle
d'après laquelle il jugera, c'est sa parole: « Celui qui me

repousse et ne reçoit pas mes paroles, il a qui le juge : la parole

que j'ai prononcée, c'est elle qui le jugera au dernier jour. »

(Jean XII, 48.) L'incompatibilité prétendue entre les attributions

de la Parole de Dieu dans l'Apocalypse et celles de la

Parole devenue chair, d'après l'évangile, se transforme ainsi

en une intime harmonie. On ne peut dès lors plus dire que ce

soient deux points de vue opposés qui se rencontrent
accidentellement dans l'emploi d'un même terme. L'analogie de

l'expression repose sur l'accord des idées. Quant à l'expression

elle-même, nous reconnaissons qu'elle a dans le prologue de

l'évangile quelque chose de plus abstrait dans la forme; mais,

au fond, la pensée est la même. Le Christ, dans l'évangile, est

appelé la Parole, parce qu'il est la parfaite révélation de Dieu,



DE L'AUTEUR DU IVe ÉVANGILE 45

l'organe de toutes les œuvres de Dieu, création, rédemption,

jugement. Le Christ, dans l'Apocalypse, est appelé la Parole
de Dieu pour la même raison, parce qu'il est le représentant
de Dieu pour juger et pour sauver.

Apoc. XIX, 20 : izoieìv uvpsïx, fréquent dans l'Apocalypse

(XIII, 13 ; XVI, 14) et dans le quatrième évangile (II, 11,23 ; III, 2 ;

IV, 54; VI, 2, etc.), n'est pas employé ailleurs dans le Nouveau

Testament, sauf dans quelques passages du livre des Actes.

Apoc. XX, 5: Çjjv, dans le sens de revenir à la vie. Comp.
Jean V, 25; XI, 25.

Apoc. XX, 6: pÀpoc è'yetv èv. Comp. Jean XIII, 8: pipoç è'yeiv

UJS.TX. Cette locution ne se rencontre pas ailleurs dans le Nouveau

Testament.
Cette enumeration, que nous pourrions prolonger encore,

doit suffire à montrer qu'il y a entre l'Apocalypse et l'évangile,
dans les expressions qu'ils emploient, des analogies nombreuses

et caractéristiques. On peut se convaincre, de plus, par les

exemples cités, que ces rapprochements ne tiennent pas à la
forme seulement, mais qu'ils reposent sur des idées communes.

Cela nous conduit à examiner brièvement les différences

qu'on signale ensuite sous le rapport « des conceptions
théologiques et religieuses. »

2. Parmi ces différences qui tiennent aux idées religieuses,
M. van Goëns relève les suivantes:

1° « La conception de Christ, dit-il, est foncièrement
différente. Si, selon le quatrième évangile, l'apparition du Logos
détermine chez les méchants un état de jugement (IX, 39), le

Verbe n'apparaît pas dans l'intention de juger, mais afin de

préserver du jugement et de sauver. (V, 24; III, 17; XII, 47.)
L'Apocalypse ne connaît que le juge et le jugement en
présence du monde. Selon l'un, le juge est la parole (XII, 47-48);
c'est la vérité qui se venge; selon l'autre, c'est le Christ lui-
même ou ses serviteurs, à son ordre, qui inondent la terre des

tourments les plus affreux, etc. » (Pag. 498.) — Il suffit de jeter
un coup d'œil sur l'Apocalypse et sur le quatrième évangile
pour réduire à sa juste valeur cette prétendue opposition. L'é-



46 FRÉDÉRIC RAMBERT

vangile, racontant la vie de Jésus, parie essentiellement de sa

venue en chair et rapporte les paroles dans lesquelles il
déclare être venu pour sauver le monde, non pour le juger;
mais il annonce aussi en termes exprès, comme nous l'avons

vu, le jugement final, que prononcera Jésus lui-même « au
dernier jour. » L'Apocalypse, rapportant des visions relatives
aux événements de l'avenir, parle essentiellement de la seconde

venue de Jésus et du jugement qu'il exercera, mais n'ignore
assurément pas qu'il était venu une première fois comme
Sauveur, pour apporter la bonne nouvelle de la grâce de Dieu et

pour racheter les pécheurs. L'auteur de l'Apocalypse ne pré-
sente-t-il pas sans cesse Jésus-Christ comme « l'Agneau
immolé r et ne le salue-t-il pas comme celui qui nous a aimés et
« nous a rachetés par son sang? » (1,5.)

Quant à ia manière dont le jugement s'effectuera, Jésus

dit, en effet, dans l'évangile, que la parole qu'il a prononcée
(olôyoçov èlx^yoa) jugera ses adversaires au dernier jour;
mais, d'après l'Apocalypse, c'est aussi cette même parole qui
sert de base à ses jugements. Que dit-il, par exemple, à

l'église de Philadelphie? « Je connais tes œuvres.... Tu as gardé
ma parole (pov ròv Xiyov).... Parce que tu as gardé la parole de

ma patience, moi aussi, je te garderai de l'heure de la tentation,

etc. » (III, 8-10.)
2° La conception de la vie chrélienne n'est pas moins

différente, aux yeux de M. van Goëns, entre le quatrième évangile
et l'Apocalypse. L'auteur de celle-ci « condamne absolument
l'usage des s'iòiàlidvTx » et « s'honore du nom de juif, » tandis

que l'évangéliste est d'un parfait & spiritualisme » et donne le

titre de juif aux adversaires du Seigneur. Il est certain que
l'auteur de l'Apocalypse condamne sévèrement l'usage des

choses sacrifiées aux idoles. (H, 14, 20.) Il se place à cet égard
exactement au point de vue de l'assemblée apostolique de

Jérusalem, qui avait déclaré nécessaire de s'en abstenir. (Act.
XV, 28, 29.) Si l'évangile est d'un spiritualisme plus avancé,
ce ne serait pas une raison suffisante pour ne pas l'attribuer
au même auteur. Les apôtres, au moment de l'assemblée de

Jérusalem, avaient déjà fait de grands pas dans le sens du



DE L'AUTEUR DU IVe ÉVANGILE 47

spiritualisme et l'on peut supposer avec toute vraisemblance

qu'ils ne se sont pas arrêtés là. Jean pourrait avoir progressé
depuis la composition de l'Apocalypse. Cependant, lorsqu'on
affirme que « le quatrième évangile consacre un spiritualisme
totalement étranger à tout formalisme judaïque » (pag. 498),

est-on bien certain de ce qu'on avance? Nous serions, pour
notre part, fort embarrassé de dire comment le quatrième
évangéliste concevait et pratiquait la vie chrétienne. Nous

éprouverions même certains scrupules à le déclarer si complètement

affranchi de tout reste de judaïsme. Il nous semble,

par exemple, être demeuré bien fidèle à ses habitudes juives
par son zèle à chercher dans des paroles ou dans des faits
isolés l'accomplissement de prophéties particulières. (XVII,
12; XVIII, 9, 32; XIX, 24, 37, etc.) L'importance qu'il attache

au fait qu'après le coup de lance il sortit du corps de Jésus du

sang et de l'eau ne nous paraît pas non plus du plus pur
spiritualisme. (XIX, 34, 35.) Quand il parle de la vie chrétienne, il
la fait consister à « garder les commandements de Dieu. »

(1 Jean V, 2, 3.) Ce n'est pas, sans doute, qu'il veuille nous
ramener à la loi de Moïse ; mais il nous montre néanmoins par
là qu'il ne lui répugne point de présenter l'évangile comme
une loi de Dieu à observer. Il termine, enfin, sa première épître

en recommandant à ses lecteurs de se garder des idoles
(V, 21), parole que Rengel commente ainsi : « Custodite vos
ipsos, me absente, neque solum ab eorum cultu, sed etiam ab

omni eorum communione et communionis specie. » Cela

impliquait-il l'interdiction de manger des choses sacrifiées aux
idoles? Nous ne savons; mais cela ne paraît point improbable.
En tout cas l'opposition qu'on cherche à établir sur ce point
repose sur une base bien fragile. Quant à l'emploi du nom de
Îou5«îbç dans le quatrième évangile, nous avons vu précédemment

ce qu'il faut en penser, en sorte que nous n'avons pas
besoin d'y revenir ici.

3° «La même disparate, continue M. van Goëns, se manifeste

lorsqu'il s'agit de l'église et du règne de Dieu. » (Pag. 499.)
Le quatrième évangile est universaliste, tandis que l'Apocalypse

maintient un privilège en faveur d'Israël. — L'univer-



48 FRÉDÉRIC RAMBERT

salisme du quatrième évangile ne fait pas question. Jésus y
déclare qu'il a d'autres brebis qui n'appartiennent pas à la

bergerie d'Israël et qu'il doit aussi les conduire, de telle sorte

qu'il n'y aura qu'un seul troupeau et un seul berger. (X, 16.)
Il annonce le temps où l'adoration ne sera plus liée à aucun
lieu. (IV, 21.) L'évangéliste nous dit que Jésus devait mourir,
non-seulement pour le peuple, mais pour rassembler aussi les
enfants de Dieu dispersés. (XI, 51,52.) Il rappelle cette parole
du Seigneur : « Quand j'aurai été élevé, j'attirerai tous les
hommes à mui. » (XII, 32.) Ces derniers mots ne signifient
pourtant pas que tous les hommes deviendront disciples de
Jésus-Christ ; car l'évangéliste connaît une résurrection de

jugement pour ceux qui auront fait le mal (V, 29) et il va même

jusqu'à dire dans sa première épître qu'il y a un péché à mort,
pour lequel il est inutile de prier. (1 Jean V, 16.) Il n'y adone

pas lieu, comme le fait M. van Goëns, d'opposer au jugement
final cette parole de Jésus : « J'attirerai tous les hommes à

moi. »

L'Apocalypse, tout au contraire, serait empreinte du plus
étroit particularisme. Elle glorifie Sion, nous dit-on, « comme
le siège indestructible des élus » (XIV, 4) et donne les
premiers rangs dans la nouvelle Jérusalem aux 144000 qui
représentent Israël. (VII, 4-8 ; XIV, 1-4.) La grande multitude de

toutes nations, qui leur est associée, est nationalement incorporée

à Israël (VII, 9) et même l'apôtre annoncerait un retour
¦« au tabernacle d'assignation de l'ancien Israël. » (XXI, 3.) —
Nous pouvons dire encore ici que, s'il y avait réellement entre
les deux livres une différence de point de vue aussi prononcée,
cela ne suffirait pas pour conclure contre l'identité de l'auteur;
car un chrétien peut faire des progrès en universalisme comme
en spiritualisme. Mais l'Apocalypse est-elle bien réellement

particulariste? Voilà le point qui nous paraît contestable dans

l'appréciation de van Goëns. Un premier fait, qui domine dans

l'Apocalypse, aussi bien que dans les autres écrits du Nouveau

Testament, c'est que le salut doit se répandre parmi toutes les

nations. Le cantique nouveau que chantent les rachetés à la

louange de l'Agneau le dit expressément: « Toutes les nations



DE L'AUTEUR DU IVe ÉVANGILE 49

viendront et adoreront devant toi » (XV, 4), et de même les

vingt-quatre anciens qui se prosternent devant l'Agneau, lui
présentant les prières des saints : « Tu nous as, disent-ils,
achetés pour Dieu, par ton sang, de toute tribu et langue et

peuple et nation. » (V, 9.) L'ange qui vole par le milieu du

ciel, portant l'évangile éternel, l'annonce « à ceux qui habitent

la terre, à toute nation et tribu et langue et peuple.»
(XIV, 7.) La destination universelle de l'Evangile est ainsi hors
de doute, d'après l'Apocalypse : aucun peuple n'est exclu.
Mais est-il vrai qu'il faille, pour avoir part au salut, « être
nationalement incorporé à Israël? » M. van Goëns l'affirme, et
il cite à l'appui le passage suivant : « Après ces choses (c'est-
à-dire après que les 144000 des douze tribus d'Israël ont été

scellés), je regardai, et voici une grande foule que personne ne

pouvait compter, de toutes nations et tribus et peuples et

langues, qui se tenaient devant le trône et devant l'Agneau, revêtus

de longues robes blanches, et des palmes dans leurs
mains. » (VII, 9.) Nous en sommes encore à nous demander
où l'on a pu découvrir dans ce passage le moindre indice
d'une incorporation nationale à Israël. Mais cela nous conduit
à dire quelques mots de ces 144000, qu'on donne volontiers
comme la preuve la plus positive du particularisme de

l'Apocalypse.

Dans l'intervalle entre l'ouverture des six premiers sceaux
et celle du dernier, le chapitre VII forme une sorte de parenthèse.

Un ange, portant le sceau du Dieu vivant, ordonne que
les jugements soient suspendus jusqu'à ce qu'il ait scellé au
front les serviteurs de Dieu, et le nombre de ceux qui furent
scellés s'élève à 144000, de toute tribu des fils d'Israël. (VII,
¦1-8.) Ensuite l'apôtre voit la multitude innombrable des rachetés

de toute nation, tribu, peuples et langues, qui viennent de

la grande tribulation, après avoir lavé leurs robes dans le sang
de l'Agneau, et qui tiennent des palmes à la main, devant le
trône et devant l'Agneau. (VII, 9-17.) Quel rapport y a-t-il
entre ces 144000 et cette multitude innombrable? Plusieurs

interprètes ont pensé qu'il fallait les identifier. (De Wette.) D'autres

estiment qu'ils doivent être distingués. C'est à cette der-
THÉOL. ST PHIL. 1878. 4



50 FRÉDÉRIC RAMBERT

nière opinion que nous nous rattachons. Les 144000 appartiennent

exclusivement au peuple d'Israël. Ce sont les Juifs, convertis
à l'évangile, qui, au travers des jugements qui vont frapper

leur nation, demeureront fidèles à Jésus-Christ. Le sceau qu'ils
reçoivent est la marque de leur fidélité. La multitude innombrable

que contemple ensuite l'apôtre est rassemblée de tous les

peuples sans distinction. Us n'appartiennent donc pas, comme
le remarquent avec raison Bengel et Düsterdieck, aux nations

païennes seulement. Nous n'avons pas ici une opposition entre
les chrétiens d'origine juive et ceux d'origine païenne, mais
une distinction entre un certain nombre de chrétiens sortis du

judaïsme et la multitude innombrable des rachetés de toute
nation. La raison de cette distinction est donnée par la suite
du livre. Le grand jugement qu'amène l'ouverture du septième
sceau doit s'exercer, tout d'abord, contre Jérusalem, « la ville
qui est appelée spirituellement Sodome et Egypte, où même

notre Seigneur a été crucifié » (XI, 8), ensuite contre Rome,
« la grande Babylone qui a donné à boire à toutes les nations
du vin de la fureur de sa fornication. » (XIV, 8.) Les 144000

figurent les Israélites qui demeureront fidèles, malgré le jugement

qui va fondre sur leur peuple incrédule. La multitude

innombrable, ce sont les rachetés de toute nation, qui
maintiendront aussi leur foi, dans la grande tribulation qui doit
frapper la puissance romaine et s'étendre sur tous les peuples.
Ainsi s'explique la distinction établie dans ce chapitre VII. On

peut voir aussi par là même qu'il n'y a ici aucune espèce de

privilège en faveur des chrétiens d'origine juive. Le sceau que
reçoivent les 144000 n'est que la marque de leur fidélité : or
la multitude des rachetés de toute nation ne leur est nullement

inférieure ni en fidélité ni en gloire. S'il n'est pas dit
expressément qu'ils reçoivent aussi le sceau de Dieu, c'est

simplement, selon toute apparence, parce qu'ils sont
innombrables. On ne peut les compter, moins encore, par conséquent,

les sceller individuellement du sceau de Dieu; mais
rien n'indique qu'il n'y ait pas entre eux et les 144000 une
parfaite égalité. M. van Goëns n'est pas fondé à dire, en s'ap-



DE L'AUTEUR DU IVe ÉVANGILE 51

puyant sur ce passage, que « dans la nouvelle Jérusalem c'est

Israël qui occupe le premier rang. » (Pag. 499.)
Nous retrouvons, au commencement du chapitre XIV, ce

même chiffre de 144000, et ici il semble qu'il y ait un privilège
en leur faveur. Ils chantent un cantique nouveau que nul ne peut
apprendre qu'eux (vers. 3), ils sont ceux qui suivent l'agneau
où qu'il aille. (Vers. 4.) Mais il ressort de l'examen de ce passage

que les 144 000 ici mentionnés ne sont pas ceux du chapitre
VIL Tout d'abord, il n'y a point d'article, et, sans doute, s'il
s'agissait des mêmes 144 000, on ne l'aurait pas omis : nous
lirions ai éxaròv TtaaepxwvTx %ikiofàeç, comme on lit au verset 3,

lorsqu'il est question du trône, des animaux et des anciens

déjà connus par les chapitres précédents : èvwTttov roû Spôvav xai

rwv rsaaa'pwv Çwwv xai rwv itpeafìvripiùv. En outre ces 144000 ne
sont pas pris, comme ceux du chapitre VII, d'entre les tribus
d'Israël, mais «m ryjç ynç (vers. 3) ou «710 rwv àv6jOW7twv (vers. 4).
Ce sont les prémices de la multitude des rachetés (àitapyj) tw Sew

xai rw xpvîoù), et la raison pour laquelle ils sont distingués de

la masse est d'une nature purement morale. «Cesont ceux qui
ne se sont point souillés avec des femmes,... et dans la bouche

desquels il ne s'est trouvé aucun mensonge. » (Vers. 4 et 5.) Il
n'y a donc ici aucune trace de particularisme juif, et M. van
Goëns n'est pas en droit de s'appuyer sur ce passage pour dire

que « dans la nouvelle Jérusalem c'est Israël qui entoure le
trône de l'Agneau, s (Pag. 499.)

Quant à l'interprétation matérielle du chapitre XXI, d'après
laquelle ces mots du verset 3 : « Voici le tabernacle de Dieu
avec les hommes, » annonceraient le rétablissement du tabernacle

d'assignation de l'ancien Israël, il suffit d'un peu
d'attention pour en apprécier la valeur. Le caractère symbolique
de toute cette description est évident. Elle nous transporte
dans un monde entièrement différent du monde actuel: «Voici
je vis un nouveau ciel et une nouvelle terre » (vers. 1); par
conséquent, ce n'est pas au sens propre et littéral que les traits
empruntés à ce monde-ci peuvent lui être rapportés ; et, bien



52 FRÉDÉRIC RAMBERT

loin de songer à la restauration de l'ancien culte, l'apôtre dit
en décrivant la nouvelle Jérusalem : « Je n'y vis point de

temple ; car le Seigneur Dieu, le Tout-puissant, en est le

temple, ainsi que l'Agneau. » (Vers. 22.)
Le caractère particulariste de l'Apocalypse est ainsi fort loin

d'être démontré. L'universalisme y est affirmé aussi nettement

que dans le quatrième évangile. L'opposition qu'on signale
entre eux sur ce point ne saurait donc être maintenue.

4° Si l'on considère la manière dont est conçue la doctrine
de la résurrection, le contraste, au dire de M. van Goëns, n'est

pas moins frappant. D'après l'Apocalypse, dès que Néron sera

revenu, Christ apparaîtra pour le détruire, puis Satan sera
enchaîné pour mille ans. « C'est alors qu'a lieu la première
résurrection, celle des martyrs et des autres fidèles qui n'ont pas
apostasie. » Le quatrième évangile, par contre, « ignore et le

règne de mille ans et la première résurrection. S'il parle (V,
24-29) d'une double résurrection, celle des corps sera la
seconde ; mais la première, la véritable résurrection, est
spirituelle, celle de l'âme ici-bas durant la vie terrestre, » et ce
serait même la seule, s'il était vrai, comme le prétendent quelques

critiques, que les versets 28 et 29 sont interpolés. — Cette

dernière insinuation est des plus instructives. Rarement la

critique systématique a dévoilé avec plus de désinvolture l'arbitraire

de ses procédés. Voici un passage qu'aucun argument
critique n'autorise à mettre en doute ; mais il se trouve qu'il
parle de résurrection au sens propre du terme et on a décrété
a priori que l'auteur devait être classé sous la rubrique
ultraspiritualisme : il est dès lors inadmissible qu'il ait parlé de

résurrection corporelle, et le malencontreux passage ne peut
être qu'une interpolation. Nous félicitons M. van Goëns d'éprouver

encore quelques scrupules à suivre jusque-là les chefs de

l'école ; mais nous n'en sommes que plus étonné de trouver
sous sa plume l'étrange assertion qu'il ne serait pas question,
dans le quatrième évangile, de résurrection corporelle, s'il
fallait admettre ici une interpolation. N'est-ce pas le quatrième
évangile qui parle avec le plus de réalisme de la résurrection
de Jésus-Christ et qui raconte celle de Lazare en ayant soin de



DE L'AUTEUR DU IVe ÉVANGILE 53

mettre en saillie que le travail de décomposition du corps avait
déjà commencé? N'est-ce pas également dans ce même évangile

que Jésus dit à plusieurs reprises de quiconque croit en

lui : « Je le ressusciterai au dernier jour, s (VI, 39, 40, 44, 54.)
Il y a donc, nettement exprimée, dans l'évangile, l'idée d'une
résurrection corporelle qui doit s'accomplir au dernier jour à

la voix de Jésus-Christ. Cette idée est aussi à la base du point
de vue de l'Apocalypse. L'opposition entre les deux écrits se

réduit donc à ceci, que l'un se borne à affirmer la résurrection

finale, tandis que l'autre, conformément à son caractère

prophétique, s'applique à décrire le fait dans ses phases
successives. — Quant à l'attente du retour de Néron, qu'on attribue
gratuitement à l'auteur de l'Apocalypse, nous l'en croyons fort
innocent ; mais nous pouvons nous dispenser de discuter ce

point qui n'a guère d'importance dans la question qui nous

occupe.
5° L'esprit de l'Apocalypse, enfin, est, pour M. van Goëns,

un esprit de vengeance tout à fait contraire à celui qui
s'exprime dans l'évangile, et on nous montre comment le premier
de ces livres se complaît dans la description des jugements les

plus épouvantables et comment les fidèles les appellent de

leurs vœux et s'en réjouissent. (VI, 9-14; XI, 47,48; XIX, 1-3.)
Quant à l'évangile, l'honorable critique ne nous dit point quel
en est « l'esprit. » Il se borne à nous faire entendre que tout y est
entièrement différent : « C'est un tout autre esprit qui pense, une
tout autre bouche qui parle, un tout autre cœur qui bat. » (Page

502.) Ce que nous avons dit précédemment suffirait à montrer
que cette opposition est singulièrement exagérée. Nous avons pu
voir en effet qu'on se fait un Jean de fantaisie, lorsqu'on se représente

l'auteur de l'évangile et des épîtres comme un de ces chré-
tiensdoucereux qui ne parlent que d'amour et de pardon, laissant
dans l'ombre les redoutables exigences de la justice de Dieu.

Il est aisé de remarquer qu'il affectionne, dans l'expression de

sa pensée religieuse, certaines oppositions tranchées, la lumière
et les ténèbres, la vie et la mort, l'esprit et la chair, l'amour et
la haine, la vérité et le mensonge, les enfants de Dieu et les

enfants du diable, etc., et qu'il accentue le second terme de



54 FRÉDÉRIC RAMBB.RT

ces oppositions d'une main aussi ferme que le premier. D'un
côté sont ceux qui ont reçu la Parole faite chair et par elle
deviennent enfants de Dieu, étant engendrés de Dieu : ils sont de

la vérité, ils connaissent Dieu, ils marchent dans la lumière,
ils ont vaincu le malin, ils possèdent la vie éternelle, ils ont
assurance pour le jour du jugement; le monde ne les connaît

pas, mais, lorsque Christ aura été manifesté, ils lui seront
semblables, parce qu'ils le verront tel qu'il est. D'un autre côté
est le monde, qui obéit à son « prince, » et qui tout entier gît
dans le mal. Il a été l'objet, sans doute, de l'amour de Dieu

qui a donné pour lui son Fils ; mais il a méconnu cet amour,
il a mieux aimé les ténèbres que la lumière, parce que ses

œuvres étaient mauvaises (III, 19); aussi, étant rebelle au Fils,
il ne peut voir la vie et la colère de Dieu demeure sur lui. (III,
36.) Ceux qui sont du monde, par exemple, les Juifs ennemis
de Jésus, meurent dans leurs péchés (VIII, 21, 24) et ressuscitent

en résurrection de jugement (V, 29), ils sont semblables

au sarment stérile qu'on jette dehors, qu'on met au feu et qui
brûle (XV, 6), ils ont commis le péché à mort (1 Jean V, 46),
ils périssent (Jean III, 46; XVII, 42), il est inutile de prier pour
eux, et Jésus lui-même, le Jésus du quatrième évangile, a dit,
en intercédant pour ses disciples : « Je ne prie pas pour le
monde. » (XVII, 9.) Cette seule parole en dit plus que
l'Apocalypse tout entière.

Ce dernier livre, en revanche, s'il fait un tableau saisissant

du jugement des rebelles, n'a pas des couleurs moins vives pour
dépeindre le bonheur et la gloire des élus. Ils n'ont plus faim
ni soif, l'Agneau qui est au milieu du trône les paît et les conduit

aux sources d'eau vive, et Dieu essuie toute larme de leurs

yeux ; ils sont assis au banquet des noces de l'Agneau et,

tenant en main les harpes de Dieu, ils chantent le cantique des

rachetés. Les parties lumineuses de l'Apocalypse sont d'autant

plus pures et plus belles que les ombres, tout à côté, sont plus
fortes. Quant à l'esprit de vengeance dont le livre tout entier
serait « pénétré, » il n'est pas autre que celui de Jésus lui-même,

preuve en soit la parabole qu'il a racontée « pour montrer qu'il
faut toujours prier et ne point perdre courage. » (Luc XVIII,



DE L'AUTEUR DU IVe ÉVANGILE 55

4-8.) Il prend pour type la prière de la veuve : « Venge-moi
de ma partie adverse! » puis, après avoir rapporté la réponse
du juge inique, il ajoute : « Dieu ne vengera-t-il pas ses élus

qui crient à lui jour et nuit et tarde-t-il à leur sujet? Je vous
dis que bientôt il les vengera. » Dans l'Apocalypse « ceux qui
ont été égorgés à cause de la Parole de Dieu » font la même

prière : « Jusqu'à quand, ô Souverain, saint et véritable, ne

juges-tu point et ne venges-tu point notre sang de ceux qui
habitent sur la terre » (VI, 9, 40.) La suite du livre, retraçant
dans une série de tableaux l'exaucement de cette prière, ne
fait en réalité que développer la parole de Jésus : « Je vous dis

qu'il les vengera. »

Il faut se faire une idée de la bonté et de la patience de Dieu

bien différente de celle du Nouveau Testament, pour trouver
étrange qu'il y soit question de vengeance. L'auteur de

l'Apocalypse n'ignore pas que l'évangile est la bonne nouvelle de la

grâce de Dieu destinée à tousles hommes. L'ange qui vole par
le milieu du ciel, portant l'évangile éternel, l'annonce à toute
nation et tribu et peuple et langue. (XIV, 6.) Tous sont appelés ;

mais Jésus et les apôtres déclarent unanimement qu'il y a des

bornes à la patience de Dieu, et, lorsqu'ils annoncent le jugement

des rebelles, ils ne parlent plus de miséricorde, mais de

colère et de vengeance. L'Apocalypse, l'évangile et les épîtres
de Jean sont ici parfaitement d'accord. La différence qu'on
signale entre eux sous ce rapport n'est point une opposition de

principe : elle tient essentiellement à ce que l'évangile retrace
la vie de Jésus, tandis que l'Apocalypse nous donne le tableau
de sa venue en gloire pour exercer le jugement et pour glorifier
son église.

Si l'on tient compte de cette différence dans le caractère des

deux écrits, on trouvera entre eux, quant à « l'esprit qui les

anime, » une analogie profonde bien plutôt que les oppositions
superficielles que relève M. van Goëns. Quel est, en effet,
le plan de l'Evangile? C'est de montrer comment, par la seule

manifestation de la vérité dans les œuvres et les paroles de

Jésus, le jugement se prépare, comment la séparation se fait
parmi les hommes entre la lumière et les ténèbres, entre les



56 FRÉDÉRIC RAMBERT

enfants de Dieu et les enfants du monde. A mesure que Jésus

se révèle plus clairement comme le Christ et le Fils de Dieu,
l'opposition grandit et provoque contre lui des mesures de plus
en plus violentes, pour aboutir à des cris de mort : « Ote, ôte,
crucifie » (XIX, 45), tandis que, d'un autre côté, la foi des

disciples et leur attachement à leur Maître s'affermissent de

plus en plus, jusqu'au cri d'adoration de Thomas : « Mon
Seigneur et mon Dieu » (XX, 28.) Cette opposition, qui remplit
l'évangile de Jean, doit, d'après l'évangile lui-même, se continuer
encore après le retour du Seigneur dans la gloire céleste. Jésus

annonce à ses disciples que le monde les haïra et les persécutera,

que même on croira servir Dieu en les faisant mourir ;

mais il les rassure en leur disant : « Ayez bon courage J'ai
vaincu le monde » (XVI, 33.) L'Apocalypse ne fait autre chose

que de nous retracer le dénouement de cette longue lutte entre
le monde et Jésus-Christ, représenté par ses disciples. C'est

une guerre acharnée, le sang des martyrs coule à flots ; mais
le résultat final est précisément celui qu'avait annoncé l'évangile,

savoir, le jugement du monde et la victoire de Christ.
L'Apocalypse tout entière pourrait recevoir pour épigraphe
cette parole du Seigneur : « C'est maintenant le jugement de

ce monde Maintenant le prince de ce monde sera jeté dehors !»

(Jean XII, 34), et celle-ci : « Ayez bon courage J'ai vaincu le

monde! » (Jean XVI, 33.)
Cette étude comparative, dans laquelle nous avons suivi pas

à pas M. van Goëns, nous permet de formuler les conclusions
suivantes :

4. L'auteur de l'Apocalypse ne mérite point l'épithète de

« judaïsant fougueux, » qui lui est si généreusement octroyée

par la critique systématique. Il est simplement un chrétien
d'origine juive, cherchant à retracer, à la lumière de l'évangile et

des prophéties de l'Ancien Testament, le dénouement final de

la lutte entre le monde et le royaume de Dieu.
2. L'Apocalypse ne prouve donc pas plus que l'épilre aux

Galates et le livre des Actes, que le véritable Jean de l'histoire
ait été un « sévère judaïsant. »

3. L'auteur du quatrième évangile et des épîtres attribuées



DE L'AUTEUR DU IVe ÉVANGILE 57

à Jean est tout aussi peu un représentant de ce « mysticisme
contemplatif et tout spirituel » qui ne connaît plus ni
résurrection corporelle ni jugement final et ne sait voir autre chose

que Jésus attirant tous les hommes à lui. A la base de son
spiritualisme, que nous ne songeons pas à contester, se trouvent
très nettement accentuées les notions profondément réalistes

que développe l'Apocalypse.
4. Il n'y a donc pas d'opposition fondamentale entre ce dernier

livre et, d'autre part, l'évangile et les épîtres de Jean. Les
différences qui subsistent s'expliquent suffisamment par la
nature de ces divers écrits et par l'époque de leur composition.

5. On peut signaler, par contre, entre eux des analogies
très remarquables, en sorte que la critique interne vient à

l'appui de la tradition qui attribue tous ces livres à un même
auteur.

6. Si l'on se refusait à cette dernière conclusion, il resterait
encore à prouver que ce n'est pas l'Apocalypse, comme le pensent

des critiques éminents (Lücke, Bleek, Düsterdieck, etc.),
mais l'évangile et les épîtres, qu'il faut refuser à l'apôtre Jean.
Cette preuve est, il est vrai, presque superflue, au point de

vue de la critique systématique; mais elle devient une nécessité

sitôt qu'on replace dans leur vrai jour les différents écrits

johanniques.
Il nous reste encore, pour terminer notre tâche, à suivre

M. van Goëns dans le parallèle qu'il trace entre le quatrième
évangile et les évangiles synoptiques.

Fréd. Rambert.
(La suite prochainement.)


	De l'auteur du IVe évangile. Partie 3

