Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 11 (1878)

Artikel: Les preuves de l'existence de dieu. Partie 1
Autor: Rivier, W. / Koestlin, J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379227

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379227
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LES PREUVES DE L'EXISTENCE DE DIEU

PAR

J. KESTLIN!

r
De leur valeur générale.

Les preuves de I'existence de Dieu ont éprouvé des vicissi-
tudes bien diverses dans la dogmatique et dans la théologie
modernes. Repoussées par les uns, elles sont longuement dé-
veloppées par les autres. Ont-elles une importance réelle?
Doivent-elles étre reprises, peut-étre méme transformeées, soit
par la dogmatique soit par I'apologétique ? Ou bien sont-elles
superflues pour le croyant, et vis-a-vis de I'incrédule plutét
nuisibles qu’utiles & cause de leur faiblesse et de leur manque
de cohésion ? Ne constituent-elles pas un abandon du point de
vue spécifiquement chrétien, risquant de donner gain de cause
aux adversaires ?

Schleiermacher et Philippi s’accordent sur ce point: 4 savoir
que la dogmatique n’a pas besoin de ces preuves ; pour tous
deux la certitude immeédiate de la foi se prouve par elle-méme
et n’a pas besoin d’'un autre fondement. Pour le premier, la
reconnaissance du sentiment d’absolue dépendance comme
élément général et nécessaire de la vie remplace parfaitement
dans la dogmatique toutes les soi-disant preuves de 1’existence
de Dieu. Philippi trouve cette existence immédiatement garan-
tie par la communion réelle avec Dieu dont nous pouvons

* Theologische Studien und Kritiken, 1875, 4™ cahier.



6 J. KESTLIN

.

jouir. Loin de servir & quelque chose, I'histoire montre que
ces preuves ne parviennent pas & dépasser le panthéisme et i
conduire au Dieu personnel.

Une preuve de cette existence venant du dehors serait sinon
impossible au moins inutile pour nous. .

D’un autre coté il est bon de rappeler, avec Kahnis, 'impor-
tance que les anciens dogmaticiens protestants, si peu disposés
pourtant & surfaire la valeur de la raison naturelle, ont donné
a ces preuves de l'existence de Dieu. A leur téte Mélanchthon
reconnait & ces preuves une valeur, méme pour les croyants.
Il donne neuf « demonstrationes » qui tout en paraissant pri-
vées d’un lien intérieur marquent un progrés continu de la
pensée, et ont un riche contenu '. Ces démonstrations renfer-
ment tous les éléments des preuves cosmologiques, téléolo-
giques et morales. Plus tard Jean Gerhard développe aussi la
preuve naturelle de I'existence de Dieu qu’il divise en témoi-
gnage intérieur ou subjectif et témoignage objectif pro-
venant de la considération des choses extérieures. De nos
jours, Rothe, Kahnis, Reiff ont accordé i ces preuves une
place importante dans leur dogmatique. D’aprés Rothe la con-
science immeédiate de Dieu se trouve dans 'homme, mais en
tant qu’immédiate et pure elle n’est qu’'un sentiment, et a
besoin d’étre exprimée rationnellement ; c’est & quoi visent les
preuves de la réalité de Dieu. Kahnis et Reiff cherchent a con-
struire solidement et complétement ces preuves. O. Pfleiderer
les traite comme éléments essentiels de la philosophie de la
religion avec une grande confiance en leur valeur et leur force,
comme preuves méme de l'existence personnelle de Dieu.
Biedermann pense, dans sa Dogmatique, qu'on peut par une
conclusion logique et nécessaire remonter du monde a son
principe absolu congu comme étre spirituel se fixant et ac-
complissant des buts ; mais de 12 & conclure a la personna-
lité de ce principe, il y a loin ; cela ne peut avoir lieu que par
un saut en dehors des prémisses, dont la conséquence rigou-
reuse est plutot la négation de cette personnalité.

Les preuves logiques de l'existence de Dieu conduiraient

* Parmi les réformés, Ursinus se rattache entivrement a M<lanchthon.



LES PREUVES DE L’EXISTENCE DE DIEU 7

donc au panthéisme et feraient courir & I'idée théiste chrétienne
un véritable danger.

Loin d’étre résolue cette question demande donc & étre étu-
diée 4 nouveau en présence des luttes actuelles. Est-ce queles
preuves de ’existence de Dieu sont du ressort de la théologie ?
Et ici il ne s’agit pas seulement de rechercher la valeur qu’elles
peuvent avoir comme enrichissant 'idée tout abstraite de Dieu
(Rothe) ; il s’agit avant tout de savoir si la certitude de 1'exi-
stence de Dieu peut se fonder sur elles. Doivent-elles ensuite
prendre place dans la dogmatique proprement dite ou bien
seulement dans une philosophie de la religion ou apologétique
qui servirait d’introduction & la dogmatique? C’est 14 une ques-
tion de moindre importance.

La théologie ne pourrait s’abstenir d’'une étude des preuves
de I'existence de Dieu que si sa tiche se bornait 4 analyser le
sentiment religieux tout subjectif, & rechercher les diverses
formes qu'il revét suivant les lieux et les temps, ou encore 4 ex-
pliquer le contenu des documents religieux faisant autorité, tout
cela sans s’inquiéter de la réalité de Dieu lui-méme. Mais jamais
religion ou société religieuse n’exista, pour laquelle cette ques-
tion de la réalité de Dieu fit sans intérét ; et la cause de cet
intérét ne doit pas étre recherchée dans un besoin intellectuel
seulement, mais bien dans un besoin pratique du sentiment
religieux Jui-méme. Dans la religion il s’agit d’'un rapport par-
ticulier de la vie intérieure avec l'absolu, il faut donc que le
sujet religieux sache ce qu’est cet absolu qui prétend agir sur
ses sentiments, son cceur et sa conscience. D'un autre coté une
forte conviction de la non-existence de Dieu ne peut accepter
sans autre I'illusion du sentiment religieux ; elle doit chercher
a la détruire en I'expliquant. Il n’y a qu’une triste langueur de
la vie intérieure et de la pensée qui puisse refuser de considérer
la question de laréalité de Dieu comme une question fonda-
mentale de toute théologie et de toute philosophie.

La théologie ne peut donc se soustraire & la nécessité de re-
prendre les preuves de Dieu et de les examiner & fond. Le
tout est de bien comprendre leur valeur et de bien leur tracer
leurs limites.



8 J. KESTLIN

Tout en leur accordant une haute valeur, on peut parfaite-
ment reconnaitre que pour la foi elles ne sont pas le fait déci-
sif ; la foi repose sur des expériences et des aits intérieurs,
elle n’a pas besoin d’une longue argumentation tirée de ’exi-
stence du monde ; elle reste ferme malgré l'insuffisance, ou
méme les résultats peut-étre négatifs d’'une semblable argu-
mentation.

Mais le sentiment religieux, si intime qu’il soit, n’est pas ab-
solument sans rapport avec notre conscience et notre con-
naissance du monde extérieur ; notre point de vue religieux
renferme une certaine conception générale du monde ; la dog-
matique ne se borne pas aux expériences intérieures du chré-
tien pour en tirer la doctrine des attributs divins, elle part
aussi des rapports que le monde extérieur soutient avec Dieu,
et c’est ainsi seulement qu’elle donne a ’idée de Dieu sa valeur
concrete et son vrai contenu.

D’un autre coté en considérant ainsi les phénoménes exté-
rieurs dans leur rapport avec Dieu, nous les voyons aussi
dans les rapports qu’ils soutiennent les uns avec les autres ;
nous reconnaissons leur objectivité, leur réalité.

Cette réalité des objets extérieurs reconnue, nous sommes
poussés par un besoin inhérent a notre esprit a rechercher leurs
lois, leur unité, leur premier principe. Voici donc ia question
qui se pose : Notre pensée peut-elle arriver relativement au
monde expérimental & une solution qui la satisfasse, sans re-
connaitre la valeur et la réalité objective de cette idée de Dieu,
qui immédiatement fournie par le sentiment religieux se mani-
feste & nous comme source puissante de vie intérieure ? Ou
bien cet effort de notre esprit n’arrive-t-il au contraire & la so-
lution cherchée que dans cette idée de Dieu et faut-il recon-
naitre que sans elle les problémes les plus élevés sont insolubles;
et que les sciences naturelles ne pouvant noussalisfaire entiere-
ment doivent et peuvent étre dépassées ?

La méme question se pose & ’égard de notre esprit si nous
le considérons en laissant de coté ses fonctions religieuses; est-
il intelligible lui et tous les problémes qu’il renferme sans ce
Dieu que nous trouvons dans le sentiment religieux ? Peut-on



LES PREUVES DE L’EXISTENCE DE DIEU 9

comprendre dans cette supposition son indépendance vis-a-vis
de la nature impersonnelle et sa position au-dessus d’elle? Puis,
dans le domaine moral les réclamations de la conscience, le
sentiment de la dignité morale peuvent-ils s’expliquer autre-
ment que par un certain rapport avec le Dieu du sentiment re-
ligieux ? Ces faits pour étre compris et appréciés a leur valeur
ne nous forcent-ils pas a reconnaitre I’existence de Dieu ?

La réponse a ces questions est d’'une haute importance pour
la foi, et la théologie ne peut se soustraire au devoir de la
chercher. Celui qui croit arriver & une conception philosophique
compléte du monde sans I'idée de Dieu et qui considére cette
idée comme une simple illusion, une vaine imagination, un tel
homme ne changera de sentiment que s’il est amené 4 res-
sentir la puissance de ces impressions religieuses qui sans
doute dorment aussi au fond de son 4me. Mais il résistera peut-
étre & ces impressionsjusqu’a ce qu’il reconnaisse qu’une re-
cherche de la vérité qui exclut les données du sentiment reli-
gieux n’aboutit pas, et qu’une vraie unité dans la connaissance
ne peut s’obtenir que par 'union de ces données intérieures
avec les résultats de 'expérience. Et ce n’est pas seulemenl
vis-a-vis de l'incrédulité qu’une telle preuve est nécessaire ; le
penseur chrétien en a besoin aussi ; sans elle il sent une la-
cune, une solution de continuité dans sa pensée. L’Ecriture ne
reconnait-elle pas ce besoin dans les nombreux passages dans
lesquelles elle reléve les différentes maniéres dont Dieu se
manifeste dans la nature, et lorsqu’elle parle de l'origine di-
vine de la loi morale écrite déja dans le cceur de 'homme na-
turel ?

Les preuves de I’existence de Dieu ne nous font rien obtenir
par une voie purement logique, par la pensée pure; le contenu
de notre esprit n’est pour elles qu’'une donnée expérimentale.
Ce n’est pas seulement dans le sentiment religieux, mais c’est
dans le monde expérimental tout entier que nous trouvons des
faits et des réalités dont la certitude ne nous est donnée que par
une intuition immédiate ; nous serons a tout instant rappelés
a cette vérité; la question sera de savoir dans quel domaine se
trouve l'intuition la plus certaine. On ne prétend pas ensuite



10 J. K@ESTLIN

que l'idée de Dieu, une fois reconnue, soit par 13 méme consi-
dérée comme transparente et adequate aux formes de la pen-
sée; au contraire, dés I'abord se pose la question de savoir si
nous ne sommes pas forcés d’appliquer a l'idée de Dieu des
catégories prises dans le domaine de notre esprit fini, tout en
reconnaissant qu’elles sont inadeequates 4 leur objet.

Il n’y a pas enfin & s’arréter au reproche que le philosophe
Jacobi fail a toute preuve de Dieu; le fondement de la preuve,
dit-il, est au-dessus de 1’objet & prouver, car c’est de ce fonde-
ment que ce dernier tire sa réalité; on a depuis longtemps ré-
pondu que le fondement de la connaissance d’'un objet n’est
pas le fondement de sa réalité. L’idée prouvée, inférieure 2 sa
preuve, suppose comme fondement de sa réalité un étre réel
supérieur a toutes deux.

IT
Nature, histoire et critique de la preuve ontologique.

La preuve ontologique qui, de la pure notion de Dieu, veut
conclure a son existence réelle par un raisonnement logique,
ne rentre pas dans les éléments d’une preuve de Dieu que nous
avons mentionnés ci-dessus. Elle tombe justement sous les
coups de la critique qui la raméne a une faute de logique. Mais
elle a joué un role important dans I’histoire de la pensée, elle
se trouve développée par des penseurs de premier ordre, on ne
peutla passer sous silence. De nos jours encore, elle est fréquem-
ment employée, combinée de diverses maniéres avec d’autres
preuves, avec lesquelles elle est trop souvent confondue ; il ne
sera pas inutile de faire ressortir son caractére distinctif.

Anselme, Descartes, Leibnitz, Wolf, et 4 sa maniére aussi
Spinoza, ont donné beaucoup d’importance a la preuve qui
part de la nue notion; et c’est contre elle dans sa forme pure
que Kant a dirigé sa critique. C’est depuis ce dernier que cette
preuve a recu le nom de preuve ontologique , de l'ontologie,
discipline philosophique qui s’occupe des catégories générales
de I'étre.



LES PREUVES DE L’EXISTENCE DE DIEU 11

Les raisonnements qui partent d’un certain rapport établi
entre 'idée de Dieu et la nature de notre esprit et concluent
de ce rapport 4 un étre supérieur qui en serait la cause; ou
ceux qui font méme entrer en ligne de compte dans leur dé-
duction le rapport existant entre I'esprit et la nature, s’écartent
absolument de la preuve ontologique, ou lui enléve précisé-
ment ce qu’elle a de caractéristique.

(’est chez Anselme qu’apparait pour la premiére fois cette
preuve dans son caractere spécial ; nous la faisons précéder
des argumentations d’Augustin et de Boéce pour rendre sur-
tout attentif aux différences trop méconnues qui la séparent
de ces derniéres, quoiqu’elle ait une parenté importante avec
elles.

La preuve d’Augustin a en commun avec celle d’Anselme le
fait qu’elle prend son point de départ dans des idées pures
d’ou elle pense pouvoir conclure a I'existence réelle de Dieu;
seulement ce n’est pas dans I'idée de Dieu prise en elle-méme,
mais dans le lien qui unit cetle idée avec d’autres idées de
notre esprit envisagé sous ses différentes faces. Augustin (De
lib. arb. II) recherche la nature de la vérité dans ses relations
avec l'intelligence humaine ; pour lui, la vérité est le vrai éter-
nel, 'immuable. La vérité ne réside donc pas dans ce qui est
sensible et muable ; notre intelligence est déja par sa nature
supérieure au monde sensible; mais elle est aussi variable;
au-dessus d’elle se trouvent les normes de notre pensée et de
notre jugement, les notions générales. L’idée de toutes les idées,
la norme de toutes les normes est la vérité éternelle qui est la
méme que la raison éternelle, que Dieu créateur du monde. A
Iidée de la vérité appartiennent aussi les idées et les lois mo-
rales ; ce Dieu est donc aussi le bien absolu et le 1égislateur su-
préme. Augustin présuppose dans cette démonstration que la
recherche du vrai éternel appartient & 'essence méme de notre
esprit et que les idées des choses ont une existence réelle au-
dessus de lui. En outre, il ne prouve pas le droit ou la néces-
sité de réunir toutes ces notions sur un seul sujet qui est Dieu.
L’influence platonicienne est sensible dans toute la démon-
stration.



12 J. K@ESTLIN

On a aussi considéré le philosophe Boéce comme le premier
auteur de la preuve ontologique, parce qu’il dérive I’existence
de Dieu de notions générales. Mais I'idée qui est a la base de
son argumentation est celle de V'imparfait fournie par 'expé-
rience. « Nous nous représentons toute chose imparfaite
comme étant imparfaite par une diminution ou un certain
manque de pertfection ; il y a donc dans cette chose imparfaite
un certain degré de perfection; car si I’'on abandonne 'idée de
perfection, on ne peut plus comprendre d’ou 'imparfait tire
son existence. Il faut donc se représenter comme source de
tout ce qui est bon un étre absolument bon qui est Dieu. »
Cette déduction est plutdot cosmologique qu’ontologique, puis-
qu’elle conclut du fini & un absolu, source de toute existence
finie. Remarquable est le fait que le parfait n’est pas considéré
comme une force, comme un sujet créant, mais comme une
idée, de laquelle chaque étre tire sa bonté relative et, par con-
séquent, son existence, par une simple participation a cette
idée ; on reconnait 1a toujours I'influence platonicienne. Mais
n’est-ce pas justement a ce point que la critique doit s’attaquer ?
Est-ce que les relations de la pensée et celles de I’étre ne sont
pas confondues ici? Chaque objet du monde empirique ne tire-
t-il pas son origine d’'un autre objet également imparfait?
Qu’est-ce qui nous autorise a ramener tous ces objets i un
étre parfait, comme a leur source, ou méme & admettre la réa-
lité d’'un étre parfait? Le parfait n’est-il pas une simple repré-
sentation de notre esprit, et notre idée d’imperfection ne vient-
elle pas tout simplement de ce que nous mesurons les choses
a cette représentation sans réalité d’un parfait en s0i? n’est-ce
pas confondre l'origine réelle des choses avec celle des qualités
que nous leur attribuons que de faire dériver I'imparfait du
parfait? Les preuves d’Augustin et de Boéce ont donc en com-
mun avec la preuve purement ontologique d’Anselme, un
manque de clarté fondamental sur la relation qui existe entre
la pensée et I'étre.

La preuve d’Anselme sort du méme courant d’idées, mais
n’en est pas moins distincte de celles d’Augustin et de Boéce;
dans Anselme méme, il faut distinguer la preuve purement



LES PREUVES DE L’EXISTENCE DE DIEU 13

ontologique de celle qu’il donne dans son Monologium et qui
n’est qu'un développement de celle de Boéce. Commencons
par cette derniére. En voici 'argumentation :

Chacun désire ce qu’il considére comme bon; mais comme
une multitude de choses trés diverses se présentent & nous
revétues de cette qualité, elles doivent étre bonnes en vertu
d’une seule et méme chose & laquelle toutes participent. On
répondra : Mais non, c’est en vertu de qualités diverses que
les choses sont appelées bonnes. Un cheval le sera par sa force,
un autre par sa rapidité, etc. Mais, au fond, ils sont bons non
a cause de ces qualités-12, mais 4 cause de leur utilité, car un
brigand ne sera pas bon malgré sa force ou sa valeur, parce
qu’il est nuisible ; ce n’est donc pas a cause de ceci ou de cela
qu’'un objet est bon, mais & cause de son utilité ou de sa con-
venance, ¢ aut propter utilitatem aliquam avt propter quam-
libet honestatem. » (Par ce dernier mot, Anselme entend la
beauté, par exemple, et ce qui s’y rattache.) Mais l'utile et
Phonestum doivent aussi étre bons en vertu d’'un quelque chose
unique et ce quelque chose, par qui toutes choses sont bonnes,
doit étre bon par lui-méme, et aucune des choses qui sont
bonnes par leur participation & une autre ne sont aussi grandes
que celle qui est bonne par soi-méme. Cette derniére est ce
qu'il y a de plus élevé, summum. Tout ce qui est grand est
grand en vertu d’un quelque chose qui est grand par soi-
méme. De méme, tout ce qui est a son étre en vertu d’un seul.
Car & supposer méme que tout étre tienne son étre d’une mul-
tiplicité, et que cette multiplicité existe par soi-méme, il faut
admettre que c’est en vertu d’une force ou d’une nature parti-
culiére qui consiste & étre par soi-méme que chaque objet a
son existence propre.

Anselme conclut aussi I'existence d’un étre supréme (sum-
mum) de 'impossibilité ou I'on est d’admettre une échelle in-
finie des étres. Les mémes réflexions faites au sujet de Boéce
s’appliquent ici. Cette preuve d’Anselme est plutdot une preuve
cosmologique , quoiqu’elle se distingue de la preuve de ce
nom par son point de vue platonisant.

Mais cette preuve compléte ne suffit plus 3 Anselme dans



14 J. KESTLIN

son Proslogium. Il veut trouver un argument absolument
simple, suffisant & lui tout seul & fonder I’existence réelle de
Dieu. Il se met a cette recherche dans un esprit de priére ar-
dente et s’enfonce dans une intime et religieuse méditation. Il
veut se retirer dans le sanctuaire de son cceur et en exclure
tout, excepté le Dieu qu’il cherche. Et tandis qu’il est enfoncé
dans cette contemplation mystique, dans cette recherche qui
est une priére ; il découvre la preuve absolument simple qu’il
cherche. La voici en peu de mots :

Nous croyons que Dieu est aliquid quo nihil majus cogitari
potest. (Quelque chose de tel que rien de plus grand ne puisse
étre pensé.) L’insensé dit cependant en son ceeur : il n’y a point
de Dieu. Mais en disant cela, il a cet aliquid (ce quelque chose
de plus grand que tout ce qui se peut penser), au moins dans
son intellect, quoiqu’il n’admette pas qu’il existe; tout comme
le peintre a dans son esprit le tableau qu’il va faire. Cet aliquid
est donc dans l'intellect de I'insensé ; mais il ne peut pas étre
seulement dans son intellect ; car on peut se représenter que
ce plus grand objet de la pensée peut aussi exister dans laréa-
lité. (Potest cogitari esse et in re : quod majus est.) S1 donc ce
plus grand objet de la pensée n’existait que dans l'intellect, il
serait (selon sa deéfinition) quelque chose de tel que rien de plus
grand ne saurait étre pensé, au-dessus de quoi pourtant quel-
que chose de plus grand pourrait étre pensé, & savoir un objet
qui serait le plus grand en méme temps dans I'intellect et dans
la réalité; ce qui est contradictoire. Ainsi donc le plus grand
objet de la pensée existe aussi en réalité.

Tel est I'argument purement et strictement logique, qui re-
pose cependant sur une faute capitale de logique.

On a dit (Hasse) : Anselme croit prouver la réalité de I'ab-
solu en montrant que 'idée de cet absolu ne peut se concevoir
si son objet n’est pas considéré comme réel ; le nerf de la
preuve serait donc la conclusion hardie que ce qui ne peut se
concevoir que comme réel doit exister en réalité. Il n’y aurait
rien & dire la contre, car notre certitude d’'une réalité quel-
conque, sur quoi repose-t-elle au fond sinon sur une nécessité
intérieure de notre pensée ?



LES PREUVES DE L’EXISTENCE DE DIEU 15

Mais la question est tout autre : Anselme a-t-il vraiment
prouvé que son aliquid doit nécessairement étre congu comme
réel? Tout le nerf de la preuve est dans le quo majus est. Est-
ce que l'objet, dont nous avons une représentation dans notre
esprit, doit, dans le cas ou il existe réellement, étre considéré
pour cela comme plus grand que sa simple représentation?
Est-ce que I'ceuvre de I'artiste, une fois exécutée, est meilleure,
plus grande, que I'idée qui se trouvait dans son esprit? En dé-
finissant Dieu comme le plus grand objet de la pensée, on
donne & sa notion une richesse d’attributs telle qu’elle dépasse
celle de tout autre objet de la pensée; en admettant que Dieu
existe en réalité, on n’augmente la valeur d’aucun de ces at-
tributs, on n’introduit pas non plus un nouvel attribut dans
sa notion; on le place seulement, avec ces mémes attributs,
au milieu ou a la téte des étres réels. Comme le dit Kant :
I’existence réelle n’est pas un attribut positif, c’est-a-dire une
notion de quelque chose qui puisse venir s’ajouter a la notion
de 'objet en question; c’est simplement la position d’une chose
en soi-meme.

Ce qui manque chez Anselme, c’est donc une idée claire
de ce que signifie 'existence d’'un objet dans la réalité, en
comparaison de l'idée ou de la représentation que nous pou-
vons nous en faire; cela se montre déja dans la maniére dont
il compare le esse in intellectu qui n’est pas une existence dans
le vrai sens du mot, mais seulement une représentation, avec
le esse in re qui est proprement ’existence objective ; comme
s’il n’y avait entre eux qu’une différence quantitative.

(est le manque de clarté sur ce point qui rapproche 'argu-
mentation d’Anselme de celle d’Augustin et de Boéce.

On a dit que la preuve d’Anselme tenait & la conception réa-
liste de ce penseur, et subsistait ou tombait avec le réalisme
platonicien. Cela est vrai jusqu’a un certain point, cependant
on peut étre un reéaliste décidé sans reconnaitre la preuve
d’Anselme comme concluante ; en admettant la réalité des
untversalia , on n’admet pas encore nécessairement que le
aliquid quo nmihil majus cogitari potest appartienne a ces uni-
versalia ; il s’en distingue en ce qu’ll n’est pas une idée géné-



16 J. KESTLIN

rale, sous laquelle se range une multiplicité d’étres particu-
liers.

Aussi la preuve d’Anselme n’a-t-elle pas été généralement
admise par ses contemporains. Gaunilon la repousse sans se
montrer pour cela nominaliste ; et Thomas d’Aquin dit : « Par
le fait qu’on reconnait que le nom de Dieu signifie illud quo
majus cogitari non potest, on n’aboutit pas nécessairement a
la conclusion qu’il existe réellement; il faudrait d’abord ad-
mettre, dit-il, qu’il y a un aliquid quo majus cogitari non po-
test, ce que nient les athées. »

Une vue claire de la faute fondamentale de cet argument ne
se trouve pas & la vérité chez les hommes qui I’attaquérent au
moyen age; chez Gaunilon, par exemple, qui ne lui a pas op-
posé principalement, comme on I’a dit, I'idée d’une ile parfaite
dont l'existence réelle ne peut nullement étre déduite de ce
qu’elle existe dans I'idee; il a surtout remarqué que le aligquid
quo nihil najus, ete., est quelque chose qui ne se laisse pas
méme concevoir en idée, que c'est un mot vide. Anselme pou-
vait répondre que cetle idée se trouve en fait dans l'intellect,
sinon de l'insensé au moins de tout chrétien. Gaunilon ré-
torque en disant que méme en admettant que ce plus grand
(summum) soit dans lintellect, son existence réelle n’est pas
prouvée; car ce fait qu'il est le plus grand, sur lequel repose
I’argumentation toul entiére n’est pas certain et ne peut étre
certain que si ce plus grand existe réellement; alors seule-
ment, lui, GGaunilon, saura qu’il est le plus grand et pourra en
admettre la réalité. On voit que Gaunilon n’a pas mis le doigt
sur la faute d’Anselme; qui plus est, il montre qu’il n’est pas
lui-méme au clair sur les rapports de I'esse in intellectu et de
I'esse in re. Qu’est-ce que cette preuve que le plus grand (sum-
muwn) existe quelque part, réclamée par Gaunilon pour pou-
voir admettre qu’il est réel? quelle différence y a-t-il entre ces
deux existences dont 'une doit prouver I’autre ? Méme manque
de clarté dans I'exemple de l'ile bienheureuse.

« Il peut comprendre, dit-il, tout ce qu’on dit d'une ile si-
tuée au milieu de I'océan, plus riche et plus belle que toute
autre , sans admettre pour cela qu’elle existe réellement. On



LES PREUVES DE L'EXISTENCE DE DIEU 17

p’aura assuré sa réalité que lorsqu’on aura prouvé qu’elle n’est
pas une représentation fausse et incertaine dans son intellect,
mais quelque chose d’existant indubitablement et réellement.
Encore une fois, quelle différence y a-t-il entre cette seconde
preuve, réclamée par Gaunilon, et celle qu’Anselme a voulu
donner ? »

Anselme, dans sa réponse a4 Gaunilon, n’apporte aucun ar-
gument nouveau. Quant a 'exemple de l'ile, il reconnait que
son argumentation n’a de valeur que pour lUobjet le plus grand
de la pensée et non pour un autre. Mais il n’explique pas
méme en quoi consiste la différence. Il introduit cependant
dans sa preuve un développement nouveau, généralement
omis, et qui mérite d’étre mentionné. « Tout, dit-il, ce dont
on peut concevoir également, ’étre et le non-étre, peut étre
congu comme ayant un commencement et une fin, ainsi ne
peut étre conc¢u le plus grand objet de la pensée ; il ne peut
donc pas étre considéré comme étant ou n'étant pas, il est né-
cessairement. » Ce raisonnement n’a de valeur et de sens que
pour un objet considéré comme partie du monde réel et ob-
jectif ; mais il ne s’applique pas a Dieu, aussi longtemps que
la réalité de ce Dieu n’a pas été prouvée et qu’il n’est qu'une
représentation de l’esprit ; car dans ce dernier cas, je puis me
dire : ou bien Dieu existe, alors il existe nécessairement, ou
bien il n’a pas d’existence réelle, pas plus alors une existence
ayant commencement et fin qu’'une existence éternelle. Méme
confusion toujours entre I'objet de la pensée et I'étre réel.

N’y a-t-il pas cependant dans toute cette argumentation
d’Anselme un élément de vérité?

Quiconque pense a Dieu, pense 4 lui immédiatement comme
existant, pourrait-on dire; le seul tort d’Anselme est d’avoir
voulu déduire logiquement I'existence de la notion; mais en
tout cas, il faudrait montrer que notre esprit est obligé par
sa nature méme de concevoir Dieu ou de statuer un étre
absolu.

On pourrait aussi voir la vraie pensée d’Anselme dans l'idée
que Dieu est le fondement ou la cause de sa propre existence;
mais encore il faudrait, comme le réclame Gaunilon, avoir la

THEOL. ET PHIL. 1878, o



18 J. KESTLIN

preuve de son existence; et dire si Dieu exisle, il existe comme
sa propre cause.

Anselme voulait au fond, poussé par le besoin religieux (et
ses explications sur la maniére dont il commenga sa recherche
nous le montrent clairement), dans son désir d’une certitude
intime de l'existence de Dieu, trouver cette certitude dans la
simple pensée ou contemplation de Dieu, au lieu de ’acquérir
par de longs raisonnements. La vérité qui ressort de 13, c’est
que pour le sentiment religieux la foi ou la certitude de 'exis-
tence de Dieu se trouve nécessairement unie a la simple pen-
sée de Dieu, et n’a pas besoin d’une longue démonstration.
Puis Anselme, en considérant ce plus grand objet de la pensée
comme le bien supréme, manifeste, comme l'exprime Lotze
dans son Microcosme, cette vérité : qu’il est contraire 4 notre
esprit de croire que le meilleur, 'idéal, soit une simple repré-
sentation sans existence, sans puissance, sans valeur réelles.
Toute Pl'argumentation syllogistique d’Anselme tombe donc,
non-seulement comme illogique, mais surtout comme inutile.
L’impossibilité d’admettre que le plus grand, le parfait, n’existe
pas réellement, se sent immédiatement, mais ne se prouve pas.
Reste la question de savoir si cette croyance a la réalité de
Dieu est confirmée ou non par le contenu, soit de notre con-
science du monde, soit de la conscience que nous avons de
nous-mémes. La réponse n’est plus du domaine de la preuve
ontologique.

La considération dont la preuve ontologique a longtemps
joul ne lul est pas venue du scolastique Anselme, mais de
Descartes seulement, et de la forme que ce philosophe lui a
donnée.

Descartes, quoi qu'on ait dit, montre un sentiment religieux
véritable qui se manifeste clairement dans la maniére dont il
parle dans ses Méditations du Dieu dont l'existence est plus
évidente et plus certaine que celle de quoi que ce soil au
monde; ce Dieu est le parfait, le véridique ; il ne peut avoir
I'intention de nous tromper ; il est la lumiére infinie dans la-
quelle tous les trésors de la sagesse et de la connaissance sont



LES PREUVES DE L’EXISTENCE DE DIEU 19

renfermés; et c’est dans la contemplation de sa beauté que
consiste le vrai bonheur pour cette vie déja.

Chez Descartes, comme chez Anselme, il faut distinguer de
la preuve proprement ontologique une autre preuve qui la
précede originairement et qui se trouve dans ses Meditationes
de prima philosophia. 1l conclut de l'idée de Dieu présente
dans notre esprit, et qui ne peut, puisque son contenu est in-
fini, avoir été produite par cet esprit naturellement borné, i
I’existence réelle d’un Dieu qui nous I’a implantée, c’est-a-dire
qu’ll remonte d’'un objet de notre expérience intime a son
auteur, de Veffet & la cause agissante. Descartes lui-méme
nomme cette preuve une preuve a posterior: *.

Descartes n’arrive a sa preuve ontologique que dans le cours
subséquent de ses méditations et cela de la maniére suivante:
Il se demande si nous pouvons avoir une certitude relative-
ment aux objets matériels et en général aux choses qui sont
en dehors de nous; il remarque que nous trouvons en nous
les idées de choses qui alors méme qu’elles n’existeraient nulle
part en dehors de nous, ont cependant leur nature propre
vraie en soi. Je me représente un triangle, par exemple ; cette
figure peut parfaitement n’avoir aucune réalité en dehors de
moi, et cependant elle a une nature et une essence (essentia)
immuables, éternelles, et des qualités rigoureusement démon-
trables que, le voulant ou ne le voulant pas, je suis forcé de
reconnaitre. (Exemple : la somme de ses 3 angles = 2 droits.)
On ne peut nullement affirmer que cette idée du triangle
nous vienne de I’expérience sensible ; car nous pouvons nous
représenter toute espéce de figures que nous r’avons jamais
rencontrées, et en démontrer des proprietés aussi certaines
que celles du triangle. C'est de cette nature immuable des
idées que Descartes croit pouvoir tirer les éléments d’'une nou-
velle preuve de I’existence de Dieu. Je trouve en moi, dit-il,
Iidée d’un étre absolument parfait (entis summe perfecti) aussi
bien que des idées de figures ou de nombres; et avec la méme

t Dei existentia ex eo quod ejus idea sit in nobis, a posteriori demons-
tratur. — Medit. Amstelod. 1663. Pag. 87.



20 J. KESTLIN

rigueur avec laquelle je démontre qu'une propriété appartient
a une figure ou & un nombre, je reconnais que l'existence ap-
partient A la nature de I'étre parfait. Mais dans les autres ob-
jets, I'existence et I'essence (existentia et essentia) doivent étre
distinguées, ne faut-il pas les distinguer en Dieu? Non, car
avec un peu d’attention, je vois que, en Dieu, l'existence ne
peut pas plus étre séparée de son essence, que la propriété des
3 angles = 2 droits ne peut étre séparée de la nature du
triangle ; je dois done nécessairement considérer Dieu comme
existant. Je ne puis pas penser Dieu privé d’existence (tandis
que je puis bien me représenter un cheval avec ou sans ailes)
car ce serait penser l'étre parfait privé de la plus haute perfec-
tion. On n’a pas non plus le droit de dire : Je dois, en effet, at-
tribuer & Dieu I'existence aprés que je lui ai attribué toutes les
perfections dont I’existence fait partie; mais le fait d’attribuer
4 Dieu toutes les perfections n’est pas nécessaire. Car si je suis
libre de ne pas penser al’étre supréme, il faut nécessairement,
dés que je pense a lui, que je le fasse selon son idée et que je
lui attribue toutes les perfections; ainsi, comme je reconnais
I'existence pour une perfection, je dois conclure que I'étre su-
préme existe.

Descartes, dans ses réponses aux attaques dont sa preuve
est I'objet, ajoute quelques idées explicatives. L’idée de chaque
objet contient son existence en tant que nous nous représen-
tons comme existant tout objet que nous concevons claire-
ment; mais I'idée d'une chose finie et limitée ne contient son
existence que comme possible, I'idée de I'étre parfait entraine
son existence nécessaire et parfaite; dans I'idée d'un étre fini,
I’existence actuelle n’est pas nécessairement liée & ses autres
propriétés, comme c’est le cas pour I'idée de Dieu.

Il faut distinguer aussi entre l'essence d’un étre qui ne re-
pose que sur notre seule imagination et celle d’un étre com-
plet, vrai en soi, et dont rien ne peut étre détaché. Je puis me
représenter un cheval avec ou sans ailes; ce cheval n’a pas
une nature immuable; je puis aussi me former l'idée d’un
corps parfait et y trouver contenue l'idée de son existence, car
c’est une plus grande perfection d’exister en réalité qu’en pen-



LES PREUVES DE L’EXISTENCE DE DIEU 21

sée seulement; mais je remarque que, tandis que c’est en
unissant en pensée toutes les perfections du corps que jai
formé l'idée du corps parfait, je ne tire pas l'idée d’existence
de la méme maniére de ces perfectiens, puisque l'existence
peut aussi bien étre niée qu’affirmée pour chacune d’elles;
I'idée d’existence est ajoutée du dehors; je ne puis donc pas
conclure que le corps parfait existe, mais seulement qu’il peut
exister. Comme, en outre, je ne trouve pas dansl'idée de corps
une force de se produire et de se conserver soi-méme; j’en
conclus que I’existence n’appartient pas a ’essence ou a la na-
ture d’un corps, fat-il méme parfait. 11 n’en est pas de méme
pour un étre qui contient absolument en soi toutes les perfec-
tions compossibles. Il faut d’abord lui reconnaitre la possibi-
lité d’exister , comme pour toute chose dont nous pouvons
avoir une claire représentation. Mais nous ne pouvons lui re-
connaitre la possibilité d’exister, sans admettre en méme temps
qu’il a la puissance d’exister par lui-méme, eu égard 2 sa force
infinie, d’ol nous concluons qu’il existe réellement et éter-
nellement. C’est ainsi que 'existence appartient a la nature
immuable de cet étre. Descartes définit ainsi I'idée du possible:
« tout ce qui n’est pas en contradiction avec la pensée. » La
nature de Dieu, telle qu’il la comprend, est possible dans ce
sens, puisqu’il ne place en elle que ce qui peut éire concu
clairement (c’est-d-dire sans contradiction) comme lui appar-
tenant,

Dans ses Principia philosophice, Descartes commence par
cette preuve a priori et passe comme suit & sa preave a pos-
terior: : En considérant nos idées, dit-il, nous voyons que plus
elles sont parfaites, plus elles réclament une cause parfaite;
I'idée de I'étre supréme ne peut donc avoir été déposée en
nous que par un étre supréme existant en réalité,

Une liaison plus intime des deux preuves ne se trouve établie
nulle part ; Descartes ne les a donc pas mises dans un rapport
plus étroit 'une avec l'autre.

Ce n’est pas I'orgueil de la pensée pure qui fait que Descartes
attribue une valeur particuliére 4 sa preuve ontologique; s’il
meprise toute argumentation partant du monde sensible, c’est



22 J. K@ESTLIN

que l'existence des objets sensibles lui parait beaucoup moins
évidente que celle de Dieu. 1l ne croit pas non plus pouvoir
conclure rigoureusement de la chaine d’effets et de causes qui
se déroule dans le monde, & l'existence d’une cause pre-
miére ; tout ce qu’il en conclut, dit-il, c’est 'imperfection de sa
pensée ; s’il ne peut concevoir une succession infinie de causes
et d’effets sans se représenter qu’'une de ces causes est la pre-
miére, il ne peut pas plus en conclure I'existence réelle de
cette cause premiére, qu’il ne peut, de I'impossibilité ol il est
de concevoir la divisibilité 4 l'infini d’une masse particuliére,
conclure I'existence réelle de derniéres parcelles indivisibles.
Qu’apporte de nouveau cet argument apres celui d’Anselme ?
Doit-il tomber sous le coup de la méme condamnation ?

Descartes cite quoique inexactement l'argument d’Anselme,
non d’aprés Anselme lui-méme, qu’'il ne semble pas avoir
connu, mais d’aprés saint Thomas ; et comme ce dernier, il
trouve la preuve insuffisante. Ce qu’il lui reproche, c’est de
partir de la seule signification du nom de Dieu ; il est vrai,
dit-il, que celui qui admet cette signification reconnait par 1
que I'existence appartient & Dieu ; mais rien ne prouve que la
signification soit vraie.

Mais cette distinction n’a pas une grande valeur. D’une part
Anselme ne veut pas dans la définition de Dieu comme le plus
grand objet de la penséde donner une simple explication de mot,
mais bien le contenu d’une idée appartenant a4 notre esprit ;
d’autre part on peut dire & Descartes : Ce que vous appelez
essence ou nature de Dieu, qu’est-ce autre gqu’un mot pour
quelque chose qui n’existe pas en réalité ? Toute notion pareille
n’est-elle pas une liaison de noms absolument vides tant que
I’existence de l'objet qu’elle représente n’est pas garantie. Hob-
bes n’a-t-il pas raison contre Descartes quand il dit « Constat
essentiam, quatenus distinguitur ab existentia nihil aliud esse
preeter nominum copulationem per verbum est ? »

Descartes a enrichi et rendu positive la notion de Dieu toute
négative d’Anselme, en en faisant ’étre parfait ; mais le point
faible de Yargumentation, & savoir l'idée que l'existence est
une perfection & cdté des autres perfections est d’autant plus



LES PREUVES DE L'EXISTENCE DE DIEU 23

4 découvert chez lui; parmi ses contemporains déja se trouvent
des hommes qui 'aper¢oivent fort bien ; Gassendi entre au-
tres remarque comme plus tard Kant que jamais ni en Dieu
ni en autre chose ’existence n’est une perfection, elle est cette
chose sans quoi les perfections n’existent pas ; en effet, ce qui
n’existe pas n’a ni perfection, ni imperfection ; et 'objet qui a
la fois existe et a certaines perfections posséde I’existence non
comme une perfection particuliére, mais comme quelque chose
par quoi soit lui, soit les perfections sont existants.

Une confusion possible a été signalée chez Anselme entre
I'idée que la notion de Dieu renferme en soi son existence, et
Pidée qu’il appartient 4 I'existence de I'absolu de ne pas étre
produit par un autre que par lui-méme, c’est-a-dire entre cette
conclusion-ci : I'existence de Dieu est prouvée par son idée,
et celle-1a : si Dieu existe, il existe par lui-méme. Cette confu-
sion est évidente chez Descartes dans le passage ol il parle
d’une force infinie que Dieu posséde et que le corps parfait ne
posséde pas. Descartes chercha 4 répondre & Gassendi, mais
sans pouvoir sortir de cette confusion entre la catégorie de
Iexistence d’une part et les perfetions ou propriétés des choses
de l'autre.

Gassendi a aussi demandé pourquoi Descartes. qui regarde
I’existence réelle comme une perfection, ne la nomme pas
parmi les perfections du triangle. Descartes répond: I’existence
possible appartient aussi aux perfections du triangle, l'exi-
stence nécessaire appartient 4 'idée de Dieu. Mais ici de nou-
veau il faut rendre attentif 4 la confusion faite par Descartes
entre le domaine de la pensée et celui de 'étre. Pouvons-nous
admettre que tout ce dont nous avons une claire représentation
a une existence possible dans le sens qu’il peut une fois ou
l'autre entrer comme anneau dans la chaine des choses qui
ont une existence réelle; la possibilité de l'existence réelle
objective ne doit-elle pas étre distinguée de cette possibilité
purement idéale qui consiste dans 'absence de contradiction
intérieure ? La possibilité de I'existence réelle ne peut étre ad-
mise avant qu’on ait fait entrer en ligne de compte les con-
ditions réelles de cette existence, telles qu’elles se trouvent



24 J. KESTLIN

dans I'ensemble des choses objectives. De la notion pure de
Dieu on ne peut pas méme déduire son existence possible ; en
effet, est-ce que la possibilité d’une existence réelle du triangle
est donnée par son 1dée ? Cette idée nous donne-t-elle la
moindre garantie que nous pourrons tracer en réalité les lignes
absolument et parfaitement droites de ce triangle ?

Il aurait enfin fallu prouver que I'idée de Dieu appartient &
Pesprit de I’'homme absolument, au méme degré que les figures
géométriques et les représentations dans I'espace. C’est ce que
Descartes ne fait pas. Sa preuve a posteriori, concluant de 'idée
infiniment riche de Dieu, fut-elle dans un seul homme, a I'exi-
stence nécessaire d’un étre infini, seule cause possible de cette
idée, lui épargnait en vérité cette peine. Mais sa preuve onto-
logique a pour mission de déduire l'existence de Dieu de sa
pure notion ; si elle ne le peut, elle est tout a fait inulile 2
cOté de la preuve a posteriori ; nous avons déja vu qu’elle est
logiquement insoutenable.

La preuve ontologique a surtout été répandue en Allemagne
par la philosophie de Leibnitz et Wolf; mais sa forme est sen-
siblement la méme que chez Descarles.

Si original que soit Leibnitz, il ne sort pas sur ce point du
chemin tracé par ses devanciers, et croit n’avoir qu’a les com-’
pléter, sans soumettre leurs bases & une nouvelle critique. Au
reste 'argumentation qu’il préférait était la preuve cosmolo-
gique qui, partant de la contingence du monde, aboulit & un
étre absolument nécessaire ; il joignait cette preave aux résul-
tats de la preuve ontologique de cette maniére : absolument né-
cessaire, dit-il, est quelque chose & I'essence propre de quoi
appartient I’existence, la preuve ontologique montre que c’est
le cas pour Dieu.

Pour cette derniere il s’en référe a Descartes, dont 1l a soi-
gneusement examiné l'argumentation ; la seule chose défec-
tueuse qu’il y remarque, c’est I’absence d’'une preuve solide
pour la possibilité de Dieu défini comme 1'étre parfait ; il faut
voir d’abord, dit-il, si cette définition ne renferme pas quelque
contradiction cachée ; il croit cependant pouvoir aisément mon-
trer que non; en méme temps il pense que la preuve n’a pas



LES PREUVES DE L’EXISTENCE DE DIEU 25

besoin de partir de ’idée de I'étre parfait; il est plus simple de
raisonner ainsi : Dieu est d’aprés sa notion le ens a se, c’est-a-
dire le ens, ex cujus essentic sequitur exislentia ; un tel étre,
s’il est possible, existe; donc Dieu, s’il est possible, existe.

Leibnitz préfére cette forme d’argumentation parce qu’elle
dispense de chercher une preuve pour ceux qui doulent que
toutes les perfections puissent s’accorder entre elles en Dieu.

Mais cette argumentation ne résiste pas au reproche général
meérité par toule preuve concluant de I'idée a ’existence réelle;
elle ne fail qu’apporter une nouvelle confusion dans les idées;
enfin Leibnitz ne nous fournit pas cette preuve de la possibilité
de Dieu qu’il reproche a Descartes d’avoir négligée.

L’idée de Dieu comme ens a se signifiait dans la théologie
traditionnelle que Dieu était con¢gu comme existant par lui-
méme, en vertu d’un acté éternel par lequel il se pose lui-méme.
Cette idée ne renferme rien autre que ceci: Si Dieu existe, il
exisle par lui-méme. Leibnitz entend par ens a se quelque
chose qui existe en vertu de son essence ; ou plus clairement
quelque chose dont I'idée méme entraine l’existence réelle.
Mais, et c’est ici le reproche capital, une telle conception est
contraire a la logique et & une saine appréciation du vrai rap-
port entre la pensée et la réalité. On ne peut tirer de l'idée
d’une chose qui est simplement ’objet de la pensée, la preuve
de son existence réelle en dehors de cette pensée. Puis, quelle
indetermination dans cette idée de Dieu, dont le seul conlenu
est que 'existence de ce Dieu est donnée dans son idée! Cette
1dée de Dieu ne prend un contenu réel que si 'on revient au
premier sens du ens a se, con¢u comme puissance, force ab-
solue. D’ou1 vient alors a ce ens « se le singulier privilége d’exis-
ter en vertu de son essence, demanderons-nous. Ou bien il
faut répondre: il a ce privilége parce que U'existence est donnée
dans son idée, et nous ne sortons pas du cercle ; ou bien il
faut relever d’autres moments de son idée, auquels I'existence
est liée, et nous revenons a4 Dieu concu comme contenant
toutes les perfections.

On pourrait s’attendre a ce que Leibnilz donnit avant toutla
preuve de la possibilité logique du ens « se tel qu'’il le congoit,



26 J. K@ESTLIN

mais il ne semble pas le trouver nécessaire. Il ne présente les
éléments d’une telle preuve qu’a une ou deux reprises, en pas-
sant et cela non & propos de la preuve ontologique, mais & pro-
pos de 'argument cosmologique qui le conduit & un ens a se
~identique & I'étre absolument nécessaire. Voici ce quil dit :
Comme tout ce qui est conditionné ne peut exister qu’en vertu
de cet &tre nécessaire, en niant la possibilité de I'étre néces-
saire ou ens a se, on nie par 14 méme la possibilité de tout le
reste; et plus loin :

Rien ne peut empécher la possibilité de ce qui n’a ni limite,
ni négation, et qui ne renferme aucune contradiction en lui-
meéme.

Mais le premier de ces arguments fait dépendre la preuve
ontologique de la valeur de la preuve cosmologique, qui elle-
méme dépend de cette condition : & savoir que I’étre nécessaire
dans ce sens (ens a se) soit une idée tenable. Nous voici dans
le cercle. Quand au second argument, il est contradictoire en
ce sens, qu'il suppose l'existence comprise dans l'idée, sans
que la preuve de droit ait été donnée.

Leibnitz reproche quelque part & Descartes d’avoir donné un
sophisme pour preuve de la possibilité de I'’ens summe perfec-
tum ; il sera permis de lui répondre que sa propre preuve est
un jeu sans valeur de sa riche intelligence trop encline aux
subtilités scolastiques.

Ce que Leibnitz a dispersé ici et 1a sur la preuve ontologi-
que dans ses nombreux écrits, Wolf I'a systématisé méthodi-
quement en un tout lié dans toutes ses parties.

Wolfdonne,dans la premiére partie de sa Theologia naturalis,
la preuve a posteriori de Leibnitz: comme cause suffisante du
monde, doit exister un ens necessarium ou ens a se, ¢’est-a-dire
un étre qui posséde la raison de son existence dans son essence.
Dans la seconde partie, il déclare vouloir donner la preuve &
priori, tirée de I'idée de I'étre parfait, mais il retombe dans la
preuve & posteriori. Il cherche sérieusement & construire la
preuve réclamée par Leibnitz de la possibilité de I'ens a se.

Il ne part pas comme Leibnitz de la notion de l'ens ¢ se, mais
bien de celle de I'ens perfectissimmum ; il définit celui-ci comme



LES PREUVES DE L’EXISTENCE DE DIEU 27

celui dans lequel toutes les réalités compossibles dans un
meéme sujet, sont contenues absolument a leur plus haut degré;
une réalité est tout ce qu’on reconnait comme étant réellement
dans un sujet quelconque (c’est ce que Descartes entendait par
perfection); la preuve que ’étre parfait est possible se trouve
dans sa définition, comme étre comprenant non pas toutes les
réalités absolument, mais toutes les réalités compossibles; la
contradiction en est donc exclue, et par 14 méme la possibilité
prouvée ; Wolf continue : « L’existence nécessaire ou possible
est une réalité, et la premiére une réalité du plus haut degré ;
mais pour le montrer il s’appuie sur son argument 4 posteriori,
par lequel il a prouvé que 'ens necessarium existe ; de la, résulte
en effet, que I’existence nécessaire est une réalité, puisque
tout ce qui appartient & un ens est une réalité. Il conclut donc:
comme l’existence nécessaire est une réalité et une réalité du
plus haut degré ; comme en outre I'ens perfectissimum ren-
ferme toutes les réalités du plus haut degré compossibles, il en
résulte que cet ens, c’est-a-dire Dieu existe nécessairement.
Voild ce qu’est devenue cette preuve ontologique dans laquelle
Anselme avait cru trouver le chemin le plus court pour con-
duire & reconnaitre 1’existence de Dieu! Y a-t-il rien de plus
compliqué et de plus confus ?

En n’osant pas définir simplement l'existence comme une
réalité et la placer comme telle parmi les réalités contenues
en Dieu, Wolf a renoncé a la méthode purement & priori et &
I'indépendance de la preuve ontologique; de fait, il reconnait
par la qu’'on ne peut de la seule idée de Dieu déduire son exis-
tence, si l'on n’a pas auparavant prouvé, et cela en partant de
I’existence du monde, qu’un étre nécessaire doit exister. Le
seul emploi dela preuve était donc de montrer que, l'existence
de l’étre nécessaire admise, on a le droit de le considérer
comme l'étre parfait ou ens a se, et que cette notion est possi-
ble en soi. L’existence n’en est pas moins considérée par Wolf
comme une réalité a4 coté d’autres réalités; c’est toujours la
méme faute fondamentale. Quant & la preuve de la possibilité
de I'ens a se, Wolf se 'est rendue facile en faisant rentrer cette
possibilité dans sa définition. Mais en dehors de ces réalités



28 J. K@ESTLIN

compossibles, y en a-t-il d’autres? Quelles sont leurs relations
avec 'ens a se? Quelles sont les réalités qui s’accordent entre
elles? et ou trouvons-nous la certitude que plusieurs réalités
du plus haut degré peuvent exister ensemble dans le méme
sujel.

C’est le cas de faire ici ala preuve ontologique une remarque:
elle devrait commencer par donner une idée claire de la ma-
niére dont les perfections ou réalités du plus haut degré se
trouvent unies en Dieu; or nous ne pouvons arriver a cette
idée claire des perfections qu’en partant de la considération
du monde et de notre propre esprit, ce qui nous améne en
méme temps a reconnaitre l'insuffisance des catégories que
nous appliquons a 'absolu. L’idée de Dieu ainsi obtenue n’est
donc nullement propre a devenir le point de départ d’un rai-
sonnement qui déduit de cette idée ’existence réelle de Dieu
et ses rapports avec le monde.

D’autres philosophes, au lieu de chercher a la prouver, pré-
supposent simplement la posstbilité d’'une union de toutes les
perfections en Dieu, et comptent parmi elles ’existence. C’est
ainsi que Mendelssohn développe la preuve de Descartes et
Leibnitz, en 1785, encore, dans ses Morgenstunden. Un écrit
beaucoup plus important cependant est son mémoire : Ueber die
Evidenz in metaphysischen Wissenschaften, de 'année 1764.
Mendelssohn s’y montre inventif et laisse bien loin derriére lui
le pesant Wolf, par la pénétration et la dextérité du raisonne-
ment ; ce mémoire lui fit remporter sur Kant * le prix proposé
par ’académie de Berlin. Pour lui, la science de Dieu a en
commun avec la géométrie I’évidence ou la cerlitude, et de
plus que celle-ci elle fournit la preuve de l'existence réelle de
son objet. Ainsi dans les preuves cosmologiques et ontologi-
ques. La confiance absolue avec laquelle il développe sous
diverses formes cette derniére preuve rend presque étonnant
le fait que le moindre doute puisse encore se manifester. Et
pourtant ses déductions paraissent complétement oubliées
aujourd’hui. Elles sont intéressantes cependant comme le fruit

* Le mémoire de Kant est intitulé: Der einzige Beweisgrund zu einer
Demonstration des Daseins Gottes. 1762.



LES PREUVES DE L’EXISTENCE DE DIEU 29

le plus caractéristique de tout le courant de la pensée qui donna
lieu & la preuve ontologijue.

Voici une de ces déductions. L’étre parfait : 1¢ N'est pas im-
possible, mais possible, ce qui tient & 'exclusion de toute con-
tradiction de sa notion ; tous ses prédicats sont positifs, par con-
séquent, ils ne se détruisent pas les uns les autres. 2 Cet étre
parfait n’est pas seulement possible, mais réel; car si 'exis-
tence n’appartenail pas & son essence, son existence serait
conditionnée, c’est-a-dire dépendrait d'une autre réalité; une
telle existence conditionnée serait donc dépendante; on ne peut
attribuer i I’étre parfait une existence dépendante; il ne peut
donc pas étre simplement possible. §’il n’est ni impossible, ni
seulement possible, il est réel; car s’il n’était pas réel, il de-
vrait étre ou impossible ou possible. A cela nous répondrons
selon notre méthode: dans cette idée de Dieu on a réuni des
représentations abstraites, vagues, sans s’'étre assuré, si, pour
une analyse plus rigoureuse elles peuvent coexister dans le
méme sujet, si le monde de la réalité ne forme pas sans ce
Dieu un tout suffisamment complet s’expliquant par lui-méme,
et si par conséquent I'idée de Dien n’est pas un simple schema,
une forme générale de notre représentation ou de notre fan-
taisie. Si 'on trouve quelque part ailleurs une raison de don-
ner a Dieu une place dans le monde de la réalité, il y exis-
tera en effet, comme étre absolument indépendant. Mais au
cas contraire, il est bien dans le monde de nos représenta-
tions un étre indépendant, mais n’existe absolument pas en de-
hors de notre représentation ni comme indépendant ni comme
dépendant.

Tous les philosophes mentionnés jusqu’ici considérent bien
Dieu comme 'étre supréme et le monde comme créé, posé par
lui; mais ils donnent cependant & ce dernier une certaine indé-
pendance relative ; nous avons encore a considérer Spinoza,
qui prouve aussi l'existence de Dieu par sa notion, mais con-
sidére ce Dieu comme la seule substance et fait de toutes les
choses finies de simples modes de cette substance. Est-ce que
ce point de vue panthéiste donne une plus grand valeur logique
a la preuve ontologique de ce philosophe auquel on a attri-



30 J. KESTLIN

bué une si rigoureuse conséquence et une logique si impi-
toyable?

Spinoza, en effet, argumente avec une méthode rigoureuse,
une fois ses définitions posées et admises. Pour lui la causa su:
est 1’éire dans I’essence ou la notion duquel I'éxistence est
contenue, la substance est ce qui est en soi et se con¢oit pure-
ment par soi; ’attribut est ce que notre esprit concoit comme
constituant Pessence d’une substance; I'union de la substance
et de 'attribut est congue de telle maniére qu'un méme attribut
ne puisse pas appartenir en commun a plusieurs substances;
ainsi une substance ne peut étre nila cause ni le produit d’une
autre ; car dans ce cas elles auraient quelque chose en com-
mun. Dieu est I’absolu nécessaire, ou la substance formée d’at-
tributs infinis. De tout cela Spinoza conclut que cet absolu
existe nécessairement, que l'existence appartient a la nature
méme de la substance (car sans cela il faudrait dire que cette
substance a été produite par une autre) et que en dehors de
Dieu il ne peut y.avoir d’autre substance.

Mais des la premiére définition, nous irouvons cette concep-
tion d'une essence simplement congue dans notre esprit et
cependant renfermant en elle-méme I'existence réelle de son
objet, conception dont la vérité devrait étre préalablement
prouvée. De méme Spinoza ne prouve pas le droit de sa défini-
tion de la substance & se subslituer & une auire conception
d’aprés laquelle quelque chose peut en méme temps étre en
soi et éire conditionné par ses rapports avec d’autres étres sem-
blables; et c’est pourtant & cette seconde maniére de voir que
nous sommes conduits par ’examen de notre moi ; car ce moi
est la conscience d’un étre en soi en méme temps que d’un étre
conditionné. De méme pour I'attribut, Spinoza n’a pas prouvé
qu’ll est impossible de se représenter plusieurs attributs de su-
jets divers comme identiques et par conséquent comme for-
mant au fond un seul attribut appartenant i plusieurs substan-
ces. La preuve de I’existence de Dieu dépend enfin de cette
idée si contestable de la causa sui ou de ’essence renfermant
en soi P'existence réelle. Spinoza ajoute encore deux autres
formes de la preuve que voici :



LES PREUVES DE L’EXISTENCE DE DIEU 31

« Si Dieu, dit-1l, n’existait pas, 1l faudrait admettre qu’'une
cause I’empéche d’exister. » Et ailleurs : « Pouvoir exister
est une puissance \potentia); les choses finies existantes, si ’ab-
solu n’existait pas, seraient plus puissantes que lui. » Ce que
nous avons déja dit suffit pour réfuter ces raisonnements.

On peut pour Spinoza, tout autant que pour Anselme, parler
de réalisme. Remontant par 'abstraction du particulier au gé-
néral qui est la pensée et I’étendue, et plus haut que cela
un quelque chose de plus général encore embrassant la pensée
et I’étendue, il a cherché a prouver la réalité de cet absolument
général par son idée méme et ne laisse rien subsister de réel
en dehors de lui. Son systeme est grandiose, mais les bases de
ses déductions ne sont que supposées et non justifiées.

Avec Wolf, la confiance en des déductions reposant sur des
notions pures atteint son point culminant en Allemagne. L’élé-
vation de la vie religieuse, la profondeur de la connaissance
religieuse, chacun le sait, ne coincident nullement avec ce fait
et semblent plutot étre en raison inverse de ce développement
de la pensée pure. _

C’est & ce moment que Kant entre en scene avec sa critique.
La preuve ontologique qu’il attaque est celle que nous avons
poursuivie de Descartes & Wolf. C’est particuliérement a ce
dernier qu’il se rattache dans la tractation de l'idéal transcen-
dental, dont il fait précéder la critique proprement dite des
preuves de I'existence de Dieu. Le point de départ de ce déve-
loppement est cette affirmation de Wolf que quelque chose,
pour étre réel, doit étre déterminé dans tous les sens. D’aprés
cela, dit Kant, il faut que I’un ou l'autre de tous les prédicats
possibles, le positif ou le négatif, soit affirmé de cet objet; et
pour connaitre complétement cet objet, il faut connaitre tout
le domaine du possible. (’est ainsi que nous arrivons a 'idée
d’une notion mére (Inbegriff) de toutes les possibilités (car une
négation quelconque ne peut étre déterminée que par laffir-
mation correspondante, a un substrat qui renferme I’étoffe de
tous les prédicats possibles, ou a l'idée d’un tout, d’un en-
semble de la réalité). Cette synthése des réalités est bientot
elle-méme considérée comme un objet en soi absolument dé-



3R J. KESTLIN

terminé, comme un ens realissimum, étre supréme, étre par-
fait. Ce qui n’avait qu’'une valeur régulative pour notre pensée
est hypostasé, personnifié. La raison cherche a justifier ce pas
par les preuves de l'existence de Dieu.

Si la valeur de la critique (ue Kant fait de la preuve onto-
logique reposait seulement sur la vérité de cette explication
de la maniére dont se forme l'idée de Dieu, elle serait sujette
a caution, car l'idée de Dieu a de tout autres racines dans la
conscience religieuse et chrétienne, et c’est 14, en derniére
analyse, que la philosophie de Wolf elle-méme ’a puisée.

Mais de quelque maniére qu’on atteigne cette idée de Dieu
comme de 'étre parfait, la preuve de I'existence de ce Dieu,
tirée de sa notion Seule, tombe justement sous les coups de la
critique. On a parlé, dit Kant, d’un étre absolument néces-
saire qu'on a défini comme quelque chose dont le non-étre est
impossible ; mais tout cela est une simple explication de nom,
qui ne me prouve nullement que, par cette idée, je pense quel-
que chose de réel. On a mis en avant 'exemple du triangle qui
a trois angles, pour montrer quun prédicat est nécessaire-
ment donné avec I’'essence d’un sujet quelconque; mais je puis
par la pensée enlever en méme temps le sujet et le prédicat,
leur refuser 'existence, sans qu’il en résulte une contradic-
tion. On a supposé qu'il v a cependant une notion qui devient
contradictoire si I'on enléve la réalité & son objet; cette notion
est celle de I’étre le plus réel, dont on a admis d’abord la pos-
sibilité, et dans ’ensemble des réalités duquel on a fait rentrer
I'existence. Mais I'existence n’est pas un prédicat réel; elle
n’ajoute rien & la notion d’un objet; par le mot existe je pose
seulement le sujet en soi, avec ses prédicats. Le réel ne con-
tient rien de plus que le possible, ou que ’objet simplement
pensé; cent thalers réels ne contiennent rien de plus que cent
thalers imaginaires. Notre notion d’un objet peut contenir ce
qu’elle veut, nous devons, pour pouvoir attribuer l'existence
réelle & cet objet, sortir de la notion pure; pour les objets sen-
sibles, nous le faisons par la comparaison avec nos sensations
réglées par les lois empiriques.



LES PREUVES DE L’EXISTENCE DE DIEU 33

Ainsi, conclut Kant, toute la peine qu’a coflitée cette fameuse
preuve ontologique a été peine perdue.

Aprés ce verdict de Kant et depuis sa critique, personne n’a
relevé la preuve ontologique sans retomber dans les anciennes
confusions; on a beau se réclamer des noms illustres de Des-
cartes, Spinoza, Leibniz, la route suivie par ces philosophes
était trompeuse ; il a fallu que Kant vint ouvrir les yeux & la
philosophie. Exemple instructif de I'influence et de la durée
que peut avoir une tendance erronée au sein de cette science
méme qui a pour tiche la pensée la plus rigoureuse! Les plus
grands génies ne sont pas & ’abri d’une telle influence.

Mendelssohn chercha 4 répondre & Kant, mais faiblement,
et dans ses Morgenstunden, il ne fait guére que répéter les ar-
guments de ses premiers écrits.

Hegel a de nouveau pris Anselme sous sa protection; car ce
qui n’est que représentation est imparfait, dit-il, il n’y a de
parfait que ce gui a réalité... Il ajoute : L’idée prise en elle-
méme et pour elle-méme contient I’étre ou I’existence comme
une de ses déterminatious ; et tout le systeme de Hegel n’est
que l'explication du sens qu’il donne & cette affirmation et la
preuave de sa vérité. C'est I'idée en soi qui développe hors
d’elle-méme toutes les catégories de la pensée et de l'étre,
qui s’épanouit ou se transforme en son contraire dans le
monde du fini et qui se retrouve et parvient enfin & la con-
science d’elle-méme dans I’esprit de ’homme. Tout cela fait la
vérité de la preuve ontologique selon Hegel, et c’est sur elle
que repose tout son panthéisme logique. Pour réfuter cette
affirmation, il faudrait réfuter tout le systéme; il suffit de rap-
peler ici que l'idée, loin d’étre la source de la réalité, est
bien plutdt un produit de 'abstraction, ainsi que toutes les dé-
terminations que Hegel y fait rentrer et y classe d’'une maniére
artificielle. L’éblouissement, produit un temps sur les esprits
par cette puissante déduction, a été, au reste, d’'une durée bien
éphémere.

Revenons a la preuve ontologique dans sa forme primitive,
chez Anselme et Descartes. Elle est jugée de la maniére sui-

THEOL. ET PHIL. 1878. 3



34 J. K@STLIN

vante par des philosophes contemporains ; pour Lotze, l'affir-
mation que la notion de I’étre parfait renferme son existence
comme une de ses perfections, et que cet étre est nécessaire,
est si manifestement fausse que, depuis la critique de Kant,
tout essal de la défendre doit échouer; pour Trendelenbourg,
il n’y a point de preuve ontologique dans le sens précis de ce
mot.

Parmi les dogmaticiens de notre époque, Wegscheider, par
exemple, reconnait la justesse de la condamnation prononcée
par Kant contre ’assimilation de I’existence & un prédicat ordi-
naire du sujet; il veut cependant sauver la preuve ontologique.
L’idée d’un étre parfait nous est suggérée naturellement, dit-il,
par la vue de ’échelle des perfections que nous fournit la na-
ture. Puis sautant de cette idée a I’étre nécessaire, Wegschei-
der montre que cette idée d’un étre nécessaire, infini, est con-
tradictoire si ce n’est qu’une idée nue sans existence objective
ou subjective ; mais il faudrait prouver d’abord que nous avons
le droit, par le simple fait que I'idée de I’étre parfait se pré-
sente si naturellement & notre esprit, de déclarer que cet étre
est nécessaire.

Les dogmaticiens Martensen, Biedermann, O. Pfleiderer,
nous I’avons déja remarqué, emploient sous le nom de preuve
ontologique une preuve qui ne conclut plus du tout de la
simple notion a l'existence de Dieu.

Rothe semble vouloir renouveler cette preuve dans sa dog-
matique. (Vol. I, pag. 10.) Dans I'idée de I’étre absolu, dit-il,
se trouve enveloppée 'idée de son existence, parce que I’exis-
tence (Dasein) est une espéce de I’étre (Sein). Il veut, au reste,
que nous ne donnions une réalité & cette pensée que dans le
cas ou elle seule nous donnerait la clef pour comprendre le
monde concret; mais elle n’en est pas moins intenable. Cet
étre dont I’existence ou I’étre en réalité est une espéce ou un
genre, et dont on pourrait considérer I'éire en pensée comme
une seconde espéce et I’étre en méme temps en pensee et en
réalité comme une troisiéme espece, est-il identique avec ce
que nous entendons par ’étre absolu ou Dieu? puis cet étre
tout abstrait n’est pas un étre en soi; il n’existe que dans ce



LES PREUVES DE L’EXISTENCE DE DIEU 35

qui est compris ou rangé sous lui et sous ses genres, dans les
étres particuliers.

Kahnis enfin a fait différenles tentatives pour remonter des
catégories de la pensée & l'existence de Dieu, dans les pre-
mieres éditions de sa dogmatigue; ce ne sont que des tenta-
tives qu’il abandonne dans sa derniére édition (1874) ou il se
borne sur ce sujet au développement suivant : Tout homme
pensant doit avouer (et ’histoire de 'numanité et celle des
religions en particulier le prouvent) que dans I’esprit se trouve
nécessairement I'idée d’un étre absolu, ayant une existence in-
dépendante de cet esprit, et si une conclusion de cet étre de
la pensée a I’étre réel n’a pas de valeur logique, au moins faut-
il dire que la pensée ne peut sans abdiquer ne pas tenir pour
réel ce qu’elle réclame avec une nécessité intérieure ; 'argu-
ment ontologique n’est pas une preuve, mais un postulat de la
raison. C’est certainement un progres de cette nouvelle édi-
tion d’avoir non-seulement omis pour plus de briéveté, mais
encore abandonné comme intenables les argumentations des
précédentes. Mais si on veut encore parler d’arguments, et
non d’une conscience immédiate de Dieu, il resterait & montrer
que cetlte idée de Dieu appartient réellement a 1’essence de
notre esprit, et qu’'elle n’est pas seulement, comme plusieurs
lassurent, une simple illusion de I’humanité dans son enfance.
Une telle preuve n’est plus ontologique; elle doit suivre le
chemin des autres preuves qui partent non des catégories de
la pensée, mais de l’expérience.

Un coup d’ceil rétrospectif sur tout le chemin parcouru
d’Augustin a2 Kahnis n’aura pas été, nous I'espérons, inutile a
la théologie, il doit avoir montré qu’il n’est plus possible d’ad-
meltre et moins encore d’employer une preuve dite ontolo-
gique *. : ‘W. RIVIER.

* J'al omis dans la traduction quelques développements qui m'ont sem-
blé &étre un peu longs ou manquer d'intérét pour les lecteurs francais.
(Note du traducteur.)




	Les preuves de l'existence de dieu. Partie 1

