
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 11 (1878)

Artikel: Les preuves de l'existence de dieu. Partie 1

Autor: Rivier, W. / Koestlin, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379227

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379227
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LES PREUVES DE L'EXISTENCE DE DIEU
PAR

J. KŒSTLIN «

De leur valeur générale.

Les preuves de l'existence de Dieu ont éprouvé des vicissitudes

bien diverses dans la dogmatique et dans la théologie
modernes. Repoussées par les uns, elles sont longuement
développées par les autres. Ont-elles une importance réelle?
Doivent-elles être reprises, peut-être même transformées, soit

par la dogmatique soit par l'apologétique Ou bien sont-elles
superflues pour le croyant, et vis-à-vis de l'incrédule plutôt
nuisibles qu'utiles à cause de leur faiblesse et de leur manque
de cohésion Ne constituent-elles pas un abandon du point de

vue spécifiquement chrétien, risquant de donner gain de cause

aux adversaires
Schleiermacher et Philippi s'accordent sur ce point : à savoir

que la dogmatique n'a pas besoin de ces preuves ; pour tous
deux la certitude immédiate de la foi se prouve par elle-même
et n'a pas besoin d'un autre fondement. Pour le premier, la
reconnaissance du sentiment d'absolue dépendance comme
élément général et nécessaire de la vie remplace parfaitement
dans la dogmatique toutes les soi-disant preuves de l'existence
de Dieu. Philippi trouve cette existence immédiatement garantie

par la communion réelle avec Dieu dont nous pouvons

* Theologisclie Studien und Kritiken, 1875, 4™e cahier.



6 J. KŒSTLIN

jouir. Loin de servir à quelque chose, l'histoire montre que
ces preuves ne parviennent pas à dépasser le panthéisme et à
conduire au Dieu personnel.

Une preuve de cette existence venant du dehors serait sinon
impossible au moins inutile pour nous.

D'un autre côté il est bon de rappeler, avec Kahnis, l'importance

que les anciens dogmaticiens protestants, si peu disposés

pourtant à surfaire la valeur de la raison naturelle, ont donné
à ces preuves de l'existence de Dieu. A leur tête Mélanchthon
reconnaît à ces preuves une valeur, même pour les croyants.
Il donne neuf « demonstrationes » qui tout en paraissant
privées d'un lien intérieur marquent un progrès continu de la

pensée, et ont un riche contenu '. Ges démonstrations renferment

tous les éléments des preuves cosmologiques, téléolo-
giques et morales. Plus tard Jean Gerhard développe aussi la

preuve naturelle de l'existence de Dieu qu'il divise en témoignage

intérieur ou subjectif et témoignage objectif
provenant de la considération des choses extérieures. De nos
jours, Rothe, Kahnis, Reiff ont accordé à ces preuves une
place importante dans leur dogmatique. D'après Rothe la
conscience immédiate de Dieu se trouve dans l'homme, mais en

tant qu'immédiate et pure elle n'est qu'un sentiment, et a

besoin d'être exprimée rationnellement ; cest à quoi visent les

preuves de la réalité de Dieu. Kahnis et Reifï cherchent à

construire solidement et complètement ces preuves. O. Pfleiderer
les traite comme éléments essentiels de la philosophie de la

religion avec une grande confiance en leur valeur et leur force,
comme preuves même de l'existence personnelle de Dieu.
Biedermann pense, dans sa Dogmatique, qu'on peut par une
conclusion logique et nécessaire remonter du monde à son

principe absolu conçu comme être spirituel se fixant et
accomplissant des buts ; mais de là à conclure à la personnalité

de ce principe, il y a loin ; cela ne peut avoir lieu que par
un saut en dehors des prémisses, dont la conséquence rigoureuse

est plutôt la négation de cette personnalité.
Les preuves logiques de l'existence de Dieu conduiraient

' Parmi les réformés, Ursinus se rattache entièrement à Mélanchthon.



LES PREUVES DE L'EXISTENCE DE DIEU 7

donc au panthéisme et feraient courir à l'idée théiste chrétienne

un véritable danger.
Loin d'être résolue cette question demande donc à être étudiée

à nouveau en présence des luttes actuelles. Est-ce que les

preuves de l'existence de Dieu sont du ressort de la théologie?
Et ici il ne s'agit pas seulement de rechercher la valeur qu'elles
peuvent avoir comme enrichissant l'idée tout abstraite de Dieu

(Rothe) ; il s'agit avant tout de savoir si la certitude de

l'existence de Dieu peut se fonder sur elles. Doivent-elles ensuite

prendre place dans la dogmatique proprement dite ou bien
seulement dans une philosophie de la religion ou apologétique
qui servirait d'introduction à la dogmatique C'est là une question

de moindre importance.
La théologie ne pourrait s'abstenir d'une étude des preuves

de l'existence de Dieu que si sa tâche se bornait à analyser le
sentiment religieux tout subjectif, à rechercher les diverses
formes qu'il revêt suivant les lieux et les temps, ou encore à

expliquer le contenu des documents religieux faisant autorité, tout
cela sans s'inquiéter de la réalité de Dieu lui-même. Mais jamais
religion ou société religieuse n'exista, pour laquelle cette question

de la réalité de Dieu fût sans intérêt ; et la cause de cet
intérêt ne doit pas être recherchée dans un besoin intellectuel
seulement, mais bien dans un besoin pratique du sentiment

religieux lui-même. Dans la religion il s'agit d'un rapport
particulier de la vie intérieure avec l'absolu, il faut donc que le

sujet religieux sache ce qu'est cet absolu qui prétend agir sur
ses sentiments, son cœur et sa conscience. D'un autre côté une
forte conviction de la non-existence de Dieu ne peut accepter
sans autre l'illusion du sentiment religieux ; elle doit chercher
à la détruire en l'expliquant. Il n'y a qu'une triste langueur de
la vie intérieure et de la pensée qui puisse refuser de considérer
la question de la réalité de Dieu comme une question
fondamentale de toute théologie et de toute philosophie.

La théologie ne peut donc se soustraire à la nécessité de

reprendre les preuves de Dieu et de les examiner à fond. Le
tout est de bien comprendre leur valeur et de bien leur tracer
leurs limites.



8 J. KŒSTLIN

Tout en leur accordant une haute valeur, on peut parfaitement

reconnaître que pour la foi elles ne sont pas le fait décisif

; la foi repose sur des expériences et des aits intérieurs,
elle n'a pas besoin d'une longue argumentation tirée de
l'existence du monde ; elle reste ferme malgré l'insuffisance, ou
même les résultats peut-être négatifs d'une semblable
argumentation.

Mais le sentiment religieux, si intime qu'il soit, n'est pas
absolument sans rapport avec notre conscience et notre
connaissance du monde extérieur ; notre point de vue religieux
renferme une certaine conception générale du monde ; la

dogmatique ne se borne pas aux expériences intérieures du chrétien

pour en tirer la doctrine des attributs divins, elle part
aussi des rapports que le monde extérieur soutient avec Dieu,
et c'est ainsi seulement qu'elle donne à l'idée de Dieu sa valeur
concrète et son vrai contenu.

D'un autre côté en considérant ainsi les phénomènes
extérieurs dans leur rapport avec Dieu, nous les voyons aussi
dans les rapports qu'ils soutiennent les uns avec les autres ;

nous reconnaissons leur objectivité, leur réalité.
Cette réalité des objets extérieurs reconnue, nous sommes

poussés par un besoin inhérent à notre esprit à rechercher leurs
lois, leur unité, leur premier principe. Voici donc la question
qui se pose : Notre pensée peut-elle arriver relativement au
monde expérimental à une solution qui la satisfasse, sans
reconnaître la valeur et la réalité objective de cette idée de Dieu,
qui immédiatement fournie par le sentiment religieux se manifeste

à nous comme source puissante de vie intérieure Ou

bien cet effort de notre esprit n'arrive-t-il au contraire à la
solution cherchée que dans cette idée de Dieu et faut-il reconnaître

que sans elle les problèmes les plus élevés sont insolubles;
et que les sciences naturelles ne pouvant nous satisfaire entièrement

doivent et peuvent être dépassées 1

La même question se pose à l'égard de notre esprit si nous
le considérons en laissant de côté ses fonctions religieuses; est-

il intelligible lui et tous les problèmes qu'il renferme sans ce

Dieu que nous trouvons dans le sentiment religieux Peut-on



LES PREUVES DE L'EXISTENCE DE DIEU 9

comprendre dans cette supposition son indépendance vis-à-vis
de la nature impersonnelle et sa position au-dessus d'elle? Puis,
dans le domaine moral les réclamations de la conscience, le
sentiment de la dignité morale peuvent-ils s'expliquer autrement

que par un certain rapport avec le Dieu du sentiment
religieux Ces faits pour être compris et appréciés à leur valeur
ne nous forcent-ils pas à reconnaître l'existence de Dieu

La réponse à ces questions est d'une haute importance pour
la foi, et la théologie ne peut se soustraire au devoir de la
chercher. Celui qui croit arriver à une conception philosophique
complète du monde sans l'idée de Dieu et qui considère cette
idée comme une simple illusion, une vaine imagination, un tel
homme ne changera de sentiment que s'il est amené à

ressentir la puissance de ces impressions religieuses qui sans
doute dorment aussi au fond de son âme. Mais il résistera peut-
être à ces impressionsjusqu'à ce qu'il reconnaisse qu'une
recherche de la vérité qui exclut les données du sentiment
religieux n'aboutit pas, et qu'une vraie unité dans la connaissance

ne peut s'obtenir que par l'union de ces données intérieures
avec les résultats de l'expérience. Et ce n'est pas seulemenl
vis-à-vis de l'incrédulité qu'une telle preuve est nécessaire ; le

penseur chrétien en a besoin aussi ; sans elle il sent une
lacune, une solution de continuité dans sa pensée. L'Ecriture ne
reconnaît-elle pas ce besoin dans les nombreux passages dans

lesquelles elle relève les différentes manières dont Dieu se

manifeste dans la nature, et lorsqu'elle parle de l'origine
divine de la loi morale écrite déjà dans le cœur de l'homme
naturel

Les preuves de l'existence de Dieu ne nous font rien obtenir

par une voie purement logique, par la pensée pure ; le contenu
de notre esprit n'est pour elles qu'une donnée expérimentale.
Ce n'est pas seulement dans le sentiment religieux, mais c'est
dans le monde expérimental tout entier que nous trouvons des

faits et des réalités dont la certitude ne nous est donnée que par
une intuition immédiate ; nous serons à tout instant rappelés
à cette vérité; la question sera de savoir dans quel domaine se

trouve l'intuition la plus certaine. On ne prétend pas ensuite



10 J. KŒSTLIN

que l'idée de Dieu, une fois reconnue, soit par là même considérée

comme transparente et adacquate aux formes de la pensée;

au contraire, dès l'abord se pose la question de savoir si

nous ne sommes pas forcés d'appliquer à l'idée de Dieu des

catégories prises dans le domaine de notre esprit fini, tout en
reconnaissant qu'elles sont inadaequates à leur objet.

Il n'y a pas enfin à s'arrêter au reproche que le philosophe
Jacobi fait à toute preuve de Dieu ; le fondement de la preuve,
dit-il, est au-dessus de l'objet à prouver, car c'est de ce fondement

que ce dernier tire sa réalité ; on a depuis longtemps
répondu que le fondement de la connaissance d'un objet n'est

pas le fondement de sa réalité. L'idée prouvée, inférieure à sa

preuve, suppose comme fondement de sa réalité un être réel

supérieur à toutes deux.

II

Nature, histoire et critique de la preuve ontologique.

La preuve ontologique qui, de la pure notion de Dieu, >eut
conclure à son existence réelle par un raisonnement logique,
ne rentre pas dans les éléments d'une preuve de Dieu que nous
avons mentionnés ci-dessus. Elle tombe justement sous les

coups de la critique qui la ramène à une faute de logique. Mais
elle a joué un rôle important dans l'histoire de la pensée, elle
se trouve développée par des penseurs de premier ordre, on ne

peut la passer sous silence. De nos jours encore, elle est fréquemment

employée, combinée de diverses manières avec d'autres

preuves, avec lesquelles elle est trop souvent confondue ; il ne
sera pas inutile de faire ressortir son caractère distinctif.

Anselme, Descartes, Leibnitz, Wolf, et à sa manière aussi

Spinoza, ont donné beaucoup d'importance à la preuve qui
part de la nue notion ; et c'est contre elle dans sa forme pure
que Kant a dirigé sa critique. C'est depuis ce dernier que cette

preuve a reçu le nom de preuve ontologique, de l'ontologie,
discipline philosophique qui s'occupe des catégories générales
de l'être.



LES PREUVES DE L'EXISTENCE DE DIEU 11

Les raisonnements qui partent d'un certain rapport établi
entre l'idée de Dieu et la nature de notre esprit et concluent
de ce rapport à un être supérieur qui en serait la cause ; ou
ceux qui font même entrer en ligne de compte dans leur
déduction le rapport existant entre l'esprit et la nature, s'écartent
absolument de la preuve ontologique, ou lui enlève précisément

ce qu'elle a de caractéristique.
C'est chez Anselme qu'apparaît pour la première fois cette

preuve dans son caractère spécial ; nous la faisons précéder
des argumentations d'Augustin et de Boëce pour rendre
surtout attentif aux différences trop méconnues qui la séparent
de ces dernières, quoiqu'elle ait une parenté importante avec
elles.

La preuve d'Augustin a en commun avec celle d'Anselme le
fait qu'elle prend son point de départ dans des idées pures
d'où elle pense pouvoir conclure à l'existence réelle de Dieu ;
seulement ce n'est pas dans l'idée de Dieu prise en elle-même,
mais dans le lien qui unit cette idée avec d'autres idées de

notre esprit envisagé sous ses différentes faces. Augustin (De

lib. arb. II) recherche la nature de la vérité dans ses relations
avec l'intelligence humaine ; pour lui, la vérité est le vrai éternel,

l'immuable. La vérité ne réside donc pas dans ce qui est
sensible et muable ; notre intelligence est déjà par sa nature
supérieure au monde sensible ; mais elle est aussi variable ;

au-dessus d'elle se trouvent les normes de notre pensée et de

notre jugement, les notions générales. L'idée de toutes les idées,
la norme de toutes les normes est la vérité éternelle qui est la

même que la raison éternelle, que Dieu créateur du monde. A
l'idée de la vérité appartiennent aussi les idées et les lois
morales ; ce Dieu est donc aussi le bien absolu el le législateur
suprême. Augustin présuppose dans cette démonstration que la
recherche du vrai éternel appartient à l'essence même de notre
esprit et que les idées des choses ont une existence réelle au-
dessus de lui. En outre, il ne prouve pas le droit ou la nécessité

de réunir toutes ces notions sur un seul sujet qui est Dieu.
L'influence platonicienne est sensible dans toute la
démonstration.



12 J. KŒSTLIN

On a aussi considéré le philosophe Boëce comme le premier
auteur de la preuve ontologique, parce qu'il dérive l'existence
de Dieu de notions générales. Mais l'idée qui est à la base de

son argumentation est celle de l'imparfait fournie par
l'expérience. « Nous nous représentons toute chose imparfaite
comme étant imparfaite par une diminution ou un certain
manque de perfection ; il y a donc dans cette chose imparfaite
un certain degré de perfection ; car si l'on abandonne l'idée de

perfection, on ne peut plus comprendre d'où l'imparfait tire
son existence. Il faut donc se représenter comme source de

tout ce qui est bon un être absolument bon qui est Dieu. »

Cette déduction est plutôt cosmologique, qu'ontologique,
puisqu'elle conclut du fini à un absolu, source de toute existence
finie. Remarquable est le fait que le parfait n'est pas considéré
comme une force, comme un sujet créant, mais comme une
idée, de laquelle chaque être tire sa bonté relative et, par
conséquent, son existence, par une simple participation à cette
idée ; on reconnaît là toujours l'influence platonicienne. Mais
n'est-ce pas justement à ce point que la critique doit s'attaquer?
Est-ce que les relations de la pensée et celles de l'être ne sont

pas confondues ici? Chaque objet du monde empirique netire-
t-il pas son origine d'un autre objet également imparfait?
Qu'est-ce qui nous autorise à ramener tous ces objets à un
être parfait, comme à leur source, ou même à admettre la réalité

d'un être parfait? Le parfait n'est-il pas une simple
représentation de notre esprit, et notre idée d'imperfection ne vient-
elle pas tout simplement de ce que nous mesurons les choses
à cette représentation sans réalité d'un parfait en soi? n'est-ce

pas confondre l'origine réelle des choses avec celle des qualités
que nous leur attribuons que de faire dériver l'imparfait du

parfait? Les preuves d'Augustin et de Boëce ont donc en commun

avec la preuve purement ontologique d'Anselme, un

manque de clarté fondamental sur la relation qui existe entre
la pensée et l'être.

La preuve d'Anselme sort du môme courant d'idées, mais

n'en est pas moins distincte de celles d'Augustin et de Boëce ;

dans Anselme même, il faut distinguer la preuve purement



LES PREUVES DE L'EXISTENCE DE DIEU 13

ontologique de celle qu'il donne dans son Monologiwm et qui
n'est qu'un développement de celle de Boëce. Commençons

par cette dernière. En voici l'argumentation :

Chacun désire ce qu'il considère comme bon ; mais comme
une multitude de choses très diverses se présentent à nous
revêtues de cette qualité, elles doivent être bonnes en vertu
d'une seule et même chose à laquelle toutes participent. On

répondra : Mais non, c'est en vertu de qualités diverses que
les choses sont appelées bonnes. Un cheval le sera par sa force,
un autre par sa rapidité, etc. Mais, au fond, ils sont bons non
à cause de ces qualités-là, mais à cause de leur utilité, car un
brigand ne sera pas bon malgré sa force ou sa valeur, parce
qu'il est nuisible ; ce n'est donc pas à cause de ceci ou de cela

qu'un objet est bon, mais à cause de son utilité ou de sa

convenance, « aut propter utilitatem aliquam aut propter quamlibet

honestatem. » (Par ce dernier mot, Anselme entend la

beauté, par exemple, et ce qui s'y rattache.) Mais l'utile et
l'honestum doivent aussi être bons en vertu d'un quelque chose

unique et ce quelque chose, par qui toutes choses sont bonnes,
doit être bon par lui-même, et aucune des choses qui sont
bonnes par leur participation à une autre ne sont aussi grandes

que celle qui est bonne par soi-même. Cette dernière est ce

qu'il y a de plus élevé, summum. Tout ce qui est grand est

grand en vertu d'un quelque chose qui est grand par soi-
même. De même, tout ce qui est a son être en vertu d'un seul.
Car à supposer même que tout être tienne son être d'une
multiplicité, et que cette multiplicité existe par soi-même, il faut
admettre que c'est en vertu d'une force ou d'une nature
particulière qui consiste à être par soi-même que chaque objet a

son existence propre.
Anselme conclut aussi l'existence d'un être suprême

(summum) de l'impossibilité où l'on est d'admettre une échelle
infinie des êtres. Les mêmes réflexions faites au sujet de Boëce

s'appliquent ici. Cette preuve d'Anselme est plutôt une preuve
cosmologique, quoiqu'elle se distingue de la preuve de ce

nom par son point de vue platonisant.
Mais cette preuve complète ne suffit plus à Anselme dans



14 J. KŒSTLIN

son Proslogium. Il veut trouver un argument absolument
simple, suffisant à lui tout seul à fonder l'existence réelle de

Dieu. Il se met à cette recherche dans un esprit de prière
ardente et s'enfonce dans une intime et religieuse méditation. Il
veut se retirer dans le sanctuaire de son cœur et en exclure
tout, excepté le Dieu qu'il cherche. Et tandis qu'il est enfoncé
dans cette contemplation mystique, dans cette recherche qui
est une prière ; il découvre la preuve absolument simple qu'il
cherche. La voici en peu de mots :

Nous croyons que Dieu est aliquid quo nihil majus cogitari
potest. (Quelque chose de tel que rien de plus grand ne puisse
être pensé.) L'insensé dit cependant en son cœur : il n'y a point
de Dieu. Mais en disant cela, il a cet aliquid (ce quelque chose
de plus grand que tout ce qui se peut penser), au moins dans

son intellect, quoiqu'il n'admette pas qu'il existe ; tout comme
le peintre a dans son esprit le tableau qu'il va faire. Cet aliquid
est donc dans l'intellect de l'insensé ; mais il ne peut pas être
seulement dans son intellect ; car on peut se représenter que
ce plus grand objet de la pensée peut aussi exister dans la réalité.

(Potest cogitari esse et in re : quod majus est.) Si donc ce

plus grand objet de la pensée n'existait que dans l'intellect, il
serait (selon sa définition) quelque chose de tel que rien de plus
grand ne saurait être pensé, au-dessus de quoi pourtant, quelque

chose de plus grand pourrait être pensé, à savoir un objet
qui serait le plus grand en même temps dans l'intellect et dans

la réalité; ce qui est contradictoire. Ainsi donc le plus grand
objet de la pensée existe aussi en réalité.

Tel est l'argument purement et strictement logique, qui
repose cependant sur une faute capitale de logique.

On a dit (Hasse) : Anselme croit prouver la réalité de l'absolu

en montrant que l'idée de cet absolu ne peut se concevoir
si son objet n'est pas considéré comme réel ; le nerf de la

preuve serait donc la conclusion hardie que ce qui ne peut se

concevoir que comme réel doit exister en réalité. Il n'y aurait
rien à dire là contre, car notre certitude d'une réalité
quelconque, sur quoi repose-t-elle au fond sinon sur une nécessité

intérieure de notre pensée?



LES PREUVES DE L'EXISTENCE DE DIEU 15

Mais la question est tout autre : Anselme a-t-il vraiment
prouvé que son aliquid doit nécessairement être conçu comme
réel? Tout le nerf de la preuve est dans le quo majus est. Est-
ce que l'objet, dont nous avons une représentation dans notre
esprit, doit, dans le cas où il existe réellement, être considéré

pour cela comme plus grand que sa simple représentation?
Est-ce que l'œuvre de l'artiste, une fois exécutée, est meilleure,
plus grande, que l'idée qui se trouvait dans son esprit? En
définissant Dieu comme le plus grand objet de la pensée, on
donne à sa notion une richesse d'attributs telle qu'elle dépasse
celle de tout autre objet de la pensée; en admettant que Dieu
existe en réalité, on n'augmente la valeur d'aucun de ces
attributs, on n'introduit pas non plus un nouvel attribut dans

sa notion ; on le place seulement, avec ces mêmes attributs,
au milieu ou à la tête des êtres réels. Comme le dit Kant :

l'existence réelle n'est pas un attribut positif, c'est-à-dire une
notion de quelque chose qui puisse venir s'ajouter à la notion
de l'objet en question ; c'est simplement la position d'une chose

en soi-même.
Ce qui manque chez Anselme, c'est donc une idée claire

de ce que signifie l'existence d'un objet dans la réalité, en

comparaison de l'idée ou de la représentation que nous pouvons

nous en faire ; cela se montre déjà dans la manière dont
il compare le esse in intellectu qui n'est pas une existence dans

le vrai sens du mot, mais seulement une représentation, avec
le esse in re qui est proprement l'existence objective ; comme
s'il n'y avait entre eux qu'une différence quantitative.

C'est le manque de clarté sur ce point qui rapproche
l'argumentation d'Anselme de celle d'Augustin et de Boëce.

On a dit que la preuve d'Anselme tenait à la conception
réaliste de ce penseur, et subsistait ou tombait avec le réalisme

platonicien. Cela est vrai jusqu'à un certain point, cependant
on peut être un réaliste décidé sans reconnaître la preuve
d'Anselme comme concluante ; en admettant la réalité des

universalia, on n'admet pas encore nécessairement que le

aliquid quo nihil majus cogitari potest appartienne à ces

universalia; il s'en distingue en ce qu'il n'est pas une idée gêné-



16 I. KŒSTLIN

rale, sous laquelle se range une multiplicité d'êtres particuliers.

Aussi la preuve d'Anselme n'a-t-elle pas été généralement
admise par ses contemporains. Gaunilon la repousse sans se

montrer pour cela nominaliste ; et Thomas d'Aquin dit : « Par
le fait qu'on reconnaît que le nom de Dieu signifie illud quo
majus cogitari non potest, on n'aboutit pas nécessairement à

la conclusion qu'il existe réellement; il faudrait d'abord
admettre, dit-il, qu'il y a un aliquid quo majus cogitari non
potest, ce que nient les athées. »

Une vue claire de la faute fondamentale de cet argument ne

se trouve pas à la vérité chez les hommes qui l'attaquèrent au

moyen âge ; chez Gaunilon, par exemple, qui ne lui a pas
opposé principalement, comme on l'a dit, l'idée d'une île parfaite
dont l'existence réelle ne peut nullement être déduite de ce

qu'elle existe dans l'idée ; il a surtout remarqué que le aliquid
quo nihil majus, etc., est quelque chose qui ne se laisse pas
même concevoir en idée, que c'est un mot vide. Anselme pouvait

répondre que cette idée se trouve en fait dans l'intellect,
sinon de l'insensé au moins de tout chrétien. Gaunilon
rétorque en disant que même en admettant que ce plus grand
(summum) soit dans l'intellect, son existence réelle n'est pas

prouvée; car ce fait qu'il est le plus grand, sur lequel repose
l'argumentation tout entière n'est pas certain et ne peut être
certain que si ce plus grand existe réellement ; alors seulement,

lui, Gaunilon, saura qu'il est le plus grand et pourra en
admettre la réalité. On voit que Gaunilon n'a pas mis le doigt
sur la faute d'Anselme ; qui plus est, il montre qu'il n'est pas
lui-même au clair sur les rapports de l'esse in intellectu et de

l'esse in re. Qu'est-ce que cette preuve que le plus grand
(summum) existe quelque part, réclamée par Gaunilon pour pouvoir

admettre qu'il est réel? quelle différence y a-t-il entre ces
deux existences dont l'une doit prouver l'autre? Même manque
de clarté dans l'exemple de l'île bienheureuse.

« Il peut comprendre, dit-il, tout ce qu'on dit d'une île
située au milieu de l'océan, plus riche et plus belle que toute
autre sans admettre pour cela qu'elle existe réellement. On



LES PREUVES DE L'EXISTENCE DE DIEU 17

n'aura assuré sa réalité que lorsqu'on aura prouvé qu'elle n'est

pas une représentation fausse et incertaine dans son intellect,
mais quelque chose d'existant indubitablement et réellement.
Encore une fois, quelle différence y a-t-il entre cette seconde

preuve, réclamée par Gaunilon, et celle qu'Anselme a voulu
donner? »

Anselme, dans sa réponse à Gaunilon, n'apporte aucun
argument nouveau. Quant à l'exemple de l'île, il reconnaît que
son argumentation n'a de valeur que pour l'objet le plus grand
de la pensée et non pour un autre. Mais il n'explique pas
même en quoi consiste la différence. Il introduit cependant
dans sa preuve un développement nouveau, généralement
omis, et qui mérite d'être mentionné. « Tout, dit-il, ce dont
on peut concevoir également, l'être et le non-être, peut être

conçu comme ayant un commencement et une fin, ainsi ne

peut être conçu le plus grand objet de la pensée ; il ne peut
donc pas être considéré comme étant ou n'étant pas, il est
nécessairement. » Ce raisonnement n'a de valeur et de sens que

pour un objet considéré comme partie du monde réel et
objectif ; mais il ne s'applique pas à Dieu, aussi longtemps que
la réalité de ce Dieu n'a pas été prouvée et qu'il n'est qu'une
représentation de l'esprit ; car dans ce dernier cas, je puis me
dire : ou bien Dieu existe, alors il existe nécessairement, ou
bien il n'a pas d'existence réelle, pas plus alors une existence

ayant commencement et fin qu'une existence éternelle. Même

confusion toujours entre l'objet de la pensée et l'être réel.

N'y a-t-il pas cependant dans toute cette argumentation
d'Anselme un élément de vérité?

Quiconque pense à Dieu, pense à lui immédiatement comme
existant, pourrait-on dire ; le seul tort d'Anselme est d'avoir
voulu déduire logiquement l'existence de la notion ; mais en
tout cas, il faudrait montrer que notre esprit est obligé par
sa nature même de concevoir Dieu ou de statuer un être
absolu.

On pourrait aussi voir la vraie pensée d'Anselme dans l'idée

que Dieu est le fondement ou la cause de sa propre existence;
mais encore il faudrait, comme le réclame Gaunilon, avoir la

THÉOL. ET PHIL. 1878. 2



18 J. KŒSTLIN

preuve de son existence ; et dire si Dieu existe, il existe comme
sa propre cause.

Anselme voulait au fond, poussé par le besoin religieux (et
ses explications sur la manière dont il commença sa recherche

nous le montrent clairement), dans son désir d'une certitude
intime de l'existence de Dieu, trouver cette certitude dans la

simple pensée ou contemplation de Dieu, au lieu de l'acquérir
par de longs raisonnements. La vérité qui ressort de là, c'est

que pour le sentiment religieux la foi ou la certitude de l'existence

de Dieu se trouve nécessairement unie à la simple pensée

de Dieu, et n'a pas besoin d'une longue démonstration.
Puis Anselme, en considérant ce plus grand objet de la pensée

comme le bien suprême, manifeste, comme l'exprime Lotze
dans son Microcosme, cette vérité : qu'il est contraire à notre
esprit de croire que le meilleur, l'idéal, soit une simple
représentation sans existence, sans puissance, sans valeur réelles.
Toute l'argumentation syllogistique d'Anselme tombe donc,
non-seulement comme illogique, mais surtout comme inutile.
L'impossibilité d'admettre que le plus grand, le parfait, n'existe

pas réellement, se sent immédiatement, mais ne se prouve pas.
Reste la question de savoir si cette croyance à la. réalité de

Dieu est confirmée ou non par le contenu, soit de notre
conscience du monde, soit de la conscience que nous avons de

nous-mêmes. La réponse n'est plus du domaine de la preuve
ontologique.

La considération dont la preuve ontologique a longtemps
joui ne lui est pas venue du scolastique Anselme, mais de

Descartes seulement, et de la forme que ce philosophe lui a

donnée.

Descartes, quoi qu'on ait dit, montre un sentiment religieux
véritable qui se manifeste clairement dans la manière dont il
parle dans ses Méditations du Dieu dont l'existence est plus
évidente et plus certaine que celle de quoi que ce soit au
monde ; ce Dieu est le parfait, le véridique ; il ne peut avoir
l'intention de nous tromper ; il est la lumière infinie dans

laquelle tous les trésors de la sagesse et de la connaissance sont



LES PREUVES DE L'EXISTENCE DE DIEU 19

renfermés ; et c'est dans la contemplation de sa beauté que
consiste le vrai bonheur pour cette vie déjà.

Chez Descartes, comme chez Anselme, il faut distinguer de

la preuve proprement ontologique une autre preuve qui la

précède originairement et qui se trouve dans ses Meditationes
de prima philosophia. Il conclut de l'idée de Dieu présente
dans notre esprit, et qui ne peut, puisque son contenu est

infini, avoir été produite par cet esprit naturellement borné, à

l'existence réelle d'un Dieu qui nous l'a implantée, c'est-à-dire

qu'il remonte d'un objet de notre expérience intime à son

auteur, de l'effet à la cause agissante. Descartes lui-même
nomme cette preuve une preuve a posteriori '.

Descartes n'arrive à sa preuve ontologique que dans le cours
subséquent de ses méditations et cela de la manière suivante:
Il se demande si nous pouvons avoir une certitude relativement

aux objets matériels et en général aux choses qui sont
en dehors de nous ; il remarque que nous trouvons en nous
les idées de choses qui alors même qu'elles n'existeraient nulle
part en dehors de nous, ont cependant leur nature propre
vraie en soi. Je me représente un triangle, par exemple ; cette
figure peut parfaitement n'avoir aucune réalité en dehors de

moi, et cependant elle a une nature et une essence (essentia)
immuables, éternelles, et des qualités rigoureusement démontrables

que, le voulant ou ne le voulant pas, je suis forcé de

reconnaître. (Exemple : la somme de ses 3 angles 2 droits.)
On ne peut nullement affirmer que cette idée du triangle
nous vienne de l'expérience sensible ; car nous pouvons nous
représenter toute espèce de figures que nous n'avons jamais
rencontrées, et en démontrer des propriétés aussi certaines

que celles du triangle. C'est de cette nature immuable des

idées que Descartes croit pouvoir tirer les éléments d'une
nouvelle preuve de l'existence de Dieu. Je trouve en moi, dit-il,
l'idée d'un être absolument parfait (entis summe perfedi) aussi
bien que des idées de figures ou de nombres; et avec la même

1 Dei existentia ex eo quod ejus idea sit in nobis, a posteriori demonstrator.

— Medit. Amstelod. 1663. Pag. 87.



20 J. KŒSTLIN

rigueur avec laquelle je démontre qu'une propriété appartient
à une figure ou à un nombre, je reconnais que l'existence
appartient à la nature de l'être parfait. Mais dans les autres
objets, l'existence et l'essence (existentia et essentia) doivent être
distinguées, ne faut-il pas les distinguer en Dieu? Non, car
avec un peu d'attention, je vois que, en Dieu, l'existence ne

peut pas plus être séparée de son essence, que la propriété des

3 angles 2 droits ne peut être séparée de la nature du
triangle ; je dois donc nécessairement considérer Dieu comme
existant. Je ne puis pas penser Dieu privé d'existence (tandis

que je puis bien me représenter un cheval avec ou sans ailes)
car ce serait penser l'être parfait privé de la plus haute perfection.

On n'a pas non plus le droit de dire : Je dois, en effet,
attribuer à Dieu l'existence après que je lui ai attribué toutes les

perfections dont l'existence fait partie ; mais le fait d'attribuer
à Dieu toutes les perfections n'est pas nécessaire. Car si je suis

libre de ne pas penser à l'être suprême, il faut nécessairement,
dès que je pense à lui, que je le fasse selon son idée et que je
lui attribue toutes les perfections ; ainsi, comme je reconnais
l'existence pour une perfection, je dois conclure que l'être
suprême existe.

Descartes, dans ses réponses aux attaques dont sa preuve
est l'objet, ajoute quelques idées explicatives. L'idée de chaque
objet contient son existence en tant que nous nous représentons

comme existant tout objet que nous concevons clairement;

mais l'idée d'une chose finie et limitée ne contient son
existence que comme possible, l'idée de l'être parfait entraîne

son existence nécessaire et parfaite; dans l'idée d'un être fini,
l'existence actuelle n'est pas nécessairement liée à ses autres

propriétés, comme c'est le cas pour l'idée de Dieu.
Il faut distinguer aussi entre l'essence d'un être qui ne

repose que sur notre seule imagination et celle d'un être complet,

vrai en soi, et dont rien ne peut être détaché. Je puis me

représenter un cheval avec ou sans ailes; ce cheval n'a pas
une nature immuable ; je puis aussi me former l'idée d'un
corps parfait et y trouver contenue l'idée de son existence, car
c'est une plus grande perfection d'exister en réalité qu'en pen-



LES PREUVES DE L'EXISTENCE DE DIEU 21

sée seulement ; mais je remarque que, tandis que c'est en
unissant en pensée toutes les perfections du corps que j'ai
formé l'idée du corps parfait, je ne tire pas l'idée d'existence
de la même manière de ces perfectiens, puisque l'existence

peut aussi bien être niée qu'affirmée pour chacune d'elles;
l'idée d'existence est ajoutée du dehors; je ne puis donc pas
conclure que le corps parfait existe, mais seulement qu'il peut
exister. Comme, en outre, je ne trouve pas dans l'idée de corps
une force de se produire et de se conserver soi-même ; j'en
conclus que l'existence n'appartient pas à l'essence ou à la
nature d'un corps, fût-il même parfait. Il n'en est pas de même

pour un être qui contient absolument en soi toutes les perfections

compossibles. Il faut d'abord lui reconnaître la possibilité

d'exister, comme pour toute chose dont nous pouvons
avoir une claire représentation. Mais nous ne pouvons lui
reconnaître la possibilité d'exister, sans admettre en même temps
qu'il a la puissance d'exister par lui-même, eu égard à sa force
infinie, d'où nous concluons qu'il existe réellement et
éternellement. C'est ainsi que l'existence appartient à la nature
immuable de cet être. Descartes définit ainsi l'idée du possible:
« tout ce qui n'est pas en contradiction avec la pensée. » La
nature de Dieu, telle qu'il la comprend, est possible dans ce

sens, puisqu'il ne place en elle que ce qui peut être conçu
clairement (c'est-à-dire sans contradiction) comme lui
appartenant.

Dans ses Principia philosophiœ, Descartes commence par
cette preuve apriori et passe comme suit à sa preuve a
posteriori : En considérant nos idées, dit-il, nous voyons que plus
elles sont parfaites, plus elles réclament une cause parfaite;
l'idée de l'être suprême ne peut donc avoir été déposée en-

nous que par un être suprême existant en réalité.
Une liaison plus intime des deux preuves ne se trouve établie

nulle part ; Descartes ne les a donc pas mises dans un rapport
plus étroit l'une avec l'autre.

Ce n'est pas l'orgueil de la pensée pure qui fait que Descartes
attribue une valeur particulière à sa preuve ontologique; s'il
méprise toute argumentation partant du monde sensible, c'est



22 J. KŒSTLIN

que l'existence des objets sensibles lui paraît beaucoup moins
évidente que celle de Dieu. Il ne croit pas non plus pouvoir
conclure rigoureusement de la chaîne d'effets et de causes qui
se déroule dans le monde, à l'existence d'une cause
première ; tout ce qu'il en conclut, dit-il, c'est l'imperfection de sa

pensée ; s'il ne peut concevoir une succession infinie de causes

et d'effets sans se représenter qu'une de ces causes est la
première, il ne peut pas plus en conclure l'existence réelle de

cette cause première, qu'il ne peut, de l'impossibilité où il est
de concevoir la divisibilité à l'infini d'une masse particulière,
conclure l'existence réelle de dernières parcelles indivisibles.
Qu'apporte de nouveau cet argument après celui d'Anselme
Doit-il tomber sous le coup de la même condamnation

Descartes cite quoique inexactement l'argument d'Anselme,
non d'après Anselme lui-même, qu'il ne semble pas avoir

connu, mais d'après saint Thomas ; et comme ce dernier, il
trouve la preuve insuffisante. Ce qu'il lui reproche, c'est de

partir de la seule signification du nom de Dieu ; il est vrai,
dit-il, que celui qui admet cette signification reconnaît par là

que l'existence appartient à Dieu ; mais rien ne prouve que la

signification soit vraie.
Mais cette distinction n'a pas une grande valeur. D'une part

Anselme ne veut pas dans la définition de Dieu comme le plus
grand objet de la pensée donner une simple explication de mot,
mais bien le contenu d'une idée appartenant à notre esprit ;

d'autre part on peut dire à Descartes : Ce que vous appelez
essence ou nature de Dieu, qu'est-ce autre qu'un mot pour
quelque chose qui n'existe pas en réalité? Toute notion pareille
n'est-elle pas une liaison de noms absolument vides tant que
l'existence de l'objet qu'elle représente n'est pas garantie. Hobbes

n'a-t-il pas raison contre Descartes quand il dit « Constat

essentiam, quatenus distinguitur ab existentia nihil aliud esse

praeter nominum copulationem per verbum est 9 »

Descartes a enrichi et rendu positive la notion de Dieu toute
négative d'Anselme, en en faisant l'être parfait ; mais le point
faible de l'argumentation, à savoir l'idée que l'existence est

une perfection à côté des autres perfections est d'autant plus



LES PREUVES DE L'EXISTENCE DE DIEU 23

à découvert chez lui ; parmi ses contemporains déjà se trouvent
des hommes qui l'aperçoivent fort bien ; Gassendi entre
autres remarque comme plus tard Kant que jamais ni en Dieu
ni en autre chose l'existence n'est une perfection, elle est cette
chose sans quoi les perfections n'existent pas ; en effet, ce qui
n'existe pas n'a ni perfection, ni imperfection ; et l'objet qui à

la fois existe et a certaines perfections possède l'existence non
comme une perfection particulière, mais comme quelque chose

par quoi soit lui, soit les perfections sont existants.
Une confusion possible a été signalée chez Anselme entre

l'idée que la notion de Dieu renferme en soi son existence, et
l'idée qu'il appartient à l'existence de l'absolu de ne pas être

produit par un autre que par lui-même, c'est-à-dire entre cette
conclusion-ci : l'existence de Dieu est prouvée par son idée,
et celle-là : si Dieu existe, il existe par lui-même. Cette confusion

est évidente chez Descartes dans le passage où il parle
d'une force infinie que Dieu possède et que le corps parfait ne
possède pas. Descartes chercha à répondre à Gassendi, mais

sans pouvoir sortir de cette confusion entre la catégorie de

l'existence d'une part et les perfetions ou propriétés des choses
de l'autre.

Gassendi a aussi demandé pourquoi Descartes, qui regarde
l'existence réelle comme une perfection, ne la nomme pas
parmi les perfections du triangle. Descartes répond: l'existence
possible appartient aussi aux perfections du triangle,
l'existence nécessaire appartient à l'idée de Dieu. Mais ici de

nouveau il faut rendre attentif à la confusion faite par Descartes

entre le domaine de la pensée et celui de l'être. Pouvons-nous
admettre que tout ce dont nous avons une claire représentation
a une existence possible dans le sens qu'il peut une fois ou
l'autre entrer comme anneau dans la chaîne des choses qui
ont une existence réelle ; la possibilité de l'existence réelle

objective ne doit-elle pas être distinguée de cette possibilité
purement idéale qui consiste dans l'absence de contradiction
intérieure La possibilité de l'existence réelle ne peut être
admise avant qu'on ait fait entrer en ligne de compte les

conditions réelles de cette existence, telles qu'elles se trouvent



24 J. KŒSTLIN

dans l'ensemble des choses objectives. De la notion pure de
Dieu on ne peut pas même déduire son existence possible ; en

effet, est-ce que la possibilité d'une existence réelle du triangle
est donnée par son idée Cette idée nous donne-t-elle la
moindre garantie que nous pourrons tracer en réalité les lignes
absolument et parfaitement droites de ce triangle

Il aurait enfin fallu prouver que l'idée de Dieu appartient à

l'esprit de l'homme absolument, au même degré que les figures
géométriques et les représentations dans l'espace. C'est ce que
Descartes ne fait pas. Sa preuve a posteriori, concluant de l'idée
infiniment riche de Dieu, fùt-elle dans un seul homme, à

l'existence nécessaire d'un être infini, seule cause possible de cette
idée, lui épargnait en vérité cette peine. Mais sa preuve
ontologique a pour mission de déduire l'existence de Dieu de sa

pure notion ; si elle ne le peut, elle est tout à fait inutile à

côté de la preuve a posteriori; nous avons déjà vu qu'elle est

logiquement insoutenable.
La preuve ontologique a surtout été répandue en Allemagne

par la philosophie de Leibnitz et Wolt ; mais sa forme est
sensiblement la même que chez Descaries.

Si original que soit Leibnitz, il ne sort pas sur ce point du

chemin tracé par ses devanciers, et croit n'avoir qu'à les com-'

pléter, sans soumettre leurs bases à une nouvelle critique. Au
reste l'argumentation qu'il préférait était la preuve cosmologique

qui, partant de la contingence du monde, aboutit à un
être absolument nécessaire ; il joignait cette preuve aux résultats

de la preuve ontologique de cette manière : absolument
nécessaire, dit-il, est quelque chose à l'essence propre de quoi
appartient l'existence, la preuve ontologique montre que c'est
le cas pour Dieu.

Pour cette dernière il s'en réfère à Descartes, dont il a

soigneusement examiné l'argumentation ; la seule chose

défectueuse qu'il y remarque, c'est l'absence d'une preuve solide

pour la possibilité de Dieu défini comme l'être parfait ; il faut

voir d'abord, dit-il, si cette définition ne renferme pas quelque
contradiction cachée; il croit cependant pouvoir aisément montrer

que non ; en même temps il pense que la preuve n'a pas



LES PREUVES DE L'EXISTENCE DE DIEU 25

besoin de partir de l'idée de l'être parfait ; il est plus simple de

raisonner ainsi : Dieu est d'après sa notion le ens a se, c'est-à-
dire le ens, ex cujus essentia sequitur existentia ; un tel être,
s'il est possible, existe; donc Dieu, s'il est possible, existe.

Leibnitz préfère cette forme d'argumentation parce qu'elle
dispense de chercher une preuve pour ceux qui doutent que
toutes les perfections puissent s'accorder entre elles en Dieu.

Mais cette argumentation ne résiste pas au reproche général
mérité par toute preuve concluant de l'idée à l'existence réelle;
elle ne fait qu'apporter une nouvelle confusion dans les idées ;
enfin Leibnitz ne nous fournit pas cette preuve de la possibilité
de Dieu qu'il reproche à Descartes d'avoir négligée.

L'idée de Dieu comme ens a se signifiait dans la théologie
traditionnelle que Dieu était conçu comme existant par lui-
même, en vertu d'un acte éternel par lequel il se pose lui-même.
Cette idée ne renferme rien autre que ceci : Si Dieu existe, il
existe par lui-même. Leibnitz entend par ens a se quelque
chose qui existe en vertu de son essence ; ou plus clairement
quelque chose dont l'idée même entraîne l'existence réelle.
Mais, et c'est ici le reproche capital, une telle conception est

contraire à la logique et à une saine appréciation du vrai rapport

entre la pensée et la réalité. On ne peut tirer de l'idée
d'une chose qui est simplement l'objet de la pensée, la preuve
de son existence réelle en dehors de cette pensée. Puis, quelle
indétermination dans cette idée de Dieu, dont le seul contenu
est que l'existence de ce Dieu est donnée dans son idée! Cette
idée de Dieu ne prend un contenu réel que. si l'on revient au

premier sens du ens a se, conçu comme puissance, force
absolue. D'où vient alors à ce ens a se le singulier privilège d'exister

en vertu de son essence, demanderons-nous. Ou bien il
faut répondre : ila ce privilège parce que l'existence est donnée
dans son idée, et nous ne sortons pas du cercle ; ou bien il
faut relever d'autres moments de son idée auquels l'existence
est liée, et nous revenons à Dieu conçu comme contenant
toutes les perfections.

On pourrait s'attendre à ce que Leibnitz donnât avant tout la

preuve de la possibilité logique du ens a se tel qu'il le conçoit,



26 J. KŒSTLIN

mais il ne semble pas le trouver nécessaire. Il ne présente les
éléments d'une telle preuve qu'à une ou deux reprises, en
passant et cela non à propos de la preuve ontologique, mais à propos

de l'argument cosmologique qui le conduit à un ens a se

identique à l'être absolument nécessaire. Voici ce qu'il dit :

Comme tout ce qui est conditionné ne peut exister qu'en vertu
de cet être nécessaire, en niant la possibilité de l'être nécessaire

ou ens a se, on nie par là même la possibilité de tout le

reste; et plus loin :

Rien ne peut empêcher la possibilité de ce qui n'a ni limite,
ni négation, et qui ne renferme aucune contradiction en lui-
même.

Mais le premier de ces arguments fait dépendre la preuve
ontologique de la valeur de la preuve cosmologique, qui elle-
même dépend de cette condition : à savoir que l'être nécessaire
dans ce sens (ens a se) soit une idée tenable. Nous voici dans

le cercle. Quand au second argument, il est contradictoire en

ce sens, qu'il suppose l'existence comprise dans l'idée, sans

que la preuve de droit ait été donnée.
Leibnitz reproche quelque part à Descartes d'avoir donné un

sophisme pour preuve de la possibilité de Yens summe perfec-
tum; il sera permis de lui répondre que sa propre preuve est

un jeu sans valeur de sa riche intelligence trop encline aux
subtilités scolastiques.

Ce que Leibnitz a dispersé ici et là sur la preuve ontologique

dans ses nombreux écrits, Wolf l'a systématisé méthodiquement

en un tout lié dans toutes ses parties.
Wolf donne, dans la première partie de sa Theologia naturalis,

la preuve à posteriori de Leibnitz: comme cause suffisante du

monde, doit exister un ens necessarium ou ens a se, c'est-à-dire
un être qui possède la raison de son existence dans son essence.
Dans la seconde partie, il déclare vouloir donner la preuve à

priori, tirée de l'idée de l'être parfait, mais il retombe dans la

preuve à posteriori. Il cherche sérieusement à construire la

preuve réclamée par Leibnitz de la possibilité de Yens a se.

Il ne part pas comme Leibnitz de la notion de l'ens a se, mais
bien de celle de l'ens perfectissimum; il définit celui-ci comme



LES PREUVES DE L'EXISTENCE DE DIEU 27

celui dans lequel toutes les réalités compossibles dans un
même sujet, sont contenues absolument à leur plus haut degré;
une réalité est tout ce qu'on reconnaît comme étant réellement
dans un sujet quelconque (c'est ce que Descartes entendait par
perfection); la preuve que l'être parfait est possible se trouve
dans sa définition, comme être comprenant non pas toutes les
réalités absolument, mais toutes les réalités compossibles ; la
contradiction en est donc exclue, et par là même la possibilité
prouvée ; Wolf continue : « L'existence nécessaire ou possible
est une réalité, et la première une réalité du plus haut degré ;

mais pour le montrer il s'appuie sur son argument à posteriori,
par lequel il a prouvé que l'ens necessarium existe ; de là, résulte
en effet, que l'existence nécessaire est une réalité, puisque
tout ce qui appartient à un ens est une réalité. Il conclut donc :

comme l'existence nécessaire est une réalité et une réalité du
plus haut degré ; comme en outre l'ens perfectissimum
renferme toutes les réalités du plus haut degré compossibles, il en
résulte que cet ens, c'est-à-dire Dieu existe nécessairement.
Voilà ce qu'est devenue cette preuve ontologique dans laquelle
Anselme avait cru trouver le chemin le plus court pour
conduire à reconnaître l'existence de Dieu Y a-t-il rien de plus
compliqué et de plus confus

En n'osant pas définir simplement l'existence comme une
réalité et la placer comme telle parmi les réalités contenues
en Dieu, Wolf a renoncé à la méthode purement à priori et à

l'indépendance de la preuve ontologique ; de fait, il reconnaît

par là qu'on ne peut de la seule idée de Dieu déduire son
existence, si l'on n'a pas auparavant prouvé, et cela en partant de

l'existence du monde, qu'un être nécessaire doit exister. Le
seul emploi de la preuve était donc de montrer que, l'existence
de l'être nécessaire admise, on a le droit de le considérer

comme l'être parfait ou ens a se, et que cette notion est possible

en soi. L'existence n'en est pas moins considérée par Wolf
comme une réalité à côté d'autres réalités ; c'est toujours la
même faute fondamentale. Quant à la, preuve de la possibilité
de l'ens a se, Wolf se l'est rendue facile en faisant rentrer cette

possibilité dans sa définition. Mais en dehors de ces réalités



28 J. KŒSTLIN

compossibles, y en a-t-il d'autres? Quelles sont leurs relations
avec l'ens a se? Quelles sont les réalités qui s'accordent entre
elles? et où trouvons-nous la certitude que plusieurs réalités
du plus haut degré peuvent exister ensemble dans le même

sujet.
C'est le cas de faire ici à la preuve ontologique une remarque :

elle devrait commencer par donner une idée claire de la
manière dont les perfections ou réalités du plus haut degré se

trouvent unies en Dieu ; or nous ne pouvons arriver à cette
idée claire des perfections qu'en partant de la cons-idération
du monde et de notre propre esprit, ce qui nous amène en
même temps à reconnaître l'insuffisance des catégories que
nous appliquons à l'absolu. L'idée de Dieu ainsi obtenue n'est
donc nullement propre à devenir le point de départ d'un
raisonnement qui déduit de cette idée l'existence réelle de Dieu
et ses rapports avec le monde.

D'autres philosophes, au lieu de chercher à la prouver,
présupposent simplement la possibilité d'une union de toutes les

perfections en Dieu, et comptent parmi elles l'existence. C'est
ainsi que Mendelssohn développe la preuve de Descartes et
Leibnitz, en 4785, encore, dans ses Morgenstunden. Un écrit
beaucoup plus important cependant est son mémoire : Ueber die
Evidenz in metaphysischen Wissenschaften, de l'année 1764.

Mendelssohn s'y montre inventif et laisse bien loin derrière lui
le pesant Wolf, par la pénétration et la dextérité du raisonnement

; ce mémoire lui fit remporter sur Kant ' le prix proposé

par l'académie de Berlin. Pour lui, la science de Dieu a en

commun avec la géométrie l'évidence ou la certitude, et de

plus que celle-ci elle fournit la preuve de l'existence réelle de

son objet. Ainsi dans les preuves cosmologiques et ontologiques.

La confiance absolue avec laquelle il développe sous
diverses formes cette dernière preuve rend presque étonnant
le fait que le moindre doute puisse encore se manifester. Et

pourtant ses déductions paraissent complètement oubliées

aujourd'hui. Elles sont intéressantes cependant comme le fruit

1 Le mémoire de Kant est intitulé : Der einzige Beweisgrund zu einer
Demonstration des Daseins Gottes. 1763.



LES PREUVES DE L'EXISTENCE DE DIEU 29

le plus caractéristique de tout le courant de la pensée qui donna

lieu à la preuve ontologique.
Voici une de ces déductions. L'être parfait : 1° N'est pas

impossible, mais possible, ce qui tient à l'exclusion de toute
contradiction de sa notion ; tous ses prédicats sont positifs, par
conséquent, ils ne se détruisent pa3 les uns les autres. 2' Cet être
parfait n'est pas seulement possible, mais réel; car si l'existence

n'appartenait pas à son essence, son existence serait
conditionnée, c'est-à-dire dépendrait d'une autre réalité ; une
telle existence conditionnée serait donc dépendante; on ne peut
attribuer à l'être parfait une existence dépendante ; il ne peut
donc pas être simplement possible. S'il n'est ni impossible, ni
seulement possible, il est réel ; car s'il n'était pas réel, il
devrait être ou impossible ou possible. A cela nous répondrons
selon notre méthode : dans cette idée de Dieu on a réuni des

représentations abstraites, vagues, sans s'être assuré, si, pour
une analyse plus rigoureuse elles peuvent coexister dans le
même sujet, si le monde de la réalité ne forme pas sans ce

Dieu un tout suffisamment complet s'expliquant par lui-même,
et si par conséquent l'idée de Dieu n'est pas un simple schema

une forme générale de notre représentation ou de notre
fantaisie. Si l'on trouve quelque part ailleurs une raison de donner

à Dieu une place dans le monde de la réalité, il y existera

en effet, comme être absolument indépendant. Mais au

cas contraire, il est bien dans le monde de nos représentations

un être indépendant, mais n'existe absolument pas en
dehors de notre représentation ni comme indépendant ni comme
dépendant.

Tous les philosophes mentionnés jusqu'ici considèrent bien
Dieu comme l'être suprême et le monde comme créé, posé par
lui ; mais ils donnent cependant à ce dernier une certaine
indépendance relative ; nous avons encore à considérer Spinoza,
qui prouve aussi l'existence de Dieu par sa notion, mais
considère ce Dieu comme la seule substance et fait de toutes les
choses finies de simples modes de cette substance. Est-ce que
ce point de vue panthéiste donne une plus grand valeur logique
à la preuve ontologique de ce philosophe auquel on a attri-



30 J. KŒSTLIN

bué une si rigoureuse conséquence et une logique si

impitoyable?

Spinoza, en effet, argumente avec une méthode rigoureuse,
une fois ses définitions posées et admises. Pour lui la causa sui
est l'être dans l'essence ou la notion duquel l'existence est

contenue, la substance est ce qui est en soi et se conçoit purement

par soi ; l'attribut est ce que notre esprit conçoit comme
constituant l'essence d'une substance; l'union de la substance

et de l'attribut est conçue de telle manière qu'un même attribut
ne puisse pas appartenir en commun à plusieurs substances ;

ainsi une substance ne peut être ni la cause ni le produit d'une
autre ; car dans ce cas elles auraient quelque chose en commun.

Dieu est l'absolu nécessaire, ou la substance formée
d'attributs infinis. De tout cela Spinoza conclut que cet absolu
existe nécessairement, que l'existence appartient à la nature
même de la substance (car sans cela il faudrait dire que cette
substance a été produite par une autre) et que en dehors de

Dieu il ne peut y avoir d'autre substance.
Mais dès la première définition, nous trouvons cette conception

d'une essence simplement conçue dans notre esprit et

cependant renfermant en elle-même l'existence réelle de son

objet, conception dont la vérité devrait être préalablement
prouvée. De même Spinoza ne prouve pas le droit de sa définition

de la substance à se substituer à une autre conception
d'après laquelle quelque chose peut en même temps être en
soi et êlre conditionné par ses rapports avec d'autres êtres
semblables; et c'est pourtant à cette seconde manière de voir que
nous sommes conduits par l'examen de notre moi ; car ce moi
est la conscience d'un être en soi en même temps que d'un être
conditionné. De même pour l'attribut, Spinoza n'a pas prouvé
qu'il est impossible de se représenter plusieurs attributs de

sujets divers comme identiques et par conséquent comme
formant au fond un seul attribut appartenant à plusieurs substances.

La preuve de l'existence de Dieu dépend enfin de cette
idée si contestable de la causa sui ou de l'essence renfermant
en soi l'existence réelle. Spinoza ajoute encore deux autres
formes de la preuve que voici :



LES PREUVES DE L'EXISTENCE DE DIEU 31

« Si Dieu, dit-il, n'existait pas, il faudrait admettre qu'une
cause l'empêche d'exister. » Et ailleurs : « Pouvoir exister
est une puissance ^polentia); les choses finies existantes, si l'absolu

n'existait pas, seraient plus puissantes que lui. s Ce que
nous avons déjà dit suffit pour réfuter ces raisonnements.

On peut pour Spinoza, tout autant que pour Anselme, parler
de réalisme. Remontant par l'abstraction du particulier au

général qui est la pensée et l'étendue, et plus haut que cela à

un quelque chose de plus général encore embrassant la pensée
et l'étendue, il a cherché à prouver la réalité de cet absolument

général par son idée même et ne laisse rien subsister de réel
en dehors de lui. Son système est grandiose, mais les bases de

ses déductions ne sont que supposées et non justifiées.
Avec Wolf, la confiance en des déductions reposant sur des

notions pures atteint son point culminant en Allemagne.
L'élévation de la vie religieuse, la profondeur de la connaissance

religieuse, chacun le sait, ne coïncident nullement avec ce fait
et semblent plutôt être en raison inverse de ce développement
de la pensée pure.

C'est à ce moment que Kant entre en scène avec sa critique.
La preuve ontologique qu'il attaque est celle que nous avons
poursuivie de Descartes à Wolf. C'est particulièrement à ce
dernier qu'il se rattache dans la tractation de l'idéal transcendental,

dont il fait précéder la critique proprement dite des

preuves de l'existence de Dieu. Le point de départ de ce

développement est cette affirmation de Wolf que quelque chose,

pour être réel, doit être déterminé dans tous lessens. D'après
cela, dit Kant, il faut que l'un ou l'autre de tous les prédicats
possibles, le positif ou le négatif, soit affirmé de cet objet; et
pour connaître complètement cet objet, il faut connaître tout
le domaine du possible. C'est ainsi que nous arrivons à l'idée
d'une notion mère (Inbegriff) de toutes les possibilités (car une
négation quelconque ne peut être déterminée que par
l'affirmation correspondante, à un substrat qui renferme l'étoffe de
tous les prédicats possibles, ou a l'idée d'un tout, d'un
ensemble de la réalité). Cette synthèse des réalités est bientôt
elle-même considérée comme un objet en soi absolument dé-



32 J. KŒSTLIN

terminé, comme un ens realissimum, être suprême, êlre parfait.

Ce qui n'avait qu'une valeur regulative pour notre pensée
est hypostasé, personnifié. La raison cherche à justifier ce pas

par les preuves de l'existence de Dieu.
Si la valeur de la critique que Kant fait de la preuve

ontologique reposait seulement sur la vérité de cette explication
de la manière dont se forme l'idée de Dieu, elle serait sujette
à caution, car l'idée de Dieu a de tout autres racines dans la
conscience religieuse et chrétienne, et c'est là, en dernière
analyse, que la philosophie de Wolf elle-même l'a puisée.

Mais de quelque manière qu'on atteigne cette idée de Dieu

comme de l'être parfait, la preuve de l'existence de ce Dieu,
tirée de sa notion seule, tombe justement sous les coups de la

critique. On a parlé, dit Kant, d'un être absolument nécessaire

qu'on a défini comme quelque chose dont le non-être est

impossible ; mais tout cela est une simple explication de nom,
qui ne me prouve nullement que, par cette idée, je pense quelque

chose de réel. On a mis en avant l'exemple du triangle qui
a trois angles, pour montrer qu'un prédicat est nécessairement

donné avec l'essence d'un sujet quelconque ; mais je puis

par la pensée enlever en même temps le sujet et le prédicat,
leur refuser l'existence, sans qu'il en résulte une contradiction.

On a supposé qu'il y a cependant une notion qui devient
contradictoire si l'on enlève la réalité à son objet ; cette notion
est celle de l'être le plus réel, dont on a admis d'abord la
possibilité, et dans l'ensemble des réalités duquel on a fait rentrer
l'existence. Mais l'existence n'est pas un prédicat réel ; elle

n'ajoute rien à la notion d'un objet; par le mot existe je pose
seulement le sujet en soi, avec ses prédicats. Le réel ne
contient rien de plus que le possible, ou que l'objet simplement
pensé; cent thalers réels ne contiennent rien de plus que cent
thalers imaginaires. Notre notion d'un objet peut contenir ce

qu'elle veut, nous devons, pour pouvoir attribuer l'existence
réelle à cet objet, sortir de la notion pure; pour les objets
sensibles, nous le faisons par la comparaison avec nos sensations

réglées par les lois empiriques.



LES PREUVES DE L'EXISTENCE DE DIEU 33

Ainsi, conclut Kant, toute la peine qu'a coûtée cette fameuse

preuve ontologique a été peine perdue.
Après ce verdict de Kant et depuis sa critique, personne n'a

relevé la preuve ontologique sans retomber dans les anciennes

confusions ; on a beau se réclamer des noms illustres de

Descartes, Spinoza, Leibniz, la route suivie par ces philosophes
était trompeuse ; il a fallu que Kant vînt ouvrir les yeux à la
philosophie. Exemple instructif de l'influence et de la durée

que peut avoir une tendance erronée au sein de cette science

même qui a pour tâche la pensée la plus rigoureuse! Les plus
grands génies ne sont pas à l'abri d'une telle influence.

Mendelssohn chercha à répondre à Kant, mais faiblement,
et dans ses Morgenstunden, il ne fait guère que répéter les

arguments de ses premiers écrits.
Hegel a de nouveau pris Anselme sous sa protection; car ce

qui n'est que représentation est imparfait, dit-il, il n'y a de

parfait que ce qui a réalité... Il ajoute : L'idée prise en elle-
même et pour elle-même contient l'être ou l'existence comme
une de ses déterminations ; et tout le système de Hegel n'est

que l'explication du sens qu'il donne à cette affirmation et la

preuve de sa vérité. C'est l'idée en soi qui développe hors
d'elle-même toutes les catégories de la pensée et de l'être,
qui s'épanouit ou se transforme en son contraire dans le
monde du fini et qui se retrouve et parvient enfin à la
conscience d'elle-même dans l'esprit de l'homme. Tout cela fait la
vérité de la preuve ontologique selon Hegel, et c'est sur elle

que repose tout son panthéisme logique. Pour réfuter cette
affirmation, il faudrait réfuter tout le système; il suffit de

rappeler ici que l'idée, loin d'être la source de la réalité, est
bien plutôt un produit de l'abstraction, ainsi que toutes les
déterminations que Hegel y fait rentrer et y classe d'une manière
artificielle. L'éblouissement, produit un temps sur les esprits
par cette puissante déduction, a été, au reste, d'une durée bien
éphémère.

Revenons à la preuve ontologique dans sa forme primitive,
chez Anselme et Descartes. Elle est jugée de la manière sui-

THÉOL. ET PHIL. 1878. 3



34 J. KŒSTLIN

vante par des philosophes contemporains ; pour Lotze,
l'affirmation que la notion de l'être parfait renferme son existence
comme une de ses perfections, et que cet être est nécessaire,
est si manifestement fausse que, depuis la critique de Kant,
tout essai de la défendre doit échouer ; pour Trendelenbourg,
il n'y a point de preuve ontologique dans le sens précis de ce

mot.
Parmi les dogmaticiens de notre époque, Wegscheider, par

exemple, reconnaît la justesse de la condamnation prononcée

par Kant contre l'assimilation de l'existence à un prédicat
ordinaire du sujet; il veut cependant sauver la preuve ontologique.
L'idée d'un être parfait nous est suggérée naturellement, dit-il,
par la vue de l'échelle des perfections que nous fournit la
nature. Puis sautant de cette idée à l'être nécessaire, Wegscheider

montre que cette idée d'un être nécessaire, infini, est
contradictoire si ce n'est qu'une idée nue sans existence objective
ou subjective ; mais il faudrait prouver d'abord que nous avons
le droit, par le simple fait que l'idée de l'être parfait se
présente si naturellement à notre esprit, de déclarer que cet être
est nécessaire.

Les dogmaticiens Martensen, Biedermann, O. Pfleiderer,
nous l'avons déjà remarqué, emploient sous le nom de preuve
ontologique une preuve qui ne conclut plus du tout de la

simple notion à l'existence de Dieu.
Rothe semble vouloir renouveler cette preuve dans sa

dogmatique. (Vol. I, pag. 10.) Dans l'idée de l'être absolu, dit-il,
se trouve enveloppée l'idée de son existence, parce que l'existence

(Dasein) est une espèce de l'être (Sein). Il veut, au reste,

que nous ne donnions une réalité à cette pensée que dans le

cas où elle seule nous donnerait la clef pour comprendre le

monde concret; mais elle n'en est pas moins intenable. Cet

être dont l'existence ou l'être en réalité est une espèce ou un

genre, et dont on pourrait considérer l'être en pensée comme
une seconde espèce et l'être en même temps en pensée et en

réalité comme une troisième espèce, est-il identique avec ce

que nous entendons par l'être absolu ou Dieu? puis cet être
tout abstrait n'est pas un être en soi ; il n'existe que dans ce



LES PREUVES DE L'EXISTENCE DE DIEU 35

qui est compris ou rangé sous lui et sous ses genres, dans les
êtres particuliers.

Kahnis enfin a fait différentes tentatives pour remonter des

catégories de la pensée à l'existence de Dieu, dans les
premières éditions de sa dogmatique ; ce ne sont que des tentatives

qu'il abandonne dans sa dernière édition (1874) où il se

borne sur ce sujet au développement suivant : Tout homme

pensant doit avouer (et l'histoire de l'humanité et celle des

religions en particulier le prouvent) que dans l'esprit se trouve
nécessairement l'idée d'un être absolu, ayant une existence
indépendante de cet esprit, et si une conclusion de cet être de

la pensée à l'être réel n'a pas de valeur logique, au moins faut-
il dire que la pensée ne peut sans abdiquer ne pas tenir pour
réel ce qu'elle réclame avec une nécessité intérieure ; l'argument

ontologique n'est pas une preuve, mais un postulat de la
raison. C'est certainement un progrès de cette nouvelle édition

d'avoir non-seulement omis pour plus de brièveté, mais

encore abandonné comme intenables les argumentations des

précédentes. Mais si l'on veut encore parler d'arguments, et
non d'une conscience immédiate de Dieu, il resterait à montrer
que cette idée de Dieu appartient réellement à l'essence de

notre esprit, et qu'elle n'est pas seulement, comme plusieurs
l'assurent, une simple illusion de l'humanité dans son enfance.
Une telle preuve n'est plus ontologique; elle doit suivre le
chemin des autres preuves qui partent non des catégories de

la pensée, mais de l'expérience.
Un coup d'œil rétrospectif sur tout le chemin parcouru

d'Augustin à Kahnis n'aura pas été, nous l'espérons, inutile à

la théologie, il doit avoir montré qu'il n'est plus possible
d'admettre et moins encore d'employer une preuve dite ontologique

'. W. Rivier.

' J'ai omis dans la traduction quelques développements qui m'ont semblé

être un peu longs ou manquer d'intérêt pour les lecteurs français.
{Note du traducteur.)


	Les preuves de l'existence de dieu. Partie 1

