
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 10 (1877)

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BULLETIN
THÉOLOGIE

Lichtenberger. — Encyclopédie des sciences religieuses.
Tome deuxième ».

Les livraisons de cette Encyclopédie se succèdent avec une rapidité

à laquelle ne nous ont guère habitués les éditeurs de semblables

entreprises. La dixième livraison, qui vient de paraître, complète le
deuxième volume (Baader-Censure). Un de nos collaborateurs, dans

le premier numéro de la Revue de cette année, a déjà salué avec un
sympathique intérêt l'apparition des premiers fascicules de cette
importante publication. Nous ne répéterons pas ce qui a été si bien dit,
dans ce compte rendu, sur le caractère, le point de vue, l'esprit de

l'œuvre dirigée par l'honorable doyen de la faculté de Paris. Il a

fallu du courage pour l'entreprendre, le courage de la foi, et cette
foi se trouve d'ors et déjà récompensée. C'est véritablement une
bonne œuvre, dans la double acception du terme, à laquelle M.
Lichtenberger a attaché son nom. Et ce qui en augmente singulièrement
le prix à nos yeux, ce qui doit la rendre chère à tous ceux qui ont à

cœur l'avenir et le progrès de notre théologie renaissante, c'est

qu'elle est « l'œuvre collective des diverses fractions du protestantisme

de langue française. > Qui ne se réjouirait de voir se rapprocher,

sur ce terrain commun, des hommes appartenant à des camps
dogmatiques ou ecclésiastiques opposés? de voir fraternellement
associés dans ces pages des noms tels que ceux de MM. Bois et Vi-
guié, Réville et Lutteroth, Strœhlin et L. Ruffet, Matthieu Lelièvre

1 Livraisons VI à X, 804 pag. grand in-8. — Paris, Sandoz et Fischba-
bacher, 1877.



THÉOLOGIE 591

et M. Nicolas et tant d'autres Nous n'avons pas aperçu, jusqu'ici,
que cette diversité ait compromis en rien l'unité essentielle de l'œuvre.

Elle contribue, au contraire, à lui assurer ce que nous ne

craignons pas d'appeler son caractère monumental.
Pour juger en détail et en parfaite connaissance de cause de la

valeur d'une Encyclopédie, même restreinte dans les limites des
sciences religieuses, il faudrait un esprit et une érudition encyclopédiques.

Or les génies de cette trempe se font rares par le temps qui
court. Aussi notre appréciation sera-t-elle forcément incomplète et
partielle. Les tomes subséquents fourniront peut-être à d'autres
l'occasion de compléter et, s'il le faut, de corriger les réflexions que
nous a suggérées la lecture attentive du présent volume. La réserve

qui nous est dictée par la force des choses ne nous empêchera pas,
toutefois, de dire l'intérêt avec lequel nousavons lu les substantiels
résumés — presque trop résumés parfois — de MM. A. Matter et Jules
Arboux sur divers sujets de philosophie, et les études de fond
concernant la théologie systématique et pratique ainsi que l'histoire des

dogmes. Parmi ces études nous signalerons celle de M. Eug. Piccard

sur le baptême, de M. J. Monod sur l'idée du bien, de M. Jundt sur
Calvin comme théologien, de M. Ch. Bois sur la casuistique, de

MM. Bersier et Recolin sur la catéchétique, de M. Ch. Schmidt sur les

Cathares, de M. R. Hollard sur le principe du catholicisme, de

M. Lichtenberger sur la doctrine de la cène.

Impossible de rendre hommage individuellement à toutes les plumes

compétentes qui ont su nous intéresser et nous instruire par des

articles plus ou moins développés se rapportant à l'histoire de

l'église et aux domaines qui y confinent. Ces domaines sont nombreux
et vastes, et nul ne fera, sans doute, un reproche au directeur
d'avoir fait entrer dans le cadre de son Encyclopédie, qui n'est pas une

encyclopédie des sciences théologiques seulement, « tout ce qui, dans

le domaine du droit, comme dans celui des lettres et des arts, touche

au développement des institutions ou des idées religieuses. > Il faut y
voir plutôt une des originalités heureuses, un des mérites de l'œuvre,
si, à côté des belles biographies d'un Th. de Bèze (A. Viguié), d'un Calvin

(Ch. Dardier) ou, pour citer un nom plus récent, d'un Bungener

(A. Bouvier) ; à côté de notices instructives sur le calendrier chrétien

(S. Berger), la mission chez les Bassoutos (R. Casalis), la propagation

de la Bible et les sociétés bibliques (O. Douen), etc., etc., on

voit figurer des articles sur Byron et Calderon, Bach et Beethoven,

Giov. Bellini, le peintre, et Don. Bramante, l'architecte, ou encore sur



592 BULLETIN

les Capitulaires, les catacombes et le comte de Cavour, articles dont la

plupart sont dûs à des hommes spéciaux.
Nous sera-t-il permis, cependant, de présenter une ou deux

observations au sujet de ces articles historiques, et spécialement
biographiques, qui occupent une si large place dans l'Encyclopédie Il est,
certes, bien naturel et fort légitime que, dans une œuvre publiée en
France et en vue d'un public en grande majorité français, le point de

vue français soit nettement accusé, et que les articles concernant des

hommes qui ont joué un rôle dans l'histoire religieuse de ce pays,
en particulier dans l'église réformée, soient relativement plus
nombreux et plus étendus que ceux qui sont consacrés aux ressortissants
d'autres pays. Mais il nous paraît que cette préoccupation nationale,
cet intérêt prédominant pour ce qui touche aux destinées du
protestantisme français ont fait perdre de vue, en certains cas, le but bien
déterminé de la publication dont il s'agissait. Ils ont eu pour effet,

tantôt de faire admettre des articles qui peuvent être à leur place
dans un recueil tel que la France protestante, mais qu'on s'étonne à

bon droit de rencontrer ici ; tantôt de faire passer sous silence, comme

non avenus, les services que tel personnage a rendus à l'église d'un

autre pays. Quels sont, par exemple, les titres du financier Samuel

Bernard, de l'ingénieur Salomon de Caus, de l'imprimeur Pyramus
de Candolle à prendre rang dans une encyclopédie des Sciences

religieuses l N'est-ce pas pousser bien loin la générosité que de consacrer

trois pages entières au maréchal de Caumont La Force, quand
on en accorde une à peine au réformateur Bullinger Et pourquoi,
si l'on voulait faire au duc Jean Casimir, fils de l'électeur palatin
Frédéric III, les honneurs d'un article spécial, ne parler que d'un

épisode de sa vie, savoir de la part qu'il prit aux guerres de religion
en France, et ne rien dire de son règne ni du rôle important qu'il a

joué dans l'histoire de l'église réformée d'Allemagne11? — Plusieurs
articles nous ont paru décidément trop courts, étant donnée

l'importance religieuse ou scientifique des personnages qu'ils concernent.
Nous venons de mentionner Bullinger ; la même remarque s'applique

1 L'article sur Candolle est, du reste, assez incomplet. Voir sur la
typographie hélvétiale-caldoresque qu'il établit à Yverdon, sur ses revers et

sa fin, Crottet. Histoire et Annales de la ville d'Yverdon, 1859, passim, a

partir de l'an 1616.

* Dans l'article Baudouin (François) il est parlé par erreur, pag. 114 au

bas, de « l'électeur Casimir. » A l'époque en question, celle du Colloque
de Poissy, c'était Frédéric III qui portait la couronne électorale, et d'ailleurs

Jean Casimir ne fut jamais que « comte palatin. »



THÉOLOGIE 593

à presque tous les réformateurs allemands et suisses qui, par leur
initiale, étaient destinés à figurer dans ce volume, mais principalement

à Bibliander; il méritait bien quelques lignes de plus. — Parmi
les articles biographiques anonymes il en est qui se ressentent de la
hâte avec laquelle, selon toute apparence, ils ont dû être rédigés, et
cela d'après des sources qui ne sont pas toujours de première main.
A ce propos, nous devons relever la singulière mésaventure qui est
arrivée à un théologien du XVIe siècle, celle d'être traité par deux
fois, dans deux articles distincts et sous des noms légèrement
différents. Il s'agit de Pierre Boquin, qui paraît d'abord à la page 360

sous le nom de Jean Boquin (qui était celui de son frère, député au
colloque de Poissy par les églises de Saintonge '), et qui reparaît à

la page 385 sous le nom de Pierre Bouquin t L'un et l'autre de ces

articles, le premier surtout, laissent beaucoup à désirer au point de

vue de l'exactitude et ne donnent qu'une idée fort incomplète du rôle
que ce personnage a joué pendant son long professorat à Heidelberg.
Ni l'un ni l'autre ne mentionnent l'influence qu'il a eue sur le passage
de l'électeur Frédéric III du luthéranisme à la réforme, son voyage
officiel en France lors du colloque de Poissy, son principal ouvrage
dogmatique : Exegesis divinae atque humanae Kotvuviaç. Heidelb. 15612.

En fait d'omissions, nous ne pensons pas qu'on en puisse signaler
aucune qui soit d'une réelle gravité. Tout au plus pourrait-on regretter

l'absence de noms tels que Corneille Bertram, Guy de Brès,
George Buchanan. Nous l'avons dit, ce qu'on serait tenté de reprocher

à notre Encyclopédie c'est plutôt la trop grande abondance de

ces notices biographiques et, d'autre part, le développement insuffisant

qui a été donné à un certain nombre d'entre elles. Il eût été

possible, nous semble-t-il, de prévenir ce dernier reproche sans

dépasser le nombre de volumes fixé par les éditeurs. Peut-être, il est

vrai, aurait-il fallu, pour cela, sacrifier quelques-uns des nombreux
jésuites ou éliminer quelques uns des saints et des saintes plus ou

' Voir J. Delaborde, Les Protestants à la cour de Saint-Germain lors du

colloque de Poissy. Paris, 1874, pag. 60.
8 Pour compléter les sources anciennes, il faut consulter les ouvrages

de Sudlioff sur Olévian et Ursinus, de Heppe sur l'histoire et la dogmatique

du protestantisme allemand, de Gass sur l'histoire de la dogmatique
protestante, d'Ebrard sur le dogme de la cène et son histoire, l'article
de Hundeshagen dans le supplément de VEncyclopédie de Herzog (tome

XIX) et le travail de M. le Cte Delaborde cité dans la note précédente,

pag. 44 et suiv.
THÉOL. ET PHIL. 1877. 38



594 BULLETIN

moins légendaires qui sont venus chercher ici un refuge contre l'oubli.

L'Encyclopédie eût-elle beaucoup perdu à ce sacrifice? Nous
nous permettons d'en douter.

A l'histoire de l'église se rattache de près la statistique ecclésiastique

ou religieuse. Les articles de M. Eug. Arnaud sur les églises
réformées de France, de M. S. Berger sur les évêchés français,
de M. E. Strœhlin sur Berlin et sur les Vieux-Catholiques sont une
riche mine de renseignements puisés aux meilleures sources. Mais
la tâche la plus lourde et la plus délicate, en cette matière, est

sans contredit celle qui incombe à M. E. Vaucher, chargé de la
statistique des églises et des pays du dehors. Il faut lui savoir gré des

efforts qu'il a faits pour être exact et complet, et ne pas trop s'étonner

si des erreurs se sont glissées çà et là dans ses résumés.
Comment, en effet, être également bien renseigné sur la statistique
ecclésiastique d'un canton de la Suisse et sur celle de la Bolivie ou des

Iles Britanniques, sans parler de la Boukharie et de Calcutta A en

juger par les articles sur Bâle et sur Berne, les seuls que nous soyons
en mesure do contrôler en détail, M. Vaucher n'a pas toujours eu à

sa disposition les sources les plus récentes ni les plus impartiales.
Autrement, il n'aurait pas ignoré la loi qui, en 1874, a entièrement
transformé l'église de Bàle-ville ; il n'aurait pas dit, non plus, que
« la Confession helvétique est encore officiellement la règle de

l'enseignement » dans celle de Berne, et que « la grande majorité du

clergé bernois prêche les doctrines du rationalisme. » Encore une

fois, il serait injuste de se montrer trop sévère; une exactitude
irréprochable est à peu près impossible en un sujet si vaste et si

complexe, et cela surtout à notre époque de rapide transformation.
Les sciences bibliques, avec tout ce qui y touche de près on de

loin, sont dignement représentées dans ce volume. Elles ont fourni
la matière de quelques-uns des meilleurs et des plus importants articles.

On lira avec jouissance et profit le travail de M. Oppert sur

Babylone, les notices de M. Ph. Berger sur divers sujets, la plupart
de géographie biblique, les études de M. Sabatier sur le Canon du

Nouveau Testament et sur Baur et l'école de Tubingue, celle de

M. Bruston sur le Cantique des cantiques, et bien d'autres articles en

core. On peut différer sur certains points, apprécier autrement
certains faits ou certains hommes, ce qui est sûr c'est que, en lisant ces

pages, on se sent dans le plein courant de la science actuelle, c'est

que, en général du moins, on y trouve, dans un langage sobre et

précis, l'exposé « aussi complet et aussi succinct que possible » des



THÉOLOGIE 595

travaux et des résultats contemporains. La bévue la plus choquante,
ou pour parler plus exactement, la seule bévue vraiment choquante,

que nous ayons rencontrée dans les articles de cet ordre a été en

partie réparée dans l'Ërrato, à la fin du volume. Nous voulons parler

de l'article sur l'épître de Barnabas, où il est dit (pag. 85) que
« le texte grec est tronqué, car il commence au milieu d'une phrase
du 5e chapitre. » On a bien fait de supprimer ces mots, qui nous

reportent à quinze ans en arrière. Mais il eût été bon d'ajouter que
c'est le codex sinaiticus, publié pour la première fois en 1862, qui est

venu combler la lacune, et que c'est Hilgenfeld qui, le premier, dans

son Nov. Test, extra canonem receptum (fase. II, Leipz. 1866), a édité

l'épître entière à l'aide de ce manuscrit, de même que c'est lui
encore, « qui a pu le premier mettre à profit le texte découvert par
Bryennius » (Barnabae epistula. Integram Graece iterum edidit, etc.

Edit, altera emendata et valde aucta. Lipsiae 1877.) — Nous ne nous
arrêterons pas à d'autres inexactitudes de moindre importance, nous
bornant à en relever une seule, qui trouve d'ailleurs son correctif
dans un autre article de la même livraison. On nous dit (pag. 48) que

Balthasar, qui figure dans le livre de Daniel comme dernier roi de

Babylone, était « connu aussi sous les noms de Nabonnède (Bérose),
de Nabonadius (Ptolémée), » etc., etc. Cette identité de Balthasar et
de Nabonnède a été en effet admise, à l'exemple de Josephe, par bon

nombre de commentateurs anciens et modernes, tandis que d'autres
ont identifié Balthasar avec Labosordach ou même avec Evilmero-
dach. Mais dans l'état actuel de nos connaissances, ni l'une ni l'autre
de ces hypothèses ne peut se soutenir. Les textes chaldéens nous

apprennent que Balthasar était le fils aîné de Nabonnède, et que
celui-ci l'avait institué sur quelques parties de son royaume. Voyez
ce que dit à ce sujet M. Oppert dans l'article Babylone (pag. 11).

Trois desiderata pour finir. Ne serait-il pas possible d'arriver, pour
la transcription des caractères hébraïques, à un système uniforme
Cette condition nous paraît indispensable si la transcription doit
être vraiment utile, si l'on veut qu'elle remplisse son but. A quoi bon

transcrire les mots hébreux si je ne suis pas aussitôt bien au clair
sur la consonne ou la voyelle hébraïque à laquelle correspond telle
lettre française? si non-seulement des auteurs différents, mais parfois

un seul et même auteur représente la même consonne tantôt par
un signe, tantôt par un autre N'était la crainte d'allonger outre
mesure ce compte rendu, nous en citerions un choix d'exemples ; on
n'a, en effet, que l'embarras du choix. Soit M. Schenkel, soit M. Riehm



596 BULLETIN

ont adopté et fait adopter à leurs collaborateurs un système unique.
Pourquoi n'en serait-il pas de même pour notre Encyclopédie
française? Le mieux ne serait-il pas (si toutefois les ressources typographiques

le permettent) d'adopter le système exposé par M. Reuss

dans son Histoire des Israélites, pag. 77 et suiv.

Notre second desideratum concerne les indications bibliographiques.
L'honorable directeur nous dit dans la préface du tome premier que
ces indications « ont été l'objet d'un soin spécial, » qu'on a « tenu
à les donner aussi complètes et aussi exactes que possible. » Ce que
nous désirons, c'est que la promesse impliquée dans cette déclaration
soit plus généralement réalisée. Un certain nombre de collaborateurs,
nous nous plaisons à le reconnaître et nous les en remercions, ont

pris la chose à cœur. Et à ce propos, nous ne voulons pas négliger
de noter le savant et très-utile article Bibliographie théologique, qui
est dû à la plume consciencieuse de notre ami, M. le pasteur A. Ber-
nus. Mais en thèse générale, la partie bibliographique, nous n'hésitons

pas à le dire, est, pour le moment du moins, la partie la plus
faible de cette Encyclopédie. Exempla sunt odiosa. Nous nous bornons
à signaler le fait à qui de droit.

Qu'il nous soit permis, enfin, d'exprimer le vœu qu'un soin plus
minutieux soit consacré à la correction des épreuves. Sous ce

rapport le deuxième volume est certainement en progrès sur le premier,
mais le nombre des fautes d'impression y est encore trop considérable,
et l'Errata est fort loin d'être complet. Nous fermons très volontiers
les yeux sur les nombreuses coquilles qui se remarquent dans les

mots grecs, bien qu'il puisse y avoir des cas où elles ne sont pas tout
à fait indifférentes. En revanche, les erreurs qui affectent les dates

et les noms propres sont d'autant plus fâcheuses que c'est le plus
souvent en vue de ces renseignements-là qu'on consulte des dictionnaires

du genre de celui-ci. On conviendra qu'il est regrettable, pour
citer un exemple, que dans un seul article, peu étendu (pag. 467 et

468), il n'y ait pas moins de deux grosses fautes de date (bataille de

Cappel, 1541, au lieu de 1531 ; Consensus Tigurinus, 1529, au lieu de

1549), sans parler d'une troisième date qui est fort douteuse
(composition de la confession helvétique, par Bullinger, en 1564) et de

l'orthographe incorrecte « Vermilli » au lieu de Vermigli. Parmi les

errata d'une certaine importance qui ont échappé à l'attention des

correcteurs, nous mentionnons encore les suivants : Pag. 8, lig. 7

(depuis le bas), au lieu de 437 ans, lisez 43 ans. — Pag. 31, ligne 2,

lisez Kalirrhoé ; pag. 77, lig. 4 : Bar-abbah, au lieu de Bar-Kabbah ;



THÉOLOGIE 597

ibid. ligne 20 : Abinoam. — Pag. 127, ligne 8 (depuis le bas) : J. Tob.

Beck, au lieu de C. Beck. — Pag. 170, ligne 1 : piël, au lieu de pluriel.

— Pag. 308, ligne 25 : poètes, au lieu de prêtres. — Pag. 313,

ligne 23 :1828, au lieu de 1812, et ligne 27 : 1862, au lieu de 1802. —

Pag. 320, ligne 27 : 1590 au lieu de 1490. — Pag. 475, ligne 13 : l'histoire

de l'Egypte, au lieu de l'histoire de l'église. — Pag. 569, ligne
10 (depuis le bas) : Séb. Munster, au lieu de Sch. Munster. — Pag. 578,

ligne 13 : Ketoubîm, au lieu de Quetoubim — Pag. 624, ligne 7

(depuis le bas) : Saumur, au lieu de Sedan. — Pag. 646, ligne 24,
Akko devait être écrit en lettres françaises, la forme grecque étant

Les observations critiques qui précèdent ne diminuent en rien notre

gratitude envers les hommes qui se sont mis à la brèche pour
doter le public de langue française d'une œuvre aussi sérieuse et aussi

éminemment utile. Nous ne doutons pas qu'ils ne fassent leur possible

pour la perfectionner de volume en volume, et c'est avec confiance

que nous la recommandons à ceux de nos lecteurs à qui elle serait
demeurée étrangère jusqu'à ce jour.

H. Vuilleumier.

Dr E. Nestle. — Les noms propres Israélites d'après leur
signification pour l'histoire de la religion \
L'étude des noms propres dans l'Ancien Testament fournit des

données d'un grand intérêt au point de vue des idées religieuses en

Israël. Aussi était-il étonnant que jusqu'ici aucun travail vraiment
scientifique n'eût été publié sur ce sujet spécial, et la Société
théologique de Teyler (à Harlem) mérite nos remercîments pour avoir
proposé comme sujet de concours : Les noms propres israélites
d'après leur signification pour l'histoire de la religion 2. Le
mémoire présenté par M. le Dr Eberhard Nestle (actuellement
répétiteur au séminaire théologique protestant de Tubingue) a été
couronné par la Société et nous sommes heureux d'ajouter que c'est à

juste titre.

1 Die israelitischen Eigennamen nach ihrer religionsgeschichtlichen Bedeutung.

Ein Versuch von Dr E. Nestle, von der Teyler'schen Gesellschaft
gekrönte Preisschrift. — Aussi sous le titre : Verhandelingen rakende den

natuurlijhen en geopenbaarden Godsdienst, uitgegeven door Teylers god-
geleerd genootschap. Nieuwe Serie. Vijfde Deel. 215 pages. Harlem 1876.

' La date de clôture du concours était le 31 décembre 1874.



598 BULLETIN

Disons tout de suite que M. Nestle a examiné seulement les noms

d'hommes et non pas les noms de lieux. Ces derniers pourraient
faire l'objet d'un autre travail non moins utile et M. Nestle serait
très bien placé pour exécuter cette tâche '. Disons encore que le

présent volume n'a paru que deux ans après la clôture du concours.
L'auteur a mis ce temps à profit pour perfectionner son travail au

moyen de notes et d'appendices, dans lesquels il pousse même parfois
un peu loin l'amour des détails. Il n'a pas pu toucher au texte même,
d'où il résulte que parfois il revient dans un appendice sur un
développement antérieur (comp. pag. 91), ce qui peut au premier abord
dérouter le lecteur. Mais ce défaut n'est pas du fait de l'auteur, il est

inhérent au caractère même de la publication. Les concours ont

encore un autre inconvénient, la hâte qu'ils entraînent, et M. Nestle
n'a pas eu le temps de faire court : il y a dans son livre, à plusieurs
reprises, des longueurs, des répétitions, des récapitulations superflues.

Dans son introduction, l'auteur expose en quelques pages l'histoire
de Yonomatologie hébraïque, depuis les etymologies de la Genèse

jusqu'à l'important ouvrage de Matth. Hiller (Onomasticon, sacrum
ou Sefer schemoth, 1706). Puis il caractérise en quelques mots l'état
actuel de la question. Un second paragraphe traite des noms propres
chez les peuples sémitiques en général, et dans un troisième l'auteur
nous expose sa méthode et nous montre son but qui consiste à

répondre aux deux questions suivantes :

1. Quels noms de Dieu les Israélites ont-ils employés pour former
leurs noms propres dans les diverses périodes de leur histoire

2. Quelles sont les données fournies sur le développement de l'idée de

Dieu chez les Israélites par les mots combinés avec les noms de Dieu

dans la composition des noms propres
Dans sa première partie (pag. 26-145), M. Nestle s'attache à

répondre à la première de ces deux questions. Nous avons lu et relu
ces pages avec intérêt et profit, mais avec un embarras croissant :

il est en effet impossible de se dissimuler que l'auteur a momentanément

oublié que ses recherches avaient pour but restreint les

1 Ce qui serait non moins nécessaire, ce serait une bonne concordance

des noms propres de l'Ancien Testament. Il vient bien de paraître un
ouvrage de ce genre sous le titre de Concordantice nominimi yropriorum
quœ in libris sacris continentur, par G. et A. Brecher. (Francfort sur le Mein
1876.) Mais à en juger par la critique de M. Mühlau, dans la Theologische

Literaturzeitung (18 août 1877), cette concordance serait très loin de

réaliser les desiderata des hébraïsants.



THÉOLOGIE 599

noms de Dieu dans les noms propres; il s'est placé plus haut, il a

examiné les noms de Dieu en eux-mêmes. De là, dans cette
première partie des développements fort intéressants, mais déplacés

ici, sur l'origine et la signification des noms : El, El Schaddaï, El
Eljôn, Jahvé; de là encore une ambiguïté dans la division adoptée,

qui n'est ni strictement historique, ni strictement pragmatique.
Nous avons donc successivement trois chapitres, dont le premier

est intitulé El Schaddaï, et étudie les noms propres composés de

El et de El Schaddaï. Nous y trouvons d'abord un aperçu général

sur le nom de El chez les différents peuples sémitiques, recherche

qui se termine par la question suivante : El est-il la désignation
d'un Dieu particulier ou bien est-ce une appellation générale de

la divinité (ou des divinités)? M. Nestle ne se prononce pas pour
l'une ou l'autre de ces alternatives, il croit plutôt que les deux cas

sont simultanément vrais : le même mot chez le même peuple servait
à désigner le Dieu suprême et à exprimer la notion générale de

Dieu '. (Pag. 43.) De même M. Nestle nous donne des détails sur El
Schaddaï, qui selon lui signifie le Puissant dans le sens du guerrier,

du victorieux, de Celui qui fait triompher son peuple. Il préfère

cette signification à celle de Puissant dans les forces de la
nature. Reste à savoir si ce dernier sens ne serait pas le plus ancien
et celui de M. Nestle un sens postérieur, plus approprié, il est vrai,
aux récits du Pentateuque que le sens primitif.

Ce nom d'El Schaddaï ou plus exactement de Schaddaï ne se

trouve que dans peu de noms propres israélites et, chose curieuse,
uniquement dans les catalogues de noms propres du livre des

Nombres 2. Ces catalogues (Nomb. I; X; XXXIV) sont très
importants ; M. Nestle y a découvert d'intéressantes particularités,
ainsi sur l'emploi du mot Cour (Rocher) comme désignation de Dieu,
emploi qui ne se retrouve guère ailleurs sauf dans les Psaumes ; puis

sur l'emploi du mot 'am (peuple), etc. Un tableau placé à la fin du

volume donne une liste complète (alphabétique) de ces noms cités
dans les Nombres. (Pag. 202.)

Passant aux composés du mot El, M. Nestle traite en particulier
du mot si important Israël, dont il n'hésite pas à admettre (contre
M. Redslob) l'origine fort ancienne et l'application première à une

personne, non pas à un peuple.

1 Les noms propres himyarites jouent un grand rôle dans cette question.
8 II n'existe pas, dans l'Ancien Testament, de nom propre formé au

moyen de 'Eljôn.



60O BULLETIN

Un second chapitre nous amène à Jahvé. L'Ancien Testament
renferme environ cent quatre-vingt-dix noms composés au moyen
du tétragramme. A l'époque des Rois ces noms sont extrêmement
répandus. (Voyez par exemple la liste des rois de Juda depuis
Josaphat). Remontant dans l'histoire, on trouve encore plusieurs noms
de ce genre à l'époque des Juges l, mais à l'époque mosaïque on ne
rencontre que le nom très énigmatique de la mère de Moïse Joche-

bed et celui de Josué. Ensuite, M. Nestle entreprend une recherche
consciencieuse sur l'origine et la signification du nom de Jahvé.
Cette recherche conclut en faveur de l'opinion de M. de Lagarde,
mais elle se poursuit encore dans un appendice, où se trouve exposée
en grand détail l'opinion de M. W. Robertson Smith (Aberdeen)
sous l'influence de laquelle M. Nestle avoue être actuellement.

Le troisième chapitre est intitulé El, Jahvé, Elohim. Ce titre
suffit à montrer combien la question des noms de Dieu a préoccupé
notre auteur au détriment de sa tâche plus modeste, car Elohim n'a
servi à composer aucun nom propre. L'objet de ce chapitre est de

montrer El, Jahvé, Elohim devenus à peu près synonymes, à peu
près mais non pas complètement, comme le prouve le changement
de nom du roi Eljakim-Jehojakim2. (2 Rois XXIII, 34; comp. 2 Chron.

XXXVI, 4.)
Un second paragraphe du même chapitre est consacré à l'étude

des noms propres composés au moyen des noms de divinités étrangères

; cette recherche, qui aurait dû former une partie à part, se

trouve, on ne sait trop pourquoi ni comment, introduite comme
subdivision dans ce troisième chapitre qui n'a déjà pas lui-même
une raison d'être suffisante.

Il se peut qu'il y ait eu une influence égyptienne sur quelques

1 M. Nestle estime avec raison qu'il y a lieu de faire abstraction, pour
les époques reculées, des noms propres dérivés de Jahvé et qui se trouvent

consignés dans les tabelles généalogiques des Chroniques. Ces noms
peuvent, en effet, avoir subi des changements, du fait de la tradition,
d'un écrivain ou d'un simple copiste.

5 Un tableau, placé a la fin du volume, donne la liste de tous les noms

propres de l'Ancien Testament, composés au moyen de El ou de Jahvé,
et qui se présentent sous deux formes, inverses l'une de l'autre, comme
Jonathan et Nethanja, Elhanan et Hanan'el. Pourquoi le nom de 'Uzzijja
se trouve-t-il adjoint a Azarja? Le fait qu'un roi de Juda a porté ces

deux noms n'a rien à faire ici où il s'agit d'étymologie, et M. Nestle n'a

pas réuni 'özzi'el et 'Azar'el.



THÉOLOGIE 601

noms propres du Pentateuque, par exemple Jochebed, Pouliel, Hour,
Ahira'. Mais bien plus importants sont les noms dérivés de divinités
cananéennes. Il est intéressant de remarquer que le nom si répandu
d'Astarlé n'a servi à composer aucun nom propre israélite ; il en est
de même des autres divinités féminines, excepté peut-être 'Anal. La
principale question se pose à propos du nom de Baal, qui a servi à

former plusieurs noms propres à l'époque des Juges et des premiers
rois: Jeroub-Baal (Gédéon), Merib-Bàal (Ménboschet), Esch-Baal
(Ischboschet). Comparez aussi le passage Osée II, 18,19.

Baal était-il un des noms de Jahvé ou bien ce nom représente-t-il
une autre divinité adorée par les Israélites M. Nestle se prononce
pour la seconde alternative, quoique, à notre avis, les raisons que
lui-même allègue en faveur de la première soient beaucoup plus
concluantes.

Ce chapitre se termine par quelques lignes consacrées aux noms

comme Nathan, Baruch, Giddel, qui sont des abréviations et sont

pour la plupart de date postérieure. Puis vient un appendice, qui
donne un aperçu sur la littérature des dernières années, non pas

sur les noms propres, mais sur les noms de Dieu; il renferme entre
autres une critique de l'ouvrage de M. Goldziher ', et oppose à la
série historique proposée par ce dernier: El, Elohim, Jahvé, la
série historique : El, Jahvé, Elohim, appuyée par des arguments de

grande valeur. Notons en passant et avec satisfaction une revendication

énergique en faveur de Moïse et d'Elie (pag. 128,145) et de

leur rôle considérable dans l'histoire de la religion israélite. On est

peut-être trop porté de nos jours à les déprécier au profit des

prophètes postérieurs.
Au commencement de sa seconde partie (pag. 146-198) M. Nestle

récapitule comme suit ses principaux résultats 2
:

1. Les listes de noms propres du livre des Nombres confirment
le fait établi dans le Pentateuque, que Dieu était adoré sous le nom
d'El Schaddaï dans l'époque pré-mosaïque.

2. El et Jahvé sont à très peu de chose près les seuls noms de Dieu
employés dans la composition des noms propres.

' Ignaz Goldziher, der Mi/thos bei den Hebräern und seine geschichtliche

Entwickelung. Leipzig 1876. Il a paru récemment une traduction anglaise
de cet ouvrage.

- Nous disons à dessein les « principaux » résultats, car il va sans dire

que beaucoup d'autres faits de détail ont été mis en relief dans les pages
qui précèdent.



602 BULLETIN

3. A partir de Samuel et de David, les noms composés au moyen
de Jahvé deviennent excessivement fréquents.

Ce dernier fait, et plus particulièrement l'étude des noms propres
qui se trouvent dans le livre de Jérémie \ servent à réfuter l'opinion
de M. Kuenen, d'après laquelle, jusqu'à l'exil, la grande majorité des

Israélites aurait été idolâtre.
Après ce préambule, l'auteur attaque son sujet proprement dit :

Qu'est-ce que les mots (substantifs ou verbes) adjoints aux noms de

Dieu dans la composition des noms propres nous apprennent sur la
notion de Dieu dans la religion israélite"? Ce Dieu est-il un Dieu
de la nature ou bien un Dieu actif dans la sphère morale et dans

l'histoire? Cette dernière alternative est évidemment la vraie, car à

peine trouve-t-on un ou deux noms propres où le nom de Dieu soit
associé à la désignation d'un phénomène naturels, tandis que les noms
qui nous montrent Dieu agissant (sauvant, rachetant, donnant,
exauçant, se souvenant, etc.) sont très fréquents.

Mais que signifient les noms qui affirment la royauté de Dieu,
comme Malkijja, Malkîel, Elimélech, sans parler des composés
comme Abimelech i Les noms ainsi formés se retrouvent chez les
Phéniciens et les Assyriens, il faut leur attribuer une origine sémitique

générale, et renoncer à y trouver la royauté théocratique
israélite. M. Nestle transporte donc cette royauté de Dieu, attestée
dans ces noms, dans le domaine naturel, il s'agit de la royauté dans
les cieux, dans l'univers. Nous ne croyons pas que cette conclusion

1 Ces noms se trouvent classés alphabétiquement dans un tableau à la
fin du volume.

* S'il s'agissait de toute autre religion, il y aurait peut-être lieu de

quereller notre auteur sur l'emploi exclusif des mots « notion de Dieu >

au lieu d'une expression plus large. Mais il est vrai que, pour les Israélites,

toute la dogmatique se résume dans la théologie, au sens le plus
étroit de ce mot.

s Même ii supposer que le nom de 'Ananja vienne du mot '
anan, nuée, il

ne s'en suit pas qu'il faille y voir le Dieu de la pluie. La nuée a son rôle
dans l'histoire religieuse d'Israël : voyez par exemple la nuée pendant le

séjour au désert, et la nuée qui remplit le tabernacle et le temple.
4 Nous devons dire ici quelques mots sur la manière dont M. Nestle

interprète les noms composés, manière qui nous paraît juste. Si le mot
est formé de deux substantifs (ou d'un substantif et d'un adjectif), il
l'envisage comme une phrase, avec sujet et attribut reliés par le verbe
être. Ainsi : Malkijja, Dieu est roi, et non pas roi de Dieu; ainsi encore :



THÉOLOGIE 603

soit juste, elle contredit ce que M. Nestle a lui-même établi plus
haut. Sans vouloir exagérer la notion théocratique chez les Sémites

en général, on peut leur attribuer hardiment la notion de la royauté
de Dieu sur son peuple, ou si l'on veut la royauté de tel ou tel dieu

sur tel ou tel pays, telle ou telle peuplade 1. C'est du reste à un

résultat analogue que M. Nestle arrive lui-même dans l'étude des

mots dérivés de ab (père), où ce mot, pris comme qualification de

Dieu ou même comme nom de Dieu, indique une paternité de Dieu
vis-à-vis d'Israël. Toutefois l'application de ce titre de père à Dieu
soulève de grandes difficultés, qui se compliquent encore quand on
voit le mot de frère (ax) jouer à peu près le même rôle (.Axijja, Joax);
M. Nestle renonce à résoudre ces difficultés et se contente d'émettre
quelques conjectures.

L'ouvrage se termine par une série d'observations de détail sur
diverses autres idées religieuses exprimées dans les noms propres.
Suivent les trois tableaux que nous avons mentionnés et trois
registres très complets.

Le lecteur sera peut-être frappé de voir qu'en somme notre
auteur nous conduit plus souvent à des résultats négatifs qu'à des

affirmations tranchées. Pesant soigneusement le pour et le contre, il
ne se prononce que rarement et ne craint pas (nous lui en savons

gré) de dire franchement non liquet2. Ces scrupules, cette exactitude

consciencieuse sont une qualité précieuse pour des investigations

de ce genre et si les conclusions font un peu défaut, le jugement

sain montré par l'auteur et l'abondance des matériaux qu'il a

Elimélech, Dieu est roi, et non pas Dieu du roi. Si le mot est composé
d'un substantif et d'un verbe, le substantif est sujet du verbe. Ainsi :

Seraja, Dieu combat, et non pas : il combat pour Dieu, ou même :

contre Dieu. Quant à 1'» qui sépare souvent les deux parties du mot
composé, M. Nestle le considère comme purement euphonique. Il ne veut pas

y voir le pronom de la première personne du singulier. (Voy. pag. 81,

note 1; pag. 129, note 1; pag. 182.) Mais nous aurions voulu qu'il traitât
plus à fond cette question qui a bien son importance, et surtout qu'il n'y
touchât pas souvent d'un air hésitant. (Pag. 128, 155.)

1 L'Islam n'est pas ce qu'on est convenu d'appeler une théocratie au
sens israélite du mot, et pourtant Dieu est constamment appelé àl-Malik,
le roi.

Quelquefois, par excès de zèle, il signale certains rapprochements
bizarres qui ne lui ont pas échappé, mais d'où l'on ne peut rien tirer de

positif. Voy. pag. 78, note 1 ; pag. 155.



604 BULLETIN

rassemblés font de ce livre un ouvrage utile, qui, nous l'espérons,
sera suivi de beaucoup d'autres de la même main '.

Lucien Gautier.

E. Schurer. — Histoire de l'époque contemporaine du
Nouveau Testament.

Cet ouvrage n'est pas une vie de Jésus; ce n'est pas non plus un
recueil de documents sur cette vie, un dossier complet et tout formé
pour qui voudrait l'écrire. L'auteur reprend les choses de plus haut :

avant d'écrire une histoire, avant même de rassembler les documents

propres de cette histoire, il faut connaître le milieu dans lequel elle
s'est produite. C'est un travail de ce genre qu'a entrepris pour l'histoire

des origines du christianisme, M. Schürer, professeur de théologie

à l'université de Leipzig. Son livre a pour titre: Lehrbuch der

neulestamentlichen Zeitgeschichte2, dénomination difficile à faire passer
en français; presque pour chaque mot il faut recourir à une phrase et
même à une périphrase. La Revue de théologie de Lausanne traduit:
Histoire de l'époque contemporaine du Nouveau Testament (1877,
N° 1, pag. 145); elle rend bien le titre allemand, en faisant comprendre

qu'il a besoin d'un commentaire.
Lehrbuch désigne un ouvrage qui ne vise pas au mérite littéraire,

mais qui condense dans un espace aussi limité que possible, la plus
grande quantité de faits positifs et bien établis.

Le mot de neutestamentliche Zeitgeschichte a été introduit dans la
littérature théologique en tête des leçons de Schneckenburger,
publiées après sa mort en 1862. Il a été aussi employée par Hausrath
en 1868. M. Schürer ne suit exactement les traces de l'un ni de

l'autre de ces deux auteurs. Le premier définit sa discipline: « l'histoire

du temps dans lequel se placent les événements racontés par
le Nouveau Testament » et M. Schürer s'approprie cette idée; mais il
s'écarte de son prédécesseur quant aux limites de son domaine; au
lieu de décrire l'état du monde païen, et l'état du monde juif, il se

renferme dans le judaïsme, estimant que, si la connaissance du monde

1 A l'occasion du jubilé de l'université de Tubingue, M. Nestle vient
de rééditer la grammaire hébraïque de Conrad Pellican, composée à
Tubingue, en 1501, et imprimée a Strasbourg en 1504. {Conradi Pellicani
de modo legendi et intelligendi Hébrceum.) — X pages et 39 planches photo-
lithographiées. Tubingue 1877.

Leipzig, J. C. Hinrichs, 1874, pag. 198.



théologie 605

païen est nécessaire pour comprendre les développements ultérieurs
du christianisme, le monde juif est seul la base et le milieu du
christianisme à son origine.

Hausrath dépasse encore plus le patron adopté par notre auteur,
car il donne une histoire proprement dite de Jésus et des apôtres.

M. Schürer veut réunir toutes les données nécessaires pour qu'on
soit en état de placer les faits rapportés par le Nouveau Testament
dans leur milieu historique et religieux, et de les aborder en historien.
Il se place au point de vue de tout homme instruit et réfléchi qui,
aujourd'hui, entraîné par le mouvement général, veut avoir une

peinture coordonnée, vivante et historique de ces faits qu'on n'a

longtemps étudiés que dans un but d'édification immédiate ; il lui
donne les connaissances qui feront de lui, autant que faire se peut,
un contemporain du Sauveur.

Cet ouvrage est très actuel ; il répond à un besoin actuel et
légitime. La piété chrétienne dans son ensemble, celle des individus et
surtout celle de l'église entière doit être à la fois mystique et
historique : elle est, dans son essence une communion avec le Christ
glorifié, une vie cachée avec Christ en Dieu, mais dans le monde où

nous sommes, cette communion spirituelle est une foi, c'est-à-dire
une connaissance intuitive, et nous ne pouvons pas vivre seulement
d'une telle connaissance; il nous faut aussi une science détaillée et

rigoureuse qui ne peut être demandée qu'à l'histoire. L'histoire rend
la foi éclairée, de même que la foi rend la critique clairvoyante. Il
faut, aujourd'hui, lire l'Ecriture avec le désir et le dessein d'acquérir
une vue historique des faits dans lesquels Dieu s'est révélé. Négliger
cette tâche, c'est faire bon marché de la providence de Dieu qui a

voulu que le Christ non-seulement devînt un homme, mais un Juif
dont la vie entière s'est passée dans les limites du territoire juif.

L'ouvrage de M. Schürer est donc fort bien venu pour les théologiens,

et pour ceux qui désirent se tenir à la hauteur des devoirs
intellectuels imposés par sa religion même, au chrétien qui pense.

On comprendra facilement qu'un tel ouvrage ne soit pas à proprement

parler une histoire, puisqu'il y manque le centre même des

événements et par suite l'unité, l'intérêt, la chaleur, qui dépendent
de ce centre. Nous avons devant nous une série de monographies,
toutes intéressantes, et très remplies de faits, mais non pas un récit
suivi. C'est dire que le procédé de l'analyse n'est pas applicable ici:
il n'y a pas là de grandes lignes, d'idées mères, ce sont des faits dont
le mérite est dans leur nombre, et leur exactitude. Aussi je pense



606 bulletin
bien faire, après avoir relevé ce caractère du livre, en indiquant
brièvement les sujets traités, puis en entrant dans des détails un peu
plus circonstanciés sur un de ses chapitres.

Une introduclion développée renferme surtout une description
soignée des sources employées par l'auteur et indiquées à quiconque
veut en savoir davantage. Outre le Nouveau Testament, c'est une
série d'écrits analysés plus tard dans le corps de l'ouvrage : d'une

part le livre d'Enoch, le quatrième livre d'Esdras, l'Assumptio Mosis

l'Apocalypse de Baruch, le Psalterium Salomonis, les anciens Tar-

gums (Onkelos et Jonathan) et le livre des Jubilés; d'autre part la
Traduction des LXX, la sagesse de Salomon, les oracles Sibyllins,
le quatrième livre des Maccabées, et les ouvrages de Philon.

D'autres écrits sont résumés ici à part; ce sont les deux livres des

Maccabées, les œuvres de Josephe (nepi toû iouSaïxoû n-o^spou; IouS«iv>j

ApX«,ioloy(a ; autobiographie ; contre Apion), puisla tradition
rabbinique, à savoir le Talmud (Mischna et Gémara), les Midrasch, et quelques

oeuvres historiques. On trouve là une vingtaine de pages pleines
de renseignements positifs sur le contenu de ces livres, sur la Ha-

lacha, partie légale, et la Haggada, partie plus pratique et édifiante
des documents rabbiniques.

La Mischna est pour la vie spirituelle des juifs et Josephe pour la
vie politique du temps, la source indispensable.

Les auteurs grecs et latins à consulter sont aussi énumérés.

Après l'introduction viennent deux parties à peu près égales : la
première contenant l'histoire politique de la Palestine, la seconde

décrivant la vie intérieure du peuple juif.
L'histoire commence en 175 avant Christ sous Antiochus Ëpiphane

et se termine en 70 après Christ à la destruction du temple. Cet

espace est partagé en deux périodes par la conquête de Pompée ;

dans l'une se trouvent les Hasmonéens, dans l'autre les Hérodes. On

rencontre là une grande quantité de noms propres et de dates dont
l'étude attentive rendrait vive et peut-être claire l'impression pénible

que fait éprouver l'histoire du peuple juif pendant les dernières
années de sa vie nationale. Il est impossible de s'arrêter sur cette

partie, il n'y a pas matière à résumé. — Un dernier paragraphe
dépasse l'année 70 et raconte les derniers soulèvements des juifs dans

la Cyrénaïque et l'Egypte sous Trajan, puis sous Hadrien en Palestine,

autour de Barkochba.
La seconde partie intéresse plus facilement et peut être mise à

profit par plus de lecteurs; elle est d'un grand secours pratique pour



théologie 607

illustrer les récits du Nouveau Testament. Elle renferme onze
chapitres.

1. Le pays et ses habitants. Mélange et oppositions des nationalités ;

importance relative des éléments juif et grec; les différences offertes

par les provinces, la Judée étant proprement juive, la Samarie
fortement mêlée de population originaire de Mésopotamie, la Galilée
agricole, moins légaliste, mais tout aussi patriote que la Judée.

2. Etat politique, distinguant les villes à constitution hellénistique,
c'est-à-dire les villes du littoral et de la Décapole, et le territoire
proprement juif; établissant le rôle du sanhédrin et des grands
prêtres.

3. Les pharisiens et les sadducèens. Plusieurs textes de Josephe sont
transcrits en entier. Les pharisiens forment le parti populaire et les
sadducèens le parti sacerdotal et aristocratique ; ils diffèrent en

outre par leur attitude vis-à-vis de la loi et par leur dogmatique.
4. La science scripturaire (Schriftgelehrsamkeit) expose l'autorité

canonique des Saintes Ecritures, décrit l'activité des légistes dans

le sanhédrin, la synagogue et l'école et reprend le sujet indiqué dans

l'introduction sur la Halacha et laHaggadda, c'est-à-dire sur le
contenu légal ou édifiant du Talmud; la Halacha étant étudiée dans

l'école (Beth ha-Midrasch), la Haggadda dans la synagogue. Enfin
vient une enumeration des principaux chefs d'école, tirée d'un
des 63 traités de la Mischna, et mentionnant la grande synagogue.

5. Ecole et synagogue.
6. La vie sous la loi. Tout le zèle dans la famille, l'école et la

synagogue tendait à faire du peuple un peuple de la loi : on ne demandait

pas: Ceci est-il bon? ou est-il mauvais? mais, est-ce dans la loi?
Un des points les plus importants était le sabbat; aux brèves
prescriptions du Pentateuque vint s'en ajouter un tel nombre qu'on vit
se former une branche considérable de la science légale. On détermina

quels travaux étaient interdits et on en fixa trente-neuf, dont
chacun était précisé avec soin.

Plus importantes encore étaient les ordonnances multiples sur la
pureté et l'impureté. Après avoir déterminé ce qui souille, il faut
dire ce qui purifie; or toute eau n'est pas bonne pour cet usage ; il y a
six espèces d'eau formant une hiérarchie dont les degrés les plus
élevés ont des propriétés plus importantes ; ee sont : 1° l'eau des

étangs, citernes, etc., l'eau qui ne coule pas. 2° l'eau de montagne
qui coule encore; 3° l'eau puisée en quantité supérieure à quarante
mesures; 4° l'eau d'une source peu abondante; 5° l'eau courante



608 bulletin

minérale ou thermale; 6° l'eau de source pure. — Pour se rappeler
ses devoirs, tout Israélite fidèle devait porter trois aide-mémoire: l°les
Zizith (dans le Nouveau Testament v.pà.m:t^u.,) franges bleues ou blanches

placées aux quatre coins de son vêtement supérieur d'après Nomb.

XV, 37 et suiv. et Deut. XXII, 12, 2° la Mesusa, petite boîte allongée

suspendue aux portes des maisons et des chambres contenant un petit
rouleau de parchemin. Sur ce parchemin étaient écrits en vingt-deux
lignes les deux fragments Deut. VI, 4-9, sur l'amour pour Dieu et

XI, 13-21, sur les bénédictions attachées à l'obéissance vis-à-vis des

commandements de Dieu. 3. Les Tefillin dans le Nouveau Testament

fAamripia, petites capsules assujetties par des courroies sur la main

ou sur la tête ; elles renfermaient les deux passages de la Mesusa, et

deux autres (Ex. XIII, 1-10 et 11-16) sur la Pâque et la rachat des

premiers-nés.
La prière elle-même était réglementée; il y avait deux formules

principales appelées Schma et Schmone-Esre. La première devait
être récitée le matin et le soir par tout Israélite mâle et adulte ;

elle était formée par trois fragments, les deux passages de Deutéronome

contenus dans la Mesusa et les Tefillin et Nomb. XV, 37-41 qui
prescrit l'usage des Zizith et indique le but de cet usage. A cette
récitation on ajoutait le matin trois bénédictions, deux prononcées

avant, une après; le soir on ajoutait quatre bénédictions, deux avant
et deux après.

Les Schmone-Esre étaient dix-huit actions de grâce que tout Israélite,

homme, femme, enfant et esclave devait prononcer trois fois

par jour, le matin, après-midi à l'heure de l'oblation et le soir. Le
texte entier se trouve dans l'ouvrage que nous analysons. (Pag. 500

et 501.)
7. L'Apocalyptique. On entend par là cette littérature qui présente

des perspectives d'avenir sous une forme énigmatique et qui a exercé

sur le développement intérieur du peuple juif une influence considérable.

Ces ouvrages sont destinés à répondre aux questions diverses

que se pose la curiosité du cœur humain, et se donnent comme ayant
une origine divine plus ou moins directe. Les porteurs de ces
révélations sont des personnages de l'antiquité biblique, sauf à Alexandrie

où c'est la sibylle antique. Ils exhortent à la patience et
cherchent à la faciliter par l'annonce du prochain avènement du royaume
de Dieu et de l'infaillible jugement exercé sur les impies. L'occasion
de ces productions est d'ordinaire une époque de grandes
souffrances. Un paragraphe particulier et souvent fort développé étudie



théologie 609

successivement les oracles sibyllins, le livre d'Enoch, l'Assumptio
Mosis, l'Apocalypse de Baruch et le quatrième livre d'Esdras.

8. L'espérance messianique est exposée en deux parties, l'une
historique, l'autre systématique ; nous y reviendrons.

9. Les Essèniens. C'est à dessein et pour s'opposer à l'erreur
commune que l'auteur place ce chapitre à une si grande distance de

celui qui traite des pharisiens et des sadducèens. Ces derniers
représentent des partis politiques et religieux, les essèniens forment une
véritable secte et presque un ordre monastique. Le chapitre décrit
l'organisation de la communauté, ses mœurs et ses usages, sa théologie

et sa philosophie ; puis recherche la nature et l'origine de cette
secte.

10. Le judaïsme dans la dispersion; en Syrie, en Egypte, en Grèce,

en Italie ; son organisation, sa position politique, sa vie spirituelle,
(service divin, relation avec Jérusalem, littérature, traduction des

LXX, Apocryphes de l'Ancien Testament), enfin sa propagande, les

prosélytes.
11. Philosophie juive, surtout à Alexandrie. Quatrième livre des

Maccabées, faussement attribué à Josephe, sagesse de Salomon; tout
particulièrement Philon, sa doctrine de Dieu, des intermédiaires, du

Logos, de la création, son anthropologie et sa morale.
A ces chapitres il faut ajouter plusieurs suppléments sur le livre

des Jubilés, et les anciens Targums, etc., et des tableaux généalogiques

des Séleucides, des Hasmonéens et de la famille d'Hérode.
Revenons maintenant au chapitre qui traite de l'espérance messia-

sianique pour en exposer le contenu en entrant dans quelques détails
et donner un spécimen de ces monographies très soignées.

L'espérance messianique est une partie essentielle du contenu des

écrits apocalyptiques, et son importance exige qu'on l'expose à part.
La question principale à ce propos est celle-ci: l'avenir meilleur
décrit et attendu était-il, avant Jésus et de son temps, inséparable
d'un Messie personnel? On a soutenu à plusieurs reprises que l'espérance

messianique au sens étroit, c'est-à-dire l'attente d'un roi
messianique était morte au temps de Jésus et qu'elle n'a repris vie que
sous l'influence du christianisme. Telle est la thèse de Bruno Bauer,
de Volkmar, ainsi que de Holtzmann. Ce dernier déclare que l'idée

messianique entièrement éteinte dans les derniers siècle avant Christ
fut reconstruite par l'activité des savants au moyen d'un travail
purement littéraire. Cette nouvelle formation, dit-il, était en cours de

développement à l'époque de Jésus, mais n'est arrivée à son cou-

THÉOL. ET PHIL. 1877. 39



610 bulletin

ronnement qu'à l'époque chrétienne et sous l'action des idées
chrétiennes. En tout cas l'idée messianique n'avait plus aucune place dans

la conscience populaire parmi les contemporains du Christ. Une
différence essentielle sépare l'idée scolastique postérieure, de l'idée
prophétique primitive ; les prophètes n'attendent le Messie qu'après
anéantissement des puissances hostiles accompli par Dieu lui-même ;

d'après la dogmatique postérieure c'est le Messie qui paraît pour
exercer un jugement en forme.

Holtzmann a pleinement raison de faire ressortir le caractère
scolastique de l'idée messianique des derniers temps ; mais il n'a pas le
droit de dire que cette idée était entièrement étrangère à la conscience

populaire dans le premier siècle de notre ère. C'est contredire l'histoire

évangélique, et il faut pour cela se défaire de témoignages
positifs, par exemple d'Enoch, des oracles sibyllins, et de Philon. La
vérité est que la reconstruction savante de l'idée messianique a

commencé longtemps avant le Christ et que de son temps l'espérance
du Messie était déjà rentrée dans la conscience vivante du peuple.

Une influence profonde a été exercée sur la formation de l'idée
messianique par les prédictions de Daniel qui datent de 167-165

avant Christ. Ces prédictions faites pendant les persécutions d'Antio-
chus-Epiphane, annoncent une délivrance. Dieu lui-même détruira
les empires du monde et constituera le règne des saints du Très-
Haut. Ce livre ne renferme rien pour ni contre le Messie personnel.
Le Fils d'homme n'est pas le Messie, c'est l'emblème du peuple des

saints, comme les animaux sont les emblèmes des puissances du

monde; sa venue du ciel par opposition à la sortie de la mer indique
l'origine divine du peuple des saints. Le point caractéristique de

l'espérance de Daniel, c'est l'empire universel des saints ; à cela

s'ajoute la première affirmation claire et précise d'une résurrection
corporelle.

Il y a peu dans les Apocryphes de l'Ancien Testament, mais ce silence
ne donne pas matière à argument, car ces écrits sont de nature
historique et didactique et non prophétique. Toutefois on y trouve
le retour des Israélites dispersés, la conversion des païens, la durée
éternelle de la nation juive et même l'idée de la royauté éternelle de
la maison de David. Le juste de la sagesse de Salomon n'est pas le
Messie. Dans les plus anciennes sibylles juives, vers 140 avant Christ,
le courant de la prédiction messianique coule avec abondance. Tout
un fragment (III, 784-786) est messianique ; les rois païens attaquent
le peuple de Dieu, mais ils sont anéantis; les enfants de Dieu vivent



théologie 611

dans la paix, ce spectacle entraîne les peuples païens à venir adorer

Dieu, qui établit un empire éternel sur tous les hommes. C'est là le

point important ; le roi messianique n'est mentionné que brièvement

au commencement, mais il est supposé par la description
subséquente.

Le livre d'Enoch (dernier tiers du second siècle avant Christ)
contient relativement peu; l'auteur attend un dernier assaut de la
puissance païenne (c'est-à-dire syrienne) repoussé par Dieu ; un jugement

suit; les anges déchus et les Israélites infidèles sont jetés dans

l'abîme, une nouvelle Jérusalem est édifiée par Dieu, où les Israélites

pieux habitent et reçoivent les hommages des païens. Puis paraît
le Messie, sous l'image d'un taureau blanc; tous les païens l'invoquent
et se tournent vers Dieu.

Le psautier de Salomon paru à l'époque de Pompée (63-48 avant
Christ), peint le roi messianique avec des couleurs plus vives et des

contours plus nets; il insiste à la fois sur ces deux points: la royauté
de Dieu lui-même et la perpétuité de la royauté de la maison de

David. Il ne faut donc pas raisonner comme si l'une de ces idées

excluait nécessairement l'autre. La domination païenne des Romains
et la tendance sadducéenne des Hasmonéens ne laissaient d'espérance

que dans un roi davidique suscité par Dieu pour détruire les ennemis

d'Israël et purifier Jérusalem des païens. C'est un roi juste, enseigné
de Dieu, c'est l'Oint du Seigneur (xpimoç mplov), il est fort par l'esprit
de Dieu, et pur de tout péché.

Un fragment sibyllin postérieur, occasionné par la domination
violente d'Antoine et de Cléopâtre en Egypte, annonce l'avènement dn

royaume de Dieu et la venue d'un saint roi qui régnera éternellement
SUr tout pays (HÇet S'ctyvoç aval;, Ttàsrnz ynç rrxfarzp«. r.pa.Th<ra>v eiç aùûvaî

7râvT«ç.) Ici encore la royauté de Dieu s'unit à celle d'un Messie
personnel.

Les discours figurés du livre d'Enoch font ressortir le caractère
surhumain du roi messianique, déjà sensible dans les Psaumes

messianiques. Le « fils de l'homme » de Daniel est désigné comme le
Messie, et sa venue du ciel caractérisée comme préexistence.
Malheureusement l'époque de ces discours est très incertaine.

L'Assomptio Mosis, parue à peu près au commencement de notre
ère, prédit l'avènement du royaume de Dieu en termes émus. L'absence

de toute mention du Messie vient peut être de ce que l'auteur
étant du parti des zélotes a pour idéal un état démocratique et non
monarchique.



612 BULLETIN

Le livre des jubilés annonce pour Israël un temps de joie et un
empire uuiversel.

Le témoignage des sibylles, du livre d'Enoch et surtout des Psaumes

de Salomon est suffisant pour établir que l'attente d'un Messie

personnel était rien moins qu'éteinte dans les derniers siècles avant
Jésus-Christ.

Les Targums d'Onkelos et Jonathan confirmeraient ce résultat si on
était sûr de la date de leur composition.

Philon du moins est une autorité certainement antérieure à Christ,
et dans deux de ses écrits il touche l'espérance messianique. Dans le

premier passage (de exsecrationibus, § 8-9), il exprime l'espérance
que tous les Israélites fidèles seront réunis dans la terre-sainte. Dans
le second (de prœmiis et pœnis, § 15 et suiv.) il décrit l'âge de bonheur
et de paix qui suivra la conversion des hommes à Dieu. Les bêtes
féroces seront domptées, la paix régnera parmi les hommes, la richesse
et l'aisance seront générales. Tout ennemi de la paix sera détruit;
un homme sortira, dit-il, d'après Nomb. XXIV, 7, dans les LXX, qui
entrera en campagne, fera la guerre et dominera des nations grandes

et nombreuses.
Dans le Nouveau Testament la question de Jean-Baptiste à Jésus,

la confession de Pierre et les acclamations de la foule le jour des

Rameaux attestent l'état de la conscience populaire à ce moment.
Après Jésus-Christ les grands mouvements nationaux de 44 à 66

montrent assez avec quelle agitation on attendait l'intervention de

Dieu ; Josephe déclare que l'espérance messianique était un des plus
puissants leviers pour soulever le peuple contre Rome, et il ne craint
pas d'appliquer lui-même les prophéties à Vespasien.

Après la destruction du temple, dans les dernières années du
premier siècle, la même préoccupation se fait jour dans les Apocalypses
de Baruch et d'Esdras.

L'Apocalypse de Baruch décrit la fin du monde : avant tout des

troubles universels et terribles, des luttes, le triomphe des impies ;

puis l'apparition du Messie qui donne aux uns la vie, aux autres
la mort, et ouvre un âge de bonheur et de prospérité ; là trouve
place le cep aux mille grappes de mille grains. Après ce temps écoulé,
tous les morts ressuscitent et sont jugés, les impies sont livrés aux
tourments, les justes sont transformés dans leurs corps qui deviennent

lumineux.
Le quatrième livre d'Esdras offre à peu près les mêmes traits ; le

Messie demeure quatre cents ans sur la terre, puis il meurt avec tous



THÉOLOGIE 613

les hommes. Le monde reste sept jours dans un calme de mort, après
lesquels un monde nouveau apparaîtra ; les morts ressusciteront et
le Très-Haut les jugera.

Le Schmone-Esre, la prière quotidienne dont il a été question plus
haut et qui a reçu sa forme actuelle vers 100 après Christ renferme

plusieurs demandes d'un caractère messianique.
Si on veut dresser un tableau systématique de la dogmatique

messianique il faut mettre à la base du système les données des Apocalypses

de Baruch et d'Esdras où l'attente eschatologiqne reçoit sa

forme achevée.

Voici quels sont les scènes successives de ce drame:
1° La dernière oppression et le dernier trouble. La délivrance est

immédiatement précédée d'un redoublement de douleurs; ce sont
des signes extraordinaires, du bois qui laisse écouler du sang, des

pierres qui parlent, puis des querelles dans les familles, la victoire
des impies et des pécheurs, des guerres, des tremblements de terre.

2° Elie apparaît comme précurseur.
3° Le Messie arrive, il exerce le jugement, son nom est l'Oint, le

Messie ; dans le livre d'Enoch il s'appelle le Fils de l'homme et l'Elu.
Rarement il est désigné par le nom de Fils de Dieu, et une seule fois
le Fils de la femme. Il doit sortir de la famille de David et de Bethléem.

L'incertitude sur la date des sources ne permet pas d'affirmer que
la préexistence ait été assignée au Messie avant Jésus-Christ, mais il
faut remarquer que s'il est un souverain humain, il possède cependant
des dons et des forces qui viennent de Dieu. Il est juste, sans péché,
doué par le Saint-Esprit de puissance, de sagesse, de justice. Un
caractère surhumain et la préexistence lui sont positivement attribués
dans le livre d'Enoch et dans le quatrième d'Esdras : il était choisi et
caché avant que le monde eût été créé.

4° Dernier assaut des puissances hostiles.

5° Anéantissement de ces puissances par Dieu et par le Messie à la
fois.

6° Renouvellement de Jérusalem, purification de l'ancienne Jérusalem
ou apparition d'une Jérusalem céleste qui s'installe en Palestine.

7° Ressemblement des Israélites dispersés.
8° Le royaume glorieux en Palestine, exercé par le Messie et par

Dieu, caractérisé par la domination sur le monde, la paix, la joie, et
la sainteté. Tantôt l'eschatologie s'arrête là, tantôt ce royaume
glorieux a une fin, et d'autres périodes suivent qui sont :



614 BULLETIN

9° Renouvellement du monde. Le monde à venir ó aiùv ó péMwv ou ò

ipx°p,r/°? est distinct du «iùv oZroç. Selon les uns il paraît en même

temps que l'âge de Messie, selon les autres après qu'il s'est écoulé ;

c'est cette dernière idée qui a prévalu dans la théologie postérieure.
10° Résurrection universelle. Dans l'idée pharisaïque les justes seuls

ressuscitent, pour les autres tous reviennent à la vie.
11° Jugement dernier. Bonheur éternel ou condamnation. Quant aux

souffrances du Messie, on peut dire qu'aucun des écrits dont il vient
d'être question n'en parle, mais le Talmud les mentionne souvent, et
le juif de Justin Martyr admet un Messie souffrant. Si l'idée des souf
frances expiatoires d'après Esaïe LUI, n'est pas étrangère au Talmud
ni à Justin, le judaïsme en général n'a jamais été favorable à cette
conception, comme le prouvent d'ailleurs les données du Nouveau
Testament.

Je n'ai pu que donner des détails secs et présenter une vue très
sommaire de cet ouvrage, j'espère cependant avoir fait comprendre
qu'il renferme une somme considérable de faits, pas toujours connus
ni même bien faciles à retrouver ailleurs et cependant très néeessaires

à la connaissance historique du Nouveau Testament.
Ernest Martin, lie. théol.

F. Godet. — Etudes bibliques. Nouveau Testament \
Avoir trois éditions en trois ans pour un livre d'études bibliques,

en fin de compte de théologie, c'est un succès inespéré, une preuve
évidente que le savant et pieux théologien de Neuchâtel répond à de

nombreux besoins et satisfait selon toute apparence notre public
religieux. C'est à lui, en effet, que s'adresse l'auteur plus encore qu'aux
théologiens de profession et il faut le dire, M. Godet a su trouver la
note convenable. Il sait admirablement grouper les faits, les présenter

sous un jour agréable et captivant. D'ailleurs, le point de vue
théologique du professeur, qui est celui d'un conservatisme de bon

aloi, est fait pour plaire dans le milieu où nous vivons. Pas de thèses

trop hardies, en apparence du moins, rien qui sorte des faits
généralement admis et l'ensemble de chaque sujet formant un tableau
clair, compréhensible, c'est plus qu'il n'en faut pour réussir en ces

matières et pour satisfaire aux exigences de bienveillants lecteurs.

1 Etudes bibliques. — Deuxième série : Nouveau Testament. 3me

édition. — Paris, Sandoz et Pischbacher. 1 vol. in-8.



THÉOLOGIE 615

A peine le rejet de la seconde de Pierre pourrait-il chez les plus
sévères exciter quelque méfiance et être taxé d'une trop grande audace.

L'étude sur Y Origine de nos quatre évangiles qui ouvre le volume

se borne à confirmer les données traditionnelles sur ces documents
et détermine d'une manière intéressante le but et le caractère de

chacun d'eux. Les Logia de Matthieu constituent le fond du premier
synoptique, composé vers l'an 65. Marc est plus jeune d'une année

et Luc serait de l'an 63. Contrairement à l'opinion la plus accréditée,

le troisième évangile serait au fond le plus ancien.

La seconde étude sur la personne de Christ est peut-être la plus
intéressante de toutes. M. Godet y développe la fameuse théorie
christologique de la Kénose avec toutes les qualités et tous les

défauts de cette conception. L'Œuvre de Jésus-Christ est divisée en

œuvre pour nous et œuvre en nous. Dans cette dernière partie, la
sanctification du chrétien est traitée d'une façon originale et féconde

en enseignements. C'est un complément ajouté à la doctrine protestante

de la justification, et, comme le dit l'auteur lui-même, ces pages
écrites avant le réveil d'Oxford expriment très bien ce qu'il y avait
de vrai dans ce mouvement maintenant arrêté. Enfin, une étude sur
les quatre principaux apôtres, où l'on cherche à montrer l'unité
profonde qui doit avoir existé entre ces premiers docteurs chrétiens,
surtout Jacques et Paul, et un Essai sur l'Apocalypse terminent le
volume. Dans l'interprétation de ce dernier livre, le professeur de

Neuchâtel suit une voie moyenne entre la méthode traditionnelle et
la méthode historique. « Les intuitions du prophète, nous dit-il, ne
se sont pas égarées un seul instant dans le domaine de l'histoire
politique ; elles se rapportent uniquement aux grandes luttes qui
constituent la marche religieuse de l'humanité. » C'est sur cette base que
d'une manière très modérée il applique les tableaux apocalyptiques
aux phases diverses du développement du règne de Dieu. En fait de

détail, relevons l'interprétation du chiffre de la bête : 666 serait le

signe figuratif du messie de Satan qui veut se substituer à Christ.
« Il faut remarquer ici que ces trois lettres grecques x& (qui figurent
le nombre indiqué) offrent une particularité que ne reproduit point
notre écriture chiffrée. La première lettre %, qui équivaut à 600,

la troisième s, dont la valeur est 6, sont en grec la représentation
abrégée du nom de Christ (Christos) ; celle du milieu Ç, qui, comme

chiffre, vaut 60, est, par sa forme et le son sifflant qu'elle représente,
l'emblème du serpent. Or, comme le nom que Jean donne le plus
ordinairement à Satan, dans l'Apocalypse, est celui de serpent ancien,



616 BULLETIN

en allusion au récit de la tentation dans le troisième chapitre de la
Genèse, on est naturellement conduit à voir dans ces trois lettres
ainsi disposées le signe figuratif du messie de Satan, qui veut se

substituer à Jésus appelé le Christ. »

M. Godet ne s'étonnera pas, sans doute, si plusieurs de ses

lecteurs préfèrent encore à son système l'interprétation historique du
chiffre 666 et y voient le nom de Néron, incarnation de l'antéchrist.
Il ne s'étonnera pas non plus si nous disons que plusieurs des affir
mations présentées dans ce volume demanderaient à être précisées
et appuyées davantage. Si l'on voulait discuter, il y aurait ample
matière. Mais quoi qu'il en soit et quelque jugement qu'on puisse porter

sur les opinions émises ou défendues dans ces pages, personne
ne contestera à l'éminent théologien de la Suisse française les
aptitudes remarquables qu'il déploie dans son rôle de vulgarisateur de

la science. En outre, le sérieux, la piété, ressortent de chacune de

ces pages, et ce livre écrit dans un excellent esprit servira pour le
moins autant à édifier qu'à instruire. Cet éloge efface beaucoup de

critiques et nous aimons à relever cette qualité précieuse, qui ne
devrait jamais manquer aux hommes qui s'occupent de questions
théologiques.

H. LUTTEROTH. — L'ÉVANGILE DE SAINT MATTHIEU '.

M. Lutteroth vient de terminer l'étude consciencieuse et patiente
qu'il a faite du premier synoptique. Commencé en 1860 (chap. I et II).
continué en 1864 (chap III-VII), puis en 1867 (chap. VIII-XIII) cet
essai d'interprétation arrive aujourd'hui à son terme (chap. XIV-
XXVIII). Durant ces seize années l'auteur ne s'est point laissé troubler

par les travaux de la critique moderne. Il a maintenu jusqu'au
bout son point de vue, ce qui prouve certainement la conviction de

l'auteur que rien n'a pu ébranler dans sa manière de voir. Celle-ci
est du reste à peu de chose près la tradition de l'église: le premier
évangile a pour auteur le péager Matthieu et il n'y a pas lieu de

distinguer dans ce document des sources diverses ou des rédactions
successives. Ainsi, contrairement à la plupart des exégètes modernes,
M. Lutteroth maintient l'identité parfaite des Logia de Matthieu,

1 Essai d'interprétation de quelques parties de l'évangile selon saint
Matthieu. — 3 vol. in-8. Paris, Meyrueis et C, 1860, 1864, 1867. — Essai

d'interprétation des dernières parties de l'évangile selon saint Matthieu. —
1 vol. in-8. Paris, Sandoz et Fischbacher, 1876.



THÉOLOGIE 617

cités par Papias, avec le premier synoptique. Il n'est pas défendu de

penser ainsi ; mais dans ce cas l'on est au moins tenu de résoudre
d'une façon satisfaisante les difficultés que soulève cette manière de

voir et de répondre aux objections généralement graves'et sérieuses

qu'on a élevées contre elle depuis tantôt quarante ans. Malheureusement

le commentateur français semble ignorer cette exigence et il ne
tient presque aucun compte des travaux les plus récents sur la matière
tels que ceux de Holtzmann, Hilgenfeld, Bernhard Weiss l et dans ces

conditions nous doutons fort que l'œuvre de M. Lutteroth puisse être
envisagée comme une restauration quelque peu solide de l'opinion
traditionnelle. Ce défaut, l'auteur paraît l'avoir senti; car à la fin
de son dernier volume nous trouvons un appendice sur l'apostolat de

Matthieu et son évangile, où sont, discutées très brièvement les questions

relatives à l'origine de nos synoptiques, principalement les

témoignages de Papias, d'Irénée et d'Eusèbe sur ces documents.
Nous n'entrerons pas ici dans l'étude approfondie de cette question

que nous nous proposons de traiter ailleurs à propos du récent et

remarquable ouvrage de M. Bernhard Weiss sur le premier évangile2.
Bornons-nous à ce qui concerne directement Matthieu.

A en croire M. Lutteroth, ce document doit avoir été composé

avant l'année 44, car à cette date le péager-écrivain se trouvait à

Rome, occupé de mettre en circulation parmi ses compatriotes
l'évangile dont il était l'auteur. (IV pag. 549). Cette assertion repose sur
le passage suivant d'Irénée (Ad haeres III, 1. Cf. Eusèbe ff. E., V, 8)

que nous donnons d'après la traduction de M. Lutteroth : « Matthieu
répandit au dehors (sÇ-hvsy/.sv) parmi les Hébreux, en leur propre
langue, un écrit de l'Evangile, pendant que Pierre et Paul évangélisaient
à Rome et y fondaient l'église. » La date de composition du premier
synoptique est donc antérieure à l'époque du séjour des deux grands

apôtres dans la capitale de l'empire. Or si l'on s'en rapporte aux
données d'Eusèbe (H. E., II, 14, 15), Pierre se trouvait à Rome sous

le règne de Claude et l'année 44 paraît alors la date la plus probable
de son arrivée dans cette ville. Ainsi serait expliqué le inopsiiOri et;

hepov rinov de Act. XII, 17. Mais d'après le même passage l'apostolat

romain de Matthieu et la propagation de son ouvrage durèrent

1 Die synoptischen Evangelien de Holtzmann. — Hilgenfeld, Historischkritische

Einleitung zum Neuen Testament, 1875. — Dr Bernhard Weiss. Das

Markusevanqelium und seine synoptischen Parallelen, 1872.

* Dr Bernhard Weiss. Das Matthäusevangeli um undseine Lucasparallelen.
Halle, 1876.



618 BULLETIN

jusqu'à l'an 61 ou 63 au moins, époque du séjour de Paul dans la
ville des Césars.

Cette construction est ingénieuse ; à défaut d'autre qualité elle a

certainement le mérite de l'originalité. Est-elle soutenable? J'en
doute très fort; car en premier lieu le séjour de Pierre à Rome en
l'an 44 appuyé par Eusèbe est infiniment improbable et mériterait
d'être historiquement mieux prouvé. Si Pierre a passé à Rome ce ne

peut guère être comme on l'admet généralement, qu'à la fin de sa

carrière, dans les années 60 à 68. En second lieu la traduction du
iÇrmyxsv d'Irénée par répandre au dehors est arbitraire. C'est une
tentative désespérée, peu propre à fortifier le point de vue de M. Lutte-
roth. Et quoi qu'en dise le commentateur français (IV, 549 note) i) y
a plus loin du sens propre porter dehors à répondre au dehors qu'à

publier ou éditer, terme par lequel M. Godet et tous les traducteurs
rendent l'expression discutée. A défaut d'autre argument, le contexte
prouveraient suffisamment le sens que nous défendons. L'évêque de

Lyon traite ici de la composition des évangiles et non de leur diffusion.
Après avoir parlé de Matthieu il dit que Marc nous a donné par écrit
èyypâyaç rip.lv 7ra/saSsS&)xs la prédication de Pierre, que Luc a recueilli
dans un livre (Iv ëtQt'w xarsfîsTo) les enseignements de Paul, enfin que
Jean édita (èÇéSmze) son évangile. Le parallélisme de ces différents
termes établit suffisamment ce qu'a d'artificiel l'interprétation de

M. Lutteroth. D'ailleurs avec ce que nous connaissons des procédés
littéraires de l'époque, s'imagine-t-on Matthieu mettant en circulation

son écrit, quand lui-même était là (à supposer avec M. L. qu'il
soit allé à Rome ce qui n'est pas du tout prouvé) pour prêcher la
parole évangélique.

Toutefois je veux admettre un moment que Pierre était à Rome
en 44 ou peu après, que Matthieu s'occupait de la propagation de son

livre ; il reste une autre difficulté dans l'hypothèse que nous
combattons. Ce texte toû Uexpox/ xai toO IlaiAoO èv Pei(X>7 soayyù.iÇopévuv

peut-il être entendu dans ce sens que ces deux hommes se sont
succédé dans la ville de Rome, que l'un y séjourna en 44, l'autre en 61

Non; tout lecteur non prévenu s'imaginera en lisant ces mots que
les deux missionnaires se trouvaient ensemble dans la capitale de

l'empire au moment où l'évangéliste rédigeait son livre; et c'est trop
de finesse que de vouloir y voir autre chose, vu que rien dans la
phrase ne peut donner lieu à une supposition pareille. Celle-ci
provient non point des paroles d'Irénée, mais de cette opinion préconçue
qui veut absolument remplir l'intervalle que les Actes nous laissent

apercevoir dans la vie de Pierre (Act. XII, 17, XV) par un voyage en



THÉOLOGIE 619

Italie. Si nous avons raison, ce fameux texte d'Irénée nous ramènerait

donc pour la composition du premier synoptique ou peut-être
seulement des Logia à la date de 60 à 64 à laquelle s'arrêtent
Holtzmann, M. Godet et d'autres encore.

Cela dit passons à une question non moins importante et arrêtons-
nous quelques instants à ce qui constitue l'unité du livre de M.

Lutteroth, au but que s'est proposé l'évangéliste et qui détermine le plan
de l'ouvrage et le choix des matériaux employés.

Laissons d'abord la parole au commentateur lui-même: «Matthieu,
nous dit-il (I, pag. 8) a surtout eu le dessein d'opposer au vain espoir
de la restauration de la royauté nationale qu'ils (les Juifs) entretenaient

l'idée de ce royaume spirituel ou comme disent les évangélistes,

de ce royaume des cieux ou de Dieu, que seul à les en croire,
le Christ devait fonder. » Cette thèse l'auteur la rappelle à plusieurs
reprises dans chacun de ses quatre volumes et il la précise dès l'abord
(I, pag. 8) en disant que les faits de l'évangile « choisis et coordonnés

tout exprès comme ils le sont, ont été pour Matthieu pendant le temps
où il a exercé la charge d'apôtre dans sa patrie le texte d'un
enseignement polémique approprié à sa nation. » Nous voilà donc bien
fixé sur ce dont il s'agit : Matthieu a polémisé avec les Juifs et notre
livre est comme le résumé ou l'écho de cet enseignement.

Ici encore la question nous paraît mal posée et cette erreur dans
le point de départ a influé d'une façon malheureuse sur l'ensemble
de l'ouvrage. Quand je lis le premier synoptique je n'y trouve pas
précisément cette opposition entre le royaume terrestre rêvé par le

judaïsme et le royaume spirituel fondé par Jésus-Christ, ou du moins

ce n'est pas là le trait caractéristique de Matthieu. Sans faire du

péager un judéo-chrétien borné, un particulariste des plus étroits,
je vois pourtant que c'est lui qui a relevé en Jésus plus que tous les

autres les traits nationaux. Il aime à relever les prérogatives d'Israël;
il insiste fortement sur la valeur et l'immutabilité de la loi (V, 17-19 ;

XI, 13 ; XXIII, 3.) Sans nier l'universalisme chrétien il le met moins

en évidence que Luc, l'élève de Paul. D'ailleurs et c'est là le point
essentiel, la question discutée entre Juifs et chrétiens n'était pas à

proprement parler celle du plus ou moins de spiritualité du royaume
messianique, comme paraît le croire M. Lutteroth, mais bien celle de

la messianité de Jésus. Jésus le crucifié est-il le Messie promis par
les prophètes? Oui, disaient les disciples du Galiléen; non, répondaient

les Juifs. C'est la question de personne qui est en jeu bien plus

que celle du royaume, qui n'est que secondaire.
C'est pour cela que M. Godet me paraît avoir bien mieux précisé le



620 BULLETIN

but de l'évangéliste en disant que Matthieu « représente Jésus comme
étant le Messie promis aux Juifs et fait ressortir spécialement dans

son récit l'accord entre les faits et les prophéties, accord par lequel
Jésus a été signalé comme le Christ. » Et cette tendance se montre
précisément dans cette manière propre à Matthieu de mettre en

rapport tel ou tel passage de l'Ancien Testament avec tel ou tel fait,
avec telle ou telle parole du Sauveur. C'est là ce qui le distingue des

autres évangélistes bien plus que l'opposition prétendue entre le vain
espoir de la restauration nationale et le royaume spirituel. Son

ouvrage n'est donc pas un traité de polémique, mais une démonstration
de la messianité de Jésus par l'Ancien Testament, et le commentaire
de M. Lutteroth lui-même ne me paraît pas prouver autre chose. Il
ne valait donc pas la peine de transformer l'opinion ordinaire pour
si peu.

11 est vrai pourtant que certains récits interprétés d'après la
méthode de l'auteur français pourraient appuyer pour quelques points
sa manière de voir. Mais cette interprétation elle-même ne me paraît
pas devoir faire fortune ni avoir pour elle l'apparence de la vérité.
Voici l'exemple le plus fameux de cette exégèse qui pour la passion
de l'hypothèse ne le cède en rien aux plus aventureux théologiens
d'outre-Rhin.

i II s'agit de la généalogie de Jésus d'après Matthieu. Le Maître y
est représenté (I, 1-17) comme descendant de David par Joseph son
pére ; or les versets suivants contredisent absolument cette manière
de voir puisqu'ils racontent la conception surnaturelle par l'esprit
saint. En vertu de cette opposition entre les deux récits, M. Lutteroth
se croit autorisé à affirmer que cette liste généalogique n'a pour
l'évangéliste aucune valeur réelle. Matthieu n'y croit pas ; il nie son

caractère historique et « n'a recueilli ce registre que pour aider ses

lecteurs à se faire de justes idées des préoccupations des hommes

dont elle était destinée à servir les projets. Suivant les deux tables

(Math, et Luc) Joseph était de la race de David ; mais tandis que la

seconde rectifiant la première, l'en fait descendre par une ligne
collatérale, privée de toute illustration, celle qui se trouve en tête du

premier évangile, s'inspirant de l'imagination populaire et de l'esprit
de parti lui donnait tous les anciens rois de Juda pour ancêtres. A
cette origine si glorieuse selon la chair alléguée par ceux qui
voulaient faire de Jésus leur roi, Matthieu opposera tout à l'henre sa

conception du Saint-Esprit, affirmation qui fait perdre toute signification

à la table généalogique que nous examinons. » (I, 25.)



THÉOLOGIE 621

Cette manière de voir très hardie soulève de nombreuses objections

Elle a tout d'abord le caractère d'une hypothèse gratuite et à

ce titre déjà inspire peu de confiance. D'où M. Lutteroth sait-il que
la généalogie de Luc rectifie celle de Matthieu et si le troisième

synoptique a raison la contradiction entre cette donnée et la
naissance surnaturelle subsiste tout entière. Qui nous dit que la table

généalogique ait été inspirée par l'idée de grandir Jésus, de lui donner

une gloire terrestre particulière Qui sont ces hommes aux visées

ambitieuses et aux préoccupations mondaines dont la généalogie de

Jésus devrait servir les projets Des Juifs mais les Juifs ne
cherchaient certes pas à donner une auréole même terrestre au Crucifié ;

les légendes nées dans ce milieu au sujet de la naissance du Maître
en font foi. Des chrétiens! Lesquels? Loin de rehausser leur Sauveur

ils le rabaissaient et d'ailleurs M. Lutteroth nous dit que
Matthieu a en vue l'Israël rebelle et non pas un parti chrétien ou
une secte.

Allons plus loin. Dans tout le texte du premier synoptique il n'y a

pas un mot qui indique que l'évangéliste nie le caractère historique
de la généalogie qu'il rapporte. Il aurait bien fait en tous cas d'en
avertir clairement ses lecteurs qui s'y sont trompés jusqu'à l'apparition

du commentaire de M. Lutteroth; car décidément le Ss de I, 18

qui commence le récit de la conception miraculeuse et sur lequel
repose toute l'argumentation est une base bien fragile pour une
prétention aussi colossale. Faire sortir de ce mot la négation de tout ce

qui précède, c'est un tour de force sans pareil ; c'est supposer des

lecteurs trop perspicaces.
A y regarder même d'un peu près le fragment pourrait avoir dans

la pensée de l'auteur plus de vérité et d'importance que ne lui en
accorde le commentateur français. Voyez comme Matthieu fait ressortir

cette généalogie qu'il commence avec Abraham le père du peuple
élu, tandis qu'il lui eût été bien facile de la faire remonter plus haut
d'après les textes bibliques. Mais Abraham lui suffit, car c'est lui qui
est le véritable ancêtre du peuple de Dieu d'où devait sortir le Messie.

Voyez encore ces réflexions pleines de gravité sur ce chiffre de 14

générations (2x7 le nombre sacré) trois fois répétées. Matthieu
s'arrête avec complaisance à cette question parce qu'elle renferme
déjà en germe l'esprit et la tendance de tout son livre. Loin de

rejeter cette table comme l'œuvre d'hommes aux préoccupations
charnelles il y trouve déjà cette harmonie entre la promesse prophétique
et le fait accompli qu'il s'appliquera partout à faire ressortir. Le Messie



622 BULLETIN

doit être un davidide, Jésus est fils du grand roi. C'est là déjà une
présupposition favorable, une première preuve de la messianité du
Maître.

Quant à la contradiction signalée elle est des plus aisée à résoudre.
Si Jésus est un davidide, c'est par son père adoplif seulement, voilà
ce qu'explique le second récit. « Or voici comment eut lieu la naissance
du Christ, » dit le verset 18. — « Joseph, ainsi s'exprime M. Reuss ',
transmit légalement sa noblesse héréditaire, son titre réel de fils de
David à celui qui n'en héritait point naturellement et Jésus de par
la loi satisfait à une condition posée par les prophètes, tandis que
selon la nature, il avait à faire valoir des droits bien autrement
sacrés. » C'est sans doute de cette manière que Matthieu lui-même
a compris la liaison des deux faits rapportés et le fameux Ss de

M. Lutteroth est ici comme si souvent une particule explicative, un
or, un autem et non pas une conjonction qu'on devrait paraphraser
ainsi : Jésus est le fils de David selon une tradition fausse, inventée

pour glorifier le Maître au point de vue terrestre, mais en réalité
voici comment les choses se sont passées. — Ce serait mettre beaucoup

de choses dans ces deux lettres et ce laconisme n'est ni dans

les habitudes de Matthieu, ni dans celle d'aucun écrivain dont le
premier soin est de se faire entendre de ses lecteurs.

Après cela, je l'avoue, la contradiction peut exister dans le fond deb

choses et l'harmonie établie entre les deux faits par Matthieu n'est

peut-être pas la vérité dernière. On peut se demander si ici déjà
nous ne serions pas en présence de deux sources d'origine différente
réunies par le rédacteur de notre document. Il aurait existé au sujet
de la naissance de Jésus deux courants de tradition. L'un l'aurait
envisagé comme fils de Joseph ou en tous cas comme descendant de

David ; l'autre insistait sur la conception surnaturelle, et la réunion
de ces deux courants serait représentée par Matthieu et Luc. L'histoire

n'est pas sans nous donner quelques indications sur ce sujet,
que nous ne voulons pas approfondir ici. Au dire d'Epiphane, les

Ebionites rejetaient la table généalogique de notre document.
L'Evangile aux Hébreux la maintenait, en retranchant par contre le récit
de la conception surnaturelle. (Math. I, 18 - II, 13 2.) Marc qui selon

une opinion très accréditée de nos jours présenterait un des types
les plus anciens de la tradition évangélique n'a pas de récits sur la
naissance.

1 Reuss, Histoire évangélique. — Synopse des trois évangiles.
* Hilgenfeld, Novum Testamentum extra canonem.



THÉOLOGIE 623

Quoi qu'il en soit du reste de ce point obscur, l'exemple donné montre

suffisamment qu'il n'aurait pas été de trop de s'occuper un peu
longuement des sources vraies ou prétendues que beaucoup de

théologiens prêtent à Matthieu. L'unité du livre comme travail d'un seul

jet et d'une seule main ne me paraît pas aussi certaine que semble

le croire M. Lutteroth, et sans entrer dans beaucoup de détails il
me paraît toujours que le caractère sommaire des parties narratives
du document, la comparaison de récits tels que Math. VIII, 5-13 avec
Luc VII, 1-10; de Math. IX, 18 avec Marc V, 22, où le premier
synoptique est décidément inférieur pour l'exactitude à ses deux émules,
l'absence de traits particuliers, frappants, pris sur le vif, qui seraient
le sceau du témoin oculaire s'accordent difficilement avec l'opinion
soutenue par le commentateur français. Plus d'attention vouée à ce

sujet n'eussent donc pas été de trop en cette matière délicate; car
les quelques pages consacrées dans l'appendice à l'hypothèse des

Logia de Matthieu, distincts de l'évangile de ce nom, sont absolument
insuffisantes.

Nous voudrions faire encore plus d'une remarque de détail sur
l'exégèse de M. Lutteroth, sur son interprétation du h«. -rfkopmQr),

sur l'étoile des mages, sur le -/.aStoravi-oc de chap. V, 1 envisagé
comme indiquant un séjour de Jésus sur la montagne (cf. XV, 29),

sur le didrachme, etc., etc. Mais laissons ces détails pour ne plus dire
que quelques mots à propos du texte grec et de la traduction que
nous donne notre auteur.

Quant au premier point c'est le texte reçu qui est le plus ordinairement

suivi. Il n'y a que peu d'exceptions à cette règle; parfois
même tout en préférant la leçon du Codex Sinaiticus, le T. R. est
conservé. (Math. XVI, 13, Comment. IV, pag. 87.) Cette préférence

pour les byzantins est certainement très permise, toutefois un peu
plus d'exactitude n'aurait pas nui à l'ensemble du travail. Ainsi à

propos du chap. XXIII, 14 ; IV, pag. 280, on nous dit que « ce verset

manque dans plusieurs manuscrits. » Or il se trouve que ces

plusieurs sont précisément des textes comme jtf B D. L, c'est-à-dire
les plus importants et les plus anciens. Après les travaux d'e

Tischendorf, une scrupuleuse attention accordée à ces détails n'est
jamais superflue, cela d'autant plus que M. Lutteroth ne motive
nulle part ses préférences pour le texte traditionnel que la plupart
des interprètes regardent comme entaché de beaucoup d'incorrections.

La traduction passablement littérale, souvent bonne, offre cepen-



624 BULLETIN

dant des expressions peu heureuses. Pourquoi dire partout l'Oint au
lieu du Christ, raccomode-loi avec ton adversaire au lieu de réconcilie-
toi (V, 25), se réveiller des morts au lieu de ressusciter (XIV, 2) Ces

changements ne sont pas des mieux trouvés, mais dans l'ensemble,
nous le répétons, la traduction est intéressante et parfois très vivante,
rendant bien l'impression de l'original.

Du reste si nous avons critiqué beaucoup de points dans ce

commentaire, si même les lignes essentielles ne nous paraissent pas ce

qu'elles devraient être, ce n'est pas qu'il n'ait aussi ses qualités
excellentes. Nous avons souvent admiré l'art avec lequel M. Lutteroth
sait montrer la liaison des idées chez l'évangéliste et c'est là pour
un exégète une question capitale. Nous reconnaissons aussi avec

plaisir toute l'érudition de l'auteur, son habileté à placer les événements

et les personnages dans le milieu qui leur convient. L'archéologie

est évidemment un domaine dans lequel M. Lutteroth se meut
à l'aise. (Comp. IV, pag. 289, 297.) La description de l'état des Juifs à

l'époque de la naissance de Jésus-Christ, l'explication des fragments
du sermon sur la montagne relatifs à la position de Jésus en face de

la loi (II, 75 et suiv.) sont peut-être parmi les meilleures pages de

tout le livre. Mais nous le répétons en terminant, les bases de l'édifice

construit par M. Lutteroth sont bien fragiles et sa restauration
de l'antique conception, augmentée d'hypothèses nouvelles et
passablement aventureuses ne me paraît pas pouvoir subsister longtemps.
Le drap neuf cousu au vieil habit n'a fait que produire une déchirure

plus grande à laquelle il sera difficile de remédier. C'est en

tous cas la leçon et l'impression qui nous restent de l'essai tenté par
M. Lutteroth. P. C.

PHILOSOPHIE

E. Lacheret. — La liberté morale. Exposé critique des
controverses actuelles. Genève, 1873.

Si les affirmations de la théologie se rattachent et s'appuient à des

faits historiques, il n'est pas moins vrai qu'elles plongent aussi mainte
racine dans le sol de la philosophie. S'il est donc très important que
le théologien se tienne au courant des hypothèses qui peuvent surgir
contre l'authenticité des documents bibliques, qu'il soit toujours prêt
à réfuter ces hypothèses, si elles sont erronées, ou, dans le cas
contraire, à les accepter pour en tirer les conséquences dogmatiques; il
n'est pas moins nécessaire qu'il suive d'un œil attentif le développe-


	Théologie

