Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 10 (1877)

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BULLETIN

THEOLOGIE

LICHTENBERGER. — ENCYCLOPEDIE DES SCIENCES RELIGIEUSES.
TOME DEUXIEME !.

Les livraisons de cette Encyclopédie se succédent avec une rapi-
dité & laquelle ne nous ont guére habitués les éditeurs de semblables
entreprises. La dixiéme livraison, qui vient de paraitre, compléte le
deuxiéme volume (Baader-Censure). Un de nos collaborateurs, dans
le premier numéro de la Revue de cette année, a déji salué avec un
sympathique intérét ’apparition des premiers fascicules de cette im-
portante publication. Nous ne répéterons pas ce qui a été si bien dit,
dans ce compte rendu, sur le caractére, le point de vue, I'esprit de
I’ccuvre dirigée par 'honorable doyen de la faculté de Paris. Il a
falln du courage pour l’entreprendre, le courage de la foi, et cette
foi se trouve d’ors et déja récompensée. C’est véritablement une
bonne ceuvre, dans la double acception du terme, & laquelle M. Lich-
tenberger a attaché son nom. Et ce qui en augmente singuliérement
le prix & nos yeux, ce qui doit la rendre chére & tous ceux qui ont &
ceeur ’avenir et le progrés de notre théologie renaissante, c’est
qu’elle est <« l'ccuvre collective des diverses fractions du protestan-
tisme de langue frangaise. » Qui ne se réjouirait de voir se rappro-
cher, sur ce terrain commun, des hommes appartenant & des camps
dogmatiques ou ecclésiastiques opposés? de voir fraternellement
associés dans ces pages des noms tels que ceux de MM. Bois et Vi-
guié, Réville et Lutteroth, Streehlin et L. Ruffet, Matthieu Leli¢vre

¢+ Livraisons VI 4 X, 804 pag. grand in-8 — Paris, Sandoz et Fischba-
bacher, 1877.



THEOLOGIE 591

et M. Nicolas et tant d’autres? Nous n’avons pas apergu, jusqu'ici,
que cette diversité ait compromis en rien I'unité essentielle de I'ceu~
vre. Elle contribue, au contraire, & lui assurer ce que nous ne crai-
gnons pas d’appeler son caractére monumental.

Pour juger en détail et en parfaite connaissance de cause de la
valeur d’'une Encyclopédie, méme restreinte dans les limites des
sciences religieuses, il faudrait un esprit et une érudition encyclopé-
diques. Or les génies de cette trempe se font rares par le temps qui
court. Aussi notre appréciation sera-t-elle forcément incompléte et
partielle. Les tomes subséquents fourniront peut-étre & d’autres 'oc-
casion de compléter et, s’il le faut, de corriger les réflexions que
nous a suggérées la lecture attentive du présent volume. La réserve
qui nous est dictée par la force des choses ne nous empéchera pas,
toutefois, de dire I'intérét avec lequel nous avons lu les substantiels
résumés — presque trop résumés parfois — de MM, A. Matter et Jules
Arboux sur divers sujets de philosophie, et les ctudes de fond con-
cernant la théologie systématique et pratique ainsi que I'histoire des
dogmes. Parmi ces études nous signalerons celle de M. Eug. Piccard
sur le baptéme, de M. J. Monod sur l'idée du bien, de M. Jundt sur
Calvin comme théologien, de M. Ch. Bois sur la casuistique, de
MM. Bersier et Recolin sur la catéchétique, de M. Ch, Schmidt sur les
Cathares, de M. R. Hollard sur le principe du catholicisme, de
M. Lichtenberger sur la doctrine de la céne.

Impossible de rendre hommage individuellement 3 toutes les plu-
mes compétentes qui ont su nous intéresser et nous instruire par des
articles plus ou moins développés se rapportant & I'histoire de I'é-
glise et aux domaines qui y confinent. Ces domaines sont nombreux
et vastes, et nul ne fera, sans doute, un reproche au directeur d’a-
voir fait entrer dans le cadre de son Encyclopédie, qui n’est pas une
encyclopédie des sciences théologiques seulement, « tout ce qui, dans
le domaine du droit, comme dans celui des lettres et des arts, touche
au développement des institutions ou des idées religieuses. » 11 faut y
voir plutdt une des originalités heureuses, un des mérites de 'ceuvre,
si, & cOté des belles biographies d’'un Th. de Béze (A. Viguié), d’un Cal-
vin (Ch. Dardier) ou, pour citer un nom plus récent, d’un Bungener
(A. Bouvier); & cOté de notices instructives sur le calendrier chré-
tien (S. Berger), la mission chez les Bussoutos (E. Casalis), la propa-
gation de la Bible et les sociétés bibliques (O. Douen), etc., etc., on
voit figurer des articles sur Byron et Calderon, Bach et Beethoven,
Giov. Bellini, le peintre, et Don. Bramanie, ’architecte, ou encore sur



592 BULLETIN

les Capitulaires, les catacombes et le comte de Cavour, articles dont la
plupart sont diis & des hommes spéciaux.

Nous sera-t-il permis, cependant, de présenter une ou deux obser-
vations au sujet de ces articles historiques, et spécialement biogra-
phiques, qui occupent une si large place dans I’Encyclopédie ? 11 est,
certes, bien naturel et fort 1égitime que, dans une ceuvre publiée en
France et en vue d'un public en grande majorité francais, le point de
vue frangais soit nettement accusé, et que les articles concernant des
hommes qui ont joué un role dans I'’histoire religieuse de ce pays,
en particulier dans I’église réformée, soient relativement plus nom-
breux et plus étendus que ceux qui sont consacrés aux ressortissants
d’autres pays. Mais il nous parait que cette préoccupation nationale,
cet intérét prédominant pour ce qui touche aux destinées du protes-
tantisme francais ont fait perdre de vue, en certains cas, le but bien
déterminé de la publication dont il s’agissait. Ils ont eu pour effet,
tantot de faire admettre des articles qui peuvent étre & leur place
dans un recueil tel que la France proiestante, mais qu'on s’étonne a
bon droit de rencontrer ici; tantot de faire passer sous silence, comme
non avenus, les services que tel personnage a rendus 4 1’église d’un
autre pays. Quels sont, par exemple, les titres du financier Samuel
Bernard, de 'ingénieur Salomon de Caus, de I'imprimeur Pyramus
de Candolle A prendre rang dans une encyclopédie des Sciences reli-
gieuses ! ? N’est-ce pas pousser bien loin la générosité que de consa-
crer trois pages entiéres au maréchal de Caumont La Force, quand
on en accorde une 3 peine au réformateur Bullinger ? Kt pourquoi,
si 'on voulait faire au duc Jean Casimir, fils de 1'électeur palatin
Frédéric III, les honneurs d’un article spécial, ne parler que d'un
épisode de sa vie, savoir de la part qu’il prit aux guerres de religion
en France, et ne rien dire de son régne ni du role important qu’il a
joué dans l'histoire de I’église réformée d’Allemagne? ? — Plusieurs
articles nous ont paru décidément trop courts, étant donnée l'im-
portance religieuse ou scientifique des personnages qu’ils concernent.
Nous venons de mentionner Bullinger ; la méme remarque s’applique

+ L'article sur Candolle est, du reste, assez incomplet. Voir sur la ty-
pographie hélvétiale-caldoresque qu'il établit a Yverdon, sur ses revers et
sa fin, Crottet. Histoire et Annales de la ville d’ Yverdon, 1859, passim, &
partir de I'an 1616. .

* Dans l'article Baudouin (Frangois) il est parlé par erreur, pag. 114 au
bas, de « 1'électeur Casimir. » A I’époque en question, celle du Collogue
de Poissy, c'était Frédéric II[ qui portait la couronne €électorale, et d’ail-
leurs Jean Casimir ne fut jamais que « comte palatin. »



THEOLOGIE 593

2 presque tous les réformateurs allemands et suisses qui, par leur
initiale, étaient destinés & figurer dans ce volume, mais principale-
ment & Bibliander ; il méritait bien quelques lignes de plus. — Parmi
les articles biographiques anonymes il en est qui se ressentent de la
héite avec laquelle, selon toute apparence, ils ont da étre rédigés, et
cela d’aprés des sources qui ne sont pas tonjours de premiére main.
A ce propos, nous devons relever la singuliére mésaventure qui est
arrivée & un théologien du XVIe siécle, celle d’étre traité par deux
fois, dans deux articles distincts et sous des noms légérement diffé-
rents. Il s’agit de Pierre Boquin, qui parait d’abord & la page 360
sous le nom de Jean Boquin (qui était celui de son frére, député an
colloque de Poissy par les églises de Saintonge ), et qui reparait a
la page 385 sous le nom de Pierre Bougquin!/ L’un et 'autre de ces
articles, le premier surtout, laissent beaucoup & désirer au point de
vue de I'exactitude et ne donnent qu'une idée fort incompléte du roéle
que ce personnage a joué pendant son long professorat & Heidelberg.
Nil'un ni I’autre ne mentionnent I'influence qu’il a eue sur le passage
de électeur Frédéric II1 du luthéranisme 4 la réforme, son voyage
officiel en France lors du colloque de Poissy, son principal ouvrage
dogmatique: Exegesis divinae atque humanae Kowewvias. Heidelb. 1561%.
En fait d’'omissions, nous ne pensons pas qu'on en puisse signaler
aucune qui soit d’'une réelle gravité. Tout au plus pourrait-on regret-
ter I'absence de noms tels que Corneille Bertram, Guy de Brés,
George Buchanan. Nous ’avons dit, ce qu’on serait tenté de repro-
cher & notre Encyclopédie c’est plutdt la trop grande abondance de
ces notices biographiques et, d’'antre part, le développement insuffi-
sant qui a été donné & un certain nombre d’entre elles. Il efit été
possible, nous semble-t-il, de prévenir ce dernier reproche sans dé-
passer le nombre de volumes fixé par les éditeurs. Peut-étre, il est
vrai, aurait-il fallu, pour cela, sacrifier quelques-uns des nombreux
Jésuites ou éliminer quelques uns des saints et des saintes plus ou

! Voir J. Delaborde, Les Protestants a la cour de Saint-Germain lors du
collogue de Poissy. Paris, 1874, pag. 60.

* Pour compléter les sources anciennes, il fant consulter les ouvrages
de Sudhoff sur Olévian et Ursinus, de Heppe sur 'histoire et la dogmati-
que du protestantisme allemand, de Gass sur 'histoire de la dogmatique
protestante, d'Ebrard sur le dogme de la cene et son histoire, I'article
de Hundeshagen dans le supplément de I’Encyclopédie de Herzog (tome
XIX) et le travail de M. le Cte Delaborde cité dans la note précédente,
pag. 44 et suiv.

THEOL. ET PHIL. 1877. 38



594 BULLETIN

moins légendaires qui sont venus chercher ici un refuge contre 1’ou-
bli. I’Encyclopédie efit-elle beaucoup perdu & ce sacrifice? Nous
nous permettons d’en douter.

A Thistoire de I’église se rattache de prés la statistique ecclésias-
tique ou religieuse. Les articles de M. Eug. Arnaud sur les églises
réformées de France, de M. S. Berger sur les évéchés francais,
de M. E. Streehlin sur Berlin et sur les Vieux-Catholiques sont une
riche mine de renseignements puisés aux meilleures sources. Mais
la tiche la plus lourde et la plus délicate, en cette matiére, est
sans contredit celle qui incombe & M. E. Vaucher, chargé de la sta-
tistique des églises et des pays du dehors. Il faut lui savoir gré des
etforts qu’il a faits pour étre exact et complet, et ne pas trop s'éton-
ner si des erreurs se sont glissées c¢a et 13 dans ses résumés. Com-
ment, en effet, étre également bien renseigné sur la statistique ecclé-
siastique d’'un canton de la Suisse et sur celle de la Bolivie ou des
Iles Britanniques, sans parler de la Boukharie et de Calcutta? A en
juger par les articles sur Bdle et sur Berne, les seuls que nous soyons
en mesure de contrdler en détail, M. Vaucher n’a pas toujours eu a
sa disposition les sources les plus récentes ni les plus impartiales.
Autrement, il n’aurait pasignoré la loi qui, en 1874, a entiérement
transformé I’église de Béle-ville ; il n’aurait pas dit, non plus, que
« l]a Confession helvétique est encore officiellement la régle de I’en-
seignement » dans celle de Berne, et que « la grande majorité du
clergé bernois préche les doctrines du rationalisme. » Encore une
fois, il serait injuste de se montrer trop sévére; une exactitude irré-
prochable est & peu prés impossible en un sujet si vaste et si com-
plexe, et cela surtout a notre époque de rapide transformation.

Les sciences bibliques, avec tout ce qui y touche de prés on de
loin, sont dignement représentées dans ce volume. Elles ont fourni
la matiére de quelques-uns des meilleurs et des plus importants arti-
cles. On lira avec jouissance et profit le travail de M. Oppert sur
Babylone, les notices de M. Ph. Berger sur divers sujets, la plupart
de géographie biblique, les études de M. Sabatier sur le Canon du
Nouveau Testament et sur Baur et I’école de Tubingue, celle de
M. Bruston sur le Cantique des cantiques, et bien d’autres articles en
core. On peut différer sur certains points, apprécier autrement cer-
tains faits ou certains hommes, ce qui est sir c’est que, en lisant ces
pages, on se sent dans le plein courant de la science actuelle, c’est
que, en général du moins, on y trouve, dans un langage sobre et
précis, l'exposé « aussi complet et aussi succinct que possible » des



THEOLOGIE 595

travaux et des résultats contemporains. La bévue la plus choquante,
ou pour parler plus exactement, la seule bévue vraiment choquante,
que nous ayons rencontrée dans les articles de cet ordre a été en
partie réparée dans I'Erraia, a la fin du volume. Nous voulons par-
ler de Particle sur l'épitre de Barnabas, ol il est dit (pag. 85) que
« le texte grec est tronqué, car il commence au milien d’'une phrase
du 5° chapitre. » On a bien fait de supprimer ces mots, qui nous re-
portent & quinze ans en arriére. Mais il efit été bon d’ajouter que
c'est le codex sinailicus, publié pour la premiére fois en 1862, qui est
venu combler la lacune, el que c¢’est Hilgenfeld qui, le premier, dans
son Nov. Test. extra canonem receplum (fasc. 11, Leipz. 1866), a édité
I'épitre entiére & I'aide de ce manuscrit, de méme que c’est lui en-
core, « qui a pu le premier mettre & profit le texte découvert par
Bryennius » (Barnabae epistula. Integram Graece iterum edidit, etc.
Edit. altera emendata et valde aucta. Lipsiae 1877.) — Nous ne nous
arréterons pas 3 d’antres inexactitudes de moindre importance, nous
bornant &4 en relever une seule, qui trouve d’ailleurs son correctif
dans un autre article de la méme livraison. On nous dit (pag. 48) que
Balthasar, qui figure dans le livre de Daniel comme dernier roi de
Babylone, était « connu aussi sous les noms de Nabonnéde (Bérose),
de Nabonadius (Ptolémée), » etc., etc. Cette identité de Balthasar et
de Nabonnéde a été en effet admise, & I’exemple de Joséphe, par bon
nombre de commentateurs anciens et modernes, tandis que d’antres
ont identifié Balthasar avec Labosordach ou méme avec Evilmero-
dach, Mais dans I'état actuel de nos connaissances, ni 1'une ni 'autre
de ces hypothéses ne peut se soutenir. Les textes chaldéens nous
apprennent que Balthasar était le fils ainé de Nabonnéde, et que
celui-ci ’avait institué sur quelques parties de son royaume. Voyez
ce que dit & ce sujet M. Oppert dans I'article Babylone (pag. 11).
Trois desiderata pour finir. Ne serait-il pas possible d’arriver, pour

la transcription des caraciéres hébraiques, & un systéme uniforme?
Cette condition nous parait indispensable si la transcription doit
étre vraiment utile, si ’on veut qu’elle remplisse son but. A quoi bon
transcrire les mots hébreux si je ne suis pas aussitot bien au clair
sur la consonne ou la voyelle hébraique & laquelle correspond telle
lettre francaise? si non-seulement des auteurs différents, mais par-
fois un seul et méme auteur représente la méme consonne tantot par
un signe, tantdt par un autre? N’était la crainte d’allonger outre
niesure ce compte rendu, nous en citerions un choix d’exemples; on
n’a, en effet, que I’embarras du choix. Soit M. Schenkel, soit M. Riehm



596 BULLETIN

ont adopté et fait adopter a leurs collaborateurs un systéme unique.
Pourquoi n’en serait-il pas de méme pour notre Encyclopédie fran-
caise ? Le mieux ne serait-il pas (si toutefois les ressources typogra-
phiques le permettent) d’adopter le systéme exposé par M. Reuss
dans son Histoire des Israélites, pag. 77 et suiv, ?

Notre second desideratum concerne les indications bibliographiques.
L’honorable directeur nous dit dans la préface du tome premier que
ces indications « ont été 1’objet d’un soin spécial, » qu’on a « tenu
a les donner aussi complétes et aussi exactes que possible. » Ce que
nous désirons, c’est que la promesse impliquée dans cette déclaration
soit plus généralement réalisée. Un certain nombre de collaborateurs,
nous nous plaisons a le reconnaitre et nous les en remercions, ont
pris la chose & coeur. Et & ce propos, nous ne voulons pas négliger
de noter le savant et trés-utile article Bibliographie théologique, qui
est dt & la plume consciencieuse de notre ami, M. le pasteur A. Ber-
nus, Mais en thése générale, la partie bibliographique, nous n’hési-
tons pas & le dire, est, pour le moment du moins, la partie la plus
faible de cette Encyclopédie. Exempla sunt odiosa. Nous nous bornons
a signaler le fait & qui de droit.

Qu’il nous soit permis, enfin, d’exprimer le voeu qu’un soin plus
minutieux soit consacré a la correction des épreuves. Sous ce rap-
port le deuxiéme volume est certainement en progreés sur le premier,
mais le nombre des fautes d’impression y est encore trop considérable,
et I’Errata est fort loin d’étre complet. Nous fermons trés volontiers
les yeux sur les nombreuses coquilles qui se remarquent dans les
mots grecs, bien qu’il puisse y avoir des cas oi elles ne sont pas tout
a fait indifférentes. En revanche, les erreurs qui affectent les dates
et les noms propres sont d’autant plus ficheuses que c’est le plus
souvent en vue de ces renseignements-14 qu'on consulte des diction-
naires du genre de celui-ci. On conviendra qu’il est regrettable, pour
citer un exemple, que dans un seul article, peu étendu (pag. 467 et
468), il n’y ait pas moins de deux grosses fautes de date (bataille de
Cappel, 1541, au lieu de 1531 ; Consensus Tigurinus, 1529, au liea de
1549), sans parler d'une troisiéme date qui est fort douteuse (com-
position de la confession helvétique, par Bullinger, en 1564) et de
I'orthographe incorrecte « Vermilli » au lieu de Vermigli. Parmi les
errata d'une certaine importance qui ont échappé & 1’attention des
correcteurs, nous mentionnons encore les suivants : Pag. 8, lig. 7
(depuis le bas), au lieu de 437 ans, lisez 43 ans. — Pag. 31, ligne 2,
lisez Kalirrhoé ; pag. 77, lig. 4 : Bar-abbah, au lieu de Bar-Kabbab ;



THEOLOGIE 297

ibid. ligne 20 : Abinoam. — Pag. 127, ligne 8 (depuis le bas) : J. Tob.
Beck, au lien de C. Beck., — Pag. 170, ligne 1 : piél, au lien de plu-
riel. — Pag. 308, ligne 25: poéles, au lien de prétres. — Pag. 313,
ligne 23 : 1828, au lieu de 1812, et ligne 27 : 1862, au lieu de 1802. —
Pag. 320, ligne 27 : 1590 au lieu de 1490. — Pag. 475, ligne 13 : I’his-
toire de I'Egyple, au lieu de l'histoire de 'église. — Pag. 569, ligne
10 (depuis le bas) : Séb. Munster, au lien de Sch, Munster. — Pag. 578,
ligne 13 : Ketoubim, au lieu de Quetoubim (}). ~- Pag. 624, ligne 7
(depuis le bas) : Saumur, au lieu de Sedan. — Pag. 646, ligne 24,
Akko devait étre écrit en lettres francaises, la forme grecque étant
}&xxcb.

Les observations critiques qui précédent ne diminuent en rien no-
tre gratitude envers les hommes qui se sont mis & la bréche pour
doter le public de langue frangaise d’une ceuvre aussi sérieuse et aussi
éminemment utile. Nous ne doutons pas qu’ils ne fassent leur possi-
ble pour la perfectionner de volume en volume, et c’est avec confiance
que nous la recommandons & ceux de nos lecteurs & qui elle serait

demeurée étrangére jusqu’a ce jour.
H. VUILLEUMIER.

Dr E. NESTLE. — LES NOMS PROPRES ISRAELITES D’APRES LEUR
SIGNIFICATION POUR L’HISTOIRE DE LA RELIGION l.

L’étude des noms propres dans ’Ancien Testament fournit des
données d’'un grand intérét au point de vue des idées religieuses en
Israél. Aussi était-il étonnant que jusqu’ici ancun travail vraiment
scientifique n’elit été publié sur ce sujet spécial, et la Société théo-
logique de Teyler (A Harlem) mérite nos remerciments pour avoir
proposé comme sujet de concours: Les noms propres israélites
d’aprés leur signification pour lhistoire de la religion . Le mé-
moire présenté par M. le Dr Eberhard Nestle (actuellement répé-
titeur an séminaire théologique protestant de Tubingue) a été cou-
ronné par la Société et nous sommes heureux d’ajouter que c’est &
juste titre.

v Die israelitischen Eigennamen nach ihrer religionsgeschichtlichen Bedeu-
tung. Ein Versuch von Dr E. Nestle, von der Teyler'schen Gesellschaft
gekrénte Preisschrift. — Aussi sous le titre : Verhandelingen rakende den
natuurlijken en geopenbaarden Godsdienst, uitgegeven door Teylers god-
geleerd genootschap. Nieuwe Serie. Vijfde Deel. 215 pages. Harlem 1876.

* La date de cloture du concours était le 31 décembre 1874.



598 BULLETIN

Disons tout de suite que M. Nestle a examiné seulement les noms
d’hommes et non pas les noms de lieux. Ces derniers pourraient
faire l'objet d’un autre travail non moins utile et M. Nestle serait
trés bien placé pour exécuter cette tiche . Disons encore que le
présent volume n’a paru que deux ans apreés la cloture du concours.
L’aunteur a mis ce temps a profit pour perfectionner son travail au
moyen de notes et d’appendices, dans lesquels il pousse méme parfois
un peu loin amour des détails. Il n’a pas pu toucher au texte méme,
d’ott il résulte que parfois il revient dans un appendice sur un déve-
loppement antérieur (comp. pag. 91), ce qui peut au premier abord
dérouter le lecteur. Mais ce défaut n’est pas du fait de I’aunteur, il est
inhérent au caractére méme de la publication. Les concours ont
encore un autre inconvénient, la hate qu’ils entrainent, et M. Nestle
n’a pas eu le temps de faire court : il y a dans son livre, 4 plusieurs
reprises, des longueurs, des répétitions, des récapitulations superflues.

Dans son introduction, 'auteur expose en quelques pages I’histoire
de 'onomatologie hébraique, depuis les étymologies de la Genése
jusqu’a Pimportant ouvrage de Maith. Hiller (Onomasticon, sacrum
ou Sefer schemoth, 1706). Puis il caractérise en quelques mots 1'état
actuel de la question. Un second paragraphe traite des noms propres
chez les peuples sémitiques en général, et dans un troisieme 1’auteur
nous expose sa méthode et nous montre son but qui consiste & ré-
pondre aux deux questions suivantes :

1. Quels noms de Dieu les Israélites ont-ils employés pour former
leurs noms propres dans les diverses périodes de leur histoire ?

2. Quelles sont les données fournies sur le développement de Uidée de
Dieu chez les Israélites par les mots combinés avec les noms de Dieu
dans la composilion des noms propres ?

Dans sa premiére partie (pag. 26-145), M. Nestle s’attache & ré-
pondre & la premiére de ces deux questions. Nous avons lu et relu
ces pages avec intérét et profit, mais avec un embarras croissant :
il est en effet impossible de se dissimuler que l'auteur a momenta-
nément oublié que ses recherches avaient pour but restreint les

t Ce qui serait non moins nécessaire, ce serait une bonne concordance
des noms propres de I’Ancien Testament. Il vient bien de paraitre un
ouvrage de ce genre sous le titre de Concordantice nominum propriorum
quee in libris sacris continentur, par G. et A. Brecher. (Francfort sur le Mein
1876.) Mais & en juger par la critique de M. Miihlau, dans la Theologische
Literaturzeitung (18 aott 1877), cette concordance serait tres loin de réa-
liser les desiderata des hébraisants.



THEOLOGIE H99

noms de Dieu dans les noms propres; il s’est placé plus haut, il a
examiné les noms de Dieu en eux-mémes. De 1a, dans cette pre-
miére partie des développements fort intéressants, mais déplacés
ici, sur I'origine et la signification des noms: El, El Schaddai, El
Eljon, Jahvé; de 1a encore une ambiguité dans la division adoptée,
qui n’est ni strictement historique, ni strictement pragmatique.

Nous avons donc successivement trois chapitres, dont le premier
est intitulé El Schadda?, et étudie les noms propres composés de
El et de El Schaddai. Nous y trouvons d’abord un apercu général
sur le nom de El chez les différents peuples sémitiques, recherche
qui se termine par la question suivante : El est-il la désignation
d'un Dieu particulier ou bien est-ce une appellation générale de
la divinité (ou des divinités)? M. Nestle ne se prononce pas pour
'une ou 'autre de ces alternatives, il croit plutdt que les deux cas
sont simultanément vrais : le méme mot chez le méme peuple servait
a désigner le Dieu supréme et & exprimer la notion générale de
Dieu !. (Pag. 43.) De méme M. Nestle nous donne des détails sur El
Schaddai, qui selon lui signifie le Puissant dans le sens du guer-
rier, du victorieux, de Celui qui fait triompher son peuple. Il pré-
fére cette signification A celle de Puissant dans les forces de la
nature. Reste 4 savoir si ce dernier sens ne serait pas le plus ancien
et celui de M. Nestle un sens postérieur, plus approprié, il est vrai,
aux récits du Pentateuque que le sens primitif.

Ce nom d’El Schaddai ou plus exactement de Schaddai ne se
trouve que dans peu de noms propres israélites et, chose curieuse,
uniquement dans les catalogues de noms propres du livre des
Nombres 2. Ces catalogues (Nomb. I; X; XXXIV) sont trés im-
portants ; M. Nestle y a déeouvert d’intéressantes particularités,
ainsi sur 'emploi du mot Cour (Rocher) comme désignation de Dieu,
emploi qui ne se retrouve guére ailleurs sauf dans les Psaumes ; puis
sar ’emploi du mot ‘am (peuple), etc. Un tableau placé & la fin du
volume donne une liste compléte (alphabétique) de ces noms cités
dans les Nombres. (Pag. 202.)

Passant aux composés du mot Ei, M. Nestle traite en particulier
du mot si important Israél, dont il n’hésite pas & admettre (contre
M. Redslob) Vorigine fort ancienne et I'application premiére & une
personne, non pas 4 un peuple.

* Les noms propres himyarites jouent un grand role dans cette question.
* Il n'existe pas, dans I'Ancien Testament, de nom propre formé au
moyen de ‘Eljon.



600 BULLETIN

Un second chapitre nous améne a Jahvé. I.’Ancien Testament
renferme environ cent quatre-vingt-dix noms composés au moyen
du tétragramme. A 1’époque des Rois ces noms sont extrémement
répandus. (Voyez par exemple la liste des rois de Juda depuis Jo-
saphat). Remontant dans 'histoire, on trouve encore plusieurs noms
de ce genre & I'époque des Juges !, mais & I’époque mosaique on ne
rencontre que le nom treés énigmatique de la meére de Moise Joche-
bed et celui de Josué. Ensuite, M. Nestle entreprend une recherche
consciencieuse sur l'origine et la signification du nom de Jahvé.
Cette recherche conclut en faveur de I'opinion de M. de Lagarde,
mais elle se poursuit encore dans un appendice, oll se trouve exposée
en grand détail opinion de M. W. Robertson Smith (Aberdeen)
sous 'influence de laquelle M. Nestle avoue étre actuellement.

Le troisiéme chapitre est intitulé El, Jahvé, Elohim. Ce titre
suffit & montrer combien la question des noms de Dieu a préoccupé
notre auteur au détriment de sa tiche plus modeste, car Elohim n’a
servi 4 composer aucun nom propre. l’objet de ce chapitre est de
montrer El, Jahvé, Elohim devenus & peu prés synonymes, i peu
prés mais non pas complétement, comme le prouve le changement
de nom du roi Eljakim-Jehojakim *. (2 Rois XXIII, 34; comp. 2 Chron.
XXXVI, 4)

Un second paragraphe du méme chapitre est consacré a I'étude
des noms propres composés au moyen des noms de divinités étran-
geéres ; cette recherche, qui aurait di former une partie a part, se
trouve, on ne sait trop pourquoi ni comment, introduite comme
subdivision dans ce troisiéme chapitre qui n’a déja pas lui-méme
une raison d’étre suffisante,

Il se peut qu’il y ait eu une influence égyptienne sur quelques

* M. Nestle estime avec raison qu'il y a lieu de faire abstraction, pour
les époques reculées, des noms propres dérivés de Jahvé et qui se trou-
vent consignés dans les tabelles généalogiques des Chroniques. Ces noms
peuvent, en effet, avoir subi des changements, du fait de la tradition,
d'un écrivain ou d’'un simple copiste.

* Un tableau, placé a la fin du volume, donne la liste de tous les noms
propres de I’Ancien Testament, composés au moyen de El ou de Jahvé,
et qui se présentent sous deux formes, inverses 1'une de I'autre, comme
Jonathan et Nethanja, Elhanan et Hanan'el. Pourquoi le nom de ‘Uzzijja
se trouve-t-il adjoint & ‘Azarja? Le fait gu'un roi de Juda a porté ces
deux noms n'a rien & faire ici ou il s'agit d’étymologie, et M. Nestle n’a
pas réuni ‘Uzzi’el et "Azar’el.



THEOLOGIE 601

noms propres du Pentateuque, par exemple Jochebed, Poutiel, Hour,
Ahira’. Mais bien plus importants sont les noms dérivés de divinités
cananéennes. Il est intéressant de remarquer que le nom si répandu
d’Astarté n’a servi & composer aucun nom propre israélite ; il en est
de méme des autres divinités féminines, excepté peut-étre ‘Anat. La
principale question se pose a propos du nom de Baal, qui a servi a
former plusieurs noms propres a '’époque des Juges et des premiers
rois : Jeroub-Baal (Gédéon), Merib-Baal (Métiboschet), Esch-Baal
(Ischboschet). Comparez aussi le passage Osée II, 18, 19.

Baal était-il un des noms de Jahvé ou bien ce nom représente-t-il
upe autre divinité adorée par les Israélites? M. Nestle se prononce
pour la seconde alternative, quoique, & notre avis, les raisons que
lui-méme allégue en faveur de la premiére soient beaucoup plus
concluantes.

Ce chapitre se termine par quelques lignes consacrées aux noms
comme Nathan, Baruch, Giddel, qui sont des abréviations et sont
pour la plupart de date postérieure. Puis vient un appendice, qui
donne un apercu sur la littérature des derniéres années, non pas
sur les noms propres, mais sur les noms de Dieu; il renferme entre
autres une critique de l'ouvrage de M. Goldziher !, et oppose & la
série historique proposée par ce dernier: El, Elohim, Jahvé, la
série historique : El, Jahvé, Elohim, appuyée par des arguments de
grande valeur. Notons en passant et avec satisfaction une revendi-
cation énergique en faveur de Moise et d'Elie (pag. 128, 145) et de
leur role considérable dans I'histoire de la religion israélite. On est
peut-étre trop porté de nos jours a les déprécier au profit des pro-
phetes postérieurs.

Au commencement de sa seconde partie (pag. 146-198) M. Nestle
récapitule comme suit ses principaux résultats ? :

1. Les listes de noms propres du livre des Nombres confirment
le fait établi dans le Pentateuque, que Dieu était adoré sous le nom
d’E!l Schaddai dans I’époque pré-mosaique.

2. El et Jahvé sont & trés peu de chose prés les seuls noms de Dien
employés dans la composition des noms propres.

v Ignaz Goldziher, der Mythos bei den Hebriern und seine geschichtliche
Entwickelung. Leipzig 1876. I1 a parn récemment une traduction anglaise
de cet ouvrage.

* Nous disons & dessein les « principaux » résultats, car il va sans dire
que beaucoup d’autres faits de détail ont ét€ mis en relief dans les pages
qui précedent.



602 BULLETIN

3. A partir de Samuel et de David, les noms composés au moyen
de Jahvé deviennent excessivement fréquents.

Ce dernier fait, et plus particuliérement I'étude des noms propres
qui se trouvent dans le livre de Jérémie !, servent & réfuter I’opinion
de M. Kuenen, d’aprés laquelle, jusqu’a ’exil, la grande majorité des
Israélites aurait été idolatre.

Aprés ce préambule, I'auteur attaque son sujet proprement dit :
Qu’est-ve que les mets (substantifs ou verbes) adjoints aux noms de
Dieu dans la composition des noms propres nous apprennent sur la
notion de Dieu dans la religion israélite *? Ce Dieu est-il un Dieu
de la nature ou bien un Dieun actif dans la sphére morale et dans
I’histoire? Cette derniére alternative est évidemment la vraie, car &
peine trouve-t-on un ou deux noms propres olt le nom de Dieu soit as-
socié & la désignation d’'un phénoméne naturel 2, tandis que les noms
qui nous montrent Dieu agissant (sauvant, rachetant, donnant,
exaucant, se souvenant, etc.) sont trés fréquents.

Mais que signifient les noms qui affirment la royauté de Dien,
comme Malkijja, Malkiel, Elimélech, sans parler des composés
comme Abimélech *? Les noms ainsi formés se retrouvent chez les
Phéniciens et les Assyriens, il faut leur attribuer une origine sémi-
tique générale, et renoncer a y trouver la royauté théocratique
israélite. M. Nestle transporte donc cette royauté de Dieu, attestée
dans ces noms, dansle domaine naturel, il s’agit de la royauté dans
les cieux, dans l'univers. Nous ne croyons pas que cette conclusion

t Ces noms se trouvent classés alphabétiquement dans un tableau a la
fin du volume.

* §'il s'agissait de toute autre religion, il y aurait peut-&ire lieu de
quereller notre auteur sur I'emploi exclusif des mots « notion de Dieu »
au lieu d'une expression plus large. Mais il est vrai que, pour les Israé-
lites, toute la dogmatique se résume dans la théologie, au sens le plus
étroit de ce mot.

s Méme i supposer que le nom de ‘Ananje vienne du mot ‘anan, nuée, il
ne s'en suit pas qu'il faille y voir le Dieu de la pluie. La nuée a son rdle
dans I'histoire religieuse d’Israél : voyez par exemple la nuée pendant le
séjour au désert, et la nuée qui remplit le tabernacle et le temple.

* Nous devons dire ici quelques mots sur la maniere dont M. Nestle
interprete les noms composés, maniere qui nous parait juste. Si le mot
est formé de deux substantifs (ou d'un substantif et d’'un adjectif), il
Ienvisage comme une phrase, avec sujet et attribut reliés par le verbe
étre. Ainsi : Malkijja, Dieu est roi, et non pas roi de Dieu; ainsi encore :



THEOLOGIE 603

soit juste, elle contredit ce que M. Nestle a lui-méme établi plus
haut. Sans vouloir exagérer la notion théocratique chez les Sémites
en général, on peut leur attribuer hardiment la notion de la royauté
de Dieu sur son peuple, ou si ’on veut la royauté de tel ou tel dieu
sur tel ou tel pays, telle ou telle peuplade . C’est du reste 4 un
résultat analogue que M. Nestle arrive lui-méme dans I'étude des
mots dérivés de ab (pére), ot ce mot, pris comme qualification de
Dieu ou méme comme nom de Dieu, indique une paternité de Dien
vis-A-vis d’Israél. Toutefois Papplication de ce titre de pére & Dieu
gouléve de grandes difficultés, qui se compliquent encore quand on
voit le mot de frére (ay)jouer & peu prés le méme role (Axijja, Joay);
M. Nestle renonce a résoudre ces difficultés et se contente d’émettre
quelques conjectures.

L’ouvrage se termine par une série d’observations de détail sur
diverses autres idées religieuses exprimées dans les noms propres.
Suivent les trois tableaux que nous avons mentionnés et trois re-
gistres trés complets.

Le lecteur sera peut-étre frappé de voir qu’en somme notre
auteur nous conduit plus souvent & des résultats négatifs qu’a des
affirmations tranchées. Pesant soigneusement le pour et le contre, il
ne se prononce que rarement et ne craint pas (nous lui en savons
gré) de dire franchement non liguet *. Ces scrupules, cette exacli-
tude consciencieuse sont une qualité précieuse pour des investi-
gations de ce genre et si les conclusions font un peu défaut, le juge-
ment sain montré par I'auteur et 1’abondance des matériaux qu’il a

Elimélech, Dieu est roi, et non pas Dieu du roi. Si le mot est eomposé
d'un substantif et d'un verbe, le substantif est sujet du verbe, Ainsi:
Seraje, Dieu combat, et non pas : il (?) combat pour Dieu, ou méme :
contre Dieu. Quant & 1'Z qui sépare souvent les deux parties du mot com-
posé, M. Nestle le considére comme purement euphonique. Il ne veut pas
y voir le pronom de la premidre personne du singulier. (Voy. pag. 81,
note 1; pag. 129, note 1; pag. 182.} Mais nous aurions voulu qu’il traitait
plus & fond cette question qut a bien son importance, et surtout qu'il n'y
touchét pas souvent d'un air hésitant. (Pag. 128, 155.)

t L'Islam n'est pas ce qu'on est convenu d’appeler une théocratie au
sens israélite du mot, et pourtant Dieu est constamment apypelé al- Malik,
le roi.

* Quelquefois, par exces de ztle, il signale certains rapprochements
bizarres qui ne lui ont pas échappé, mais d’oli 1'on ne peut rien tirer de
positif. Voy. pag. 78, note 1; pag. 155.



604 BULLETIN

rassemblés font de ce livre un ouvrage utile, qui, nous I'espérons,
sera suivi de beaucoup d’autres de la méme main .
LUCIEN GAUTIER.

E. SCHURER. — HISTOIRE DE L’EPOQUE CONTEMPORAINE DU
NOUVEAU TESTAMENT. '

Cet ouvrage n’est pas une vie de Jésus; ce n’est pas non plus un
recueil de documents sur cette vie, un dossier complet et tout formé
pour qui voudrait I’écrire. L’auteur reprend les choses de plus haut :
avant d’écrire une histoire, avant méme de rassembler les documents
propres de cette histoire, il faut connaitre le milieu dans lequel elle
s’est produite. C'est un travail de ce genre qu’a entrepris pour ’his-
toire des origines du christianisme, M. Schiirer, professeur de théo-
logie & 'université de Leipzig. Son livre a pour titre: Lehrbuch der
neutestamentlichen Zeitgeschichte ®, dénomination difficile & faire passer
en francais; presque pour chaque mot il faut recourir & une phrase et
méme a une périphrase. La Revue de théologie de Liausanne traduit:
Histoire de P’époque contemporaine du Nouveau Testament (1877,
N°1, pag. 145); elle rend bien le titre allemand, en faisant compren-
dre qu’il a besoin d’'un commentaire.

Lehrbuch désigne un ouvrage qui ne vise pas au meérite liftéraire,
mais qui condense dans un espace aussi limité que possible, la plus
grande quantité de faits positifs et bien établis.

Le mot de neulestamentliche Zeilgeschichte a été introdnit dans la
littérature théologique en téte des lecons de Schneckenburger, pu-
bliées aprés sa mort en 1862. Il a été aussi employée par Hausrath
en 1868. M. Schiirer ne snit exactement les traces de l'un ni de
I’antre de ces deux auteurs. Lie premier définit sa discipline: « I’his-
toire du temps dans lequel se placent les événements racontés par
le Nouveau Testament » et M. Schiirer s’approprie cette idée; mais il
s’écarte de son prédécesseur quant aux limites de son domaine; au
lieu de décrire I’état du monde paien, et I’état du monde juif; il se ren-
ferme dans le judaisme, estimant que, si la connaissance du monde

* A l'occasion du jubilé de l'université de Tubingue, M. Nestle vient
de rééditer la grammaire hébraique de Conrad Pellican, composée &
Tubingue, en 1501, et imprimée & Strasbourg en 1504, (Conradi Pellican:
de modo legendi et intelligendi Hebreeum.) — X pages et 39 planches photo-
lithographiées. Tubingue 1877.

* Leipzig, J. C. Hinrichs, 1874, pag. 198,



THEOLOGIE 605

paien est nécessaire pour comprendre les développements ultérieurs
du christianisme, le monde juif est seul la base et le milien du chris-
tianisme & son origine.

Hausrath dépasse encore plus le patroo adopté par notre auteur,
car il donne une histoire proprement dite de Jésus et des apétres.

M. Schiirer veut réunir toutes les données nécessaires pour qu’on
soit en état de placer les faits rapportés par le Nouveau Testament
dans leur milieu historique et religieux, et de les aborder en historien.
Il se place au point de vue de tout homme instrait et réfléchi qui,
aujourd’hui, entrainé par le mouvement général, veut avoir une
peinture coordonnée, vivante et historique de ces faits qu'on n’a
longtemps étudiés que dans un but d’édification immeédiate ; il lui
donne les connaissances qui feront de lui, autant que faire se peut,
un contemporain du Sauveur.

Cet ouvrage est trés actuel; il répond & un besoin actuel et légi-
time. La piété chrétienne dans son ensemble, celle des individus et
surtout celle de 1’église entiére doit étre & la fois mystique et his-
torique : elle est, dans son essence une communion avec le Christ
glorifié, une vie cachée avec Christ en Dieu, mais dans le monde oul
nous sommes, cette communion spirituelle est une foi, c’est-a-dire
une connaissance intuitive, et nous ne pouvons pas vivre seulement
d’'une telle connaissance; il nous faut aussi une science détaillée et
rigoureuse qui ne peut étre demandée qu’a I'histoire. I’histoire rend
la foi éclairée, de méme que la foi rend la critique clairvoyante. Il
faut, aujourd’hui, lire I'Ecriture avec le désir et le dessein d’acquérir
une vue historique des faits dans lesquels Dieu s’est révélé. Négliger
cette tiche, c’est faire bon marché de la providence de Dieu qui a
voulu que le Christ non-seulement devint un homme, mais un Juif
dont la vie entiére s’est passée dans les limites du territoire juif.

L’ouvrage de M. Schiirer est done fort bien venu pour les théolo-
giens, et pour ceux qui désirent se tenir 4 la hauteur des devoirs
intellectuels imposés par sa religion méme, au chrétien qui pense.

On comprendra facilement qu’un tel ouvrage ne soit pas & propre-
ment parler une histoire, puisqu’il y manque le centre méme des
événements et par suite I'unité, I'intérét, la chaleur, qui dépendent
de ce centre. Nous avons devant nous une série de monographies,
toutes intéressantes, et trés remplies de faits, mais non pas un récit
suivi. C'est dire que le procédé de I'analyse n’est pas applicable ici:
il n’y a pasla de grandes lignes, d’'idées méres, ce sont des faits dont
le mérite est dans leur nombre, et leur exactitude. Aussi je pense



606 BULLETIN

bien faire, aprés avoir relevé ce caractére du livre, en indiquant
briévement les sujets traités, puis en entrant dans des détails un pen
plus circonstanciés sur un de ses chapitres.

Une introduction développée renferme surtout une description
soignée des sources employées par l'auteur et indiquées & quiconque
veut en savoir davantage. Outre le Nouveau Testament, c’est une
série d’écrits analysés plus tard dans le corps de ’ouvrage: d’une
part le livre d’Enoch, le quatriéme livre d’Esdras, ’Assumpiio Mosis
’Apocalypse de Baruch, le Psalterium Salomonis, les anciens Tar-
gums (Onkelos et Jonathan} et le livre des Jubilés; d’autre part la
Traduction des LXX, la sagesse de Salomon, les oracles Sibyllins,
le quatrieme livre des Maccabées, et les ouvrages de Philon.

D’autres écrits sont résumés ici & part: ce sont les deux livres des
Maccabées, les ceuvres de Joséphe (mepe o0 Touduinoh wodépou ; Toudaivn
Apywodoyia ; autobiographie ; contre Apion), puisla tradition rabbi-
nique, a savoir le Talmud (Mischna et Gemara), les Midrasch, et quel-
ques ceuvres historiques. On trouve 14 une vingtaine de pages pleines
de renseignements positifs sur le contenu de ces livres, sur la Ha-
lacha, partie légale, et 1a Haggada, partie plus pratique et édifiante
des documents rabbiniques.

La Mischna est pour la vie spirituelle des juifs et Joséphe pour la
vie politique du temps, la source indispensable.

Les auteurs grecs et latins & consulter sont aussi énumérés.

Aprés lintroduction viennent deux parties & peu prés égales:la
premiére contenant 1’histoire politique de la Palestine, la seconde dé-
crivant la, vie intérieure du peuple juif.

L’histoire commence en 175 avant Christ sous Antiochus Epiphane
et se termine en 70 aprés Christ & la destruction du temple. Cet
espace est partagé en deux périodes par la conquéte de Pompée;
dans l'une se trouvent les Hasmonéens, dans ’autre les Hérodes. On
rencontre 14 une grande quantité de noms propres et de dates dont
’étude attentive rendrait vive et peut-tre claire 'impression pénible
que fait éprouver lhistoire du peuple juif pendant les derniéres
années de sa vie nationale. Il est impossible de s’arréter sur cette
partie, il I’y a pas matiére & résumé. — Un dernier paragraphe dé-
passe I’année 70 et raconte les derniers soulévements des juifs dans
la Cyrénaique et I'Egypte sous Trajan, puis sous Hadrien en Palestine,
autour de Barkochba.

La seconde partie intéresse plus facilement et peut étre mise a
profit par plus de lecteurs; elie est d’'un grand secours pratique pour



THEOLOGIE 607

illustrer les récits du Nouveau Testament. Elle renferme onze cha-
pitres.

1. Le pays et ses habitants. Mélange et oppositions des nationalités ;
importance relative des éléments juif et grec; les différences offertes
par les provinces, la Judée étant proprement juive,la Samarie for-
tement méiée de population originaire de Mésopotamie, la Galilée
agricole, moins légaliste, mais tout aussi patriote que la Judée.

2. Etai politique, distinguant les villes & constitution helénistique,
¢’est-a-dire les villes du littoral et de la Décapole, et le territoire
proprement juif; établissant le role du sanhédrin et des grands
prétres.

3. Les pharisiens et les sadducéens. Plusieurs textes de Joséphe sont
transcrits en entier. Les pharisiens forment le parti populaire et les
sadducéens le parti sacerdotal et aristocratique ; ils different en
outre par leur attitude vis-d-vis de la loi et par leur dogmatique.

4. La science scripturaire (Schriftgelehrsamkeit) expose D'autorité
canonique des Saintes Ecritures, décrit 'activité des légistes dans
le sanhédrin, la synagogue et I’école et reprend le sujet indiqué dans
I'introduction sur la Halacha et la Haggadda, c’est-a-dire sur le con-
tenu légal ou édifiant du Talmud; ja Halacha "étant étudiée dans
I'école (Beth ha-Midrasch), la Haggadda dans la synagogue. Enfin
vient une énumération des principaux chefs d’école, tirée d'un
des 63 traités de la Mischna, et mentionnant la grande synagogue.

5. Ecole et synagogue.

6. La vie sous la loi. Tout le zéle dans la famille, I’école et la syna-
gogue tendait & faire du peuple un peaple de la loi: on ne deman-
dait pas: Cecli est-il bon? ou est-il mauvais? mais, est-ce dans la loi?
Un des points les plus importants était le sabbat; aux bréves pres-
eriptions dua Pentateuque vint s’en ajouter un tel nombre qu'on vit
se former une branche considérable de la science 1égale. On déter-
mina quels travaux étaient interdits et on en fixa trente-neuf, dont
chacun était précisé avec soin.

Plus importantes encore étaient les ordonnances multiples sur la
pureté et 'impureté. Aprés avoir déterminé ce qui souille, il fant
dire ce qui purifie; or toute eaun n’est pas bonne pour cet usage;ily a
six espéces d’ean formant une hiérarchie dont les degrés les plus
élevés ont des propriétés plus importantes; ce sont: 1° 'eau des
étangs, citernes, etc., I’eau qui ne coule pas. 2° ’eau de montagne
qui coule encore; 3° 'eau puisée en quantité supérieure & quarante
mesures; 4° I’eau d'une source peu abondante; 5° l'eau courante



608 BULLETIN

minérale ou thermale; 6° I’eau de source pure. — Pour se rappeler
sesdevoirs, tout Israélite fideéle devait porter trois aide-mémoire: 1°les
Zizith (dans le Nouveau Testament xpaoreda,) franges bleues ou blan-
ches placées aux quatre coins de son vétement supérieur d’aprés Nomb.
XV, 37 et suiv. et Deut. XXII, 12, 2° la Mesusa, petite boite allongée
suspendue aux portes des maisons et des chambres contenant un petit
rouleau de parchemin. Sur ce parchemin étaient écrits en vingt-deux
lignes les deux fragments Deut. VI, 4-9, sur 'amour pour Dieu et
XI, 1321, sur les bénédictions attachées a l'obéissance vis-a-vis des
commandements de Dieu. 3. Les Tefillin dans le Nouveau Testament
pulaxthpix, petites capsules assujetties par des courroies sur la main
ou sur la téte; elles renfermaient les deux passages de la Mesusa, et
deux autres (Ex. XIII, 1-10 et 11-16) sur la Pique et la rachat des
premiers-nés.

La priére elle-méme était réglementée; il y avait deux formules
principales appelées Schma et Schmone-Esre. La premiére devait
étre récitée le matin et le soir par tout Israélite mile et adulte;
elle était formée par trois fragments, les deux passages de Deutéro-
nome contenus dans la Mesusa et les Tefillin et Nomb. XV, 37-41 qui
prescrit l'usage des Zizith et indique le but de cet usage. A cette
récitation on ajoutait le matin trois bénédictions, deux prononcées
avant, une apreés; le soir on ajoutait quatre bénédictions, deux avant
et deux aprés.

Les Schmone-Esre étaient dix-huit actions de grice que tout Israé-
lite, homme, femme, enfant et esclave devait prononcer trois fois
par jour, le matin, aprés-midi & I’heure de I'oblation et le soir. Le
texte entier se trouve dans l'ouvrage que nous analysons, (Pag. 500
et 501.)

7. L’ Apocalyplique. On entend par 14 cette littérature qui présente
des perspectives d’avenir sous une forme énigmatique et qui a exercé
sur le développement intérieur du peuple juif une influence considé-
rable. Ces ouvrages sont destinés 4 répondre aux questions diverses
que se pose la curiosité du coeur humain, et se donnert comme ayant
une origine divine plus ou moins directe. Les porteurs de ces réevé-
Jations sont des personnages de l'antiquité biblique, sauf & Alexan-
drie olt c’est la sibylle antique. Ils exhortent & la patience et cher-
chent & ]a faciliter par 'annonce du prochain avénement du royaume
de Dieu et de I'infaillible jugement exercé sur les impies. L’occasion
de ces productions est d’ordinaire une époque de grandes souf-
frances. Un paragraphe particulier et souvent fort développé étudie



THEOLOGIE 609

successivement les oracles sibyllins, le livre d’Enoch, I’Assumptio
Mosis, ’'Apocalypse de Baruch et le quatriéme livre d’Esdras.

8. L'espérance messianique est exposée en deux parties, 'une his-
torique, 'autre systématique ; nous y reviendrons.

9. Les Esséniens. C'est a4 dessein et pour s’opposer & lerreur
commune que 'autear place ce chapitre & une si grande distance de
celui qui traite des pharisiens et des sadducéens. Ces derniers repré-
sentent des partis politiques et religieux, les esséniens forment une
véritable secte et presque un ordre monastique. Le chapitre décrit
Porganisation de la communauté, ses meeurs et ses usages, sa théolo-
gie et sa philosophie; puis recherche la nature et l'origine de cette
secte.

10. Le judaisme dans la dispersion ; en Syrie, en Egypte, en Gréce,
en Italie; son organisation, sa position politique, sa vie spirituelle,
(service divin, relation avec Jérusalem, littérature, traduction des
LXX, Apocryphes de I'Ancien Testament), enfin sa propagande, les
prosélytes.

11. Philosophie juive, surtout & Alexandrie. Quatriéme livre des
Maccabées, faussement attribué & Joséphe, sagesse de Salomon;tout
particulierement Philon, sa doctrine de Dieu, des intermédiaires, du
Logos, de la création, son anthropologie et sa morale.

A ces chapitres il faut ajouter plusieurs suppléments sur le livre
des Jubilés, et les anciens Targums, etc., et des tableaux généalogi-
ques des Séleucides, des Hasmonéens et de la famille d’Hérode.

Revenons maintenant au chapitre qui traite de 1’espérance messia-
sianique pour en exposer le contenu en entrant dans quelques détails
et donner un spécimen de ces monographies trés soignées.

I’espérance messianique est une partie essentielle du contenu des
écrits apocalyptiques, et son importance exige qu'on 'expose & part.
La question principale & ce propos est celle-ci: I'avenir meilleur
décrit et attendu était-il, avant Jésus et de son temps, inséparable
d’un Messie personnel? On a soutenu & plusieurs reprises que 1'espé-
rance messianique au sens étroit, c'est-a-dire 'attente d’un roi mes-
sianique était morte an temps de Jésus et qu'elle n’a repris vie que
sous 'influence du christianisme. Telle est la thése de Bruno Bauer,
de Volkmar, ainsi que de Holtzmann. Ce dernier déclare que I'idée
messianique entiérement éteinte dans les derniers siécle avant Christ
fut reconstruite par Pactivité des savants au moyen d’un travail
purement littéraire. Cette nouvelle formation, dit-il, était en cours de
développement 4 I’époque de Jésus, mais n’est arrivée & son cou-

THEOL. ET PHIL. 1877. 39



610 BULLETIN

ronnement qu’a 1’époque chrétienne et sous I'action des idées chré-
tiennes. En tout cas I'idée messianique n’avait plus aucune place dans
la conscience populaire parmi les contemporains du Christ. Une
différence essentielle sépare 1'idée scoiastique postérieure, de I'idée
prophétique primitive ; les prophétes n’attendent le Messie qu'apreés
anéantissement des puissances hostiles accompli par Dieu lui-méme ;
d’aprés la dogmatique postérieure c’est le Messie qui parait pour
exercer un jugement en forme.

Holtzmann a pleinement raison de faire ressortir le caractére sco-
lastique de l'idée messianique des derniers temps; mais il n’a pas le
droit de dire que cette idée était entiérement étrangére & la conscience
populaire dans le premier siécle de notre ére. C’est contredire I’his-
toire évangélique, et il faut pour cela se défaire de témoignages
positifs, par exemple d’Enoch, des oracles sibyllins, et de Philon. La
vérité est que la reconstruction savante de l'idée messianique a
commencé longtemps avant le Christ et que de son temps I’espérance
du Messie était déja rentrée dans la conscience vivante du peuple.

Une influence profonde a été exercée sur la formation de l'idée
messianique par les prédictions de Daniel qui datent de 167-165
avant Christ. Ces prédictions faites pendant les persécutions d’Antio-
chus-Epiphane, annoncent une délivrance. Dieu lui-méme détruira
les empires du monde et constituera le régne des saints du Trés-
Haut. Ce livre ne renferme rien pour ni contre le Messie personnel.
Le Fils d’homme n’est pas le Messie, ¢’est I'embléme du peuple des
saints, comme les animaux sont les emblémes des puissances du
monde; sa venue du ciel par opposition & la sortie de la mer indique
l'origine divine du peuple des saints. Le point caractéristique de
I'espérance de Daniel, c’est ’empire universel des saints; a cela
s’ajoute la premiére affirmation claire et précise d’une résurrection
corporelle.

I1 y a peu dans les Apocryphes de I’ Ancien Testament, mais ce silence
ne donne pas matiére & argument, car ces écrits sont de nature
historique et didactique et non prophétique. Toutefois on y trouve
le retour des Israélites dispersés, la conversion des paiens, la durée
éternelle de la nation juive et méme 1'idée de la royauté éternelle de
la maison de David. Le juste de la sagesse de Salomon n’est pas le
Messie. Dans les plus anciennes sibylles juives, vers 140 avant Christ,
le courant de la prédiction messianique coule avec abondance. Tout
un fragment (III, 784-786) est messianique; les rois paiens attaquent
le peuple de Dieu, mais ils sont anéantis; les enfants de Dieu vivent



THEOLOGIE 611

dans la paix, ce spectacle entraine les peuples paiens & venir adorer
Dieu, qui établit un empire éternel sur tous les hommes. Cest 14 le
point important ; le roi messianique n’est mentionné que briévement
au commencement, mais il est supposé par la description subsé-
quente.

L.e livre d’Enoch (dernier tiers du second siécle avant Christ) con-
tient relativement peu; 'auteur attend un dernier assaut de la puis-
sance paienne (c’est-d-dire syrienne) repoussé par Dieu; un juge-
ment suit; les anges déchus et les Israélites infideles sont jetés dans
’abime, une nouvelle Jérusalem est édifiée par Dieu, ol les Israélites
pieux habitent et recoivent les hommages des paiens. Puis parait
le Messie, sous 'image d’un taureau blanc; tous les paiens I'invoquent
et se tournent vers Dieu.

Le psautier de Salomon paru & ’époque de Pompée (63-48 avant
Christ), peint le roi messianique avec des couleurs plus vives et des
contours plus nets; il insiste 3 la fois sur ces deux points: la royauté
de Dieu lui-méme et la perpétuité de la royauté de la maison de
David. Il ne faut donc pas raisonner comme si 'une de ces idées
excluait nécessairement ’autre. La domination paienne des Romains
et la tendance sadducéenne des Hasmonéens ne laissaient d'espérance
que dans un roi davidique suscité par Dieu pour détruire les ennemis
d’Israél et purifier Jérusalem des paiens. C’est un roi juste, enseigné
de Dien, ¢’est I’0int du Seigneur (xptstds xupiov), il est fort par I’esprit
de Dieu, et pur de tout péché.

Un fragment sibyllin postérieur, occasionné par la domination vio-
lente d’Antoine et de Cléopitre en Egypte, annonce I'avénement du
royaume de Dieu et la venue d’un saint roi quirégnera éternellement
sur tout pays (HEe &'dyvdc dvak, mdong i oximrpn xpatnowy &g aiGvag
navras.) Iei encore la royauté de Dieu s’unit 3 celle d'un Messie per-
sonnel.

Les discours figurés du livre d'Enoch font ressortir le caractére
surhumain du roi messianique, déja sensible dans les Psaumes mes-
sianiques. Le « fils de ’homme » de Daniel est désigné comme le
Messie, et sa venue du ciel caractérisée comme préexistence. Malheu-
reusement I'époque de ces discours est trés incertaine.

L’Assomptio Mosis, parue A peu prés au commencement de notre
ére, prédit I'avénement du royaume de Dieu en termes émus. L’ab-
sence de toute mention du Messie vient peut étre de ce que l'auteur
étant du parti des zélotes a pour idéal un état démocratique et non
monarchique.



612 BULLETIN

Le livre des jubilés annonce pour Israél un temps de joie et un
empire uuiversel.

Le témoignage des sibylles, du livre d’Enoch et surtout des Psau-
mes de Salomon est suffisant pour établir que ’attente d’'un Messie
personnel était rien moins qu’éteinte dans les derniers siécles avant
Jésus-Christ.

Les Targums d’Onkelos et Jonathan confirmeraient ce résultat si on
était siir de la date de leur composition.

Philon du moins est une autorité certainement antérieure A Christ,
et dans deux de ses écrits il touche I'espérance messianique. Dans le
premier passage (de exsecrationibus, § 8-9), il exprime ’espérance
que tous les Israélites fidéles seront réunis dans la terre-sainte. Dans
le second (de pramiis et peenis, § 15 et suiv.) il décrit I'Age debonheur
et de paix qui suivra la conversion des hommes & Dieu. Les bétes
féroces seront domptées, la paix régnera parmiles hommes, la richesse
et 'aisance seront générales. Tout ennemi de la paix sera détruit;
un homme sortira, dit-il, d’aprés Nomb. XXIV, 7, dans les LXX, qui
entrera en campagne, fera la guerre et dominera des nations gran-
des et nombreuses.

Dans le Nouveau Testament la question de Jean-Baptiste & Jésus,
la confession de Pierre et les acclamations de la foule le jour des
Rameaux attestent I’état de la conscience populaire & ce moment.

Aprés Jésus-Christ les grands mouvements nationaux de 44 i 66
montrent assez avece quelle agitation on attendait I'intervention de
Dieu ; Joséphe déclare que I'espérance messianique était un des plus
puissants leviers pour soulever le peuple contre Rome, et il ne craint
pas d’appliquer lui-méme les prophéties & Vespasien.

Aprés la destruction du temple, dans les derniéres années du pre-
mier siécle, la méme préoccupation se fait jour dans les Apocalypses
de Baruch et d’Esdras.

L’ Apocalypse de Baruch décrit la fin du monde: avant tout des
troubles universels et terribles, des luttes, le triomphe des impies ;
puis I'apparition du Messie qui donne aux uns la vie, aux autres
la mort, et ouvre un age de bonheur et de prospérité; la irouve
place le cep aux mille grappes de mille grains. Aprés ce temps écoulé,
tous les morts ressuscitent et sont jugés, les impies sont livrés aux
tourments, les justes sont transformés dans leurs corps qui devien-
nent lumineux.

Le quatrieme livre d'Esdras offre 2 peu prés les mémes traits; le
Messie demeure quatre cents ans sur la terre, puis il meurt avec tous



THEOLOGIE 613

les hommes. Le monde reste sept jours dans un calmede mort, apreés
lesquels un monde nouveau apparaitra; les morts ressusciteront et
le Trés-Haut les jugera.

1.e Schmone-Esre, la priére quotidienne dont il a été question plus
haut et qui a regu sa forme actuelle vers 100 aprés Christ renferme
plusienrs demandes d’un caractére messianique.

Bi on veut dresser un {ableau systématique de la dogmatique mes-
sianique il faut mettre & la base du systéme les données des Apoca-
lypses de Baruch et d’Esdras olt Pattente eschatologiqne recgoit sa
forme achevée.

Yoici quels sont les scénes successives de ce drame:

1° La derniére oppression el le dernier trouble. La délivrance est
immédiatement précédée d'un redoublement de douleurs; ce sont
des signes extraordinaires, du bois qui laisse écouler du sang, des
pierres qui parlent, puis des querelles dans les familles, la victoire
des impies et des pécheurs, des guerres, des tremblements de terre.

2¢ Elie apparait comme précurseur.,

3¢ Le Messie arrive, il exerce le jugement, son nom est 1’Oint, le
Messie ; dans le livre d’Enoch il s’appelle le F'ils de ’homme et I'Elu.
Rarement il est désigné par le nom de Fils de Dieu, et une seule fois
le Fils de 1a femme. Il doit sortir de la famille de David et de Beth-
léem.

L’incertitude sur la date des sources ne permet pas d’affirmer que
la préexistence ait été assignée au Messie avant Jésus-Christ, mais il
faut remarquer que s'il est un souverain humain, il posséde cependant
des dons et des forces qui viennent de Dieu. Il est juste, sans péché,
doué par le Saint-Esprit de puissance, de sagesse, de justice. Un ca-
ractére surhumain et la préexistence lui sont positivement attribués
dans le livre d’Enoch et dans le quatriéme d’Esdras: il était choisi et
caché avant que le monde efit été créé.

4° Dernier assaut des puissances hostiles.

b Anéantissement de ces puissances par Dieu et par le Messie 3 la
fois.

6° Renouvellement de Jérusalem, purification de ’ancienne Jérusalem
ou apparition d’'une Jérusalem céleste qui s’installe en Palestine.

7° Ressemblement des Israéliles dispersés.

8 Le royaume glorieux en Palestine, exercé par le Messie et par
Dieu, caractérisé par la domination sur le monde, la paix, la joie, et
la sainteté, Tant6t I’eschatologie s’arréte 13, tantt ce royaume glo-
rieux a une fin, et d’autres périodes suivent qui sont :



614 BULLETIN

9° Renouvellement du monde. Le monde & venir o aiwv o pédwy ou o
épxopevos est distinet du «idw olros. Selon les uns il parait en méme
temps que 'Age de Messie, selon les autres aprés qu'il s’est écounlé ;
c’est cette derniére idée qui a prévalu dans la théologie postérieure.

10° Résurrection universelle. Dans I'idée pharisaique les justes seuls
ressuscitent, pour les autres tous reviennent a la vie.

11° Jugement dernier. Bonheur éternel ou condamnation. Quant aux
souffrances du Messie, on peut dire qu’aucun des écrits dont il vient
d’étre question n’en parle, mais le Talmud les mentionne souvent, et
le juif de Justin Martyr admet un Messie souffrant. Si I'idée des souf
frances expiatoires d'aprés Esaie LIII, n’est pas étrangére au Talmud
ni & Justin, le judaisme en général n’a jamais été favorable & cette
conception, comme le prouvent d’ailleurs les données du Nouveau
Testament.

Je n’ai pu que donner des détails secs et présenter une vue trés
sommaire de cet ouvrage, j'espére cependant avoir fait comprendre
qu’il renferme une somme considérable de faits, pas toujours connus
ni méme bien faciles & retrouver ailleurs et cependant trés néeessaires
a la connaissance historique du Nouveau Testament.

ERNEST MARTIN, lic. théol.

F. GopEr. — ETUDES BIBLIQUES. NOUVEAU TESTAMENT 1.

Avoir trois éditions en trois ans pour un livre d’études bibliques,
en fin de compte de théologie, c’est un succés inespéré, une preuve
évidente que le savant et pieux théologien de Neuchatel répond & de
nombreux besoins et satisfait selon toute apparence notre public re-
ligieux. C’est a lui, en effet, que s’adresse 'auteur plus encore qu’aux
théologiens de profession et il faut le dire, M. Godet a su trouver la
note convenable. Il sait admirablement grouper les faits, les présen-
ter sous un jour agréable et captivant. D’ailleurs, le point de vue
théologique du professeur, qui est celui d’'un conservatisme de bon
aloi, est fait pour plaire dans le milieu ot nous vivons. Pas de théses
trop hardies, en apparence du moins, rien qui sorte des faits géné-
ralement admis et I’ensemble de chaque sujet formant un tableau
clair, compréhensible, c’est plus qu’il n’en faut pour réussir en ces
matiéres et pour satisfaire aux exigences de bienveillants lecteurs.

! Etudes bibliques. — Deuxitme série : Nouveau Testament. 3m¢ édi-
tion. — Paris, Sandoz et Fischbacher. 1 vol. in-8.



THEOLOGIE 615

A peine le rejet de 1a seconde de Pierre pourrait-il chez les plus sé-
veres exciter quelque méfiance et étre taxé d’une trop grande audace.

L’étude sur 1'Origine de nos quaire fvangiles qui ouvre le volume
se borne & confirmer les données traditionnelles sur ces documents
et détermine d’une maniére intéressante le but et le caractére de
chacun d'eux. Les Logia de Matthieu constituent le fond du premier
synoptique, composé vers I’an 65. Marc est plus jeune d'une année
et Luc serait de I’an 63. Contrairement & I'opinion la plus accré-
ditée, le troisiéme évangile serait an fond le plus ancien.

La seconde étude sur la personne de Christ est peut-&tre la plus
intéressante de toutes. M. Godet y développe la fameuse théorie
christologique de la Kénose avec toutes les qualités et tous les dé-
fauts de cette conception. L’GEuvre de Jésus-Christ est divisée en
ceuvre pour nous et ceuvre en nous. Dans cette derniére partie, la
sanctification du chrétien est traitée d’une fagon originale et féconde
en enseignements. C’est un complément ajouté 3 la doctrine protes-
tante de la justification, et, comme le dit I'auteur lni-méme, ces pages
écrites avant le réveil d’Oxford expriment trés bien ce qu’il y avait
-de vrai dans ce mouvement maintenant arrété. Enfin, une étude sur
les quatre principaux apdires, ot 'on cherche & montrer 1'unité pro-
fonde qui doit avoir existé entre ces premiers docteurs chrétiens,
surtout Jacques et Paul, et un Essat sur I’ Apocalypse terminent le
volume. Dans l'interprétation de ce dernier livre, le professeur de
Neuchitel suit une voie moyenne entre la méthode traditionnelle et
la méthode historique. « Les intuitions du prophéte, nous dit-il, ne
se sont pas égarées un seul instant dans le domaine de I’histoire po-
litique ; elles se rapportent uniquement aux grandes luttes qui con-
stituent 1a marche religieuse de 'humanité. » C’est sur cette base que
d’une maniére trés modérée il applique les tableaux apocalyptiques
aux phases diverses du développement du régne de Dieu. En fait de
détail, relevons l’interprétation du chiffre de 1a béte : 666 serait le
signe figuratif du messie de Satan qui veut se substituer & Christ.
« ]l faut remarquer ici que ces trois lettres grecques x&s (qui figurent
le nombre indiqué) offrent une particularité que ne reproduit point
notre écriture chiffrée. La premiére lettre yx, qui équivaut & 600,
la troisidme ¢, dont la valeur est 6, sont en grec la représentation
abrégée du nom de Christ (Christos) ; celle du milieu &, qui, comme
chiffre, vaut 60, est, par sa forme et le son sifflant qu’elle représente,
I’embléme du serpent. Or, comme le nom que Jean donne le plus
ordinairement & Satan, dans ’Apocalypse, est celui de serpent ancien,



616 BULLETIN

en allusion au récit de la tentation dans le troisitme chapitre de la
Genése, on est naturellement conduit & voir dans ces trois lettres
ainsi disposées le signe figuratif du messie de Satan, qui veut se sub-
stituer & Jésus appelé le Christ, »

M. Godet ne s’étonnera pas, sans doute, si plusieurs de ses lec-
teurs préférent encore & son systéme l'interprétation historique du
chiffre 666 et y voient le nom de Néron, incarnation de I'antéchrist.
Il ne s’étonnera pas non plus si nous disons que plusieurs des affir
mations présentées dans ce volume demanderaient & étre précisées
et appuyées davantage. Si ’on voulait discuter, il y aurait ample
matiére. Mais quoi qu’il en soit et quelque jugement qu’on puisse por-
ter sur les opinions émises ou défendues dans ces pages, personne
ne contestera A I’éminent théologien de la Suisse francaise les apti-
tudes remarquables qu’il déploie dans son role de vulgarisateur de
la science. En outre, le sérieux, la piété, ressortent de chacune de
ces pages, et ce livre écrit dans un excellent esprit servira pour le
moins autant 4 édifier qu’d instruire. Cet éloge efface beaucoup de
critiques et nous aimons & relever cette qualité précieuse, qui ne
devrait jamais manquer aux hommes qui s’occupent de questions
théologiques.

H. LUTTEROTH. — L’EVANGILE DE SAINT MATTHIEU *.

M. Lutteroth vient de terminer I'’étude consciencieuse et patiente
qu’il a faite du premier synoptique. Commencé en 1860 (chap. I et II).
continué en 1864 (chap IIL-VII), puis en 1867 (chap. VIII-XIII) cet
essai d'interprétation arrive aujourd’hui & son terme (chap. XIV-
XXVIII). Durant ces seize années ’auteur ne s’est point laissé trou-
bler par les travaux de la critique moderne. Il a maintenu jusqu’aun
bout son point de vue, ce qui prouve certainement la conviction de
I’auteur que rien n’a pu ébranler dans sa maniére de voir. Celle-ci
est du reste & peu de chose prés la tradition de I'église: le premier
évangile a pour auteur le péager Matthieu et il n'y a pas liean de
distinguer dans ce document des sources diverses ou des rédactions
successives. Ainsi, contrairement & la plupart des exégétes modernes,
M. Lutteroth maintient I'identité parfaite des Logia de Matthieu,

¢ Essai d'interprétation de quelques parties de Uévangile selon saint Mat-
thiew. — 3 vol. in-8. Paris, Meyrueis et C¢, 1860, 1864, 1867. — Essai d’in-
terprétation des dernitres parties de 1'évangile selon saint Matthieu. —
1 vol. in-8. Paris, Sandoz et Fischbacher, 1876.



THEOLOGIE 617

cités par Papias, avec le premier synoptique. Il n’est pas défendu de
penser ainsi; mais dans ce cas I'on est au moins tenu de résoudre
d’une fagon satisfaisante les difficultés que souléve cette maniére de
voir et de répondre aux objections généralement graves et sérieuses
qu’on a élevées contre elle depuis tantdt quarante ans, Malheareuse-
ment le commentateur francgais semble ignorer cette exigence et il ne
tient presque aucun compte des travaux les plus récents sur la matiére
tels que ceux de Holtzmann, Hilgenfeld, Bernhard Weiss * et dans ces
conditions nous doutons fort que ';envre de M. Lutteroth puisse étre
envisagée comme une restauration quelque peu solide de l'opinion
traditionnelle. Ce défaut, ’auteur parait ’avoir senti; car & la fin
de son dernier volume nous trouvons un appendice sur ’apostolal de
Matthiew et son évangile, ou sonf. discutées trés bridvement les ques-
tions relatives & Porigine de nos synoptiques, principalement les
témoignages de Papias, d'Irénée et d’Eusébe sur ces documents.
Nous n’entrerons pas ici dans I'étude approfondie de cette question
que nous nous proposons de traiter ailleurs & propos du récent et
remarquable ouvrage de M. Bernhard Weiss sur le premier évangile®.
Bornons-nous & ce qui concerne directement Matthieu.

A en croire M. Lu'teroth, ce document doit avoir été composé
avant 'année 44, car a cette date le péager-écrivain se trouvait 3
Rome, occupé de mettre en circulation parmi ses compatriotes 1'é-
vangile dont il était Pauteur. (IV pag. 549). Cette assertion repose sur
le passage suivant d'Irénée (Ad haeres 111, 1. Cf. Kusébe H. E., V, 8)
que nous donnons d’aprés la traduction de M. Lutteroth: « Matthien
répandit aw dehors (Evweyzev) parmi les Hébreux, en leur propre lan-
gue, un écrit de ’Evangile, pendant que Pierre et Paul évangélisaient
a Rome et y fondaient 1'église, » Lia date de composition du premier
synoptique est donc antérieure 4 I'époque du séjour des deux grands
apOtres dans la capitale de 'empire. Or si I’on s’en rapporte aux
données d’Eusébe (H. E., II, 14, 15), Pierre se trouvait & Rome sous
le régne de Claude et 'année 44 parait alors la date la plus probable
de son arrivée dans cette ville. Ainsi serait expliqué le émopeify eis
éveoov romov de Act. XII, 17. Mais d’aprés le méme passage l'apos-
tolat romain de Matthieu et la propagation de son ouvrage durérent

' Die synoptischen Evangelien de Holtzmann. — Hilgenfeld, Historisch-
kritische Einleitung zum Neuen Testament, 1875. — D Bernhard Weiss. Das
Markusevanqgelium und seine synoptischen Parallelen, 1872.

* Dr Bernhard Weiss. Das Matthdusevangeli wm undseine Lucasparalielen.
Halle, 1876.



618 BULLETIN

jusqu'a I'an 61 ou 63 au moins, époque du séjour de Paul dans la
ville des Césars.

Cette construction est ingénieuse; & défaut d’auntre qualité elle a
certainement le mérite de l'originalité. Est-elle soutenable ? J'en
doute trés fort; car en premier lieu le séjour de Pierre & Rome en
I’an 44 appuyé par Eusébe est infiniment improbable et mériterait
d’étre historiquement mieux prouvé. Si Pierre a passé & Rome ce ne
peut guére étre comme on 'admet généralement, qu'a la fin de sa
carriére, dans les années 60 4 68. En second lieu la traduction du
gEnveyxev d’Irénée par répandre au dehors est arbitraire. C’est une ten-
tative désespérée, peu propre i fortifier le point de vue de M. Lutte-
roth. Et quoi qu’en dise le commentateur francais (IV, 549 note) il y
a plus loin du sens propre porter dehors A répondre au dehors qu’a
publier ou éditer, terme par lequel M. Godet et tous les traducteurs
rendent I’expression discutée. A défaut d’autre argument, le contexte
prouveraient suffisamment le sens que nous défendons. L'évéque de
Lyon traite ici de la composifion des évangiles et non de leur diffusion.
Apres avoir parlé de Matthieu il dit que Marc nous a donné par écrit
Eyypapws vpiv Tupadedwxe la prédication de Pierre, que Luc a recueilli
dans un livre (& 6:6)w xatébeto) les enseignements de Paul, enfin que
Jean édita ( éédwxze) son évangile. Le parallélisme de ces différents
termes établit suffisamment ce qu’a d’artificiel l'interprétation de
M. Lutteroth. D’ailleurs avec ce que nous connaissons des procédés
littéraires de 1'époque, s'imagine-t-on Matthieu mettant en circula-
tion son écrit, quand lui-méme était 1a (& supposer avec M. L. qu’il
soit allé & Rome ce qui n’est pas du tout prouvé) pour précher la
parole évangélique.

Toutefois je veux admettre un moment que Pierre était & Rome
en 44 ou peu apreés, que Matthieu s’occupait de la propagation de son
livre ; il reste une autre difficulté dans I'hypothése que nous com-
battons. Ce texte tob Tlerpod xai 7ob Hawhoh & Popnm edayyehdopévamy
peut-il étre entendu dans ce sens que ces deux hommes se sont suc-
cédé dans la ville de Rome, que I'un y séjourna en 44, 'autre en 61?
Non; tout lecteur non prévenu s'imaginera en lisant ces mots que
les deux missionnaires se trouvaient ensemble dans la capitale de
I'empire au moment olt 'évangéliste rédigeait son livre; et c’est trop
de finesse que de vouloir y voir autre chose, vu que rien dans la
phrase ne peut donner lieu & une supposition pareille. Celle-ci pro-
vient non point des paroles d’Irénée, mais de cette opinion précongue
qui veut absolument remplir I'intervalle que les Actes nous laissent
apercevoir dans la vie de Pierre (Act. XII, 17, XV) par un voyage en



THEOLOGIE 619

Italie. Si nous avons raison, ce fameux texte d'Irénée nous raméne-
rait donc pour la composition du premier synoptique ou peut-étre
seulement des Logia & la date de 60 a 64 & laquelle s’arrétent
Holtzmann, M. Godet et d’autres encore.

Cela dit passons & une question non moins importante et arrétons-
nous quelques instants & ce qui constitue Punité du livre de M. Lut-
teroth, au but que s’est proposé U'évangéliste et qui détermine le plan
de 'ouvrage et le choix des matériaux employés.

Laissons d'abord la parole au commentateur lui-méme: « Matthieu,
nous dit-il (I, pag. 8) a surtout en le dessein d’opposer au vain espoir
de la restauration de la royauté nationale qu’ils (les Juifs) entrete-
naient I'idée de ce royaume spirituel ou comme disent les évangé-
listes, de ce royaume des cieux ou de Dieu, que seul 3 les en croire,
le Christ devait fonder. » Cette thése 'auteur la rappelle & plusieurs
reprises dans chacun de ses quatre volumes et il la précise dés ’abord
(I, pag. 8) en disant que les faits de 1’évangile « choisis et coordonnés
tout exprés comme ils le sont, ont été pour Matthieu pendant le temps
ol il a exercé la charge d’apbtre dans sa patrie le texte d’un ensei-
gnement polémique approprié & sa nation. » Nous voilda donc bien
fixé sur ce dont il s’agit : Matthieu a polémisé avec les Juifs et notre
livre est comme le résumé ou I'écho de cet enseignement.

Ici encore la question nous parait mal posée et cette erreur dans
le point de départ a influé d’une fagon malheureuse sur l’ensemble
de 'ouvrage. Quand je lis le premier synoptique je n’y trouve pas
précisément cette opposition entre le royaume terrestre révé par le
judaisme et le royaume spirituel fondé par Jésus-Christ, ou du moins
ce n'est pas la le trait caractéristique de Matthieu. Sans faire du
péager un judéo-chrétien borné, un particulariste des plus étroits,
je vois pourtant que c'est lui qui a relevé en Jésus plus que tous les
autres les traits nationaux. Il aime & relever les prérogatives d'Israél;
il insiste fortement sur la valeur et I'immutabilité de laloi (V, 17-19;
XI, 13 ; XXIIL, 3.) Sans nier I'universalisme chrétien il le met moins
en évidence que Lue, I'éleéve de Paul. D’ailleurs et ¢’est 14 le point es-
sentiel, la question discutée entre Juifs et chrétiens n’était pas a pro-
prement parler celle da plus ou moins de spiritmalité du royaume
messianique, comme parait le croire M. Lutteroth, mais bien celle de
la messianité de Jésus. Jésus le crucifié est-il le Messie promis par
les prophétes? Oui, disaient les disciples du Galiléen; non, répon-
daient les Juifs. C’est 1a question de personne qui est en jeu bien plus
que celle du royaume, qui n’est que secondaire.

C’est pour cela que M. Godet me parait avoir bien mieux précisé le



620 BULLETIN

but de I’évangéliste en disant que Matthieu « représente Jésus comme
étant le Messie promis aux Juifs et fait ressortir spécialement dans
son récit 'accord entre les faits et les prophéties, accord par lequel
Jésus a été signalé comme le Christ. » Et cette tendance se montre
précisément dans cette maniere propre & Matthieu de mettre en rap-
port tel ou tel passage de I’Ancien Testament avec tel ou tel fait,
avec telle ou telle parole du Sauveur. C’est 14 ce qui le distingue des
autres évangélistes bien plus que I'opposition prétendue cutre le vain
espoir de la restauration nationale et le royaume spirituel. Son ou-
vrage n’est donc pas un traité de polémique, mais une démonstration
de la messianité de Jésus par I’Ancien Testament, et le commentaire
de M. Lutteroth lui-méme ne me parait pas prouver autre chose. Il
ne valait done¢ pas la peine de transformer 'opinion ordinaire pour
si peu.

11 est vrai pourtant que certains récits interprétés d’aprés la mé-
thode de I'auteur francais pourraient appuyer pour quelques points
sa maniére de voir. Mais cette interprétation elle-méme ne me paraft
pas devoir faire fortune ni avoir pour elle 'apparence de la vérité.
Voici 'exemple le plus fameux de cette exégése qui pour la passion
de I’hypothése ne le céde en rien aux plus aventureux théologiens
d’outre-Rhin.

|11 s’agit de la généalogie de Jésus d’aprés Matthien. Le Maitre y
es\t représenté (I, 1-17) comme descendant de David par Joseph son
pére ; or les versets suivants contredisent absolument cette maniére
de voir puisqu’ils racontent la conception surnaturelle par l’esprit
saint. En vertu de cette opposition entre les deux récits, M. Lutteroth
se croit autorisé A affirmer que cette liste généalogique n’a pour 1’é-
vangéliste aucune valeur réelle. Matthieu n’y croit pas; il nie son
caractére historique et « n’a recueilli ce registre que pour aider ses
lecteurs & se faire de justes idées des préoccupations des hommes
dont elle était destinée a servir les projets. Suivant les deux tables
(Math. et Luc) Joseph était de la race de David; mais tandis que la
seconde rectifiant la premiére, ’en fait descendre par une ligne
collatérale, privée de toute illustration, celle qui se trouve en téte du
premier évangile, s’inspirant de l'imagination populaire et de I'esprit
de parti lui donnait tous les anciens rois de Juda pour ancétres. A
cette origine si glorieuse selon la chair alléguée par ceux qui vou-
laient faire de Jésus leur roi, Matthieu opposera tout & I'henre sa
conception du Saint-Esprit, affirmation qui fait perdre toute signifi-
cation 4 la table généalogique que nous examinons. » (I, 25.)



THEOLOGIE 621

Cette maniére de voir trés hardie souléve de nombreuses objec-
tions. Elle a tout d’abord le caractére d'une hypothése gratuite et &
ce titre déja inspire peu de confiance. D’ott M. Lutteroth sait-il que
la généalogie de Luc rectifie celle de Matthieu et si le troisieme
synoptique a raison la contradiction entre cette donnée et la nais-
sance surnaturelle subsiste tout entiére. Qui nous dit que la table
généalogique ait été inspirée par l'idée de grandir Jésus, de lui don-
ner une gloire terrestre particuliére ? Qui sont ces hommes aux visées
ambiticuses et aux préoccupations mondaines dont la généalogie de
Jésus devrait servir les projets ? Des Juifs ! mais les Juifs ne cher-
chaient certes pas & donner une auréole méme terrestre au Crucifié ;
les Iégendes nées dans ce milien au sujet de la naissance du Maitre
en font foi. Des chrétiens! Lesquels? Loin de rehausser leur Sau-
veur ils le rabaissaient et d’aillenrs M. Lutteroth nous dit que
Matthieu a en vue I'[sraél rebelle et non pas un parti chrétien ou
une secte.

Allons plus loin. Dans tout le texte du premier synoptique il n’y a
pas un mot qui indique que I’évangéliste nie le caractére historique
de la généalogie qu’il rapporte. Il aurait bien fait en tous cas d’en
avertir clairement ses lecteurs qui s’y sont trompés jusqu’a I'appa-
rition du commentaire de M. Lutteroth; car décidément le d¢ de I, 18
qui commence le récit de la conception miraculense et sur lequel
repose toute 'argumentation est une base bien fragile pour une pré-
tention aussi colossale. Faire sortir de ce mot Ia négation de tout ce
qui précede, ¢’est un tour de force sans pareil ; ¢’est supposer des
lecteurs trop perspicaces.

A y regarder méme d’un peu prés le fragment pourrait avoir dans
la pensée de 'auteur plus de vérité et d'importance que ne lui en
accorde le commentateur francais. Voyez comme Matthieu fait ressor-
tir cette généalogie qu’il commence avec Abraham le pére du peuple
élu, tandis qu’il lui eftt été bien facile de la faire remonter plus haut
d’aprés les textes bibliques, Mais Abraham lui suffit, car ¢’est lui qui
est le véritable ancétre du peuple de Dieu d’ou devait sortir le Messie.
Voyez encore ces réflexions pleines de gravité sur ce chiffre de 14
générations (2 X 7 le nombre sacré) trois fois répétées. Matthien
s'arréte avec complaisance a cette question parce qu’elle renferme
déjd en germe I’esprit et la tendance de tout son livre. Loin de re-
jeter cette table comme I'ceuvre d’hommes aux préoccupations char-
nelles il y trouve déja cette harmonie entre la promesse prophétique
et le fait accompli qu’il s’appliquera partout A faireressortir. Le Messie



622 BULLETIN

doit étre un davidide, Jésus est fils du grand roi. C’est la deja une
présupposition favorable, une premiére preuve de la messianité du
Maitre.

Quant 2 la contradiction signalée elle est des plus aisée & résoudre.
Si Jésus est un davidide, c’est par son pére adoptif seulement, voila
ce qu’explique le second récit. « Or voici comment eut lieu la naissance
du Christ, » dit le verset 18, — « Joseph, ainsi s’exprime M. Reuss?,
transmit légalement sa noblesse héréditaire, son titre réel de fils de
David & celui qui n’en héritait point naturellement et Jésus de par
la loi satisfait & une condition posée par les prophétes, tandis que
selon la nature, il avait & faire valoir des droits bien autrement
sacrés. » C’est sans doute de cette maniere que Matthieu lui-méme
a compris la liaison des deux faits rapportés et le fameux 9d¢ de
M. Lutteroth est ici comme si souvent une particule explicative, un
or,un aulem et non pas une conjonction qu’on devrait paraphraser
ainsi: Jésus est le fils de David selon une tradition fausse, inventée
pour glorifier le Maitre au point de vue terrestre, mais en réalité
voici comment les choses se sont passées. — Ce serait mettre beau-
coup de choses dans ces deux lettres et ce laconisme n’est ni dans
les habitudes de Matthieu, ni dans celle d’aucun écrivain dont le pre-
mier soin est de se faire entendre de ses lecteurs.

Aprés cela, je I'avoue, la contradiction peut exister dans le fond des
choses et I'harmonie établie entre les deux faits par Matthieu n’est
peut-étre pas la vérité derniére. On peut se demander si ici déja
nous ne serions pas en présence de deux sources d’origine différente
réunies par le rédacteur de notre document. Il aurait existé au sujet
de la naissance de Jésus deux courants de tradition. L’un 1’aurait
envisagé comme fils de Joseph ou en tous cas comme descendant de
David ; 'autre insistait sur la conception surnaturelle, et la réanion
de ces deux courants serait représentée par Matthien et Luc. L’his-
toire n’est pas sans nous donner quelques indications sur ce sujet,
que nous ne voulons pas approfondir ici. Au dire d’Epiphane, les
Ebionites rejetaient la table généalogique de notre document. L'E-
vangile auxr Hébreux la maintenait, en retranchant par contre le récit
de la conception surnaturelle. (Math. I, 18-1I, 13 2) Marc qui selon
une opinion trés accréditée de nos jours présenterait un des types
les plus anciens de la tradition évangélique n’a pas de récits sur la
naissance.

* Reuss, Histoire évangélique. — Synopse des trois évangiles.

* Hilgenfeld, Novum Testamentum extra canonent.



THEOLOGIE 623

Quoi qu’il en soit du reste de ce point obscur, I’exemple donné mon-
tre suffisamment qu’il n'aurait pas été de trop de s’occuper un peu
longuement des sources vraies ou prétendues que beaucoup de théo-
logiens prétent & Matthien. L’unité du livre comme travail d’un seul
jet et d’'une semle main ne me parait pas aussi certaine que semble
le croire M. Lutteroth, et sans entrer dans beaucoup de détails il
me parait toujours que le caractére sommaire des parties narratives
du document, la comparaison de récits tels que Math. VIII, 5-13 avec
Lue VII, 1-10; de Math, IX, 18 avec Mare V, 22, ol le premier sy-
noptique est décidément inférieur pour ’exactitude a ses deux émules,
I’absence de traits particuliers, frappants, pris sur le vif, qui seraient
le sceun du témoin oculaire s’accordent difficilement avec 'opinion
soutenue par le commentateur frangais. Plus d’attention vouée a ce
sujet n’eussent donc pas été de trop en cefte matiére délicate; car
les quelques pages consacrées dans Y'appendice & I’hypothése des
Logia de Matthieu, distincts de I’évangile de ce nom, sont absolument
insuffisantes.

Nous voudrions faire encore plus d'une remarque de détail sur
Pexégése de M. Lutteroth, sur son interprétation du tva =hipwbi,
sur l'étoile des mages, sur le zubigravros de chap. V, 1 envisagé
comme indiquant un séjour de Jésus sur la montagne (cf. XV, 29),
sur le didrachme, etec., etc. Mais laissons ces détails pour ne plus dire
que quelques mots & propos du texte grec et de la traduction que
nous donne notre anteur.

Quant au premier point ¢’est le fexle recu qui est le plus ordinai-
rement suivi. Il n'y a que peu d’exceptions & cette régle; parfois
méme tout en préférant la lecon du Codex Sinaiticus, le T. R. est
conservé. (Math. XVI, 13, Comment. IV, pag. 87.) Cette préférence
pour les byzantins est certainement trés permise, toutefois un peu
plus d’exactitude n’anrait pas nui & I'ensemble du travail. Ainsi &
propos du chap. XXIII, 14 ; IV, pag. 280, on nous dit que «ce ver-
set manque dans plusieurs manuscrits. » Or il se trouve que ces
plusieurs sont précisément des textes comme N BD.L, c’est-a-dire
les plus importants et les plus anciens. Aprés les travaux de Tis-
chendorf, une scrupuleuse attention accordée & ces détails n’est
jamais superflue, cela d’autant plus que M. Lutteroth ne motive
nulle part ses préférences pour le texte traditionnel que la plupart
des interprétes regardent comme entaché de beaucoup d’incorrec-
tions.

La traduction passablement littérale, souvent bonne, offre cepen-



024 BULLETIN

dant des expressions peu heureuses. Pourquoi dire partout ’Oint au
lieu du Christ, raccomode-1oi avec ton adversaire au lieu de réconcilie-
toi (V, 25), se réveiller des morts au lieu de ressusciter (XIV, 2)? Ces
changements ne sont pas des mieux trouvés, mais dans I’ensemble,
nous le répétons, la traduction est intéressante et parfois trés vivante,
rendant bien I'impression de 1’original.

Du reste si nous avons critiqué beaucoup de points dans ce com-
mentaire, s1 méme les lignes essentielles ne nous paraissent pas ce
qu’elles devraient étre, ce n’est pas qu’il n’ait aussi ses qualités excel-
lentes. Nous avouns souvent admiré I'art avec lequel M. Lutteroth
sait monfrer la liaison des idées chez 'évangéliste et c’est 14 pour
un exégeéte une question capitale. Nous reconnaissons aussi avec
plaisir toute I’érudition de I'auteur, son habileté & placer les événe-
ments et les personnages dans le milieu qui leur convient. L’archéo-
logie est évidemment un domaine dans lequel M. Lutteroth se meut
a l'aise. (Comp. IV, pag. 289, 297.) La description de 1’état des Juifs &
I’époque de la naissance de Jésus-Christ, ’explication des fragments
du sermon sur la montagne relatifs a la position de Jésus en face de
la loi (I, 75 et suiv.) sont peut-étre parmi les meilleures pages de
tout le livre. Mais nous le répétons en terminant, les bases de I'édi-
fice construit par M. Lutteroth sont bien fragiles et sa restauration
de 'antique couception, augmentée d’hypothéses nouvelles et passa-
blement aventureuses ne me parait pas pouvoir subsister longtemps.
Le drap neuf cousu au vieil habit n’a fait que produire une déchi-
rure plus grande & laquelle il sera difficile de remédier. C'est en
tous cas la lecon et 'impression qui nous restent de I'essai tenté par
M. Lutteroth. P. C.

PHILOSOPHIE

E. LACHERET. — LA LIBERTE MORALE. EXPOSE CRITIQUE DES
CONTROVERSES ACTUELLES. Geneéve, 1873.

Si les affirmations de la théologie se rattachent et s’appuient & des
faits historiques, il n’est pas moins vrai qu’elles plongent aussi mainte
racine dans le sol de la philosophie. S'il est donc trés important que
le théologien se tienne au courant des hypothéses qui peuvent surgir
contre ’authenticité des documents hibliques, qu’il soit toujours prét
a réfuter ces hypotheéses, si elles sont erronées, ou, dans le cas con-
traire, & les accepter pour en tirer les conséquences dogmatiques; il
n’est pas moins nécessaire qu'il suive d’'un ceil attentif le développe-



	Théologie

