Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 10 (1877)

Buchbesprechung: Philosophie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

PHILOSOPHIE 465

Esaie pour concentrer toute son attention sur la figure plus grande,
plus profonde, plus morale du Juste souffrant sans cause, du serviteur
de I’Eternel s'immolant pour les crimes de ses fréres. C'est la la con-
ception nouvelle et indépendante du type messianique qu’enfantérent
ces temps de douleur, de deunil et de repentance.

On le voit, nous aurions beaucoup d’observations & faire sur cet
ouvrage d’aillenrs si riche, car ¢e n’est 1A qu’un point, qu’'un détail
entre beaucoup d’autres. Mais il nous suftira d’avoir attiré 'attention
sur ce point spécial pour permettre i chacun de juger du point de
vue de 'auteur et des critiques qu'on peut lui adresser.

Du reste, que nos lecteurs veuillent bien eux-mémes prendre en
main la traduction de M. de Rougemont. Pour nous, il ne nous reste
plus qu’a remercier le pasteur neuchitelois de la clarté, de la lu-
miére qu’il a mises dans le livre parfois un peu obscur de son maitre
vénéré. Avec lui nous exprimons encore une fois le désir que ce tra-
vail fasse naitre chez plusieurs de ceux qui le liront, le désir de s’oc-
cuper sériensement et par eux-mémes des importantes questions que

souléve la théologie biblique de I’Ancien Testament®. o

PHILOSOPHIE

[———

RENOUVIER. — UCHRONIE. L’'UTOPIE DE L’HISTOIRE *

Prétendre, comme on P'a fait quelquefois, que les peuples ont tou-
Jours le gouvernement qu’ils méritent c’est dire, en d’autres termes,
que les nations comme les individus sont, en dernier ressort, les ar-
bitres de leurs destinées. Telle est bien aussi ’opinion de M. Renou-
vier. L’honorable et savant rédacteur de la Critique philosophique,
marchant sur les traces du sage de Koénigsberg, demeure un partisan
fidéle et convaincu de la liberté morale de I’homme.

Le fatalisme historique trouve en lui un infatigable et courageux
adversaire. Sa conscience s'insurge contre ces théories, si préonées
de nos jours, qui réduisent peuples et individus & n’étre que les in-
struments inconcients et aveugles d’une inéluctable nécessité.

' Voy. Revue de théol. et de phil. Juillet 1876, pag. 476.

* Esquisse historique apocryphe du développement de la civilisation
européenne tel qu'il n’a pas ét€ et tel qu'il aurait pu &tre. Paris, 1876,
‘bureau de la Critique philosophique.

THEOL. ET PHIL. 1377, 30



466 BULLETIN

L’histoire n’est guére, il est vrai, qu'un long tissu de violences et
de crimes. En maintes occasions, le vice a triomphé de la vertu, la
liberté a péri sous les coups des tyrans. A qui s’en prendre sinon i
I’humanité elle-méme. Par molle résignation ou licheté, elle a trop
souvent en effet abandonné la place aux violents et aux ambitieux,
sans se soucier de la liberté, du droit et de la justice. En un mot, si
I’histoire a pris souvent un cours ficheux, une tournure déplorable,
la faute en est aux acteurs eux-mémes de ce grand drame qui n’ont
ni su ni voulu faire effort pour en changer les péripéties.

C’est 4 la défense de ces idées, qui lui tiennent a cceur, que M. Re-
nouvier a consacré son livre d’Uchronie, qui repose sur une fiction
destinée & mettre en relief les idées de I'auteur. Uchronie nous est
en effet donnée comme I'ceuvre d’un certain pére Antapire, moine
mis & mort an XVIIe siécle par I'inquisition romaine. Elle nous pré-
sente, en six chapitres ou tableaux, une histoire fictive ou hypothé-
tique du développement de la civilisation & partir de I’Age des An-
tonins jusqu'a I’époque de la Renaissance.

Avant de monter au bilicher le pére Antapire remet son manuscrit
a un ancien ligueur parisien, devenu confesseur des prisonniers du
saint office. Bientot celui-ci, converti par la lecture de I’ceuvre de
son pénitent, s’enfuit en Hollande o il embrasse le protestantisme.
Plus tard, voulant mettre en garde ses enfants contre les séductions
de la hiérarchie romaine, il leur légue Uchronie qui, de mains en
mains, finit par arriver jusqu’a nous.

Telle est la fable assez compliquée imaginée par M. Renouvier.
Sans nous arréter plus longtemps a la forme du livre, nous essaie-
rons de donner & nos lecteurs une idée de son contenu.

Deés les temps historiques, le monde antique se partage en deux
grandes familles tout a fait opposées d’idées et de moeurs : I’Occi-
dent et I'Orient. '

Les Occidentaux ou les peuplades gréco-italiennes s’organisent de
bonne heure en communautés restreintes et fermées, en cités indé-
pendantes s'administrant elles-mémes. Tout membre de la cité prend
part a la gestion des affaires de sa ville, et porte les armes pour la
défendre. Tous les citoyens jouissent des mémes droits. Ainsi appa-
raissent dans le monde la liberté politique, 1’égalité civile et avec
elles la notion de la loi.

Ces fiers républicains se proposent avant tout de former des ci-
toyens et des soldats. De 14 le soin extréme qu'ils apportent & dé-
velopper chez leurs éleves la force corporelle et les autres qualités



PHILOSOPHIE 467

physiques, sans jamais du reste sacrifier A celles-ci les facultés plus.
relevées de I'esprit et de Iintelligence. De 13 aussi ces beaux systémes
d’édacation hellénique qui ont pour but de cultiver d'une maniére
rationnelle toutes les aptitudes, dans une harmonieuse pondération,
sans jamais en sacrifier ni en mutiler aucune. Dans ce monde d’har-
monie et de beauté, création de 'esprit grec, la religion elle-méme
n’a rien de fanatique, d’intolérant, de sévére. S’unissant intimement
aux fétes de la cité et de la famille, elle est avant tout un devoir
civil, une manifestation de la vie nationale, L.a doctrine des mystéres
vient du reste offrir une satisfaction aux esprits d’élite qui ne sau-
raient se contenter de la foi populaire. L& les initiés apprendront a
reconnaitre I'unité essentielle du sentiment religieux, voilé sous les
formes diverses dont 1'ont revétu les mythes si variés du poly-
théisme vulgaire.

C’est ainsi que sous I'égide de la liberté, grandirent et s’élevérent
des populations viriles et fortes. Les républiques de I'antiquité
n'eurent pas, il est vrai, pour la liberté et I'indépendance des per-
sonnes tout le respect qu'on était en droit de leur demander; mais
la condition du citoyen y fut bien supérieure & celie des foules igno-
rantes et asservies, tremblant sous la verge d’un despote.

Ce dernier aspect est précisément ce qui frappera nos yeux si nous
les portons sur 1’Orient. La nous trouverons d’un c6té, en politique,
le despotisme, de l’autre, en religion, 1a théocratie. Le pouvoir du
prince et celui du sacerdoce se prétant un mutuel appui, s’entendent
4 merveille pour maintenir les peuples dans la soumission et I'obéis-
sance. Ici nous sommes loin des cultes tolérants de la Gréce ou de
Rome. En Orient, Ia religion se présente comme la vérité absolue
découlant d’une révélation divine. Elle est exclusive, jalouse, n’hésite
pas & s'imposer par la force et & employer au besoin la propagande
armée,

Dans un pareil état social, les hommes se partagent naturellement
en deux classes. D’un coté on trouve les grands, les riches, les puis-
sants, en un mot les heureux du siécle; de l'autre, les petits, les
faibles, vivant dans la crainte et la sujétion. Les premiers recherchant
le pouvoir, la fortune, les jouissances du luxe et de 'ambition satis-
faite sont conduits & n’adorer que le succes, culte qu'on pourrait
baptiser d’un mot : I’antimorale. Les seconds, las d’'un monde qui
ne leur offre que misére, douleur, esclavage, se prennent & espérer
un avenir meilleur. Cette terre leur apparaissant comme le séjour
du mal, ils en détournent les yeux pour les reporter sur les régions



468 BULLETIN

de I'infini. Les uns, comme les esséniens, les thérapeutes, cherchent
a force de jefines et d’austérités a atteindre, par dela cette vie, une
existence bienheureuse; d’autres s’efforcent au contraire d’anéantir
leur étre dans le repos du Nirvana. Ce profond dégoiit de la vie
terrestre, cette soif de renoncement forme le trait saillant d'une
doctrine que nous qualifierions volontiers d’ultra-morale. L’Orient
devient ainsi la patrie des réves mystiques et des hallucinations re-
ligieuses destinées & consoler ’humanité des miséres de sa condition
actuelle. Les maximes de I'anti et de I'ultra-morale continuent donc
4 se répandre comme deux courants paralléles et & se partager la
direction des esprits.

Les deux civilisations dont nous venons 4 grands traits d’esquisser
les contrastes, ne pouvaient cependant demeurer & toujours étran-
geéres 'une & 'autre. Le développement constant des relations inter-
nationales amena 4 la longue une pénétration réciproque et enfin
une fusion des deux mondes opposés. L’époque de l'invasion des
idées orientales dans la société gréco-romaine a laquelle nous don-
nerons le nom de moyen 4ge, commence 3 la conquéte de I’Asie par
Alexandre, se continue par I'établissement de ’empire romain et
arrive & son point culminant lors de la destruction de Jérusalem par
Titus et de la dispersion des Juifs.

A I’hégémonie hellénique d’Alexandre et de ses successeurs qui
ouvre notre moyen age, succéda, nous le savons, celle du monde
latin. Mais Rome en méme temps qu’elle devenait maitresse du
monde apportait, & sa constitution intérieure de sérieuses modifica-
tions. Nous voulons parler du passage de la république & la monar-
chie. En échange de la liberté ou de I'indépendance perdue, Rome
donnait, il est vrai, aux peuples vaincus la paix et la sécurité, la
tolérance religieuse et I'idée du droit. Mais en revanche, la situation
nouvelle avait singuliérement favorisé chez elle I'intrusion des idées
orientales. L’opulence de Paristocratie, I'exercice des grands com-
mandements militaires, I’habitude de répandre le sang, le culte crois-
sant du succés ouvrirent la porte large aux doctrines de l'anti-
morale; tandis que, par une réaction naturelle, I'ultra-morale éten-
dait aussi son empire sur les 4mes. Bientdt le christianisme vint
enseigner aux hommes le prochain retour du Seigneur, le mépris
d’'un monde voué A la destruction, et le néant de I’existence terrestre,
introduisant ainsi dans une société déji si troublée un redoutable
ferment de dissolution.

Dans une pareille situation, la restauration de la liberté politique



PHILOSOPHIE 4659

pouvait seule sauver ’empire et ranimer le patriotisme expirant.
Les antiques institutions républicaines ne répondaient plus cepen-
dant aux besoins des temps nouveaux. Elles avaient fait il est vrai
la grandeur d’une ville & ses débuts, mais ne convenaient plus &
Rome devenue capitale de l'univers. Il fallait avoir le courage d’éle-
ver les peuples vaincus A la dignité de citoyens et d’assurer aux pro-
vinces conquises une légitime part d’action dans les conseils de la
république rajeunie. Tel était le probléme qui s’imposait avec une
évidence croissante aux hommes éclairés du siécle des Antonins. Les
premiers empereurs, satisfaits de jouir du pouvoir et de vivre au jour
le jour, 'avaient négligé. On pouvait se flatter de l'espoir d’en voir
la solution alors que la philosophie en la personne de Marc Auréle
s'assit sur le trone impérial.

Le nouvel empereur, en stoicien résigné qu’il était, eut probabie-
ment sapporté les vices de la situation politique avec la méme facilité
que les infidélités de sa femme Faustine ou les désordres de son fils
Commode; mais un événement décisif le forga & prendre un parti.

Sur le faux bruit de la mort de '’empereur, le proconsul Avidias
Cassius, imbu des idées stoiciennes, mais homme d’énergie et d’ac-
tion avait levé I'étendard de la révolte et dirigé ses légions sur Rome
pour y restaurer la république. Bientét détrompé, Cassius écrivit a
Marc Auréle pour Ini proposer une entrevue que celui-ci accepta
généreusement. L le proconsul développant & son souverain tout
un ensemble de réformes libérales, parvint, non sans quelques diffi-
cultés, & le gagner & sa maniére de voir, et tous deux revinrent en-
semble & Rome pour y mettre & exécation leurs nouveaux projets.

Marc Auréle, aprés s’étre séparé d’'une épouse infidéle et d'un fils
indigne de lui et avoir adopté Cassius pour son successeur, se fit
décerner par le sénat une dictature de vingt-cinq ans. Puis en vertu
de ses nouveaux pouvoirs, il éleva au rang de citoyens tous les ha-
bitants des provinces occidentales de l'empire, les astreignant en
revanche au service militaire. Dés longtemps, la concentration de la
propriété fonciére en un petit nombre de mains, 'appauvrissement
et la diminution des populations rurales qui en était la suite, avaient
éveillé la sollicitude des hommes réfléchis. Les réformateurs cher-
chérent donc & mettre un terme 4 cette ficheuse situation. Une loi
fixa 1’étendue maximum du terrain qu’un ciloyen était autorisé a
cultiver lui-méme, le surplus devant étre remis & ferme & des esclaves
qui recevraient la liberté pour prix de leur travail. Enfin une tolé-
rance compléte fut accordée aux différents cultes. Les chrétiens tou-



470 BULLETIN

tefois furent exclus des fonctions publiques, aussi longtemps qu'ils se
refusaient & reconnaitre par serment la moralité naturelle de I’homme
et persistaient dans leurs déclarations de mépris du monde et d’at-
tente de sa fin prochaine.

Des réformes aussi radicales devaient susciter une vive opposition
de la part de ceux, fort nombreux du reste, dont elles blessaient les
intéréts ou les préjugés. Marc Auréle, dont la bonté répugnait a ’'em-
ploi des moyens énergiques, n’eut pas la force de soutenir jusqu'au
bout le role qu’il s’était imposé et, en vrai stoicien, recourut au sui-
cide pour se soustraire & une situation qui I'embarrassait. Sa mort
devint le signal d’une réaction violente, mais passagére. Les prétoriens
proclamérent Commode empereur et contraignirent Cassius, déses-
péré, a se donner la mort. L.e nouvean souverain se plongeant avec
frénésie dans la débauche, et répandant a flots le sang des chrétiens,
lassa bient6t la patience publique et fut, aux applaudissements de
tous, détroné par le général Pertinax, un Romain de la vieille roche.

Pertinax, s’inspirant du testament politique qu’avait laissé Marc
Aurele, reprend et perfectionne I'ceuvre ébauchée par I'empereur
philosophe. Ces turbulents prétoriens qui avaient si souvent disposé
du trone, sont licenciés. On substitue au systéme des armées merce-
naires celui des milices nationales. Chaque citoyen sera contraint
désormais de passer un certain nombre d’années dans les camps afin
de s'initier & la pratique de I'art militaire et d’étre capable de dé-
fendre la patrie en cas de péril.

Pertinax cependant ne déploie pas seulement les qualités d’un sol-
dat expérimenté, par sa grande réforme des institutions religieuses,
il se montre en outre philosophe aussi sage que clairvoyant. A son
instigation, le sénat, déclarant la religion chose de foi et non d’obli-
galion, abolit les sacrifices usités a I'ouverture de ses séances. La
religion nationale cesse d’exister. Les flamines rendus électifs se
confondent avec les desservants de toutes les autres divinités, et 1'état
ne reconnait plus que le culte des grands hommes qui ont illustré
la république, religion purement civile destinée & ranimer dans les
ceeurs la flamme du patriotisme. Enfin 1’enseignement des écoles
publiques s’'inspire désormais des principes de la pure morale stoi-
cienne. Quant aux chrétiens échappés a la persécution de Commode,
qui persistent a protester contre la corruption du monde et 1'ordre
politique existant, on n'aura garde de les persécuter, ce qui serait
immoral; on se contentera de les reléguer dans les provinces orien-
tales de I'empire, en les y laissant vivre & leur guise.



PHILOSOPHIE 471

Des réformes aussi sages devaient cependant porter leurs fruits.
Sous leur influence, le monde romain se réveiliant de sa léthargie, la
république est rétablie sans secousse. Les invasions de ces peuples
barbares autrefois si redoutés ne penvent entamer la barriére des
Alpes et du Rhin. Plus tard, il est vrai, les provinces qui entourent
I'Italie se détacheront successivement du faisceau de I'unité romaine;
mais gardant précieusement les legons libérales qu’elles ont recues
de leur institutrice, elles deviendront les nations indépendantes de
notre moderne Europe.

Pendant que s'accomplissent en Occident les événements que nous
venons de raconter, I’Orient désuni, divisé, demeure en proie & tous
les maux engendrés par le fanatisme religieux. Les diverses sectes
qui s’y partagent la domination des esprits, se font sous la conduite
de leurs surveillants, une guerre acharnée, opposant conciles & con-
ciles et anathémes & anathémes. Toulefois, en raison méme de la
neuatralité absolue gardée par les gouverneurs romains en matiére
religieuse, aucun parti ne pouvant compter sur I'appui du bras sé-
culier, ne parvient i établir sa domination exclusive. Le seul senti-
ment qui soit capable de rallier tous les esprits est la haine du
pouvoir civil, de I’ennemi, de 'oppresseur, de l'impie en un mot.
Bientot, une révolte générale améne I'expulsion des représentants de
Rome, puis les barbares accourent. Accueillis en libérateurs par les
surveillants chrétiens, qui profitent de 1'occasion pour détruire les
derniers vestiges de la civilisation antique, ils embrassent la religion
des peuples conquis et fondent sur les débris de ’ancien monde, le
régime féodal reposant sur une étroite alliance du trone et de ’autel,
du clergé et des princes.

La société nouvelle, sortie des invasions, rappelait ainsi, par cer-
tains ¢dtés, les monarchies théocratiques des anciens dges; elle était
loin cependant de posséder une unité religieuse compléte. Jérusalem
et la Palestine étaient, il est vrai, les foyers de I'orthodoxie, de la
doctrine johannite; mais, en revanche, les Germains s’étaient ratta-
chés 4 I’hérésie d’Arius. Chaque prince interdisait rigoureusement
de ses états les pratiques religieuses contraires aux siennes et main-
tenait ainsi, parmi ses sujets, 'unité de doctrine. Prenant au sérieux
leur qualité d’évéques du dehors, de chefs de leurs églises nationales,
les monarques barbares défendirent en outre, avec un soin jaloux,
leurs prérogatives souveraines contre les empiétements des clergés
étrangers et repoussérent avec énergie les tentatives, plusieurs fois
répétées, de donner au monde chrétien un chef religieux unique. La



472 BULLETIN

congrégation du Saint-Office, qui se proposait de fonder par la con-
trainte la domination exclusive de I'orthodoxie catholique, interdite
par la plupart des gouvernements, ne put prendre pied que dans un
trés petit nombre de provinces.

Une passion unique animait au reste la société nouvelle. Le fana-
tisme religieux, la vénération du prétre étaient les traits dominants
de son caractére, et ces sentiments s’unissaient chez elle 4 une haine
aveugle de l'infidéle, de ce monde romain qui persistait & repousser
la vraie foi. Lors donc que le clergé chrétien alla répétant partout
que le tombeau de Pierre, du prince des apodtres, était a Rome, pro-
fané par la présence des mécréants, et que c'était une ceuvre pie que
d’en faire la conquéte, il n’eut pas de peine & entrainer sur ses pas
des peuples belliqueux et ne respirant que combats. La croisade se
fit donc; mais 1'Italie ne fut point conquise, et les résultats de I'ex-
pédition trompérent complétement I'attente de ses promoteurs. La
guerre eut pour effet naturel de broyer et de méler ensemble les
diverses nationalités. Les peuples apprirent & se connaitre en se
combattant. Mis en contact avec la civilisation romaine, les Ger-
mains, en particulier, furent saisis d’admiration et de respect. Ils se
mirent a étudier les langues anciennes, dont depuis le temps des inva-
sions, leur clergé s’était réservé la connaissance exclusive. Cette
étude les ayant conduits & I’examen des documents du christianisme
primitif, ils ne tardérent pas a reconnaitre combien celui-ci différait
des traditions religieuses enseignées par leurs prétres. Leurs yeux
s’ouvrirent et secouant le joug du christianisme dit catholique, ils em-
brassérent une foi épurée et réformée.

Aprés cette révolution, le christianisme n’est plus ’ennemi juré
de la société civile; aussi celle-ci lui accorde droit de cité comme 3
toutes les antres croyances. La religion ne se présente plus comme
un corps de doctrines imposées d’autorité. Elle est devenue affaire
de foi, de persuasion, non de contrainte. Loin d’étre comme jadis, un
élément de dissolution sociale, elle préte & I'état un utile concours
en contribuant a élever les Ames et & fortifier les caractéres. La re-
ligion et la philosophie emploient a la vérité des méthodes différentes;
mais poursuivant le méme but, savoir le bien, elles ont cessé désor-
mais d’étre hostiles I'une & 1’autre. Cette réformation, cette renais-
sance ouvre & 'humanité des perspectives d’heureux développement
et de bonheur saluées par le pére Antapire avec une joyeuse espé-
rance.

Telle est, dans ses traits généraux, la fiction développée par



PHILOSOPHIE 73

M. Renouvier avec un incontestable talent. Son ceuvre abonde en
idées neuves et profondes, en apergus ingénieux, parfois méme pi-
quants. Si nous ne nous trompons, ’anteur, en écrivant, pensait sur-
tout & son pays et a voulu mettre ses concitoyens en garde contre le
danger des églises exclusives qui, visant a transformer la société
civile d’aprés leur idéal, se mettent trop souvent en opposition avec
les aspirations les plus légitimes de la civilisation moderne. On peut
ne pas gofiter les idées de M. Renouvier, contester la justesse de cer-
taines de ses appréciations; on ne saurait lui refuser une entiére
franchise, une rare et louable préoccupation du juste et du vrai.
Nous craignons toutefois que la forme un peu étrange qu'il a cru
devoir donner & son livre n'éloigne de lui un grand nombre de lec-
teurs. Quelques pages d'une allure plus légére eussent probablement
trouvé plus de faveur auprés du public. Une idée simple et & 1a portee
de tous se dégage cependant de la lecture d’'Uchronie. Comme nous
le disions en commencant, ’auteur pense que les individus et par
conséquent les nations, ont leur sort entre leurs mains et qu’il n’est
permis ni aux uns ni aux autres de s’abandonner 4 une liche inertie.
Son ceuvre est une protestation indirecte mais trés réelle, contre
I'indifférence politique si répandue de nos jours. En nous rappelant
que nous sommes tenus & remplir notre devoir, chacun dans la me-
sure de nos forces, M. Renouvier a mieux fait qu’un livre utile, il a
fait une bonne action dont nous ne saurions trop le remercier.

Ave. Huc MAZELET,

GIACOMO BARZELLOTTI
LA MORALE DANS LA PHILOSOPHIE POSITIVE !

1

M. Barzellotti professe la philosophie an Iycée Dante de Florence.
Il me semble appartenir a I’école ou plutdt & 1’élite de ces penseurs
qui, tout en étudiant avec soin les publications étrangéres et tout le
passé de la philosophie, ont conservé un vif attachement pour ce qu’ils
regardent comme la tradition de I’esprit national, de 'antique sagesse
italienne. Cette tradition, dont il serait difficile d’indiquer les sour-
ces et de préciser les documents, consiste dans un tempérament d’es-
prit qui, d’un cdté, préte & la spéculation et au raisonnement abstrait,
et de 'autre fait grand cas du caractére expérimental et pratique

* La morale nella Filosofia positiva. Studio critico di Giacomo Barzel-
lotti. — Firenze, 1871.



474 BULLETIN

des systémes philosophiques. Ce manque de fixité de la tradition
offre le précieux avantage de laisser 4 chaque penseur sérieux, mais
pénétré de D’esprit national, une grande indépendance d’allures, une
physionomie individuelle, un cachet particulier. Son grand inconvé-
nient est, de permettre aux écrivains les plus exclusifs et les plus ex-
centriques l'illusion de représenter le cOté le plus important et le plus
vrai du génie national. De nombreux et frappants exemples pour~
raient étre cités & 'appui de cette assertion; mais cela nous éloigne-
rait trop de notre sujet. Constatons seulement que notre auteur est
de la famille des penseurs qui, comme Rosmini, Gioberti et surtout
Mamiani, ont réuni dans leurs spéculations la plus grande et la
meilleure partie des caractéres distinctifs du génie italien, sans ab-
diquer leur individualité.

Mamiani surtout, ce poéte, cet artiste, cet homme d’état, ce pen-
seur dont la parole et les écrits ont un charme particulier, Mamiani,
que de jeunes écrivains affectent de nommer le vieillard, représente
avec éclat la famille de penseurs dont nous parlons. Cest lui qui
fonda la revue intitulée : Filosofia delle Scuole italiane, organe de cette
école, et a laquelle M. Barzellotti destinait la premiére ébauche de
son étude. I1 y a donc une profonde affinité d’idées entre le maitre et
le disciple; mais cette affinité, qui se trahit jusque dans les formes
d'un style nombreux, élégant et imagé, ne va pas jusqu’a la dépen-
dance et a la copie. Notre auteur, bien qu’animé du méme esprit,
poursuit sa marche a lui ; tout en professant librement les mémes
principes fondamentaux, il en presse 'application dans le domaine
spécial qu’il a choisi et sur lequel il a fait des études aussi vastes
que consciencieuses.

II

Quel but, en effet, s’est proposé M. Barzellotti ? Il le dit lui-méme
dans une Avverienza qui sert de préface. Il veut: 1° Examiner les
points les plus importants des doctrines positives contemporaines
dans leurs rapports avec la morale, en usant du critére et en se
tenant dans les limites de I'observation interne et de I’expérience;
2¢ Exposer les résultats de la psychologie anglaise, la seule qui, de
nos jours, ait donné au positivisme une forme précise et qui offre les
traditions et la physionomie d’'une école.

Il espére imprimer par ces recherches historiques et critiques une
certaine direction 4 ’esprit national en 1’élevant & la hauteur des
principes dans la discussion des matiéres morales que la presse po-
litique quotidienne a trop rabaissée et rapetissée.

Son travail se divise en trois parties, dont la premiére compte
sept paragraphes, la seconde dix-huit et la troisieme onze.

La premiére partie est intitulée: La liberté et la conscience. L’auteur
¥ expose avec une briéveté qui n'exclut pas la clarté, les principes
du positivisme de Comte, de Bain et de J. Stuart Mill sur la nature



PHILOSOPHIE 475

de la volonté, et les efforts tentés par ces penseurs pour concilier
lenr méthode avec le sentiment de la personnalité et de la responsa-
bilité. Il montre comment les positivistes, dans la grave question de
la liberté et de la moralité ont su, il est vrai, éviter le double écueil
du fatalisme ou du panthéisme qui étend & I'univers la loi de I'acti-
vité volontaire et de 'indifférentisme ou du casualisme qui perd de vue
Iharmonie des faits internes et les soustrait a toute espéce de loi.
Mais, en arborant le drapeau du déterminisme, ils n’ont pas tenu
suffisamment compte de la valeur de l’observation interne et de la
volonté. Leur psychologie aboutit & une histoire naturelle de l'esprit
humain; aussi les résultats definitifs et les conséquences des doctrines
de ces nouveaux philosophes sont-ils en réalité une négation tacite
de la conscience. '

« Nous disons, pour conclure la premiére partie de cet écrit, que
d’aprés nous, le développement scientifique de I’école positive anglaise
tel gu’il se présente chez Bain et Mill, acceptant lesnégations de Hume
comme postulat général de la méthode, aboutit & une fausse concep-
tion de I’observation interne et enléve toute confiance au témoignage
de la conscience et & la vraie nature de I’acte moral. L’examen plus
approfondi que nous allons faire de 'éthique positive nous montrera
comment la nouvelle école s’inspire, dans ses principes et dans ses
conclusions, de la tendance critique moderne postérienre 4 Kant, et
par conséquent aussi comment, loin de bannir de la pensée spéculative
les problémes les plus élevés de I’étre et de la counnaissance, elle en
prépare et en hite peut-étre une solution nouvelle. En attendant il
n'était pas inutile de signaler dans le déterminisme une nouvelle face
spéculative que la méthode des positivistes a donnée & la théorie de
la nécessité volontaire, méthode qui abonde, il est vrai, en contradic-
tions, mais dont 'intention évidente est de concilier jusqu’d un cer-
tain point la conception si vive de nos jours des lois naturelles, avec
le témoignage universel de la conscience. D’ailleurs une telle doc-
trine n’est pas entierement inconciliable avec celle du libre arbitre
comprise dans son vrai sens; et, placée comme elle 'est entre les
théories extrémes du fatalisme physiologique et de lindifférence
morale, elle peut engager avec fruit la pensée spéculative dans la
voie de la recherche des limites de la liberté humaine, recherche
qui, ouverte jusqu’ici & la philosophie, a besoin d'étre reprise dans
une pensée plus large et avec une analyse plus ferme, »

11

La seconde partie est intitulée : La théorie de la fin, le bien moral,
Uutile. Cette partie renferme en effet une étude approfondie, je ne
dis pas des détails, mais des principes de la morale philosophique et
de I'intime connexion de ces principes avec I'ensemble des différents
systémes. Telle métaphysique ou telle psychologie, telle morale. Tout
ge tient, tont se lie par la logique des idées et des principes dans un



476 BULLETIN

systéme dont on connait le point de départ. La morale individuelle
et sociale est déji indiquée et suffisamment caractérisée par le point
de départ et la méthode qu'adoptent les penseurs. Dans un sens,
'histoire de la philosophie c’est 1'histoire de la morale, c'est-a-dire
de la civilisation et des hautes destinées de I’humanité. Les aberra-
tions morales et les désordres sociaux de notre époque s'expliquent
en derniére analyse par les divergences des enseignements et des
systémes dont I'influence ne s’éteint pas avec leurs auteurs. Une
éthique philosophique vraiment sérieuse, faite pour conquérir 'as-
sentiment des consciences honnétes, des esprits éclairés et pour
peser dans la balance des destinées sociales, une telle éthique ne
sera élaborée qu’au sein d'une philosophie qui, affranchie de 1’esprit
de parti, et se pénétrant des résultats de toutes les sciences mo-
dernes, reposera sur une connaissance claire, compléte et sare de
'esprit humain,

Tel est le résultat auquel doivent aboutir les efforts de la pensée.
(’est aussi I'enseignement que nous donne 'auteur en déroulant de-
vant nous, d'une main stire et ferme, le tableau instructif dn progrés
de I'idée morale depuis Thalés jusqu’a nos jours. Barzellotti est loin
d’éprouver pour cette variation et cette succession des systémes ce
frivole mépris qui, dans un autre domaine, celui des dogmes de
I’église, ne sait ou ne veut apercevoir que la destruction successive
des folies ou des superstitions humaines. Il a fait, je le répéte, une
étude indépendante et sérieuse de l'histoire de la philosophie; et
tout en cultivant avec une prédilection réfléchie, I'histoire de la
pensée anglaise dans laquelle il trouve les représentants les mieux
attitrés du positivisme, il ne I'étudie et ne 'apprécie qu’en la rap-
prochant des productions de la philosophie en France et en Alle-
magne. Il s’attache surtout & 'examen de I’ Utilitarisme de Mill qui
résume, concentre et ennoblit tous les enseignements antérieurs dans
un positivisme 2 la fois scientifique et empreint du tempérament des
Anglais. Toutefois, le résultat de cet examen critique est tel qu'on
doit contester a cette école la possibilité de fonder une morale vraie
et scientifique. Toutes les réserves de la prudence, toutes les vérités
de détail ne donnent pas raison A une théorie du bien qui assigne
comme but & 1’'activité humaine la félicité ou I'utilité et qui ne con-
sidére pas comme le souverain bien la vertu et la justice. C’est dans
cette partie de son travail que I'auteur, pour étre impartial et com-
plet, mentionne et juge aussi les publications faites dans cette bran-
che par des Italiens dont les noms sont moins connus. Il avait
déjd, dans la premiére partie, parlé des jeunes écrivains Angiulli et
Tocco, dont les études, publiées en 1869, exposaient les doctrines du
positivisme dans leurs rapports avec la tradition philosophique an-
cienne et moderne. Maintenant il consacre trois ou quatre pages a
U Homme et les sciences morales d’Aristide Gabelli qu'il regarde
comme I'un des travaux les plus remarquables que les doctrines po-



PHILOSOPHIE 477

sitivistes aient produits en Italie. Gabelli unit aux théories de Comte
et de I’école anglaise bien des observations originales et spirituelles.
Quoique son ceuvre ne soit pas vraiment neuve, le sentiment qui s’y
accorde avec la raison, la nouveauté des apergus avec le bon sens,
donnent au style de la vie et de la fraicheur et révélent la pensée qui
Vinspira. Toutefois ce livre oscille entre la spéculation et I'empi-
risme, n'étant ni assez criligue pour détruire tout ce qu’il combat,
ni assez dogmatique pour poursuivre jusqu’au bout les conséquences
légitimes des vérités que ’auteur entrevoit. Barzellotti cite encore
en note le livre de Roberto Ardigo, publié en 1871 4 Mantoue, sous
letitre de la Psicologia come scienza positiva, livre savant et in-
spiré par l'intention de s’élever an-dessus du matérialisme et du spi-
ritualisme, mais qui d’ailleurs est insuffisant aussi pour expliquer le
coté rationnel et absolu de la moralité.

IV

La troisiéme partie intitulée: Les docirines posilives el I'histoire de
la philosophie, n’est guére qu’une continuation des demx premiéres,
un résumé qui justifie ’entreprise de l'auteur et qui en démontre
Popportunité par des considérations générales, mais profondes et
vraies.

Barzellotti est jalonx de 'honneur national; mais cette noble ja-
lousie ne va pas jusqu’a ’aveugler sur les causes politiques, morales
et religieuses, qui arrétérent, mutilérent ou fourvoyérent en Italie
la pensée philosophique. L'Italie, toute occupée de son relévement
civil et politique, était trop distraite pour se donner en méme temps
une philosophie indépendante. La plupart de ses écrivains se con-
tentérent d’accueillir sans se les approprier, les systémes de la France
ou de I’Allemagne. Le positivisme eut son tour; il se recommandait &
la fois comme une école d’'indépendance d’esprit et comme une arme
capable de détruire tout ce qui était ou tout ce qu'on appelait théo-
logie. Le positivisme francais était plus facile & comprendre que ne
I'est le positivisme anglais, bien qu’on ait souvent a la bouche les
noms de Mill, de Bain et de Spencer. Les doctrines de Comte ont
beau se réclamer de Kaut, elles reposent sur le sensualisme et le
matérialisme du siécle passé.

Locke et Huine sont les sources, et le socialisme contemporain est
le résultat de ces doctrines.

Le positivisme anglais est beaucoup plus modéré, plus compréhensif,
plus scientifique, plus moral. C’est ce que montrent le tableau histo-
rique du criticisme depuic la Renaissance jusqu'a Kant et un coup
d’eil sur les destinées de la spéculation philosophique depuis Kant
Jjusqu’a nos jours.

Toutefois le positivisme anglais lui-méme, malgré Uétendue de ses
recherches et Pexcellence de ses intentions morales, a besoin lui
aussi de se pénétrer de tout le passé de la philosophie, et de faire un



478 BULLETIN

usage plus sérieux et plus complet encore de la vraie méthode expé-
rimentale qui ne néglige aucun des faits de conscience et des phéno-
meénes de 'esprit humain. La critique seule et surtout une critique
superficielle ne fait que des ruines et ne sert qu’a inaugurer dans le
monde des esprits et de la politique 1’empire de la brutalité.

Voici comment Barzellotti parle en terminant: « Ce n’est pas un
rapprochement inutile des faits que d’observer comment la méme
doctrine qui appliquait & la science et a la philosophie les derniers
résultats de la critique, menace maintenant la société des conséquen-
ces extrémes du communisme et du socialisme, surtout en France,
ot 'autorité des faits a exercé, plus qu’ailleurs, un empire absolu.
On sait que le dernier ouvrage de Comte promet une réforme ci-
vile basée sur les principes de Saint-Sinion et de Fourier, et comment
cette utopie positive, tant discutée ces derniéres années par la presse
anglaise, fut sur le point d’étre réalisée a Paris et dans le reste de
la France sous le régime de la Commune. Ce sont 1a des signes, éloi-
gnés il est vrai, mais des signes précurseurs d’'une marée qui monte
et qui peut un jour nous submerger. La société ne peut y échapper
qu'en modifiant peu & pen ses institutions; car les mouvements civils
sont enx aussi des conséquences de la loi universelle qui transforme
toute chose, et la science doit en étudier profondément les causes,
en prévenir autant que possible les effets, en substituant 'ceuvre ef-
ficace de la nature a ’ceuvre toujours dangereuse des émeutes. La
classe moyenne a grandi depuis le XVIe siecle jusqu’a 1789; depuis
cette époque jusqu’a nos jours, c’est I'ouvrier et le prolétaire, auxquels
la nouvelle doctrine économique ne saurait tarder d’accorder une
participation plus équitable aux avantages socianx. Mais la réforme
ne doit pas s’arréter aux institutions. La critique a déja opéré assez
de destructions dans les domaines de la foi, de la science et de I'art;
il faut la remplacer par quelque chose et ce quelque chose ne peut nous
venir que de la nature et de la conscience étudiées en elles-mémes
et satisfaites quant A leurs besoins les plus élevés et les plus sacrés.
Plaise & Dieu que I'Italie, redevenue nation, cherche sa propre gloire
dans cette étude des grands problémes religieux, philosophiques et
moraux qui seuls ont aujourd’hui de I'importance pour I'avenir des
peuples. »

Je mettrais ici un point final si je ne tenais & faire observer que
soit les protestants italiens, soit un certain nombre de philosophes,
n’ont pas attendu cette solennelle invitation de "auteur pour appeler
I'attention de leurs concitoyens sur la solution des grands problémes
de la vie religieuse, morale et sociale. Mais aujourd’hui encore I'Italie,
comme le reste de I'Europe, ondoie et flotte & la merci des opinions
et des croyances les plus opposées et attend encore le génie qui lui
donnera 'unité ou plutdt I'union des esprits.

JEAN-JACQUES PARANDER.




	Philosophie

