
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 10 (1877)

Buchbesprechung: Philosophie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PHILOSOPHIE 465

Esaïe pour concentrer toute son attention sur la figure plus grande,
plus profonde, plus morale du Juste souffrant sans cause, du serviteur
de l'Eternel s'immolant pour les crimes de ses frères. C'est là la

conception nouvelle et indépendante du type messianique qu'enfantèrent
ces temps de douleur, de deuil et de repentance.

On le voit, nous aurions beaucoup d'observations à faire sur cet

ouvrage d'ailleurs si riche, car ce n'est là qu'un point, qu'un détail
entre beaucoup d'autres. Mais il nous suffira d'avoir attiré l'attention
sur ce point spécial pour permettre à chacun de juger du point de

vue de l'auteur et des critiques qu'on peut lui adresser.

Du reste, que nos lecteurs veuillent bien eux-mêmes prendre en

main la traduction de M. de Rougemont. Pour nous, il ne nous reste
plus qu'à remercier le pasteur neuchâtelois de la clarté, de la
lumière qu'il a mises dans le livre parfois un peu obscur de son maître
vénéré. Avec lui nous exprimons encore une fois le désir que ce travail

fasse naître chez plusieurs de ceux qui le liront, le désir de

s'occuper sérieusement et par eux-mêmes des importantes questions que
soulève la théologie biblique de l'Ancien Testament1.

P. C.

PHILOSOPHIE

RENOUVIER. — UCHRONIE. L'UTOPIE DE L'HISTOIRE2

Prétendre, comme on l'a fait quelquefois, que les peuples ont
toujours le gouvernement qu'ils méritent c'est dire, en d'autres termes,
que les nations comme les individus sont, en dernier ressort, les
arbitres de leurs destinées. Telle est bien aussi l'opinion de M. Renouvier.

L'honorable et savant rédacteur de la Critique philosophique,
marchant sur les traces du sage de Königsberg, demeure un partisan
fidèle et convaincu de la liberté morale de l'homme.

Le fatalisme historique trouve en lui un infatigable et courageux
adversaire. Sa conscience s'insurge contre ces théories, si prônées
de nos jours, qui réduisent peuples et individus à n'être que les

instruments inconcients et aveugles d'une inéluctable nécessité.

' Voy. Revue de théol. et de phil. Juillet 1876, pag. 476.

' Esquisse historique apocryphe du développement de la civilisation
européenne tel qu'il n'a pas été et tel qu'il aurait pu être. Paris, 1876,

bureau de la Critique philosophique.
THÉOL. ET PHIL. 1877. 30



466 BULLETIN

L'histoire n'est guère, il est vrai, qu'un long tissu de violences et
de crimes. En maintes occasions, le vice a triomphé de la vertu, la
liberté a péri sous les coups des tyrans. A qui s'en prendre sinon à

l'humanité elle-même. Par molle résignation ou lâcheté, elle a trop
souvent en effet abandonné la place aux violents et aux ambitieux,
sans se soucier de la liberté, du droit et de la justice. En un mot, si

l'histoire a pris souvent un cours fâcheux, une tournure déplorable,
la faute en est aux acteurs eux-mêmes de ce grand drame qui n'ont
ni su ni voulu faire effort pour en changer les péripéties.

C'est à la défense de ces idées, qui lui tiennent à cœur, que M.
Renouvier a consacré son livre d'Uchronie, qui repose sur une fiction
destinée à mettre en relief les idées de l'auteur. Uchronie nous est

en effet donnée comme l'œuvre d'un certain père Antapire, moine
mis à mort au XVIIe siècle par l'inquisition romaine. Elle nous
présente, en six chapitres ou tableaux, une histoire fictive ou hypothétique

du développement de la civilisation à partir de l'âge des An-
tonins jusqu'à l'époque de la Renaissance.

Avant de monter au bûcher le père Antapire remet son manuscrit
à un ancien ligueur parisien, devenu confesseur des prisonniers du

saint office. Bientôt celui-ci, converti par la lecture de l'œuvre de

son pénitent, s'enfuit en Hollande où il embrasse le protestantisme.
Plus tard, voulant mettre en garde ses enfants contre les séductions
de la hiérarchie romaine, il leur lègue Uchronie qui, de mains en

mains, finit par arriver jusqu'à nous.

Telle est la fable assez compliquée imaginée par M. Renouvier.
Sans nous arrêter plus longtemps à la forme du livre, nous essaierons

de donner à nos lecteurs une idée de son contenu.
Dès les temps historiques, le monde antique se partage en deux

grandes familles tout à fait opposées d'idées et de mœurs : l'Occident

et l'Orient.
Les Occidentaux ou les peuplades gréco-italiennes s'organisent de

bonne heure en communautés restreintes et fermées, en cités

indépendantes s'administrant elles-mêmes. Tout membre de la cité prend

part à la gestion des affaires de sa ville, et porte les armes pour la

défendre. Tous les citoyens jouissent des mêmes droits. Ainsi
apparaissent dans le monde la liberté politique, l'égalité civile et avec

elles la notion de la loi.
Ces fiers républicains se proposent avant tout de former des

citoyens et des soldats. De là le soin extrême qu'ils apportent à

développer chez leurs élèves la force corporelle et les autres qualités



PHILOSOPHIE 467

physiques, sans jamais du reste sacrifier à celles-ci les facultés plus
relevées de l'esprit et de l'intelligence. De là aussi ces beaux systèmes

d'éducation hellénique qui ont pour but de cultiver d'une manière
rationnelle toutes les aptitudes, dans une harmonieuse pondération,
sans jamais en sacrifier ni en mutiler aucune. Dans ce monde d'harmonie

et de beauté, création de l'esprit grec, la religion elle-même
n'a rien de fanatique, d'intolérant, de sévère. S'unissant intimement
aux fêtes de la cité et de la famille, elle est avant tout un devoir
civil, une manifestation de la vie nationale. La doctrine des mystères
vient du reste offrir une satisfaction aux esprits d'élite qui ne
sauraient se contenter de la foi populaire. Là les initiés apprendront à

reconnaître l'unité essentielle du sentiment religieux, voilé sous les

formes diverses dont l'ont revêtu les mythes si variés du
polythéisme vulgaire.

C'est ainsi que sous l'égide de la liberté, grandirent et s'élevèrent
des populations viriles et fortes. Les républiques de l'antiquité
n'eurent pas, il est vrai, pour la liberté et l'indépendance des

personnes tout le respect qu'on était en droit de leur demander; mais
la condition du citoyen y fut bien supérieure à celle des foules
ignorantes et asservies, tremblant sous la verge d'un despote.

Ce dernier aspect est précisément ce qui frappera nos yeux si nous
les portons sur l'Orient. Là nous trouverons d'un côté, en politique,
le despotisme, de l'autre, en religion, la théocratie. Le pouvoir du

prince et celui du sacerdoce se prêtant un mutuel appui, s'entendent
à merveille pour maintenir les peuples dans la soumission et l'obéissance.

Ici nous sommes loin des cultes tolérants de la Grèce ou de

Rome. En Orient, la religion se présente comme la vérité absolue
découlant d'une révélation divine. Elle est exclusive, jalouse, n'hésite
pas à s'imposer par la force et à employer au besoin la propagande
armée.

Dans un pareil état social, les hommes se partagent naturellement
en deux classes. D'un côté on trouve les grands, les riches, les
puissants, en un mot les heureux du siècle; de l'autre, les petits, les

faibles, vivant dans la crainte et la sujétion. Les premiers recherchant
le pouvoir, la fortune, les jouissances du luxe et de l'ambition satisfaite

sont conduits à n'adorer que le succès, culte qu'on pourrait
baptiser d'un mot : l'antimorale. Les seconds, las d'un monde qui
ne leur offre que misère, douleur, esclavage, se prennent à espérer
un avenir meilleur. Cette terre leur apparaissant, comme le séjour
du mal, ils en détournent les yeux pour les reporter sur les régions



468 BULLETIN

de l'infini. Les uns, comme les essèniens, les thérapeutes, cherchent
à force de jeûnes et d'austérités à atteindre, par delà cette vie, une

existence bienheureuse; d'autres s'efforcent au contraire d'anéantir
leur être dans le repos du Nirvana. Ce profond dégoût de la vie

terrestre, cette soif de renoncement forme le trait saillant d'une

doctrine que nous qualifierions volontiers d'ultra-morale. L'Orient
devient ainsi la patrie des rêves mystiques et des hallucinations
religieuses destinées à consoler l'humanité des misères de sa condition
actuelle. Les maximes de Tanti et de l'ultra-morale continuent donc

à se répandre comme deux courants parallèles et à se partager la
direction des esprits.

Les deux civilisations dont nous venons à grands traits d'esquisser
les contrastes, ne pouvaient cependant demeurer à toujours étrangères

l'une à l'autre. Le développement constant des relations
internationales amena à la longue une pénétration réciproque et enfin

une fusion des deux mondes opposés. L'époque de l'invasion des

idées orientales dans la société gréco-romaine à laquelle nous
donnerons le nom de moyen âge, commence à la conquête de l'Asie par
Alexandre, se continue par rétablissement de l'empire romain et
arrive à son point culminant lors de la destruction de Jérusalem par
Titus et de la dispersion des Juifs.

A l'hégémonie hellénique d'Alexandre et de ses successeurs qui
ouvre notre moyen âge, succéda, nous le savons, celle du monde

latin. Mais Rome en même temps qu'elle devenait maîtresse du

monde apportait, à sa constitution intérieure de sérieuses modifications.

Nous voulons parler du passage de la république à la monarchie.

En échange de la liberté ou de l'indépendance perdue, Rome

donnait, il est vrai, aux peuples vaincus la paix et la sécurité, la
tolérance religieuse et l'idée du droit. Mais en revanche, la situation
nouvelle avait singulièrement favorisé chez elle l'intrusion des idées

orientales. L'opulence de l'aristocratie, l'exercice des grands
commandements militaires, l'habitude de répandre le sang, le culte croissant

du succès ouvrirent la porte large aux doctrines de

l'antimorale; tandis que, par une réaction naturelle, l'ultra-morale étendait

aussi son empire sur les âmes. Bientôt le christianisme vint
enseigner aux hommes le prochain retour du Seigneur, le mépris
d'un monde voué à la destruction, et le néant de l'existence terrestre,
introduisant ainsi dans une société déjà si troublée un redoutable
ferment de dissolution.

Dans une pareille situation, la restauration de la liberté politique



PHILOSOPHIE 469

pouvait seule sauver l'empire et ranimer le patriotisme expirant.
Les antiques institutions républicaines ne répondaient plus cependant

aux besoins des temps nouveaux. Elles avaient fait il est vrai'
la grandeur d'une ville à ses débuts, mais ne convenaient plus à

Rome devenue capitale de l'univers. Il fallait avoir le courage d'élever

les peuples vaincus à la dignité de citoyens et d'assurer aux
provinces conquises une légitime part d'action dans les conseils de la

république rajeunie. Tel était le problème qui s'imposait avec une
évidence croissante aux hommes éclairés du siècle des Antonins. Les

premiers empereurs, satisfaits de jouir du pouvoir et de vivre au jour
le jour, l'avaient négligé. On pouvait se flatter de l'espoir d'en voir
la solution alors que la philosophie en la personne de Marc Aurèle
s'assit sur le trône impérial.

Le nouvel empereur, en stoïcien résigné qu'il était, eut probablement

supporté les vices de la situation politique avec la même facilité
que les infidélités de sa femme Faustine ou les désordres de son fils
Commode; mais un événement décisif le força à prendre un parti.

Sur le faux bruit de la mort de l'empereur, le proconsul Avidius
Cassius, imbu des idées stoïciennes, mais homme d'énergie et d'action

avait levé l'étendard de la révolte et dirigé ses légions sur Rome

pour y restaurer la république. Bientôt détrompé, Cassius écrivit à

Marc Aurèle pour lui proposer une entrevue que celui-ci accepta
généreusement. Là le proconsul développant à son souverain tout
un ensemble de réformes libérales, parvint, non sans quelques
difficultés, à le gagner à sa manière de voir, et tous deux revinrent
ensemble à Rome pour y mettre à exécution leurs nouveaux projets.

Marc Aurèle, après s'être séparé d'une épouse infidèle et d'un fils
indigne de lui et avoir adopté Cassius pour son successeur, se fit
décerner par le sénat une dictature de vingt-cinq ans. Puis en vertu
de ses nouveaux pouvoirs, il éleva au rang de citoyens tous les

habitants des provinces occidentales de l'empire, les astreignant en

revanche au service militaire. Dès longtemps, la concentration de la

propriété foncière en un petit nombre de mains, l'appauvrissement
et la diminution des populations rurales qui en était la suite, avaient
éveillé la sollicitude des hommes réfléchis. Les réformateurs
cherchèrent donc à mettre un terme à cette fâcheuse situation. Une loi
fixa l'étendue maximum du terrain qu'un citoyen était autorisé à

cultiver lui-même, le surplus devant être remis à ferme à des esclaves

qui recevraient la liberté pour prix de leur travail. Enfin une
tolérance complète fut accordée aux différents cultes. Les chrétiens tou-



47U BULLETIN

tefois furent exclus des fonctions publiques, aussi longtemps qu'ils se

refusaient à reconnaître par serment la moralité naturelle de l'homme

et persistaient dans leurs déclarations de mépris du monde et
d'attente de sa fin prochaine.

Des réformes aussi radicales devaient susciter une vive opposition
de la part de ceux, fort nombreux du reste, dont elles blessaient les

intérêts ou les préjugés. Marc Aurèle, dont la bonté répugnait à l'emploi

des moyens énergiques, n'eut pas la force de soutenir jusqu'au
bout le rôle qu'il s'était imposé et, en vrai stoïcien, recourut au
suicide pour se soustraire à une situation qui l'embarrassait. Sa mort
devint le signal d'une réaction violente, mais passagère. Les prétoriens
proclamèrent Commode empereur et contraignirent Cassius, désespéré,

à se donner la mort. Le nouveau souverain se plongeant avec
frénésie dans la débauche, et répandant à flots le sang des chrétiens,
lassa bientôt la patience publique et fut, aux applaudissements de

tous, détrôné par le général Pertinax, un Romain de la vieille roche.

Pertinax, s'inspirant du testament politique qu'avait laissé Marc
Aurèle, reprend et perfectionne l'œuvre ébauchée par l'empereur
philosophe. Ces turbulents prétoriens qui avaient si souvent disposé
du trône, sont licenciés. On substitue au système des armées mercenaires

celui des milices nationales. Chaque citoyen sera contraint
désormais de passer un certain nombre d'années dans les camps afin
de s'initier à la pratique de l'art militaire et d'être capable de

défendre la patrie en cas de péril.
Pertinax cependant ne déploie pas seulement les qualités d'un soldat

expérimenté, par sa grande réforme des institutions religieuses,
il se montre en outre philosophe aussi sage que clairvoyant. A son

instigation, le sénat, déclarant la religion chose de foi et non
d'obligation, abolit les sacrifices usités à l'ouverture de ses séances. La
religion nationale cesse d'exister. Les flamines rendus électifs se

confondent avec les desservants de toutes les autres divinités, et l'état
ne reconnaît plus que le culte des grands hommes qui ont illustré
la république, religion purement civile destinée à ranimer dans les

cœurs la flamme du patriotisme. Enfin l'enseignement des écoles

publiques s'inspire désormais des principes de la pure morale
stoïcienne. Quant aux chrétiens échappés à la persécution de Commode,

qui persistent à protester contre la corruption du monde et l'ordre
politique existant, on n'aura garde de les persécuter, ce qui serait

immoral; on se contentera de les reléguer dans les provinces orientales

de l'empire, en les y laissant vivre à leur guise.



PHILOSOPHIE 471

Des réformes aussi sages devaient cependant porter leurs fruits.
Sous leur influence, le monde romain se réveillant de sa léthargie, la

république est rétablie sans secousse. Les invasions de ces peuples
barbares autrefois si redoutés ne peuvent entamer la barrière des

Alpes et du Rhin. Plus tard, il est vrai, les provinces qui entourent
l'Italie se détacheront successivement du faisceau de l'unité romaine;
mais gardant précieusement les leçons libérales qu'elles ont reçues
de leur institutrice, elles deviendront les nations indépendantes de

notre moderne Europe.
Pendant que s'accomplissent en Occident les événements que nous

venons de raconter, l'Orient désuni, divisé, demeure en proie à tous
les maux engendrés par le fanatisme religieux. Les diverses sectes

qui s'y partagent la domination des esprits, se font sous la conduite
de leurs surveillants, une guerre acharnée, opposant conciles à
conciles et anathèmes à anathèmes. Toutefois, en raison même de la
neutralité absolue gardée par les gouverneurs romains en matière
religieuse, aucun parti ne pouvant compter sur l'appui du bras
séculier, ne parvient à établir sa domination exclusive. Le seul sentiment

qui soit capable de rallier tous les esprits est la haine du

pouvoir civil, de l'ennemi, de l'oppresseur, de l'impie en un mot.
Bientôt, une révolte générale amène l'expulsion des représentants de

Rome, puis les barbares accourent. Accueillis en libérateurs par les

surveillants chrétiens, qui profitent de l'occasion pour détruire les

derniers vestiges de la civilisation antique, ils embrassent la religion
des peuples conquis et fondent sur les débris de l'ancien monde, le

régime féodal reposant sur une étroite alliance du trône et de l'autel,
du clergé et des princes.

La société nouvelle, sortie des invasions, rappelait ainsi, par
certains côtés, les monarchies théocratiques des anciens âges; elle était
loin cependant de posséder une unité religieuse complète. Jérusalem
et la Palestine étaient, il est vrai, les foyers de l'orthodoxie, de la
doctrine johannite; mais, en revanche, les Germains s'étaient rattachés

à l'hérésie d'Arius. Chaque prince interdisait rigoureusement
de ses états les pratiques religieuses contraires aux siennes et
maintenait ainsi, parmi ses sujets, l'unité de doctrine. Prenant au sérieux
leur qualité d'évêques du dehors, de chefs de leurs églises nationales,
les monarques barbares défendirent en outre, avec un soin jaloux,
leurs prérogatives souveraines contre les empiétements des clergés
étrangers et repoussèrent avec énergie les tentatives, plusieurs fois
répétées, de donner au monde chrétien un chef religieux unique. La



472 BULLETIN

congrégation dn Saint-Office, qui se proposait de fonder par la
contrainte la domination exclusive de l'orthodoxie catholique, interdite

par la plupart des gouvernements, ne put prendre pied que dans un
très petit nombre de provinces.

Une passion unique animait au reste la société nouvelle. Le
fanatisme religieux, la vénération du prêtre étaient les traits dominants
de son caractère, et ces sentiments s'unissaient chez elle à une haine

aveugle de l'infidèle, de ce monde romain qui persistait à repousser
la vraie foi. Lors donc que le clergé chrétien alla répétant partout
que le tombeau de Pierre, du prince des apôtres, était à Rome, profané

par la présence des mécréants, et que c'était une œuvre pie que
d'en faire la conquête, il n'eut pas de peine à entraîner sur ses pas
des peuples belliqueux et ne respirant que combats. La croisade se

fit donc; mais l'Italie ne fut point conquise, et les résultats de

l'expédition trompèrent complètement l'attente de ses promoteurs. La

guerre eut pour effet naturel de broyer et de mêler ensemble les

diverses nationalités. Les peuples apprirent à se connaître en se

combattant. Mis en contact avec la civilisation romaine, les
Germains, en particulier, furent saisis d'admiration et de respect. Ils se

mirent à étudier les langues anciennes, dont depuis le temps des

invasions, leur clergé s'était réservé la connaissance exclusive. Cette
étude les ayant conduits à l'examen des documents du christianisme

primitif, ils ne tardèrent pas à reconnaître combien celui-ci différait
des traditions religieuses enseignées par leurs prêtres. Leurs yeux
s'ouvrirent et secouant le joug du christianisme dit catholique, ils
embrassèrent une foi épurée et réformée.

Après cette révolution, le christianisme n'est plus l'ennemi juré
de la société civile; aussi celle-ci lui accorde droit de cité comme à

toutes les autres croyances. La religion ne se présente plus comme

un corps de doctrines imposées d'autorité. Elle est devenue affaire
de foi, de persuasion, non de contrainte. Loin d'être comme jadis, un
élément de dissolution sociale, elle prête à l'état un utile concours
en contribuant à élever les âmes et à fortifier les caractères. La
religion et la philosophie emploient à la vérité des méthodes différentes ;

mais poursuivant le même but, savoir le bien, elles ont cessé désormais

d'être hostiles l'une à l'autre. Cette réformation, cette renaissance

ouvre à l'humanité des perspectives d'heureux développement
et de bonheur saluées par le père Antapire avec une joyeuse
espérance.

Telle est, dans ses traits généraux, la fiction développée par



PHILOSOPHIE 473

M. Renouvier avec un incontestable talent. Son œuvre abonde en
idées neuves et profondes, en aperçus ingénieux, parfois même

piquants. Si nous ne nous trompons, l'auteur, en écrivant, pensait surtout

à son pays et a voulu mettre ses concitoyens en garde contre le

danger des églises exclusives qui, visant à transformer la société
civile d'après leur idéal, se mettent trop souvent en opposition avec
les aspirations les plus légitimes de la civilisation moderne. On peut
ne gas goûter les idées de M. Renouvier, contester lajustesse de

certaines de ses appréciations; on ne saurait lui refuser une entière
franchise, une rare et louable préoccupation du juste et du vrai.
Nous craignons toutefois que la forme un peu étrange qu'il a cru
devoir donner à son livre n'éloigne de lui un grand nombre de

lecteurs. Quelques pages d'une allure plus légère eussent probablement
trouvé plus de faveur auprès du public. Une idée simple et à la portée
de tous se dégage cependant de la lecture d'Uchronie. Comme nous
le disions en commençant, l'auteur pense que les individus et par
conséquent les nations, ont leur sort entre leurs mains et qu'il n'est

permis ni aux uns ni aux autres de s'abandonner à une lâche inertie.
Son œuvre est une protestation indirecte mais très réelle, contre
l'indifférence politique si répandue de nos jours. En nous rappelant
que nous sommes tenus à remplir notre devoir, chacun dans la
mesure de nos forces, M. Renouvier a mieux fait qu'un livre utile, il a

fait une bonne action dont nous ne saurions trop le remercier.

Aug. Hue Mazelet.

Giacomo Barzellotti
La morale dans la philosophie positive1

I
M. Barzellotti professe la philosophie au lycée Dante de Florence.

Il me semble appartenir à l'école ou plutôt à l'élite de ces penseurs
qui, tout en étudiant avec soin les publications étrangères et tout le
passé de la philosophie, ont conservé un vif attachement pour ce qu'ils
regardent comme la tradition de l'esprit national, de l'antique sagesse
italienne. Cette tradition, dont il serait difficile d'indiquer les sources

et de préciser les documents, consiste dans un tempérament d'esprit

qui, d'un côté, prête à la spéculation et au raisonnement abstrait,
et de l'autre fait grand cas du caractère expérimental et pratique

1 La morale nella Filosofia positiva. Studio critico di Giacomo Barzellotti.

— Firenze, 1871.



474 BULLETIN

des systèmes philosophiques. Ce manque de fixité de la tradition
offre le précieux avantage de laisser à chaque penseur sérieux, mais
pénétré de l'esprit national, une grande indépendance d'allures, une
physionomie individuelle, un cachet particulier. Son grand inconvénient

est de permettre aux écrivains les plus exclusifs et les plus
excentriques l'illusion de représenter le côté le plus important et le plus
vrai du génie national. De nombreux et frappants exemples
pourraient être cités à l'appui de cette assertion ; mais cela nous éloignerait

trop de notre sujet. Constatons seulement que notre auteur est
de la famille des penseurs qui, comme Rosmini, Gioberti et surtout
Mamiani, ont réuni dans leurs spéculations la plus grande et la
meilleure partie des caractères distinctifs du génie italien, sans
abdiquer leur individualité.

Mamiani surtout, ce poëte, cet artiste, cet homme d'état, ce penseur

dont la parole et les écrits ont un charme particulier, Mamiani,
que de jeunes écrivains affectent de nommer le vieillard, représente
avec éclat la famille de penseurs dont nous parlons. C'est lui qui
fonda la revue intitulée : Filosofia delle Scuole italiane, organe de cette
école, et à laquelle M. Barzellotti destinait la première ébauche de

son étude. Il y a donc une profonde affinité d'idées entre le maître et
le disciple; mais cette affinité, qui se trahit jusque dans les formes
d'un style nombreux, élégant et imagé, ne va pas jusqu'à la dépendance

et à la copie. Notre auteur, bien qu'animé du même esprit,
poursuit sa marche à lui ; tout en professant librement les mêmes

principes fondamentaux, il en presse l'application dans le domaine
spécial qu'il a choisi et sur lequel il a fait des études aussi vastes

que consciencieuses.

II
Quel but, en effet, s'est proposé M. Barzellotti Il le dit lui-même

dans une Avvertenza qui sert de préface. Il veut : 1° Examiner les

points les plus importants des doctrines positives contemporaines
dans leurs rapports avec la morale, eu usant du critère et en se
tenant dans les limites de l'observation interne et de l'expérience;
2° Exposer les résultats de la psychologie anglaise, la seule qui, de
nos jours, ait donné au positivisme une forme précise et qui offre les

traditions et la physionomie d'une école.
Il espère imprimer par ces recherches historiques et critiques une

certaine direction à l'esprit national en l'élevant à la hauteur des

principes dans la discussion des matières morales que la presse
politique quotidienne a trop rabaissée et rapetissée.

Son travail se divise en trois parties, dont la première compte
sept paragraphes, la seconde dix-huit et la troisième onze.

La première partie est intitulée : La liberté et la conscience. L'auteur
y expose avec une brièveté qui n'exclut pas la clarté, les principes
du positivisme de Comte, de Bain et de J. Stuart Mill sur la nature



PHILOSOPHIE 475

de la volonté, et les efforts tentés par ces penseurs pour concilier
leur méthode avec le sentiment de la personnalité et de la responsabilité.

Il montre comment les positivistes, dans la grave question de
la liberté et de la moralité ont su, il est vrai, éviter le double écueil
du fatalisme ou du panthéisme qui étend à l'univers la loi de l'activité

volontaire et de l'indifférentisme ou du casualisme qui perd de vue
l'harmonie des faits internes et les soustrait à toute espèce de loi.
Mais, eu arborant le drapeau du déterminisme, ils n'ont pas tenu
suffisamment compte de la valeur de l'observation interne et de la
volonté. Leur psychologie aboutit à une histoire naturelle de l'esprit
humain; aussi les résultats définitifs et les conséquences des doctrines
de ces nouveaux philosophes sont-ils en réalité une négation tacite
de la conscience.

« Nous disons, pour conclure la première partie de cet écrit, que
d'après nous, le développement scientifique de l'école positive anglaise
tel qu'il se présente chez Bain et Mill, acceptant les négations de Hume
comme postulat général de la méthode, aboutit à une fausse conception

de l'observation interne et enlève toute confiance au témoignage
de la conscience et à la vraie nature de l'acte moral. L'examen plus
approfondi que nous allons faire de l'éthique positive nous montrera
comment la nouvelle école s'inspire, dans ses principes et dans ses

conclusions, de la tendance critique moderne postérieure à Kant, et
par conséquent, aussi comment, loin de bannir de la pensée spéculative
les problèmes les plus élevés de l'être et de la connaissance, elle en
prépare et en hâte peut-être une solution nouvelle. En attendant il
n'était pas inutile de signaler dans le déterminisme une nouvelle face
spéculative que la méthode des positivistes a donnée à la théorie de
la nécessité volontaire, méthode qui abonde, il est vrai, en contradictions,

mais dont l'intention évidente est de concilier jusqu'à un
certain point, la conception si vive de nos jours des lois naturelles, avec
le témoignage universel de la conscience. D'ailleurs une telle
doctrine n'est pas entièrement inconciliable avec celle du libre arbitre
comprise dans son vrai sens ; et, placée comme elle l'est entre les
théories extrêmes du fatalisme physiologique et de l'indifférence
morale, elle peut engager avec fruit la pensée spéculative dans la
voie de la recherche des limites de la liberté humaine, recherche
qui, ouverte jusqu'ici à la philosophie, a besoin d'être reprise dans
une pensée plus large et avec une analyse plus ferme. »

III
La seconde partie est intitulée : la théorie de la fin, le bien moral,

l'utile. Cette partie renferme en effet une étude approfondie, je ne
dis pas des détails, mais des principes de la morale philosophique et
de l'intime connexion de ces principes avec l'ensemble des différents
systèmes. Telle métaphysique ou telle psychologie, telle morale. Tout
se tient, tont se lie par la logique des idées et des principes dans un



476 BULLETIN

système dont on connaît le point de départ. La morale individuelle
et sociale est déjà indiquée et suffisamment caractérisée par le point
de départ et la méthode qu'adoptent les penseurs. Dans un sens,
l'histoire de la philosophie c'est l'histoire de la morale, c'est-à-dire
de la civilisation et des hautes destinées de l'humanité. Les aberrations

morales et les désordres sociaux de notre époque s'expliquent
en dernière analyse par les divergences des enseignements et des

systèmes dont l'influence ne s'éteint pas avec leurs auteurs. Une
éthique philosophique vraiment sérieuse, faite pour conquérir l'as-
ser.timent des consciences honnêtes, des esprits éclairés et pour
peser dans la balance des destinées sociales, une telle éthique ne
sera élaborée qu'au sein d'une philosophie qui, affranchie de l'esprit
de parti, et se pénétrant des résultats de toutes les sciences
modernes, reposera sur une connaissance claire, complète et sûre de

l'esprit humain.
Tel est le résultat auquel doivent aboutir les efforts de la pensée.

C'est aussi l'enseignement que nous donne l'auteur en déroulant
devant nous, d'une main sûre et ferme, le tableau instructif dn progrès
de l'idée morale depuis Thaïes jusqu'à nos jours. Barzellotti est loin
d'éprouver pour cette variation et cette succession des systèmes ce
frivole mépris qui, dans un autre domaine, celui des dogmes de

l'église, ne sait ou ne veut apercevoir que la destruction successive
des folies ou des superstitions humaines. Il a fait, je le répète, une
étude indépendante et sérieuse de l'histoire de la philosophie; et
tout en cultivant avec uue prédilection réfléchie, l'histoire de la
pensée anglaise dans laquelle il trouve les représentants les mieux
attitrés du positivisme, il ne l'étudié et ne l'apprécie qu'en la
rapprochant des productions de la philosophie en France et en
Allemagne. Il s'attache surtout à l'examen de l'Utilitarisme de Mill qui
résume, concentre et ennoblit tous les enseignements antérieurs dans

un positivisme à la fois scientifique et empreint du tempérament des

Anglais. Toutefois, le résultat de cet examen critique est tel qu'on
doit contester à cette école la possibilité de fonder une morale vraie
et scientifique. Toutes les réserves de la prudence, toutes les vérités
de détail ne donnent pas raison à une théorie du bien qui assigne
comme but à l'activité humaine la félicité ou l'utilité et qui ne
considère pas comme le souverain bien la vertu et la justice. C'est dans
cette partie de son travail que l'auteur, pour être impartial et complet

mentionne et juge aussi les publications faites dans cette branche

par des Italiens dont les noms sont moins connus. Il avait
déjà, dans la première partie, parlé des jeunes écrivains Angiulli et
Tocco, dont les études, publiées en 1869, exposaient les doctrines du
positivisme dans leurs rapports avec la tradition philosophique
ancienne et moderne. Maintenant il consacre trois ou quatre pages à
l'Homme et les sciences morales d'Aristide Gabelli qu'il regarde
comme l'un des travaux les plus remarquables que les doctrines po-



PHILOSOPHIE 477

sitivistes aient produits en Italie. Gabelli unit aux théories de Comte
et de l'école anglaise bien des observations originales et spirituelles.
Quoique son œuvre ne soit pas vraiment neuve, le sentiment qui s'y
accorde avec la raison, la nouveauté des aperçus avec le bon sens,
donnent au style de la vie et de la fraîcheur et révèlent la pensée qui
l'inspira. Toutefois ce livre oscille entre la spéculation et l'empirisme,

n'étant ni assez critique pour détruire tout ce qu'il combat,
ni assez dogmatique pour poursuivre jusqu'au bout les conséquences
légitimes des vérités que l'auteur entrevoit. Barzellotti cite encore
en note le livre de Roberto Ardigò, publié en 1871 à Mantoue, sous
le titre de la Psicologia come scienza positiva, livre savant et
inspiré par l'intention de s'élever au-dessus du matérialisme et du
spiritualisme, mais qui d'ailleurs est insuffisant aussi pour expliquer le
côté rationnel et absolu de la moralité.

IV
La troisième partie intitulée: Les doctrines positives et l'histoire de

la philosophie, n'est guère qu'une continuation des deux premières,
un résumé qui justifie l'entreprise de l'auteur et qui en démontre
l'opportunité par des considérations générales, mais profondes et
vraies.

Barzellotti est jaloux de l'honneur national; mais cette noble
jalousie ne va pas jusqu'à l'aveugler sur les causes politiques, morales
et religieuses, qui arrêtèrent, mutilèrent ou fourvoyèrent en Italie
la pensée philosophique. L'Italie, toute occupée de son relèvement
civil et politique, était trop distraite pour se donner en même temps
une philosophie indépendante. La plupart de ses écrivains se
contentèrent d'accueillir sans se les approprier, les systèmes de la France
ou de l'Allemagne. Le positivisme eut son tour; il se recommandait à

la fois comme une école d'indépendance d'esprit et comme une arme
capable de détruire tout ce qui était ou tout ce qu'on appelait
théologie. Le positivisme français était plus facile à comprendre que ne
l'est le positivisme anglais, bien qu'on ait souvent à la bouche les
noms de Mill, de Bain et de Spencer. Les doctrines de Comte ont
beau se réclamer de Kaut, elles reposent sur le sensualisme et le
matérialisme du siècle passé.

Locke et Hume sont les sources, et le socialisme contemporain est
le résultat de ces doctrines.

Le positivisme anglais est beaucoup plus modéré, plus coinpréhensif,
plus scientifique, plus moral. C'est ce que montrent le tableau historique

du criticisme depuis la Renaissance jusqu'à Kant et un coup
d'œil sur les destinées de la spéculation philosophique depuis Kant
jusqu'à nos jours.

Toutefois le positivisme anglais lui-même, malgré l'étendue de ses

recherches et l'excellence de ses intentions morales, a besoin lui
aussi de se pénétrer de tout le passé de la philosophie, et de faire un



478 BULLETIN

usage plus sérieux et plus complet encore de la vraie méthode
expérimentale qui ne néglige aucun des faits de conscience et des phénomènes

de l'esprit humain. La critique seule et surtout une critique
superficielle ne fait que des ruines et ne sert qu'à inaugurer dans le
monde des esprits et de la politique l'empire de la brutalité.

Voici comment Barzellotti parle en terminant: « Ce n'est pas un
rapprochement inutile des faits que d'observer comment la même
doctrine qui appliquait à la science et à la philosophie les derniers
résultats de la critique, menace maintenant la société des conséquences

extrêmes du communisme et du socialisme, surtout en France,
où l'autorité des faits a exercé, plus qu'ailleurs, un empire absolu.
On sait que le dernier ouvrage de Comte promet une réforme
civile basée sur les principes de Saint-Simon et de Fourier, et comment
cette utopie positive, tant discutée ces dernières années par la presse
anglaise, fut sur le point d'être réalisée à Paris et dans le reste de
la France sous le régime de la Commune. Ce sont là des signes,
éloignés il est vrai, mais des signes précurseurs d'une marée qui monte
et qui peut un jour nous submerger. La société ne peut y échapper
qu'en modifiant peu à peu ses institutions; car les mouvements civils
sont eux aussi des conséquences de la loi universelle qui transforme
toute chose, et la science doit en étudier profondément les causes,
en prévenir autant que possible les effets, en substituant l'œuvre
efficace de la nature à l'œuvre toujours dangereuse des émeutes. La
classe moyenne a grandi depuis le XVIe siècle jusqu'à 1789; depuis
cette époque jusqu'à nos jours, c'est l'ouvrier et le prolétaire, auxquels
la nouvelle doctrine économique ne saurait tarder d'accorder une
participation plus équitable aux avantages sociaux. Mais la réforme
ne doit pas s'arrêter aux institutions. La critique a déjà opéré assez
de destructions dans les domaines de la, foi, de la science et de l'art;
il faut la remplacer par quelque chose et ce quelque chose ne peut nous
venir que de la nature et de la conscience étudiées en elles-mêmes
et satisfaites quant à leurs besoins les plus élevés et. les plus sacrés.
Plaise à Dieu que l'Italie, redevenue nation, cherche sa propre gloire
dans cette étude des grands problèmes religieux, philosophiques et
moraux qui seuls ont aujourd'hui de l'imporcance pour l'avenir des

peuples. »
Je mettrais ici un point final si je ne tenais à faire observer que

soit les protestants italiens, soit un certain nombre de philosophes,
n'ont pas attendu cette solennelle invitation de l'auteur pour appeler
l'attention de leurs concitoyens sur la solution des grands problèmes
de la vie religieuse, morale et sociale. Mais aujourd'hui encore l'Italie,
comme le reste de l'Europe, ondoie et flotte à la merci des opinions
et des croyances les plus opposées et attend encore le génie qui lui
donnera l'unité ou plutôt l'union des esprits.

Jean Jacques Parander.


	Philosophie

