
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 10 (1877)

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BULLETIN
THÉOLOGIE

H.-W.-J. Thiersch. — Ueber den christlichen Staat '.
Nous avons ouvert ce volume avec une certaine curiosité. En effet,

le nom et le caractère de l'auteur ajoutaient encore à l'intérêt du
sujet, déjà si plein d'actualité, annoncé par le titre. En voyant si
souvent en Allemagne les velléités absorbantes de l'état en matière
religieuse rencontrer, de la part de beaucoup d'hommes d'église, soit
une opposition assez inintelligente, soit un assentiment sans dignité,
nous nous demandions quelle allait être l'attitude du seul théologien
eminent de ce pays qu'aient séduit les excentricités ecclésiastiques
d'une petite secte. Hâtons-nous d'ajouter que rien n'est moins
excentrique, rien n'est plus sage et plus sobre que les opinions de notre
auteur. Nous avons d'ailleur3, ici, disons-le, dès le début, bien plus
un livre populaire qu'un traité scientifique sur la matière, bien plus
les pia desideria d'nn noble esprit souhaitant avec ardeur de voir finir
une lutte qui consume les forces de son pays, que les théories
spéculatives ou les solutions pratiques capables de hâter un tel résultat.

•Sous ce titre: L'état chrétien, l'auteur s'attache à traiter les questions

si complexes qui naissent de ce fait que le christianisme est
devenu la religion du monde civilisé et a fait pénétrer dans
l'ensemble de nos institutions une multitude d'éléments dont même le
mauvais vouloir le plus extrême est obligé de tenir compte.

L'auteur parle de l'état chrétien dans le sens à peu près où l'entendait

Vinet quand il disait: « Un peuple chrétien c'est un peuple de
chrétiens. > Pour lui, l'état chrétien c'est la société subissant
l'influence de l'Evangile. Il ne conçoit pas même qu'on ne puisse
envisager comme un bien un état de choses dans lequel toute la vie
politique et sociale serait en quelque sorte imprégnée de l'esprit du
christianisme. Jamais cette formule: « l'état chrétien » ne serait
devenue un éponvantail pour personne. Jamais on n'aurait eu l'idée
d'y substituer celle-ci: « l'état est athée et il doit l'être,» si des
hommes comme Henri VIII, Philippe H, Louis XIV n'avaient essayé
de réaliser cet idéal à leur manière et créé de la sorte les effrayants
malentendus dans lesquels se débat aujourd'hui le monde moderne
presque tout entier.

Pour dissiper ces malentendus, l'auteur s'efforce, avant toute
chose, dans quelques chapitres fort intéressants, de séparer la cause

* Ueber den christlichen Staat, von H.-W.-J. Thiersch, 1875.



318 BULLETIN

du christianisme de celle d'amis assez compromettants en Allemagne
et ailleurs. Il proclame bien haut que le christianisme s'accommode de

toutes les constitutions politiques. Nul parti politique, comme tel, ne
peut prétendre à représenter un principe religieux; nulle forme de

gouvernement n'est en soi plus chrétienne qu'une autre. Ici, l'auteur
a spécialement en vue Stahl et son école, à laquelle il fait entendre
un langage assez sévère. Si plus tard il donne à entendre que ses

préférences politiques vont plutôt à la monarchie constitutionnelle,
c'est bien plus, comme on le sent tout le long de son livre, par
sympathie pour les institutions delà Grande-Bretagne que par cette raison
assez bizarre (pag. 20), que cette forme politique lui paraît être celle
qui se rapproche le plus de la constitution de l'église primitive telle
qu'il croit l'avoir retrouvée dans le Nouveau Testament. On peut
donc s'attendre à rencontrer ici, sur toutes les questions ecclésiastiques

et religieuses qui préoccupent le monde moderne, le fidèle
écho des aspirations de tous les vrais libéraux. Quand il parle de la
liberté religieuse, l'auteur s'exprime constamment avec une noblesse
et une éloquence où l'on sent un cœur profondément convaincu.

Le nœud de l'ouvrage ce sont les chapitres VI-XI, où, après avoir
soigneusement et, selon nous, correctement délimité les deux
domaines, civil et religieux, l'auteur arrive à ce qu'il appelle le domaine
commun, et d'abord l'instruction populaire et le mariage. Voici, dans
sa largeur un peu platonique, le principe qu'il formule et auquel, du
reste, nul esprit libéral ne refusera de souscrire: « Séparer soigneusement

les domaines réciproques, puis conclure une alliance pacifique

et fraternelle entre ceux qui exercent en commun l'autorité
dans ces domaines-là. >

A ses yeux, le droit et le devoir d'intervenir dans les questions
scolaires résulte, pour l'église, de cet ordre positif du Seigneur:
« Allez et instruisez toutes les nations. » Toutefois il ne ressort pas
de là qu'une église, même une église d'état, ait le droit de prétendre
à la direction de l'enseignement proprement dit. Le choix des
manuels, des maîtres, etc., doit demeurer à l'état, qui, de son côté,
devra s'attacher à rendre possible dans l'école l'enseignement
religieux, et, quant au reste, se borner à veiller à ce que rien, dans cette
même école, ne soit en opposition avec les principes du christianisme.
Sur la question du mariage, l'auteur, tout en reconnaissant qu'en
Allemagne, dans l'état actuel du développement du peuple,
l'introduction du mariage civil obligatoire ne manquera pas d'avoir des
effets fâcheux, n'est pas de ceux qui réprouvent et maudissent cette
institution en elle-même. Il en prend même assez aisément son parti
en considérant qu'il y aura là un moyen de faire cesser le scandale
qui se produisait toutes les fois que des pasteurs étaient obligés de
prêter leur ministère à la célébration d'unions immorales.

Ce que nous venons de dire suffit pour nous donner le fond de la
pensée de l'auteur et peut-être pour nous en faire pressentir les
lacunes. En le lisant, il est bien difficile de ne pas lui donner raison,



THÉOLOGIE 319

de ne pas subir l'ascendant d'un bon sens toujours élevé et généreux,
en un mot, de ne pas souhaiter que les choses arrivent un jour à se

passer comme l'auteur les voit. Malheureusement, dans son livre, les
questions se présentent avec une simplicité qu'elles ont bien rarement

dans la vie pratique. En premier, lieu, le christianisme avec
lequel l'état est supposé avoir affaire est toujours censé être (quand
il s'agit du protestantisme) le christianisme évangélique, ou, si l'on
aime mieux, l'orthodoxie. En voici un exemple :

A propos de la liberté de conscience, l'auteur est amené à consacrer

un chapitre à l'émancipation politique des Juifs. Il n'hésite pas à

déclarer qu'à ses yeux, c'est une faute que d'accorder aux Juifs une
égalité complète avec tous les autres citoyens. Pourquoi? parce que,
d'après l'Ecriture, les Juifs n'ont jamais cessé d'être un peuple à

part, que, selon les promesses de Rom. XI, ils sont destinés à revivre
comme nation, que, dès lors, ils ne sont que des étrangers au sein
de la chrétienté.

Voici un second exemple plus instructif encore. Il réclame, en
faveur des différentes sectes chrétiennes, la liberté de conscience la
plus étendue, pour celles, du moins (ceci est significatif) qui peuvent
exercer surla chrétienté une bonne influence, comme les Moraves et
les méthodistes. Il se demande ce que l'état devra faire à l'égard de
celles qui, sans arborer des principes immoraux, attaquent les bases
fondamentales de la doctrine chrétienne. Il ne veut pas qu'ici l'état
se désintéresse et renonce à contrôler ces manifestations religieuses.
Toutefois, dans le doute, et considérant que, somme'toute, ces sectes
ont été utiles par l'émulation qu'elles ont donnée à la grande église,
il conclut à la tolérance. Ainsi la tolérance par raison d'état. Il
semble n'être pas venu à l'idée de l'auteur, qui fait pourtant allusion,
quelques pages plus bas, à ce qui se passe en Suisse, de tenir compte
des velléités qui ont déjà eu l'occasion de se produire dans notre pays.
Il n'a pas l'air de s'être demandé ce qu'il pourrait objecter, au nom
de ses principes, à un de nos hommes d'état chrétiens libéraux qui,
éprouvant pour toute vie religieuse indépendante la répulsion qu'on
sait, s'aviserait d'user de ce droit de proscrire qu'en théorie l'auteur
ne lui a pas dénié.

Nous venons de parler du christianisme libéral. L'auteur a-t-il
voulu simplement ignorer cette tendance? En a-t-il méconnu les
intentions envahissantes? Toujours est-il qu'il en est peu question
dans son livre. « Le grand danger de notre époque, écrit-il, ce n'est
pas une autocratie enveloppée d'une auréole de christianisme et s'ap-
puyant sur les traditions religieuses du passé. Notre siècle a appris
à connaître une forme plus dangereuse du despotisme, le despotisme
démocratique et révolutionnaire qui adopte vis-à-vis de l'église l'attitude

de l'indifférence, et la laisse, tout au plus, subsister comme un
ornement de son trône. Il ne semble pas avoir vu que ce despotisme
révolutionnaire et démocratiqne peut adopter une politique bien plus
dangereuse encore pour la paix de l'église, qu'au lieu d'abandonner



320 BULLETIN

«elle-ci à son propre sort et à ses propres ressources, il peut vouloir
l'asservir de gré ou de force en vue de sa politique, trouver dans
le sein de l'église elle-même des hommes tout disposés à lui servir
d'instruments, et qu'à son tour il favorisera de tout son pouvoir. Ces

campagnes politico-religieuses que notre pays a vu entreprendre,
-cette intervention de l'état dans le domaine scolaire soit-disant au
profit de la liberté de conscience, en réalité dans le but de façonner
la génération à venir à la religion du gouvernement, ces bouleversements

brutaux de nos vieilles constitutions ecclésiastiques, ces
complaisances d'un parti religieux si bien récompensées par l'état, tout
«eia n'est indiqué que très en passant dans ce volume, et ne paraît pas
avoir exercé une influence très appréciable sur la pensée de l'auteur.

On ne s'étonnera pas, d'après ce que nous venons de dire, qu'en
traitant la question de la séparation de l'église et de l'état, M. Thiersch
se soit renfermé dans des considérations d'opportunisme. Il critique
un peu sévèrement et pas très équitablement les déductions de Vinet,
auquel il reproche de n'avoir pas suffisamment tenu compte de la
vraie notion de l'état. Il est plus heureux et plus fort dans les

quelques pages où il fait voir que la séparation n'est pas un principe
absolu, ni un remède universel, et où s'exprimant avec une noble
franchise sur l'état religieux et moral de l'Allemagne, il montre que
son pays ne serait, dans tous les cas, pas mûr pour un état de choses
{la séparation) qui demande un peuple encore pénétré d'une foi virile
et accoutumé à la pratique des vertus chrétiennes. Il déclare,
d'ailleurs, préférer à cet expédient le système qui a prévalu en Angleterre,

un accord qui laisse subsister les droits réciproques de l'état et
de l'église. Ce chapitre ne présente, d'ailleurs, rien de particulièrement

nouveau. Nous en dirons autant de celui qui est consacré au
différend avec Rome. Les sympathies catholiques manifestées
quelquefois par M. Thiersch ne l'ont pas rendu plus indulgent pour la
papauté qu'il rend très nettement responsable de la rupture survenue.
L'auteur, qui ne désespère pas d'une solution amiable, n'essaie pas
même d'indiquer sur quelle voie elle pourra se rencontrer.

Nous ne poursuivrons pas plus loin l'analyse de ce volume, terminé
par quelques chapitres abordant les principales questions sociales
-(paupérisme, associations ouvrières, guerre, devoirs des sujets et des

princes, etc.), et enrichi d'un grand nombre de notes fort intéressantes.

On retrouvera tout le long de ce volume la même inspiration
large et généreuse à laquelle nous avons plus d'une fois rendu justice.
Ce livre se fera lire du grand public avec un sérieux intérêt et contribuera,

espérons-le, à tourner les regards de plusieurs vers un idéal
politique et religieux plus libéral que celui pour lequel même d'assez
bons esprits tendent à se passionner de nos jours. C'est par là, plus
encore que par l'originalité des vues qu'on rencontre, que cet
ouvrage mérite d'occuper une place distinguée dans la littérature
religieuse contemporaine. H. N.


	Théologie

