Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 10 (1877)
Rubrik: Variétés

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VARIETES

Le nom de Dieu Iahvéh-cebadth.

11 s’est déja écrit bien des pages sur la « vraie significalion »
de ce nom de Dieu et de ses variantes, et cependant on peut se
demander sl nous en sommes beaucoup plus avancés que ne
I’étaient les traducteurs grecs de UAncien Testament. Pour se
faire une idée de I’indécision et du désaccord qui régnent en-
core 4 'heure qu’il est sur ce sujet, il suffit de jeter les yeux
sur quelques-uns des derniers ouvrages qui s’en occupent
avec plus ou moins de détail. Je me borne & citer les théologies
bibliques de Herm. Schultiz, Kuenen, (Ehler, et Ewald'; les
commentaires de Keil sur les livres de Samuel, de Hupfeld sur
les Psaumes, de Reuss sur les Prophétes *; les récentes mono-
graphies de Schrader et de Delilzsch®. Parmi ces auteurs a
peine en est-il deux qui soient parfaitement d’accord sur 1'ori-
gine, le sens et la portée de la formule en question. Il y aurait
lieu, assurément, de s’étonner de ce qu'on est encore si peu
au clair sur une épithéte divine qui ne revient pas moins de
deux cent quatre-vingts fois dans’Ancien Testament, si on ne
savait que le nom de Dieu lui-méme, le célébre ¢ tétra-
gramme, » est loin d’éire entendu de la méme facon par tous
ceux qui peuvent faire autorité en ces matiéres.

t Schulte, tom. I, 295; 11, 96 suiv. — Pour Kuenen, voy. le compte rendun
de M. Carriere dans la Revue de Strasbourg, 3¢ série, vol. VII (1869),
pag. 90 et sniv. — Ehler, tom. 11, §3 195 & 198. — Ewald, Lehre der Bibel
von Gott, tom. 1L, 285, 839 ef suiv., comyp. Gesch. Isr. ITI, 87 note (3¢ édit.).

* Keil ad 1 Bam- 1, 5. — Hupfeld, passim, par exemple, ad Ps. XX1V,
10. — Reuss, Proph. I, pag. 32 et suiv.

5 Delitzsch dans Zeitschr. fiir luther. Theol. 1874, pag. 217 et suiv, voir
aussi son Commentaive sur les Psaumes. — Schrader dans le Bibel-Lexi-

con de Schenkel, tom. V, 702, et dans Jahrb. fiir prot. Theol. 1875, pag.
316 et suiv.



988 VARIETES

Le sujet mériterait d’étre examiné a fond et sous toutes ses
faces. Ce n’est pas ce que nous prétendons faire dans ces pa-
ges. Elles ont simplement pour but d’appeler laltention sur
certains points, d’insister sur une face de la question qu’a
notre avis on a trop généralement laissés dans 'ombre jus-
qu’ici.

I. Quelques mots, d’abord, sur la forme de ce nom composé.
La formule compléte, Iahuvéh [le] diew des armées "’"15& "1'1"['!

I'HN::E, n’est pas tres fréquente. En dehors du livre & Amos
qui i’emplme habituellement, elle ne se rencontre que dans
Osée (XII,6) ' et dans quelques passages isolés de 25am., 1 Rois,
Jér. et dans Ps. LXXXIX, 9% Dans 'immense majorité des cas,
on trouve la forme raccourcie NHN;;{ 1171 (une seule fois,
Es. X, 16, ’l; "37N) 3. Les grammairiéns ne sont pas d’accord
sur le rappoft syntactique des deux mots. Les uns, et c’est en-
tre autres le cas de M. Reuss, font de Cebadth un nom propre
juxtaposé. Ils peuvent en appeler & 'exemple et 4 autorité des
LXX, qui dans1 Sam. et dans le livre d’Esaie rendent le terme
hébreu par zipws Z«fucb. Il est cependant fort douteux que,
du vivant de la langue, le mot cebadth ait jamais perdua pour la
conscience israélite sa valeur de nom commun. (Voy. Amos IX,
S, Iahvéh hac-cebadth.) S’il a fini par étre considéré comme un
nom propre, ce n’a pu étre que bien tardivement. Remarquons,
d’ailleurs, que dans les LXX Z«f«c% n’est jamais employé tout
seul sans étre accompagné de Kipng, et que, une fois au moins
(1 Sam. I, 11), il est méme précédé de Fini. Cest dans les ora-
cles sibyllins seulement que 3xf«0 tout court commence &
figurer comme nom propre de la divinité?*, pour devenir en-

! lei, de méme que dans Amos I11, 13, cebadth est précédé de 'article.

* Nous ne faisons pas entrer en ligne de compte les formules Iahvéh
elohim cebadth ( Ps. LIX, 6; LXXX, 5, 20; LXXXIV, 9) et Elokim cebadth
(Ps. LXXX, 8, 15), qui sont le fait d’'un rédacteur élohiste postérieur.
L’original portait sans aucun doute Adonai Inhvéh cebadth et Iahvéh
-cebadth.

3 Assez souvent, principalement dans Fsaie et Jérémie, Iahvéh cebaith
est précédé de Adonai, ou de ham-mélék, et dans Esaie de hd-Adon.

* Voy. (Eller, Théol. de ’A. T., § 195, note 5.



VARIETES 289

suite chez les Ophites le nom de I'un de leurs sept génies pla-
nétaires, & coté de Ialdabaoth, Tao, Adoneus, Eloeus, etc., et
pour servir enfin de formule magique sur les amulettes con-
nues sous le nom d’abraxas’.

D’autres considérent les mots Ianhvéh-cebadth comme une lo-
cution elliptique. Le génitif des armées dépendrait de l'idée
générale de Dieu (Elohé) qui est impliquée dans le nom de Iah-
véh et qu’il faudrait suppléer mentalement. Mais est-il réelle-
ment nécessaire de recourir & ce terme sous-entendu? Pourquoi
le nom propre Iahvéh ne serait-il pas directement déterminé
par le génitif cebadth ? L'impossibilité de la chose n’est rien
moins que démontrée. Si 'on a pu dire Our-Kasdim, Gath-
Pelishtim, "Ashteroth-Karnayim *, pourquoi n’aurait-on pas pu

dire aussi, sans brachylogie, I'HN:K T3 ? Mais c’est assez

s’arréter & une question secondaire. Passons 4 la question plus
importante du sens que les Israélites attachaient & ce nom de
Dieu.

II. L’opinion la plus accréditée, I’opinion courante, c’est que
que Iahvéh est désigné par la comme le dieu ou le maitre des
armees célestes, et que ces armées célestes comprennent 4 Ja
fois les astres et les anges. Les avis difféerent sur la question
de savoir 4 qui, des astres ou des anges, appartenait la priorité
ou la prédominance dans la pensée des écrivains israélites.
Pour les uns*, Iahvéh-cebadth estavant tout le Dieu des anges;
pour d’autres?®, il est en premier lieu le Diew des astres, et si

* Voy. Baudissin, Studien zur semit. Religionsgesch., pag. 185 et suiv.

* Je ne cite pas les noms de Ba'al-berith, Ba'al-zeboub, etc., parce que
Ba al, bien que devenu nom propre et alternant méme avec Tahvéh dans
cerbains noms d’hommes, ne parait pas, du moins d’aprés ’Ancien Testa-
ment, avoir jamais complétement perdu sa valeur appellative (le Maitre).
En revanche, on pourrait en appeler au nom de Dieu araméen Adar-she-
mayin, cp. Belsamin.

* Etat construit, avec ¢éré. De méme Esa. X, 16, adoné et non adonai.

* Ainsi Calvin, et parmi les modernes Ewald, Keil, Ehler.

* Ainsi Hupfeld, Delitzsch, Reuss et plus anciennement Vatke, die Re-
ligion des Alten Test., pag. 449 et suiv. et Hengstenberg, Commentaire
sur les Psaumes, ad Ps. XXIV, 10.

THEOL. ET PHIL. 1877, 19



290 VARIETES

I'armée des corps célestes est coordonnée a celle des esprits
célestes, c’est que, disent quelques-uns, les anges sont des
« génies planétaires', » tandis que d’autres leur assignent les
astres pour demeures ?, et que d’autres encore pensent que l’ar-
mée sidérale était considérée comme un type, comme une
image visible de I'armée angélique 3, etc. Quant a la significa-
tion théologique de ce nom de Dieu, on s’accorde généralement
a y voir une affirmation de la puissance infinie, de P'absolue
souveraineté du Dieu d’'Israél, de sonirrésistible empire sur le
monde dela nature et de’histoire. Iahvéh-Cebadth impliquerait,
si 'on peut ainsi dire, un raisonnement a fortior: : si Iahvéh est
le maitre des astres et des anges, 4 combien plus forte raison ne
sera-t-il pas celui des créatures terrestres! Plusieurs y voient
en outre une intention polémique en face du polythéisme et
en particulier de I’astrolatrie*. Quelques-uns, enfin, reconnais-
sent que l'épithéte en question a souvent une signification
guerriered, et que cette signification guerriére pourrait bien
avoir été la signification primitive®.

Que les anges soient appelés ¢a et la dans I’Ancien Testa-
ment Uarmée des cieux ou Uarmée de Iahvéh, c’est chose
incontestable’. Ce qui n’est pas moins certain, c’est que plus

v E. Haag, Théol. bibl. (1870), pag. 339 et suiv. « Souvent méme ils (les
Hébreux) ne distinguaient pas la planete du génie qui I'animait. »

* Gesenius, Thesaurus s. v. ¢caba. — J.-H. Kurtz, Bibel und Astrono-
mie, ete.

3 Ewald, Lehre der Bibel, 1. 1. — J. Tob Beck, Christl. Lehr-Wissensch.
I, 2¢ éd., pag. 77 et suilv,, ete.

* Voy. entre autres Hengstenberg, ad Ps. XXIV. — Neumann, Sakharjah,
pag. 67 et suiv. — Reuss, Proph., pag. 33.

s Beck, Keil, (Ehler, Hupfeld, Reuss.

¢ Voy. surtout Herder, Esprit de la poésie des Hébreux, pag. 325 de la
trad. Carlowitz, et Eweald, 1. 1.: ¢'est Dieu venant au secours d’Israél
avec ses légions célestes. — Dans un autre sens Vatke, Relig. de I'Ancien
Testament, pag. 450 : Iahvéh, principe de la lumiere, combattant avec
ses troupes célestes (les astres congus comme &étres animés) contre les
puissances ténébreuses.

71 Rois XXII, 19. — [Ps. CIIL, 21; Jos. V, 14 sont douteux.| — Conf.
Gen. XXXII, 3, le camp de Dieu (v. 2, anges de Dieu); Deut. XXXIII, 2, les
saintes myriades; Ps. LXVIIL, 18, #ékeb Elohim, « la gendarmerie de Dieu»



VARIETES 201

souvent encore ce sont les astres qui sont représentés comme
formant armée des cieux' ou 'armée d’en haut?, et que dans
tel passage les deux notions semblent se fondre I’'une dans l'au-
tre3. Mais n’y a-t-il donc que les étoiles et les anges qui soient
appelés dans I’Ancien Testament I’armée de Dieu? Cette com-
paraison avec une armée aux ordres de Dieu n’est-elle pas ap-
pliquée également & d’autres créatures et & d’autres « puis-
sances, » qui pourraient étre comprises dans le génitif cebadth
tout aussi bien que les puissances lumineuses, tant visibles
qu'invisibles, qui peuplent le ciel ?

L’armée de Jéhova * dans Ps. CIII, 21, de méme que les in-
nombrables troupes (ghedoudim) de Dieu dans Job XXV, 3,
ce ne sont pas seulement les anges, ni les anges et les astres,
comme on le pense généralement; elles comprennent encore
les phénoménes météorologiques, les forces élémentaires, ces
vents dont Dieu fait ses anges, ces feux flamboyants dont il
fait ses ministres, cette gréle qu’il tient en réserve dans ses
arsenaux pour le jour de la guerre et du combat?®. L’armée
(caba), les troupes (ghedoudim) du Tout-Puissant, c’est aussi

(Calvin); Jo€l IV, 11, les ghibborim de Dien. — Luc 11, 13, a7patec ovpdwos;
Math. XX VI, 53, douze légions d’anges; Apoc. XIX, 14.

* Ps. XXXIII, 6; Jér. XXXIII, 22; Esa. XL, 26; XLV, 12. Comme objet.
de culte paien: Deut. IV, 19; XVII, 3; 2 Rois XVII, 16 ; XXI, 3-5; XXIII,
4; Soph. I, '5; Jér. VIII, 2; XIX, 13; Esa. XXXIV, 4, Comme image du
« peuple des saints, » c'est-a-dire des Israélites : Dan. VI1I, 10 et suiv.; cp.
v. 24,

* Cebd ham-marém, Esa. XXIV, 21, par o il faut entendre les astres
(cp. v. 23) et non les anges. Voy. Baudissin, Studien I, pag. 118-130.

3 Ps. CXLVIIL, £, cp. v. 3; Néh. IX. 6; Dan. IV, 32. — Comp. Job
XXXVIIL, 7, les étoiles du matin, en parallélisme avec les bené Elohim.

* Ou les armées, si'on s’en tient au texte regu. Cependant cette forme
cebadv est suspecte, parce qu'un pluriel masculin cebaim est sans exem-
ple dans tout I’Ancien Testament. Il est probable qu’il faut lire cebad.
(Comp. Ps. CXLVTIII, 2 Ktib.) Voy. Sehrader, art. cité, pag. 320.

® Ps. CIV, 4; Job XXXVIII, 22, 23, 35; v. Dillmann, ad Job XXV, 3.
Cette interprétation plus large de ¢abd dans Ps. CIll, 21 est indiquée
par I'économie et la disposition de toute la strophe finale, v. 19-22, no-
tamment par la place que vous, toute son armée occupe entre vous, ses an-
ges, v. 20, et vous, toutes ses auvres, v. 22. '



292 VARIETES

ce bataillon de maux physiques et de souffrances morales, ce
sont ces songes effrayants et ces doutes cruels qui se réunis-
sent pour assaillir Job, qui se fraient un chemin jusqu’a lui et
mettent le siége autour de sa tente'. C’est encore une armée
de Jéhova, un camp de Dieu, que ce peuple nombreux et puis-
sant des sauterelles qui envahit le pays et, par ses ravages,
plonge la population entiere dans la consternation et dans le
deuil ®. Et n’est-ce pas au nom de celui « qui a nom Iahvéh
élohé-cebadth » que le prophete Amos (IV, 6-13) rappelle aux
Israélites que ce Dieu leur a envoyé successivement la famine,
la sécheresse, la rouille et la nielle, les sauterelles, la peste,
I’épée et la ruine, afin de les ramener & lui ? N'est-ce pas Iah-
véh-cebadth qui, par Jérémie, menace son peuple rebelle de
faire fondre sur lui tous les malheurs, d’envoyer a sa poursuite
I’épée, la famine et la peste, et qui ouvrira son arsenal pour
détruire Babylone?? Ce sont 12 tout autant de Swvdpes que Dieu
envoie, qu’il fait marcher et qui obéissent a ses ordres*.

Une fois qu’on admet que le mot cebadth a un sens méta-
phorique et que le nom de Dieu des armées a essentiellement
pour but d’affirmer la souveraine puissance de Jéhova, de le
désigner comme le mavroxparwp ®, de quel droit restreindrait-on la
notion d’armées aux seules légions angéliques et astrales et en
exclurait-on ces autres « troupes » dont nous venons de parler?
En vérité, je ne vois pas trop pourquoi on n’adopterait pas plu-
tot I'idée de Hevernick qui, se fondant sur Gen. II, 1 : « ainsi
furent achevés les cieux et la terre, et toute leur armée, » traduit
Iahvéh-cebadth par:le Seigneur de toutes les créatures, celles-ci
formant dans leur ensemble la grande armée de Jéhova ®.

t Job X, 17; XIX, 12;cp. VII, 13, 14; XXX, 12-15.

* Joél1l, 2-11: « Iahvéh fait entendre sa voix devant son armée; car
immense est son camp, puissants sont les exécuteurs de ses ordres. » Cp.
v. 20 et 25: « Ma grande armée que j'ai envoyée contre vous. »

» Jér. XXIX, 17; XXXV, 17; L, 25.

4 Kiptog Ty Suvapewy est une des manieres dont lahvéh-cebadth est
rendu dans les LXX.

® C’est par xipiog wuvroxparwp que les LXX rendent la formule hébrai-
que dans certains livres; cp. aussi Apoc. IV, 8; XXI, 22.

¢ Vorlesungen iiber die Theol. des Alten Testaments, 2¢ édit., pag. 48.



VARIETES 203

Mais il y a plus. Les passages sur lesquels on peut s’appuyer
pour établir que par les armées dont Jéhova est dit étre le
Dieu il faut entendre les armées célestes, appartiennent & une
époque relativement moderne de la littérature. israélite. Cela
est vrai tout particulierement de ceux, de beaucoup les plus
nombreux, ou le terme d’armée des cieux désigne les astres ;
aucun d’eux ne nous reporie au deld du VIII® siecle, Et il n’y
a rien la d’étonnant, puisque c’est sous I'influence assyrienne
seulement que les derniers rois d’Israél, et quelques-uns de
ceux de Juda, Achaz, Manassé, ont favorisé l'introduction du
culte de 'armée des cieux. Si, ensuite, nous recherchons les
passages ol le nom de Iahvéh-cebadth lui-méme est employé
plus on moins intentionnellement en rapport avec 'armée des
étres célestes ou avec celle des astres, nous sommes amenés
a un résultat semblable. Les passages ou cette intention est le
plus transparente sont au nombre de trois. Le plus ancien en
date se trouve dans le récit de la vision d’Esaie, chap. VI, 3,
quand les serafim qui entourent le trone de Jéhova se disent
I'un & Pautre: « Saint, saint, saint est Iahvéh-cebadth, toute
la terre est pleine de sa gloire’. » Ensuite, au Ps. LXXXIX
(qui date au plus tot des derniers temps avant ’exil), le poéte,
voulant exalter l'incomparable majesté de Jéhova, s’écrie,
vers. 7-9:

Qui dans les lieux éthérés pent se comparer A Iahvéh ?
Qui lui est semblable parmi les fils de Dieu ?
Dieu est trés redoutable dans le conseil des saints,
Il est & craindre pour tous ceux qui U'enlourent.
Jahvéh, Dieu des armées, qui est comme toi puissant ?

Enfin Dieu est appelé avec emphase Iahvéh-cebadth dans ce

* Bien que les serafim soient différents des anges (mal'akim), et quelle
que fat d’ailleurs la conception primitive (mythologique?) de ces &tres,
il ne saurait étre douteux que dansla pensée du prophdte et de ses con-
temporains ils font partie de I'assemblée des esprits célestes, et qu'ils
Jouent en quelque sorte le role de prétres dans le céleste sanctuaire,
comme ailleurs (Ps. XX1X, 1; LXXXIX, 7) les bené-Elim. Voy. Schultz,
Alttest. Theol. I, 344 et suiv.; Dillmann, Bibel-Lexicon, tom. V, pag. 283
et suiv.



294 VARIETES

passage déja cité d’'un prophéte de I'exil (Esa. XXIV, 21-23) ou
il est dit que Jéhova visitera 'armée d’en haut la-haut, et les
rois de la terre sur la terre. Ceux-ci seront jetés en prison,
tandis que la lune rougira et que le soleil sera tout confus. Les
corps célestes, — car c’est d’eux qu’il s’agitici, — auront honte
des bonneurs divins qui leur avaient été rendus par les Gen-
tils. Or si, dans ce contexte, le vrai Dieu est appelé le Dieu des
armées, c'est que, sans doute, le prophéte voulait donner &
entendre que Iahvéh était le maitre de ceux que les Gentils
adoraient comme des dieux'. '
Ainsi, sur environ deux cent quatre-vingts passages ou Jé-
hova est appelé le Dieu des armées, en voild trois oit ce nom
est mis plus ou moins manifestement en relation avec I'armée
des cieux, et tous trois sont relativement modernes . Est-ce 1a
une raison suffisante pour admettre que dés I’origine, en ap-
pelant Jéhova le Dieu des armées, on ait entendu le désigner
comme le Dieu des armées célestes et par 1a, indirectement,
comme le Dieu de 'univers? A notre avis, 'interprétation tra-
ditionnelle a le défaut de partir d’une idée préconcue dont
I'exactitude n’est rien moins que démontrée, c’est que le nom
de Iahvéh-cebadth aurait eu dans tous les temps la méme si-
gnification et la méme portée, et que le sens qui lui est at-
tribué, Papplication qui en est faite dans certains textes poéti-
ques et prophéliques des siécles postérieurs est un indice
décisif pour la détermination du sens propre et primitif. Le
sujet spécial qui nous occupe nous parait éire un de ceux aux-

t Voy. Baudissin, ouvr. cité, pag. 119 et 123; Ehler, § 197.

* On pourrait y ajouter des passages tels que Soph. II, 10, 11, ol il est
dit que Jéhova, qui vient d'étre appelé Iahvéh-cebadth, fera disparaitre
tous les dieux paiens (cp. 1, 5, I'armée des cieux); Zach. X1II, 2: « En ce
Jjour-la, déclare Inhvéh-cebadth, j'exterminerai du pays les noms desidoles,
pour qu'il n’en soit plus question.» — Jér. VIII, 2, 3, et IX, 11-13 ol le
prophete annonce, au nom de Iahodh-cebadth, que les os des habitants de
Jérusalem resteront sans sépulture, que les maisons de Jérusalem seront
impures comme Topheth, & cause du culte rendu au soleil, & la lune et &
toute 'armée des cieux. — Cependant 'emploi intentionnel du nom de
< Dieu des armées » dans ces passages est des plus problématiques; d’ail-
leurs il s’agit encore ici de p: ophetes d'une époque postérieure.



VARIETES 295

quels on n'a pas encore suffisamment appliqué le principe
sur lequel repose toute la discipline connue sous le nom de
théologie biblique de I’Ancien Testament, celui du développe-
ment historique. Selon toute apparence, nous avons affaire
ici—non pas a une « doctrine », comme onl’a appelée assez mal
a propos', — mais & une conception religieuse qui s’est élar-
gie, agrandie, enrichie, en un mot transformée avec le temps,
et ce développement s’est opéré sous l'influence de 1'évolu-
tion progressive des idées, des croyances, des espérances
théocratiques en Israél pendant le cours de la période prophé-
tique. Le sens primitif du nom de Dieu des armeées doit avoir
été en rapport, soit avec le caractére dominant, avec l'esprit
général de la nation au moment ou il fait sa premiére appari-
tion, soit avec le niveau religieux des Israélites de ce temps-la.

II. Ce nom surgit pour la premiére fois dans les livres de
Samuel, tandis qu’il est inconnu aux livres dits de Moise, de
Josué et des Juges. Geci est significatif. Le fait gu'il ne se trou-
vait employé dans aucune des trois sources principales de
I’histoire de Moise et de Josué, non plus gque dans les docu-
ments qui ont servi & composer le livre des Juges, tandis qu’il
se rencontre dans des morceaux tirés de l'une et de l'autre
source principale de nos livres dits de Samuel, ce double fait
atteste chez les narrateurs israélites le souvenir positif que ce
nom, inconnu a l'époque mosaique et pendant les premiers
siécles apres Moise, avait fait son apparition vers la fin de I’é-
poque des Juges ou au commencement de la période royale.
Le témoignage des historiographes est confirmé, ainsi que le
remarque Ewald 3, par celui de deux anciens documents poéti-
ques. En effet, le nom de Iahvéh-cebadth ne figure pas encore
dans I’hymne triomphal de Débora (Jug. V), ou il elit été fort a
sa place, tandis qu’il est employé dans ’hymne (Ps XXIV, 7-10)
composé par David et exécuté a 'occasion de I'installation de
Parche de Jéhova en Sion3. « Qui est, dit une voix venant des

* (Ehler, § 198 parle d'une « Lehre vom Jehova Zebaoth » (1).

* Lehre der Bibel von Gott, II, pag. 339, note 2.

> Les deux morceaux dont se compose le Psaume XX1V actuel étaient
originairement étrangers I'un & 1'autre. (Voy. le Commentaire de Reuss.)



296 VARIETES

portes de I’antique cité jébusienne devenue la cité de David,
qui est-il ce roi glorieux qui demande & faire triomphalement
son entrée? » — C’est, répond le cheeur,

-« Jahvéh, le puissant, le héros,
Iahvéh, un héros dans les combats ! »

— Mais encore, qui est-il ce roi glorieux ?

— « (’est Iahvéh-cebaoth,
C'est lui qui est ce roi glorieux! »

On a 'impression, en lisant ce dialogue, qu’au moment ou le
psaume fut composé le nom par lequel Dieu y est célébré n’a-
vait encore rien perdu de sa force native et de son antique
fraicheur.

Or que pouvait-il signifier, ce nom, pour David et pour les
Israélites de son temps? Le Dieu des astres? des génies plané-
taires? des anges ? le Dieu de l'univers?... Une chose, d’abord,
ne peut souffrir 'ombre d’un doute, c’est que dans cet hymne
I’épithéte est prise dans un sens guerrier. Le parallélisme le
prouve & I’évidence, et quoi de plus conforme & l’esprit du
temps, au caractére dominant du peuple hébreu a cette épo-
que ? C’était I’époque la plus guerriére de I’histoire d’Israél,
I’époque ou les tribus, longtemps divisées et opprimées par
leurs voisins, venaient de se rapprocher; ou la conscience
nationale, longtemps assoupie, venait de se réveiller de sa
torpeur ; ol la nation israélite, qui n’était pas par nature une
race guerriére, achevait de se constituer au milieu de luttes
héroiques sous la conduite d’un Samuel, d’un Saiil, d’un Da-
vid. Le peuple avait repris confiance en lui-méme, aprés avoir
repris confiance au Dieu national , en Iahvéh, ce puissant

Quant & V'origine davidique des v. 7-10, il n'y a aucune raison suffisante
pour en douter : il n’est aucun fait historique & nous connu auquel ils
s'appliquent mieux et par lequel ils s’expliquent d'une maniere plus sa-
tisfaisante que celui de I'arrivée de l'arche en Sion. (2 Sam. VL) Il ne
s'agit pas, en effet, d’'une renirée de 'arche au retour d’'une guerre, et
les portes antiques ne sont pas nécessairement celles du temple. Pour-
quoi ne seraient-ce pas les portes basses et étroites de la ville ? Voy. sur
les portes des villes en Orient F. Bovet, Voyage en Terre-Sainte, 1% édit.,
pag. 235, note. '



VARIETES 297

guerrier (Ex. XV, 3) qui avait fait sortir les aieux de la servi-
tude de ’Egypte pour en faire son peuple, sa propriété, son
royaume & lui. '

‘Mais tout en reconnaissant que, dans ce passage et dans
plusieurs autres, Dieu est représenté comme le Dieu des com-
bats et de la victoire, on veut que, dés l'origine, le nom de
Tahvéh-cebadth ait servi & le désigner comme le Dieu de ’'ani.
vers. On est méme allé jusqu’a dire' que ce titre avail été
créé, non-seulement dans le but d’empécher que la royauté
du Dieu invisible ne fit éclipsée par la royauté terrestre, mais
pour combattre I'illusion paienne que le Dieu d’Israél ne serait
que le Dieu national de ce peuple. Nous avons peine & croire
que de pareilles préoccupations aient présidé i sa naissance,
qu’il soit le fruit d’une intention prophylactique, polémique ou
didactique, comme celle qu’on préte ici & celui ou & ceux qui
en ont enrichi le vocabulaire religieux d’Israél. Ce qui nous
parait surtout inadmissible c’est de vouloir en faire, pour ainsi
dire, I'adversaire né de la conception de Jéhova comme Dieu
national d’Israél. Comme si ce n’était pas de préférence en sa
qualiié de Dieu d’Israél que Jéhova est appelé le Dieu des ar-
mées! Il suffit de rappeler combien de fois des formules telles:
que le Dieu d’'Israél?®, lewr Dieu3, le Puissant d’Israél?, le
Saint d'Israél®, son rédempteur ou vengeur S, son roi’, son
époux et créateurs, Celui qui est la part de Jacob?®, sont en
apposition ou en parallélisme avec Iahvéh-cebadth, ou bien

' Keil, ad 1 Sam. 1, 3.

* Non-seulement dans Jérémie ou elle se rencontre le plus fréquem-
ment, mais ailleurs, 1 Sam. I, 17, ep, 11; 2 Sam. VII, 27; Esa. XVII, 6, cp.
3; XXI, 10; XXXVII, 16; XLVII, 2; Soph. II, 9; Ps. LIX, 6; LXIX, 77~
comp. Ps. XLV, 8, 12: le Diew de Jacob; Esa. VIII, 18 (X V1L, 7), qui réside
en la montagne de Sion.

3 Zach. IX, 16; Agg. |, 14; Ps. XLVIIL, 9; Jér. XXIII, 36.

4 Abir-Isradl. Esa. 1, 24.

* Dans le livre d’Esa. V, 24; X, 17, cp. 16; XLVII 4; Jér. Ll, 5.

® Goél. Esa. XLIV, 6; XLVII, 4; LIV, 5; Jér. L, 34.

* Esa. XLIV, 6; comp. Zach. XIV, 16, ef. 9; Ps. LXXXIV, 4; Soph. I,
10, Israél le peuple de Iahvéh-cebadth; ep. 111, 15.

¢ Esa. LIV, 5.

¥ Jér. X, 16; L1, 19, et dont Israél est Uhéritage,



208 VARIETES

lui servent tour a tour d’attribut ou de sujet. Et si, du temps
des grands prophétes, d’'un Amos, d’un Jérémie, certains re-
présentants d’un particularisme inintelligent, d’un patriotisme
myope ou fanatique aimaient & se réclamer du nom de Iahvéh-
cebadth !, n’est-ce pas parce qu’ils étaient habitués d’ancienne
date & y voir avant tout un titre sonore du Dieu national? Et
pourquoi ce nom disparait-il entiérement chez Ezéchiel ? Est-
ce uniquement, comme le pense Oehler, parce que ce prophéte
s’efforgait d’imiter le langage du Pentateuque? Ne serait-ce
pas tout autant une conséquence de ce que pour ce prophéte
Israél n’existait plus comme nation, et qu’il fut en un sens le
plus individualiste des prophétes ®. Ce qui le ferait croire, c’est
que, vers la fin de l'exil, les espérances de restauration natio-
nale ne se sont pas plutét ranimées au bruit des exploits de
Cyrus, qu’on voit aussi reparaitre chez les prophétes le nom
de Iahvéh-cebadth 3.

Bien loin d’avoir éLé concue et introduite par opposition ala
conception de Jéhova comme Dieu national d’'Israél, I'épithete
de Dieu des armées parait au contraire avoir servi dans lUori-
gine 4 exalter Jéhova comme le puissant et victorieux défen-
seur de son peuple, comme son Dieu tutélaire. Autant le carac-
tére guerrier de celte épilthéte répondait & ’esprit militant qui
animait alors les tribus israélites, autant son caractére essen-
tiellement national étailt-il en rapport avec le niveau et ’ho-
rizon religieux des générations d’alors. Rien de plus inexact,
en effet, rien de plus contraire & I’histoire réelle, que de préter
aux Israélites du XIe siécle, sans en excepter les plus croyants
et les plus éclairés, fat-ce méme un David, les conceptions
universalistes, le monothéisme raisonné et absolu d’un pro-
phéte du VIIe ou du Vle. Pour se faire une juste idée du déve-
loppement religieux ou, sit venia verbo, de la théologie de David

t Amos V, 14, cp. VI, 8; Jér. XX VIIL

* Voy. Duhm, Die Theol. der Propheten (1875), pag. 216, 255, 261. Comp.
P. Chapuis, L'exil des Juifs & Babylone (Lausanne 1874), pag. 74 et suiv.

* Esa. XIII-XIV, 23; XXI, 1-10; XL-LXVI (surtout dans la premibre
partie, chap. XL-XLVIII, qui s'occupe principalement de la délivrance
nationale et de la restauration politique d'Israél).



VARIETES 299

et de ses contemporaiqs, il ne faut pas aller puiser ses rensei-
gnements indistinctement et sans critique dans tous les psau-
mes que la tradition attribue au « Roi-prophéte. » On se laissera
instruire avant tout par les données les plus anciennes et les
plus authentiques des livres de Samuel, et ’on prendra en con-
sidération particulierement sérieuse celles de ces données qui
cadrent le moins avec la représentation idéale qu’on s’était
peut-étre faite du credo davidique *. En suivant cette méthode,
on se convaincra que c’est une illusion si I’on s’imagine que dés
sa premiére apparition le nom de Iahvéh-cebadth ait eu dans la
pensée israélite le sens de Pantokrator, et que I'emploi de ce
nom ait impliqué la profession du néant des divinités adorées
par les autres nations. [ahvéh est bien le plus puissant des
dieux. Son pouvoir en faveur d’'Israél s’étend sur les peuples
voisins et méme, s’il le faut, sur les nations plus lointaines.
Les dieux de I'Egypte, des Cananéens, des Philistins, ont di
fléchir devant lui, et le temps viendra ot les rois et les peuples
du monde connu devront reconnaitre et la suprématie de
Iahvéh et la suzeraineté du roi qu’il a établi en Sion pour étre
son représentant visible, son oint, « son fils %. » L’universalisme
des siécles postérieurs est sans doute en germe dans cette con-
ception de la puissance de Iahvéh. Il n’en demeure pas moins
que Iahvéh est en premiére ligne, dans cette période ancienne,
le Dieu national des Bené-Israél, et que c’est comme tel, pour
défendre et venger son peuple, qu’il humilie les autres nations
et se montre supérieur a leurs dieux nationaux 3.

IV. Sil'on se place a ce point de vue historique, il ne peut
guére y avoir de doute sur le sens primitif du nom de Iahvéh-

t Voy. entre autres 1 Sam. XXVI, 17-20.

* Voy. surtout Ex. XV; 2 Sam. XXII (Ps. XVIII); Ps. 1I.

® Le fait qu’on a souvent abusé du mot « particularisme » pour ra-
baisser la religion de I’Ancien Testament ne doit pas nous porter & mé-
connaitre cet autre fait que le particularisme national a régné en effet,
et méme fort longtemps, au sein du peuple israélite. Ce fut Ia le point de
départ du monothéisme hébreu, et il était dans la nature des choses
qu'il en fat ainsi. Voir, sur le développement graduel et le triomphe final
de P'universalisme, 1'étude tres complete de Baudissin, ouvrage cité,
pag. 47-177.



300 VARIETES

cebadth. En sa qualité de Dieu-roi, Jéhova est le général en
chef de son peuple, comme il en est le législateur et le juge®;
car, conformément au grand principe théocratique , tous les
pouvoirs de I'état sont entre ses mains. Les rois, les juges, les
législateurs, les généraux humains ne sont que ses mandataires
et ses lieutenants, agissant en son nom et autorité et dans la
force qui vient de lui. Dés lors, il est probable que par les ar-
mées dont il est le chef il ne faut pas entendre en premiére
ligne, comme le pensent Herder et Ewald , les armées célestes
avec lesquelles il vient au secours de son peuple, mais les ar-
mees isradlites elles-mémes, son peuple en armes *.

Ce qui vient & ’appui de cette interprétation, c’est d’abord
que le pluriel .m&;x n’est jamais employé qu’en parlant d’ar-
mées terrestres et, i I'exception de Ps. LXVIII, 133, seulement
lorsqu’il est question des armées israélites. Israél est méme
expressément appelé I DINIX, les armées de Tahvéh*, —
De plus, dans un récit provenant d’une source ancienne (1 Sam.
XVII, 45), nous rencontrons un propos de David ou le nom est
suivi de son commentaire : « Toi, dit David en allant au-devant
de Goliath, tu marches contre moi avec I'épée, la lance et le
javelot; mais moi, je marche contre toi au nom de Iahvéh-ce-
baoth, le Dieu des bataillons (ou des rangs de hataille, ma‘ar-
koth) d’Israél, que tu as insultés. »

t Comp. Esa. XXXIII, 22: « Oui, Jéhova est notre juge, Jéhova est notre
législateur, Jéhova est notre roi, ¢’est lui qui nous sauvera. » — L'office
d’un roi, outre I'administration de la justice, c’est de marcher & la téte de
son peuple et de conduire ses guerres. 1 Sam. VIII, 20; cp. 1X, 16; XII, 12.

* Ainsi von Cilln, Theol. des Alten Testaments, pag. 104. Gust. Baur,
5¢ édition du Commentaire de de Wette sur les Psaumes, pag. 171. Herm.
Schultz, Alttest. Theol. IL, 97. Gritz, Gesch. der Israeliten I, 259. Schrader,
dans les art. cités. Voir aussi Tholuck, Uebers. u. Auslegung der Ps., 2° éd.
(1873), ad Ps. 24 et 80. :

3 « Le Seigneur (le Dieu d'Israél) donne le mot d'ordre,... les rois des
cebadth (des armées ennemies) fuient, s'enfuient! »

s+ Ex. VII, 4: « Je ferai sortir d'Egypte mes cebadth, mon peuple, les
Bené-Israél; » XII, 41: « Le jour méme toutes les cebadth de Iahvéh sorti-
rent du pays d’'Egypte; « v. 51; ils sortirent « selon leurs cebaédth, » leurs
divisions, c'est-a-dire, par corps d'arméz ayant chacun sa banniere et
formant des camps distincts ; de Ja le pluriel. X111, 18 et Nomb. 1I.



VARIETES 301

Ainsi, pour en revenir au texte d’ol nous sommes partis,
le roi glorieux que les portes de Sion sont appelécs & recevoir
en triomphe, ce n’est pas le Dieu des astres et des anges, ce
n’est pas le Dieu de l'univers, c’est Iahvéh le commandant
en chef des corps d’armée israélites, c'est le Dieu-roi qui les
conduit au combat et 4 la victoire. Est-il besoin de rappeler
combien une pareille conception était en harmonie, non-
seulement, comme nous le disions tout & I'heure, avec le
point de vue théocratique en général, mais tout particuliére-
ment avec la maniere religieuse dont les Israélites envisageaient
la guerre? Quelques mots suffiront 4 le montrer.

Israél est convaincu que les guerres qu’il soutient pour se-
couer le joug des « incirconcis, » pour se maintenir en posses-
sion du pays de Canaan, pour repousser les envahisseurs et se

venger des affronts de I'étranger, sont des i11? .Tﬁm:f%@, des
guerres oil la cause et 'honneur de Jéhova lui-méme sont en
jeu, et auxquelles il prend une part directe'. Cette conviction
s’exprime sous différentes formes. Tantot les troupes israélites
sont représentées comme les auxiliaires de leur Dieu, des
« héros qui viennent au secours de Iahvéh?®. » Tantdt, — et
¢’estla 'expression la plus ordinaire, — Jéhovales accompagne,
il marche & leur léte, il se tient auprés de celui qui les com-
mande?®. Et comme c’est en son nom qu’lsraél prend les armes,
c’est lui, par ’organe d’un prophéte ou par I'oracle sacerdotal,
qui donne le signal de I'enirée en campagne ou de l'attaque ¢,

' 18am. XVII, 47; XVIIl, 17; XXV, 28; cp. le « livre des guerres de
Iahvéh, » Nomb. XXI, 14. Les ennemis d’Israél sont les siens, Jug. V, 31 ;
1 Sam. XXX, 26, ete.; Ex. XXIII, 22.

* Dans le chant de triomphe de Déborah, Jug. V, 23.

* Ps. XLIV, 10; LX, 12; CVIII, 12; Ps. LXVIII, 8; Jug. 1V, 14; 2 Sam.
V, 10, 24; VIII, 7, 14; Ps. CX, 5. Peut-étre faut-il aussi rangericile v. 1 de
ce psaume : « Assieds-tol & ma droite, » non pas sur le trone, mais dans
le char ol Iahvéh est monté pour marcher a l'emnemi. ( Voy. Ewald,
Psalmen, 3¢ édit., pag. 42; Diestel, Die Idee des theokrat. Konigs, Jahrb.
f. deutsche Theol. VIII (1863), pag. 563.)

*1Sam. XIII, 8; cp. X, 8; XIV, 36, 37; XXIII, 2et suiv.; XX VIII, 6; XXX,
6-8; ¢p. 1 Rois XXII et 2 Rois 111, 11 et suiv. (Remarquer qu'au v. 14 le
prophete Elisée répond & la question des rois Joram et Josafat au nom
de lahvéh-cebaith.)



302 VARIETES

parfois méme prescrit la tactique a suivre'!, et c’est & lui,
apres la victoire, que 1’on consacre les dépouilles de I’ennemi?,
Le symbole et le gage de la présence personnelle de Jéhova
a la téte de son peuple en armes, c’est I’arche, « 4 laquelle est
attaché, comme nom, le nom de Iahvéh-cebadth qui siége en-
tre les Kerotibs 3. » On n’a pas assez remarqué le role guerrier
qui est attribué & I’arche dans les anciens temps, jusqu’au mo-
ment ol elle resta confinée dans l'adytorn du temple de Sa-
lomon 4. Ce caractére en quelque sorte martial ressort déja de
I'antique formule d’invocation qu’on prononcait au moment ol
Parche s’ébranlait pour se mettre 4 la téte des colonnes:

Leéve-toi, Iahvéh! et que tes ennemis se dispersent!
Que tes adversaires fuient devant ta face!®.

C’est pour elle, vénérable embléme de la présence secourable
du Dieu guerrier, symbole respecté et méme redouté de sa
puissance, gage précieux des nouvelles victoires, que le roi-
poéte demande aux portes de Sion de s’ouvrir toutes grandes,
« afin que le roi glorieux puisse faire son entrée. »

A cette conception primitive de Jéhova marchant en téte des
armées d’Israélet combattant avec elles ses ennemis et lesleurs,
était étroitement liée, dans la foi nationale, celle de Jéhova ve-
nant en aide aux armées israélites et combattant pour elles
« avec le secours puissant de sa droite ®. » Plus d’une fois,
dans des jours critiques, on avait fait ’expérience que Dieu,
non content de ceindre son peuple de force pour le combat,

1 2 Sam. V, 23; cp. 1 Sam. XXI], 5.

* 1 Sam. XXI, 9; 2 Sam. VIII, 11.

s 2 Sam. VI, 2; cp. 1 Sam. IV, 4-8, 21 suiv.; Esa. XXXVII, 16; Ps. LXXX,
2, 3.

* La derniere trace certaine de la présence de l'arche & la guerre se
trouve 2 Sam. XI, 11, ou elle assiste au siége de Rabbah, la capitale des
Ammonites. Lors de sa fuite devant Absalom, David la laisse 3 Jérusalem.
(2 Sam. XV, 24-29.) 11 est fort douteux que depuis son installation dans le
temple (1 Rois VIII, 6) elle ait reparu & la téte de ’armée.

3 Nomb. X, 357 cp. Ps. LXVIII, 2.

° Ps. XX, 7; Ex. XV, 6; Ps. XLIV, 4; Ex. X1V, 14; Jos. X, 14; XXIII,
3. Voir plus loin ce que nous dirons de I’Ange de Iahvéh.



VARIETES o203

avait « agi » en sa faveur d’une maniére aussi décisive qu’inat-
tendue. Israél avait conscience d’étre redevable de plus d’une
victoire, non pas & sa vaillance et au tranchant de ses épées,
mais a 'intervention de son céleste allié, aux éléments déchai-
nés 4 sa voix', a la terreur panique répandue par lui dans le
camp des ennemis?, & la confusion ou a la discorde semée dans
leurs rangs?. Aussi la victoire dépend-elle avant tout de la con-
fiance en lui4. De 14 le sens plus général de défenseur, protec-
teur, sauveur d’Israél qui s’attache souvent au nom de Iavéh-
cebaoth. De 12 aussi, chez certains prophétes surtout, cette
grande et héroique idée que Iohvéh tient lieu d’armées i son
peuple 3, et que si Israél croit réellement que ce Dieu est avec
lui, cette foi doit se montrer, d’abord, en ce qu’il le craigne
lui seul et non les ennemis, et ensuite qu’il renonce & mettre sa
confiance dans des alliances humaines €.

V. La signification guerriére que le nom de Dieu (ou Eternel)
des armées avait & T'origine reparait encore c¢i et 1 chez les
prophétes et les psalmistes”. Mais il est incontestable que dans
les siécles postérieurs, et déja dans le livre d’Amos, I'idée que
ce nom éveille n’est plus une idée essentiellement guerriére,
du moins dans le sens ordinaire de ce mot. L’idée qui est de
plus en plus au premier plan, c’est bien celle de souveraine et
universelle puissances. C’est que, depuis I'époque des grandes

t18Sam. VII, 10; 2 Sam. XXII, 15 (Ps. XVIII, 15); comp. Ex. XIV, 26
et suiv.; XV, 10 (Ps. LXXVII, 17-20); Jos. X, 10, 11; Jug. IV, 15. (Cp. V,
20:« Des cieux elles ont combattu, de leurs orbites les étoiles ont combattu
contre Sisera, » allusion poétique a quelque phénomene physique, pluie
torrentielle, gréle, etc., que l'on attribuait & 1'influence des astres.)

* 1 Sam. XIV, 15; c¢p. Ex. XXIII, 27; 2 Rois V1I, 6.

* BEx. X1V, 24, 25; cp. 2 Chron. XX.

4 Ps. 111, 9 XX, 7-9; 2 Sam. X, 12; XXII, 4, etc.; cp. 1 Sam. XIV, 6.

8 Zach. IX, 8; Esa. XXXVIIL 36 cf, 32 et suiv.; comp. XXXIII, 21.

¢ Voir surtout Esa. par exemple VIII, 12, 13; X, 24 et suiv,; XXXI, 1-6.

? Zach. IX, 15; Esa. XXXI, 4, 5; Soph. 11, 9, 10; Jér. XL VI, 10; L, 25, 34;
LI, 58; Esa. XIII, 3, 4, etc. ; Ps. XLVI; LIX, 6; LXXX.

 Voir entre autres Amos IV, 13: « Celui qui a formé les montagnes et
créé le vent, qui fait connaitre b I'homme quelle est sa pensée, qui
change 'aurore en ténebres, et qui marche sur les hauteurs de la terre:
son nom est lahvéh le Dieu des armées. » — Jér. X, 10-16, surtout v. 10:



304 VARIETES

luttes d’ol1 la nation était sortie unifiée et triomphante, les
temps avaient bien changé, et avec les temps non-seulement
les conjonctures politiques, mais le caractére national, et surtout
le cercle des idées religieuses et morales. De nouveaux et de
plus vastes horizons s'étaient ouverts aux yeux des voyants
israélites, d’autant plus vastes que la théocratie nationale al-
lait se resserrant dans de plus étroites limites et qu’elle tou-
chait a sa fin tragique.

Indiquons sommairement, pour terminer, les principaux fac-
teurs qu’il faut faire entrer en ligne de compte pour expliquer
le changement survenu dans le sens de ce nom de Dieu.

Tout d’abord c’est I'idée méme de Dieu qui s’est de plus en
plus dégagée de son enveloppe particulariste. Iahvéh n’est plus
seulement le plus grand. le plus puissant des dieux nationaux,
qui ne fait éprouver la force de son bras aux autres nations
que pour autant qu’il s’agit de protéger son peuple. Le mono-
théisme est devenu plus conscient, plus logique, et par la
méme plus absolu. Le pouvoir du Saint d’Israél s’élend sur
toutes les créatures dans les cieux et sur la terre. Il est le Dieu
de toutes les nations, car leurs prétendus dieux n’existent que
dans leur imagination. Tout, dans la main de Iahvéh, devient
un instrument, une arme pour ’exécution du plan qu’il a concu,
et ce plan embrasse I'univers '.

En méme temps, la conception d’Israél comme « peuple de

« C’est Iahvéh qui est le vrai Diew, le Diew vivant, le roi éternel » (v. 7, le
roi des nations); v.12: «C'est lui qui a fait la terre par sa puissance, qui
a fondé le monde dans sa sagesse et étendu les cieux par son intelli-
gence...; » v. 16 : « Iahvéh-cebaidth est son nom. » Cp. XXXII, 17-19; Esa. XLV,
13: « C’est moi (le créateur de la terre et des cieux, v. 12) qui ai suscité
Cyrus en [ma] justice, et j'aplanirai toutes ses voies... C'est Iahvéh-ce-
badth qui le dit. » LIV, 5: « Ton époux, c'est ton créateur, Iahvéh-cebaith
est son nom. Ton rédempteur est le Saint d’lsraél, I s'appelle le Diew de
toute la terre. »

t C'est dans le Deutéronome et dans Jérémie que 'universalisme, im-
plicitement professé par les Amos et les Esaie, est pour la premiere
fois proclamé dans toute sa rigueur (voy. Baudissin, art. cité, pag. 167 et
suiv.), et c'est dans Jérémie également que l'idée d'un plan divin de
I'histoire trouve son expression la plus nette. (Voy. Duhm, Theol. der
Proph., pag. 247.)



VARIETES 305

Iahvéh » s’est épurée. Sans que les propheies aient cessé d’étre
de bons patriotes, le point de vue spirituel et moral I'emporte
chez eux, du moins chez la plupart, sur le point de vue natio-
nal. L’inévitable nécessité d’un jugement, d’un triage entre la
masse qui n’est israélite que de nom et le véritable peuple de
Iahvéh, est toujours plus clairement reconnue. Et ce triage, ce
sont les nations, appelées du bout de monde, qui, sans le sa-
voir, devront servir & Popérer, jusqu’a ce que vienne aussi
leur temps a elles, et que le Dieu d’Isra€l soit reconnu enfin
par toute la terre comme le seul vrai Dieu.

A ces causes générales il faut ajouter l'influence qu’ont pu
exercer quelques faits d’'une nature plus particuliére. En pre-
mier lieu, le développement que I’angélologie avait pris dans
les croyances populaires et les conceptions poétiques. L’'Ange
de Dieu (ou de Iahvéh) qui figure presque seul dansles anciens
temps, le plus souvent comme conducteur et auxiliaire du peu-
ple', parfois aussi pour le chatier?, cet Ange qui n’est en réa-
lité que Iahvéh lui-méme manifestant sa présence par un fait
ou un acte visible, s’est en quelque sorte multiplié en une plu-
ralité d’étres célestes. Ceux-ci forment la farmille, la cour, le
conseil, I'armée du monde supérieur; ils servent d’organes &
la volonté divine dans le monde visible, surtout auprés des
hommes, et quand Tahvéh « descend du ciel » pour se manifes-
ter dans sa gloire royale, pour défendre son peuple, délivrer
ses fidéles, procéder & un jugement contre ses ennemis, ils
forment son cortége ou sa milice3.

t Ex. XIV, 19; Jos. V, 18-15. Le Sar-cebd-Iahvéh, avec I'épée nue dans la
main, qui apparait & Josué au moment ou il va atiaquer Jéricho, passe
généralement pour &tre un archange, un prince de I'armée céleste de
Jéhova. Il est permis d’avoir des doutes sur l'exactitude de cette expli-
cation. Nous pensons plutdt que cet « homme » n’est antre que 'Ange
de Jéhova qui se présente & Josué, le chef d’armée terrestre, en sa qua-
1ité de chef d’armée venu de Dieu pour combattre i la téte d’Israsl. Cp.
Ex, XXII1, 20-23 et 2 Sam. V, 24; — Jug. V, 23; 2 Rois XIX. 35.

* 2 Sam., XXIV, 16, 17; comp. Esa. LXIII, 9, 10.

* Voy., par exemple, Deut. XXXIII, 2; Ps. LXVIII, 18; Joél IV, 11;
Zach. X1V, 5; cp. Gen. XXXII, 2, 3; 2 Rois VI, 16, 17. Il est bon de re-
marquer que dans des morceaux inzontestablement anciens, tels que

THEOL. ET PHIL. 1877. 20



306 VARIETES

Ensuite, il faut sans doute tenir compte du fait que depuis
Iépoque assyrienne le culte de « 'armée des cieux » pénétra de
I’Orient chez les Israélites. En ce temps-1a, le nom de Dieu des
armées avait presque perdu, dans la conscience générale, sa
signification premiére. 1l était assez naturel, dés lors, qu'on s’en
servit, dans 'occasion, pour désigner le Dieu d’Israél, seul
vrai et seul vivant, comme le créateur et le maitre de ces soi-
disant divinités astrales.

En résumé, il y a du vrai soit dans linterprétation qui fait
de Iahvéh-cebadth le Dieu des anges ou des astres, ou des deux
a la fois, soit dans Popinion qui veut que les « armées » em-
brassent toutes les créatures. Mais ce ne sont 14 que des signi-
fications dérivées et accessoires. A I'origine, par les armées de
Iahvéh, on entendait les corps d’armée israélites. — Il y aurait
donc quelque analogie entre le IN2AX VT et le ze
orparios ? Oui, sauf la différence radicale entre Zeus et Jéhova.

H. VUILLEUMIER.

I'hymne de Débora (Jug. V) et le Te Deum de David (2 Sam. XXII), les
anges ne jouent pas encore le rdle qui leur est attribué dans la tradi-
tion populaire et la poésie des sibcles suivants. Débora ne parle que de
«1’Ange de Iahvéh, » v. 23, et dans la grandiose théophanie décrite par
David il n’est question que du « Keroub » sur lequel lahvéh était monté,
v. 11; c’est Iahvéh lui-méme, et Iahvéh seul, qui vient le délivrer de ses
ennemis.




	Variétés

