
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 10 (1877)

Rubrik: Variétés

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VARIÉTÉS

Le nom de Dieu Iahvéh cebaôth.

Il s'est déjà écrit bien des pages sur la « vraie signification »

de ce nom de Dieu et de ses variantes, et cependant on peut se

demander si nous en sommes beaucoup plus avancés que ne
l'étaient les traducteurs grecs de l'Ancien Testament. Pour se

faire une idée de l'indécision et du désaccord qui régnent
encore à l'heure qu'il est sur ce sujet, il suffit de jeter les yeux
sur quelques-uns des derniers ouvrages qui s'en occupent
avec plus ou moins de détail. Je me borne à citer les théologies
bibliques de Herrn. Schultz, Kuenen, (Ehler, et Ewald1; les
commentaires de Keil sur les livres de Samuel, de Hupfeld sur
les Psaumes, de Reuss sur les Prophètes2; les récentes
monographies de Schrader et de Delitzsch5. Parmi ces auteurs à

peine en est-il deux qui soient parfaitement d'accord sur l'origine,

le sens et la portée de la formule en question. Il y aurait
lieu, assurément, de s'étonner de ce qu'on est encore si peu
au clair sur une épithète divine qui ne revient pas moins de

deux cent quatre-vingts fois dans l'Ancien Testament, si l'on ne
savait que le nom de Dieu lui-même, le célèbre « tétra-
gramme, » est loin d'être entendu de la même façon par tous
ceux qui peuvent faire autorité en ces matières.

1 Schultz, tom. I, 205; II, 96 suiv. — Pour Kuenen, voy. le compte rendu
de M. Carrière dans la Revue de Strasbourg, 3° série, vol. VII (1869),

pag. 90 et suiv. — (Ehler, tom. IL §§ 195 à 198. — Ewald, Lehre der Bibel
von Gott, tom. II, 285, 889 et suiv., comp. Gesch. Isr. III, 87 note (3e édit.).

Keil ad 1 Sam. 1, 3. — Hupfeld, passim, par exemple, ad Ps. XXI\T,
10. — Reuss, Proph. I, pag. 32 et suiv.

3 Delitzsch dans Zeitschr. für luther. Theol. 1874, pag. 217 et suiv, voir
aussi son Commentaire sur les Psaumes. — Schrader dans le Bibel-Lcxi-
con de Schenkel, tom. V, 702, et dans Jahrb. für prot. Theol. 1875, pag.
316 et suiv.



288 VARIÉTÉS

Le sujet mériterait d'être examiné à fond et sous toutes ses

faces. Ce n'est pas ce que nous prétendons faire dans ces

pages. Elles ont simplement pour but d'appeler l'attention sur
certains points, d'insister sur une face de la question qu'à
notre avis on a trop généralement laissés dans l'ombre
jusqu'ici.

I. Quelques mots, d'abord, sur la forme de ce nom composé.
La formule complète, Iahvéh[le] dieu des armées^fy^^f, tVïV
JTliOX, n'est pas très fréquente. En dehors du livre d'Amos,

qui l'emploie habituellement, elle ne se rencontre que dans

Osée (XII, 6) ' et dans quelques passages isolés de 2 Sam., 1 Rois,
Jér. et dans Ps. LXXXIX, 9*. Dans l'immense majorité des cas,

on trouve la forme raccourcie niS32£ ffiiT' (une seule fois,

Es. X, 16, '2£ ''Jlitf)3. Les grammairiens ne sont pas d'accord

sur le rapport syntactique des deux mots. Les uns, et c'est entre

autres le cas de M. Beuss, font de Cebaôth un nom propre
juxtaposé. Ils peuvent en appeler à l'exemple et à l'autorité des

LXX, qui dansl Sam. et dans le livre d'Esaïe rendent le terme
hébreu par x-ùpto; ixßxM. Il est cependant fort douteux que,
du vivant de la langue, le mot cebaôth ait jamais perdu pour la

conscience israélite sa valeur de nom commun. (Voy. Amos IX,
5, Iahvéh haçcebaôth.) S'il a fini par être considéré comme un
nom propre, ce n'a pu être que bien tardivement. Bemarquons,
d'ailleurs, que dans les LXX ZxßxuB n'est jamais employé tout
seul sans être accompagné de Kùpioç, et que, une fois au moins
(1 Sam. I, 11), il est même précédé de F.X»è. C'est dans les oracles

sibyllins seulement que ixßxüB tout court commence à

figurer comme nom propre de la divinité4, pour devenir en-

1 Ici, de même que dans Amos III, 13, cebaôth est précédé de l'article.
* Nous ne faisons pas entrer en ligne de compte les formules Iahvéh

éloMm cebaôth (Ps. LIX, 6; LXXX, 5, 20; LXXXIV, 9) et Elohim cebaôth

{Ps. LXXX, 8, 15), qui sont le fait d'un rédacteur élohiste postérieur.
L'original portait sans aucun doute Adonaï Iahvéh cebaôth et Iahvéh
cebaôth.

5 Assez souvent, principalement dans Esaïe et Jérémie, Iahvéh cebaôth

est précédé de Adonaï, ou de ham-mélék, et dans Esaïe de hâ-Adôn.
' Voy. (Ehler, Théol. de l'A. T., § 195, note 5.



VARIÉTÉS 289

suite chez les Ophites le nom de l'un de leurs sept génies
planétaires, à côté de Ialdabaoth, Iao, Adoneus, Eloeus, etc., et

pour servir enfin de formule magique sur les amulettes
connues sous le nom d'abraxas4.

D'autres considèrent les mots Iahvéh-cebaôth comme une
locution elliptique. Le génitif des armées dépendrait de l'idée
générale de Dieu (Elohé) qui est impliquée dans le nom de Iahvéh

et qu'il faudrait suppléer mentalement. Mais est-il réellement

nécessaire de recourir à ce terme sous-entendu? Pourquoi
le nom propre Iahvéh ne serait-il pas directement déterminé

par le génitif cebaôth L'impossibilité de la chose n'est rien
moins que démontrée. Si l'on a pu dire Our-Kasdîm, Gath-

Pelishtîm, 'Ashteroth-Karnayim3, pourquoi n'aurait-on pas pu
dire aussi, sans brachylogie, fVlJOX HIPP3? Mais c'est assez

s'arrêter à une question secondaire. Passons à la question plus
importante du sens que les Israélites attachaient à ce nom de

Dieu.

IL L'opinion la plus accréditée, l'opinion courante, c'est que
que Iahvéh est désigné par là comme le dieu ou le maître des

armées célestes, et que ces armées célestes comprennent à la
fois les astres et les anges. Les avis diffèrent sur la question
de savoir à qui, des astres ou des anges, appartenait la priorité
ou la prédominance dans la pensée des écrivains israélites.
Pour les uns*, Iahvéh-cebaôth est avant tout le Dieu des anges;
pour d'autres5, il est en premier lieu le Dieu des astres, et si

1 Voy. Baudissin, Studien zur semit. Religionsgesch., pag. 185 et suiv.
8 Je ne cite pas les noms de Ba'al-berîth, Ba'al-zéboub, etc., parce que

Ba al, bien que devenu nom propre et alternant même avec Iahvéh dans
certains noms d'hommes, ne paraît pas, du moins d'après l'Ancien Testament,

avoir jamais complètement perdu sa valeur appellative (le Maître).
En revanche, on pourrait en appeler au nom de Dieu araméen Adar-she-
mayin, cp. Bélsamîn.

5 Etat construit, avec cére. De même Esa. X, 16, adone et non adonaï.
* Ainsi Calvin, et parmi les modernes Ewald, Keil, Œhler.
5 Ainsi Hupfeld, Delitzsch, Reuss et plus anciennement Vatke, die

Religion des Alten Test., pag. 449 et suiv. et Hengstenberg, Commentaire
sur les Raumes, ad Ps. XXIV, 10.

THÉOL. ET PHIL. 1877. 19



290 VARIÉTÉS

l'armée des corps célestes est coordonnée à celle des esprits
célestes, c'est que, disent quelques-uns, les anges sont des
« génies planétaires4, » tandis que d'autres leur assignent les
astres pour demeures % et que d'autres encore pensent que
l'armée sidérale était considérée comme un type, comme une
image visible de l'armée angélique5, etc. Quant à la signification

théologique de ce nom de Dieu, on s'accorde généralement
à y voir une affirmation de la puissance infinie, de l'absolue
souveraineté du Dieu d'Israël, de son irrésistible empire sur le
monde de la nature et de l'histoire. Iahvéh-Cebaôth impliquerait,
si l'on peut ainsi dire, un raisonnement a fortiori : si Iahvéh est
le maître des astres et des anges, à combien plus forte raison ne
sera-t-il pas celui des créatures terrestres Plusieurs y voient
en outre une intention polémique en face du polythéisme et
en particulier de l'astrolatrie4. Quelques-uns, enfin, reconnaissent

que Tépithète en question a souvent une signification
guerrière*, et que cette signification guerrière pourrait bien
avoir été la signification primitive6.

Que les anges soient appelés çà et là dans l'Ancien Testament

l'armée des cieux ou l'armée de Iahvéh, c'est chose

incontestable7. Ce qui n'est pas moins certain, c'est que plus

' E. Haag, Théol. bibl. (1870), pag. 339 et suiv. « Souvent même ils (les

Hébreux) ne distinguaient pas la planète du génie qui l'animait. »

* Gesenius, Thesaurus s. v. çaba. — J.-H. Kurtz, Bibel und Astronomie,

etc.
3 Ewald, Lehre der Bibel, 1.1. — J. Tob Beck, Christi. Lehr-Wissensch.

I, 2° éd., pag. 77 et suiv., etc.
* Voy. entre autres Hengstenberg, ad Ps. XXIV. — Neumann, Sakharjah,

pag. 67 et suiv. — Reuss, Proph., pag. 33.

¦ Beck, Keil, (Ehler, Hupfeld, Reuss.
6 Voy. surtout Herder, Esprit de la poésie des Hébreux, pag. 325 de la

trad. Carlowitz, et Ewald, 1.1.: c'est Dien venant au secours d'Israël
avec ses légions célestes. — Dans un autre sens Vatke, Relig. de l'Ancien
Testament, pag. 450 : Iahvéh, principe de la lumière, combattant avec
ses troupes célestes (les astres conçus comme êtres animés) contre les

puissances ténébreuses.
7 1 Rois XXII, 19. — [Ps. CHI, 21 ; Jos. V, 14 sont douteux.] — Conf.

Gen. XXXII, 3, le camp de Dieu (v. 2, anges de Dieu) ; Deut. XXXIII, 2, les

saintes myriades; Ps. LXVIII, 18, rêkéb EldMm, « la gendarmerie de Dieu»



VARIÉTÉS 291

souvent encore ce sont les astres qui sont représentés comme
formant l'armée des deux1 ou l'armée d'en haut*, et que dans

tel passage les deux notions semblent se fondre l'une dans l'autre

3. Mais n'y a-t-il donc que les étoiles et les anges qui soient
appelés dans l'Ancien Testament l'armée de Dieu? Cette

comparaison avec une armée aux ordres de Dieu n'est-elle pas
appliquée également à d'autres créatures et à d'autres «

puissances, » qui pourraient être comprises dans le génitif cebaôth

tout aussi bien que les puissances lumineuses, tant visibles
qu'invisibles, qui peuplent le ciel

L'armée de Jéhova* dans Ps. CHI, 21, de même que les
innombrables troupes (ghedoudîm) de Dieu dans Job XXV, 3,
ce ne sont pas seulement les anges, ni les anges et les astres,
comme on le pense généralement ; elles comprennent encore
les phénomènes météorologiques, les forces élémentaires, ces
vents dont Dieu fait ses anges, ces feux flamboyants dont il
fait ses ministres, cette grêle qu'il tient en réserve dans ses

arsenaux pour le jour de la guerre et du combat5. L'armée
(càba), les troupes (ghedoudîm) du Tout-Puissant, c'est aussi

(Calvin); Joël IV, 11, les ghibborîm de Dieu. — Luc IL 13, arpxrià oùpôoioç;

Math. XXVI, 53, douze légions d'anges; Apoc. XIX, 14.
* Ps. XXXIII, 6; Jér. XXXIII, 22; Esa. XL, 26; XLV, 12. Comme objet

de culte païen : Deut. IV, 19; XVII, 3 ; 2 Rois XVII, 16 ; XXI, 3-5; XXIII,
4; Soph. I, '5; Jér. VHI, 2; XIX, 13; Esa. XXXIV, 4. Comme image du
« peuple des saints, » c'est-à-dire des Israélites : Dan. Vili, 10 et suiv.; cp.
V.24.

Ceibâ ham-marôm, Esa. XXIV, 21, par où il faut entendre les astres
(cp. v. 23) et non les anges. Voy. Baudissin, Studien I, pag. 118-130.

3 Ps. CXLVIII, % cp. v. 3; Néh. IX. 6; Dan. IV, 32. - Comp. Job
XXXVIII, 7, les étoiles du matin, en parallélisme avec les bené Elohîm.

* Ou les armées, si l'on s'en tient au texte reçu. Cependant cette forme
cebaâv est suspecte, parce qu'un pluriel masculin cébaïm est sans exemple

dans tout l'Ancien Testament. Il est probable qu'il faut lire cebaô.

(Comp. Ps. CXLVIII, 2 Ktib.) Voy. Schrader, art. cité, pag. 320.
* Ps. CIV, 4; Job XXXVIII, 22, 23, 35 ; v. Dillmann, ad Job XXV, 3.

Cette interprétation plus large de çcibct dans Ps. CHI, 21 est indiquée
par l'économie et la disposition de toute la strophe finale, v. 19-22,

notamment par la place que vous, toute son armée occupe entre vous, ses

anges, v. 20, et vous, toutes ses œuvres, v. 22.



292 VARIÉTÉS

ce bataillon de maux physiques et de souffrances morales, ce

sont ces songes effrayants et ces doutes cruels qui se réunissent

pour assaillir Job, qui se fraient un chemin jusqu'à lui et
mettent le siège autour de sa tente 4. C'est encore une armée
de Jéhova, un camp de Dieu, que ce peuple nombreux et puissant

des sauterelles qui envahit le pays et, par ses ravages,
plonge la population entière dans la consternation et dans le
deuil*. Et n'est-ce pas au nom de celui « qui a nom Iahvéh
élohé-cebaôth » que le prophète Amos (IV, 6-13) rappelle aux
Israélites que ce Dieu leur a envoyé successivement la famine,
la sécheresse, la rouille et la nielle, les sauterelles, la peste,
l'épée et la ruine, afin de les ramener à lui? N'est-ce pas
Iahvéh-cebaôth qui, par Jérémie, menace son peuple rebelle de

faire fondre sur lui tous les malheurs, d'envoyer à sa poursuite
l'épée, la famine et la peste, et qui ouvrira son arsenal pour
détruire Babylone5 Ce sont là tout autant de Suvâpetç que Dieu
envoie, qu'il fait marcher et qui obéissent à ses ordres4.

Une fois qu'on admet que le mot cebaôth a un sens
métaphorique et que le nom de Dieu des armées a essentiellement

pour but d'affirmer la souveraine puissance de Jéhova, de le

désigner comme le nxvroxpâ.ro>ps, de quel droit restreindrait-on la
notion d'armées aux seules légions angéliques et astrales et en
exclurait-on ces autres « troupes » dont nous venons de parler?
En vérité, je ne vois pas trop pourquoi on n'adopterait pas plutôt

l'idée de Haevernick qui, se fondant sur Gen. II, 1 : « ainsi
furent achevés les cieux et la terre, et toute leur année, » traduit
Iahvéh-cebaôth par : le Seigneur de toutes les créatures, celles-ci
formant dans leur ensemble la grande armée de Jéhova6.

1 Job X, 17; XIX, 12;cp. VII, 13,14 ; XXX, 12-15.
* Joël II, 2-11: « Iahvéh fait entendre sa voix devant son armée; car

immense est son camp, puissants sont les exécuteurs de ses ordres. » Cp.

v. 20 et 25: « Ma grande armée que j'ai envoyée contre vous. »

» Jér. XXIX, 17 ; XXXV, 17 ; L, 25.
* Kvpiaç rûv SuvâfieMv est une des manières dont Iahvéh-cebaôth est

rendu dans les LXX.
5 C'est par xl/pto; nx/roxpôuiùp que les LXX rendent la formule hébraïque

dans certains livres ; cp. aussi Apoc. IV, 8 ; XXI, 22.
* Vorlesungen über die Theol. des Alten Testaments, 2e édit., pag. 48.



VARIÉTÉS 293

Mais il y a plus. Les passages sur lesquels on peut s'appuyer

pour établir que par les armées dont Jéhova est dit être le
Dieu il faut entendre les armées célestes, appartiennent à une
époque relativement moderne de la littérature israélite. Cela

est vrai tout particulièrement de ceux, de beaucoup les plus
nombreux, où le terme d'armée des cieux désigne les astres ;

aucun d'eux ne nous reporle au delà du VIII« siècle. Et il n'y
a rien là d'étonnant, puisque c'est sous l'influence assyrienne
seulement que les derniers rois d'Israël, et quelques-uns de

ceux de Juda, Achaz, Manasse, ont favorisé l'introduction du
culte de l'année des cieux. Si, ensuite, nous recherchons les

passages où le nom de Iahvéh-cebaôth lui-même est employé
plus ou moins intentionnellement en rapport avec l'armée des

êtres célestes ou avec celle des astres, nous sommes amenés
à un résultat semblable. Les passages où cette intention est le

plus transparente sont au nombre de trois. Le plus ancien en
date se trouve dans le récit de la vision d'Esaïe, chap. VI, 3,

quand les serafim qui entourent le trône de Jéhova se disent
l'un à l'autre: « Saint, saint, saint est Iahvéh-cebaôt/i, toute
la terre est pleine de sa gloire4. » Ensuite, au Ps. LXXXIX
(qui date au plus tôt des derniers temps avant l'exil), le poëte,
voulant exalter l'incomparable majesté de Jéhova, s'écrie,
vers. 7-9 :

Qui dans les lieux éthérés peut se comparer à Iahvéli
Qui lui est semblable parmi les fils de Dieu

Dieu est très redoutable dans le conseil des saints,
Il est à craindre pour tous ceux qui l'entourent.

Iahvéh, Dieu des armées, qui est comme toi puissant?

Enfin Dieu est appelé avec emphase Iahvéh-cebaôth dans ce

' Bien que les serafim soient différents des anges (mal'ahim), et quelle
que fût d'ailleurs la conception primitive (mythologique?) de ces êtres,
il ne saurait être douteux que dans la pensée du prophète et de ses

contemporains ils font partie de l'assemblée des esprits célestes, et qu'ils
jouent en quelque sorte le rôle de prêtres dans le céleste sanctuaire,
comme ailleurs (Ps. XXIX, 1 ; LXXXIX, 7) les bené-Elîm. Voy. Schtdtz,
Alttest. Theol. I, 344 et suiv.; Dillmann, Bibel-Lexicon, tom. V, pag. 28a
et suiv.



394 VARIÉTÉS

passage déjà cité d'un prophète de l'exil (Esa. XXIV, 21-23) où

il est dit que Jéhova visitera l'armée d'en haut là-haut, et les
rois de la terre sur la terre. Ceux-ci seront jetés en prison,
tandis que la lune rougira et que le soleil sera tout confus. Les

corps célestes, — car c'est d'eux qu'il s'agit ici, — auront honte
des honneurs divins qui leur avaient été rendus par les Gentils.

Or si, dans ce contexte, le vrai Dieu est appelé le Dieu des

armées, c'est que, sans doute, le prophète voulait donner à

entendre que Iahvéh était le maître de ceux que les Gentils
adoraient comme des dieux1.

Ainsi, sur environ deux cent quatre-vingts passages où
Jéhova est appelé le Dieu des armées, en voilà trois où ce nom
est mis plus ou moins manifestement en relation avec l'armée
des cieux, et tous trois sont relativement modernes8. Est-ce là
une raison suffisante pour admettre que dès l'origine, en
appelant Jéhova le Dieu des armées, on ait entendu le désigner
comme le Dieu des armées célestes et par là, indirectement,
comme le Dieu de l'univers A notre avis, l'interprétation
traditionnelle a le défaut de partir d'une idée préconçue dont
l'exactitude n'est rien moins que démontrée, c'est que le nom
de Iahvéh-cebaôth aurait eu dans tous les temps la même
signification et la même portée, et que le sens qui lui est

attribué, l'application qui en est faite dans certains textes poétiques

et prophétiques des siècles postérieurs est un indice
décisif pour la détermination du sens propre et primitif. Le

sujet spécial qui nous occupe nous paraît être un de ceux aux-

1 Voy. Baudissin, ouvr. cité, pag. 119 et 123; (Ehler, § 197.
* On pourrait y ajouter des passages tels que Soph. II, 10,11, où il est

dit que Jéhova, qui vient d'être appelé Iahvéh-cebaôth, fera disparaître
tous les dieux païens (op. 1, 5, l'armée des cieux) ; Zach. XIII, 2: « En ce

jour-là, déclare Iahvéh-cebaôth, j'exterminerai du pays les noms des idoles,

pour qu'il n'en soit plus question. » — Jér. VIII, 2, 3, et IX, 11-13 où le
prophète annonce, au nom de Iahvéh-cebaôth, que les os des habitants de

Jérusalem resteront sans sépulture, que les maisons de Jérusalem seront

impures comme Topheth, a cause du culte rendu au soleil, à la lune et a

toute l'armée des cieux. — Cependant l'emploi intentionnel du nom de

< Dieu des armées > dans ces passages est des plus problématiques; d'ailleurs

il s'agit encore ici de p: ophètes d'une époque postérieure.



VARIÉTÉS 295

quels on n'a pas encore suffisamment appliqué le principe
sur lequel repose toute la discipline connue sous le nom de

théologie biblique de l'Ancien Testament, celui du développement

historique. Selon toute apparence, nous avons affaire
ici — non pas à une « doctrine », comme on l'a appelée assez mal
à propos4, — mais à une conception religieuse qui s'est élargie,

agrandie, enrichie, en un mot transformée avec le temps,
et ce développement s'est opéré sous l'influence de l'évolution

progressive des idées, des croyances, des espérances
théocratiques en Israël pendant le cours de la période prophétique.

Le sens primitif du nom de Dieu des armées doit avoir
été en rapport, soit avec le caractère dominant, avec l'esprit
général de la nation au moment où il fait sa première apparition,

soit avec le niveau religieux des Israélites de ce temps-là.
III. Ce nom surgit pour la première fois dans les livres de

Samuel, tandis qu'il est inconnu aux livres dits de Moïse, de

Josué et des Juges. Ceci est significatif. Le fait qu'il ne se trouvait

employé dans aucune des trois sources principales de
l'histoire de Moïse et de Josué, non plus que dans les
documents qui ont servi à composer le livre des Juges, tandis qu'il
se rencontre dans des morceaux tirés de l'une et de l'autre
source principale de nos livres dits de Samuel, ce double fait
atteste chez les narrateurs israélites le souvenir positif que ce

nom, inconnu à l'époque mosaïque et pendant les premiers
siècles après Moïse, avait fait son apparition vers la fin de

l'époque des Juges ou au commencement de la période royale.
Le témoignage des historiographes est confirmé, ainsi que le

remarque Ewald % par celui de deux anciens documents poétiques.

En effet, le nom de Iahvéh-cebaôth ne figure pas encore
dans l'hymne triomphal de Débora (Jug. V), où il eût été fort à

sa place, tandis qu'il est employé dans l'hymne (Ps XXIV, 7-10)
composé par David et exécuté à l'occasion de l'installation de
l'arche de Jéhova en Sion3. « Qui est, dit une voix venant des

1 (Ehler, § 198 parle d'une « Lehre vom Jéhova Zebaoth »

* Lehre der Bibel von Gott, II, pag. 339, note 2.
3 Les deux morceaux dont se compose le Psaume XXIV actuel étaient

originairement étrangers l'un à l'autre. (Voy. le Commentaire de Reuss.)



296 VARIÉTÉS

portes de l'antique cité jébusienne devenue la cité de David,
qui est-il ce roi glorieux qui demande à faire triomphalement
son entrée? » — C'est, répond le chœur,

< Iahvéh, le puissant, le héros,
Iahvéh, un héros dans les combats >

— Mais encore, qui est-il ce roi glorieux

— « C'est Iahvéh-cebaôth,
C'est lui qui est ce roi glorieux »

On a l'impression, en lisant ce dialogue, qu'au moment où le

psaume fut composé le nom par lequel Dieu y est célébré
n'avait encore rien perdu de sa force native et de son antique
fraîcheur.

Or que pouvait-il signifier, ce nom, pour David et pour les
Israélites de son temps? Le Dieu des astres? des génies
planétaires? des anges? le Dieu de l'univers?... Une chose, d'abord,
ne peut souffrir l'ombre d'un doute, c'est que dans cet hymne
l'épithète est prise dans un sens guerrier. Le parallélisme le

prouve à l'évidence, et quoi de plus conforme à l'esprit du

temps, au caractère dominant du peuple hébreu à cette
époque? C'était l'époque la plus guerrière de l'histoire d'Israël,
l'époque où les tribus, longtemps divisées et opprimées par
leurs voisins, venaient de se rapprocher ; où la conscience

nationale, longtemps assoupie, venait de se réveiller de sa

torpeur ; où la nation israélite, qui n'était pas par nature une
race guerrière, achevait de se constituer au milieu de luttes
héroïques sous la conduite d'un Samuel, d'un Saul, d'un
David. Le peuple avait repris confiance en lui-même, après avoir
repris confiance au Dieu national, en Iahvéh, ce puissant

Quant a l'origine davidique des v. 7-10, il n'y a aucune raison suffisante

pour en douter : il n'est aucun fait historique à nous connu auquel ils
s'appliquent mieux et par lequel ils s'expliquent d'une manière plus
satisfaisante que celui de l'arrivée de l'arche en Sion. (2 Sam. VI.) Il ne

s'agit pas, en effet, d'une rentrée de l'arche au retour d'une guerre, et
les portes antiques ne sont pas nécessairement celles du temple. Pourquoi

ne seraient-ce pas les portes basses et étroites de la ville Voy. sur
les portes des villes en Orient F. Bovet, Voyage en Terre-Sainte, lre édit.,

pag. 235, note.



VARIÉTÉS 297

guerrier (Ex. XV, 3) qui avait fait sortir les aïeux de la servitude

de l'Egypte pour en faire son peuple, sa propriété, son

royaume à lui.
Mais tout en reconnaissant que, dans ce passage et dans

plusieurs autres, Dieu est représenté comme le Dieu des combats

et de la victoire, on veut que, dès l'origine, le nom de
Iahvéh-cebaôth ait servi à le désigner comme le Dieu de l'uni,
vers. On est même allé jusqu'à dire1 que ce titre avait été

créé, non-seulement dans le but d'empêcher que la royauté
du Dieu invisible ne fût éclipsée par la royauté terrestre, mais

pour combattre l'illusion païenne que le Dieu d'Israël ne serait

que le Dieu national de ce peuple. Nous avons peine à croire
que de pareilles préoccupations aient présidé à sa naissance,
qu'il soit le fruit d'une intention prophylactique, polémique ou
didactique, comme celle qu'on prête ici à celui ou à ceux qui
en ont enrichi le vocabulaire religieux d'Israël. Ce qui nous
paraît surtout inadmissible c'est de vouloir en faire, pour ainsi
dire, l'adversaire né de la conception de Jéhova comme Dieu
national d'Israël. Comme si ce n'était pas de préférence en sa

qualité de Dieu d'Israël que Jéhova est appelé le Dieu des
armées Il suffit de rappeler combien de fois des formules telles

que le Dieu d'Israël2, leur Dieu3, le Puissant d'Israël4, le

Saint d'Israëls, son rédempteur ou vengeur 6, son roi7, son

époux et créateur8, Celui qui est la part de Jacob9, sont en
apposition ou en parallélisme avec Iahvéh-cebaôth, ou bien

' Keil, ad 1 Sam. I, 3.
8 Non-seulement dans Jérémie où elle se rencontre le plus fréquemment,

mais ailleurs, 1 Sam. 1, 17. cp, 11; 2 Sam. VII, 27; Esa. XVII, 6, cp.
3; XXI, 10; XXXVII, 16; XLVIII, 2; Soph. II, 9;Ps. LIX,6;LX1X, 1'
comp. Ps. XLVI, 8, 12 : le Dieu de Jacob; Esa. VIII, 18 (X VIII, 7), qui réside
en la montagne de Sion.

' Zach. IX, 16; Agg. I, 14; Ps. XLVIII, 9; Jér. XXIII, 36.

' Abîr-Israel. Esa. I, 24.
5 Dans le livre d'Esa. V, 24; X, 17, cp. 16; XLVII 4; Jér. Ll, 5.
• Go'él. Esa. XLIV, 6; XLVII, 4; LIV, 5; Jér. L,34.
' Esa. XLIV, 6; comp. Zach. XIV, 16, cf. 9; Ps. LXXXIV, 4; Soph. Il,

10, Israël le peuple de Iahvéh-cebaôth; cp. III, 15.
8 Esa. LIV, 5.
* Jér. X, 16; LI, 19, et dont Israël est l'iiéritage,



298 VARIÉTÉS

lui servent tour à tour d'attribut ou de sujet. Et si, du temps
des grands prophètes, d'un Amos, d'un Jérémie, certains
représentants d'un particularisme inintelligent, d'un patriotisme
myope ou fanatique aimaient à se réclamer du nom de Iahvéh-
cebaôth 4, n'est-ce pas parce qu'ils étaient habitués d'ancienne
date à y voir avant tout un titre sonore du Dieu national? Et

pourquoi ce nom disparaît-il entièrement chez Ezéchiel Est-

ce uniquement, comme le pense Oehler, parce que ce prophète
s'efforçait d'imiter le langage du Pentateuque? Ne serait-ce

pas tout autant une conséquence de ce que pour ce prophète
Israël n'existait plus comme nation, et qu'il fut en un sens le

plus individualiste des prophètes2. Ce qui le ferait croire, c'est

que, vers la fin de l'exil, les espérances de restauration nationale

ne se sont pas plutôt ranimées au bruit des exploits de

Cyrus, qu'on voit aussi reparaître chez les prophètes le nom
de Iahvéh-cebaôths.

Bien loin d'avoir été conçue et introduite par opposition à la

conception de Jéhova comme Dieu national d'Israël, l'épithète
de Dieu des armées paraît au contraire avoir servi dans l'origine

à exalter Jéhova comme le puissant et victorieux défenseur

de son peuple, comme son Dieu tutélaire. Autant le caractère

guerrier de cette épithète répondait à l'esprit militant qui
animait alors les tribus israélites, autant son caractère
essentiellement national était-il en rapport avec le niveau et
l'horizon religieux des générations d'alors. Bien de plus inexact,
en effet, rien de plus contraire à l'histoire réelle, que de prêter
aux Israélites du XIe siècle, sans en excepter les plus croyants
et les plus éclairés, fût-ce même un David, les conceptions
universalistes, le monothéisme raisonné et absolu d'un
prophète du VIIe ou du VIe. Pour se faire une juste idée du
développement religieux ou, sit venia verbo, de la théologie de David

* Amos V, 14, cp. VI, 8; Jér. XXVIII.
* Voy. Duhm, Die Theol. der Propheten (1875), pag. 216, 255, 261. Comp.

P. Chapuis, L'exil des Juifs a Babylone (Lausanne 1874), pag. 74 et suiv.
3 Esa. XIII-XIV, 23; XXI, 1-10; XL-LXVI (surtout dans la première

partie, chap. XL-XLVIII, qui s'occupe principalement de la délivrance
nationale et de la restauration politique d'Israël).



VARIÉTÉS 299

et de ses contemporains, il ne faut pas aller puiser ses

renseignements indistinctement et sans critique dans tous les psaumes

que la tradition attribue au « Boi-prophète. » On se laissera
instruire avant tout par les données les plus anciennes et les

plus authentiques des livres de Samuel, et l'on prendra en
considération particulièrement sérieuse celles de ces données qui
cadrent le moins avec la représentation idéale qu'on s'était
peut-être faite du credo davidique1. En suivant cette méthode,
on se convaincra que c'est une illusion si l'on s'imagine que dès

sa première apparition le nom de Iahvéh-cebaôth ait eu dans la

pensée israélite le sens de Pantokrator, et que l'emploi de ce

nom ait impliqué la profession du néant des divinités adorées

par les autres nations. Iahvéh est bien le plus puissant des

dieux. Son pouvoir en faveur d'Israël s'étend sur les peuples
voisins et même, s'il le faut, sur les nations plus lointaines.
Les dieux de l'Egypte, des Cananéens, des Philistins, ont dû
fléchir devant lui, et le temps viendra où les rois et les peuples
du monde connu devront reconnaître et la suprématie de

Iahvéh et la suzeraineté du roi qu'il a établi en Sion pour être
son représentant visible, son oint, « son fils2. » L'universalisme
des siècles postérieurs est sans doute en germe dans cette
conception de la puissance de Iahvéh. Il n'en demeure pas moins

que Iahvéh est en première ligne, dans cette période ancienne,
le Dieu national des Bené-Israël, et que c'est comme tel, pour
défendre et venger son peuple, qu'il humilie les autres nations
et se montre supérieur à leurs dieux nationaux ".

IV. Si l'on se place à ce point de vue historique, il ne peut
guère y avoir de doute sur le sens primitif du nom de Iahvéh-

1 Voy. entre autres 1 Sam. XXVI, 17-20.
1 Voy. surtout Ex. XV; 2 Sam. XXII (Ps. XVIII); Ps. II.
1 Le fait qu'on a souvent abusé du mot « particularisme » pour

rabaisser la religion de l'Ancien Testament ne doit pas nous porter à
méconnaître cet autre fait que le particularisme national a régné en effet,
et même fort longtemps, au sein du peuple israélite. Ce fut là le point de

départ du monothéisme hébreu, et il était dans la nature des choses

qu'il en fût ainsi. Voir, sur le développement graduel et le triomphe final
de l'universalisme, l'étude très complète de Baudissin, ouvrage cité,
pag. 47-177.



300 VARIÉTÉS

cebaôth. En sa qualité de Dieu-roi, Jéhova est le général en
chef de son peuple, comme il en est le législateur et le juge1 ;

car, conformément au grand principe théocratique, tous les
pouvoirs de l'état sont entre ses mains. Les rois, les juges, les
législateurs, les généraux humains ne sont que ses mandataires
et ses lieutenants, agissant en son nom et autorité et dans la
force qui vient de lui. Dès lors, il est probable que par les
armées dont il est le chef il ne faut pas entendre en première
ligne, comme le pensent Herder et Ewald, les armées célestes

avec lesquelles il vient au secours de son peuple, mais les
armées israélites elles-mêmes, son peuple en armesa.

Ce qui vient à l'appui de cette interprétation, c'est d'abord

que le pluriel HlfrOST n'est jamais employé qu'en parlant
d'armées terrestres et, à l'exception de Ps. LXVIII, 135, seulement
lorsqu'il est question des armées israélites. Israël est même

expressément appelé ÏT1ÎT' niï02J, les armées de Iahvéh*.—
De plus, dans un récit provenant d'une source ancienne (1 Sam.

XVII, 45), nous rencontrons un propos de David où le nom est
suivi de son commentaire : « Toi, dit David en allant au-devant
de Goliath, tu marches contre moi avec l'épée, la lance et le

javelot ; mais moi, je marche contre toi au nom de Iahvéh-cebaôth,

le Dieu des bataillons (ou des rangs de bataille, ma'ar-
koth) d'Israël, que tu as insultés. »

1 Comp. Esa.XXXIII, 22 : « Oui, Jéhova est notre juge, Jéhova est notre
législateur, Jéhova est notre roi, c'est lui qui nous sauvera. » — L'office
d'un roi, outre l'administration de la justice, c'est de marcher à la tête de

son peuple et de conduire ses guerres. 1 Sam. VIII, 20; cp. IX, 16; XII, 12.

* Ainsi von Câlin, Theol. des Alten Testaments, pag. 104. Gust. Baur,
5e édition du Commentaire de de Wette sur les Psaumes, pag. 171. Herrn.

Schultz, Alttest. Theol. II, 97. Grätz, Gesch. der Israeliten I, 259. Schröder,
dans les art. cités. Voir aussi Tholuck, Uebers. u. Auslegung der Ps., 2e éd.

(1873), ad Ps. 24 et 80.
* « Le Seigneur (le Dieu d'Israël) donne le mot d'ordre,... les rois des

cebaôth (des armées ennemies) fuient, s'enfuient! »

* Ex. VII, 4 : « Je ferai sortir d'Egypte mes cebaôth, mon peuple, les

Bené-Israël ; » XII, 41 : « Le jour même toutes les cebaôth de Iahvéh sortirent

du pays d'Egypte; « v. 51; ils sortirent « selon leurs cebaôth, » leurs

divisions, c'est-à-dire, par corps d'armés ayant chacun sa bannière et
formant des camps distincts ; de là le pluriel. XIII, 18 et Nomb. H.



VARIÉTÉS 301

Ainsi, pour en revenir au texte d'où nous sommes partis,
le roi glorieux que les portes de Sion sont appelées à recevoir
en triomphe, ce n'est pas le Dieu des astres et des anges, ce
n'est pas le Dieu de l'univers, c'est Iahvéh le commandant
en chef des corps d'armée israélites, c'est le Dieu-roi qui les

conduit au combat et à la victoire. Est-il besoin de rappeler
combien une pareille conception était en harmonie, non-
seulement, comme nous le disions tout à l'heure, avec le

point de vue théocratique en général, mais tout particulièrement

avec la manière religieuse dont les Israélites envisageaient
la guerre? Quelques mots suffiront à le montrer.

Israël est convaincu que les guerres qu'il soutient pour
secouer le joug des « incirconcis, » pour se maintenir en possession

du pays de Canaan, pour repousser les envahisseurs et se

venger des affronts de l'étranger, sont des PllPP HlÖn rl2, des

guerres où la cause et l'honneur de Jéhova lui-même sont en

jeu, et auxquelles il prend une part directe4. Cette conviction
s'exprime sous différentes formes. Tantôt les troupes israélites
sont représentées comme les auxiliaires de leur Dieu, des

« héros qui viennent au secours de Iahvéh2. » Tantôt, — et
c'est là l'expression la plus ordinaire, — Jéhova les accompagne,
il marche à leur lète, il se tient auprès de celui qui les
commande3. Et comme c'est en son nom qu'Israël prend les armes,
c'est lui, par l'organe d'un prophète ou par l'oracle sacerdotal,
qui donne le signal de l'entrée en campagne ou de l'attaque4,

' 1 Sam. XVIT, 47; XV1U, 17; XXV, 28; cp. le « livre des guerres de

Iahvéh, » Nomb. XXI, 14. Les ennemis d'Israël sont les siens, Jug. V, 31 ;

1 Sam. XXX, 26, etc.; Ex. XXIII, 22.
* Dans le chant de triomphe de Deborah, Jug. V, 23.
3 Ps. XLIV, 10; LX, 12; CVIII, 12; Ps. LXVIII, 8; Jug. IV, 14; 2 Sam.

V, 10, 24; Vili, 7,14; Fs. CX, 5. Peut-être faut-il aussi rangericile v. 1 de

ce psaume: « Assieds-toi à ma droite, » non pas sur le trône, mais dans
le char où Iahvéh est monté pour marcher a l'ennemi. Voy. Ewald,
Psalmen, 3e édit., pag. 42 ; Diestel, Die Idee des theokrat. Königs, Jahrb.
f. deutsche Theol. Vili (1863), pag. 563.)

4 1 Sam. XIII, 8; cp. X, 8; XIV, 36, 37; XXIII, 2et suiv.; XXVIII, 6;XXX,
6-8 ; cp. 1 Rois XXII et 2 Rois III, 11 et suiv. (Remarquer qu'au v. 14 le
prophète Elisée répond à la question des rois Joram et Josafat au nom
de Iahvéh-cebaôth.)



302 VARIÉTÉS

parfois même prescrit la tactique à suivre4, et c'est à lui,
après la victoire, que l'on consacre les dépouilles de l'ennemi2.

Le symbole et le gage de la présence personnelle de Jéhova
à la tête de son peuple en armes, c'est l'arche, « à laquelle est

attaché, comme nom, le nom de Iahvéh-cebaôth qui siège entre

les Keroûbs5. » On n'a pas assez remarqué le rôle guerrier
qui est attribué à l'arche dans les anciens temps, jusqu'au
moment où elle resta confinée dans l'adyton du temple de
Salomon 4. Ce caractère en quelque sorte martial ressort déjà de

l'antique formule d'invocation qu'on prononçait au moment où
l'arche s'ébranlait pour se mettre à la tête des colonnes :

Lève-toi, Iahvéh! et que tes ennemis se dispersent!
Que tes adversaires fuient devant ta face!*

C'est pour elle, vénérable emblème de la présence secourable
du Dieu guerrier, symbole respecté et même redouté de sa

puissance, gage précieux des nouvelles victoires, que le roi-
poëte demande aux portes de Sion de s'ouvrir toutes grandes,
« afin que le roi glorieux puisse faire son entrée. »

A cette conception primitive de Jéhova marchant en tête des
armées d'Israël et combattant avec elles ses ennemis et les leurs,
était étroitement liée, dans la foi nationale, celle de Jéhova
venant en aide aux armées israélites et combattant pour elles
« avec le secours puissant de sa droite6. » Plus d'une fois,
dans des jours critiques, on avait fait l'expérience que Dieu,
non content de ceindre son peuple de force pour le combat,

• 2 Sam. V, 23; cp. 1 Sam. XXII, 5.

1 Sam. XXI, 9; 2 Sam. VIII, 11.
3 2 Sam. VI, 2; cp. 1 Sam. IV, 4-8,21 suiv.; Esa. XXXVII, 16; Ps. LXXX,

2,3.
i La dernière trace certaine de la présence de l'arche à la guerre se

trouve 2 Sam. XI, 11, où elle assiste au siège de Rabbah, la capitale des

Ammonites. Lors de sa fuite devant Absalom, David la laisse à Jérusalem.
(2 Sam. XV, 24-29.) Il est fort douteux que depuis son installation dans le
temple (1 Rois VIII, 6) elle ait reparu a la tête de l'armée.

5 Nomb. X, 35 ; cp. Ps. LXVIII, 2.

0 Ps. XX, 7; Ex. XV, 6; Ps. XLIV, 4; Ex. XIV, 14; Jos. X, 14; XXIII,
o. Voir plus loin ce que nous dirons de l'Ange de Iahvéh.



VARIÉTÉS 303

avait « agi » en sa faveur d'une manière aussi décisive qu'inattendue.

Israël avait conscience d'être redevable de plus d'une
victoire, non pas à sa vaillance et au tranchant de ses épées,
mais à l'intervention de son céleste allié, aux éléments déchaînés

à sa voix4, à la terreur panique répandue par lui dans le

camp des ennemis2, à la confusion ou à la discorde semée dans

leurs rangs5. Aussi la victoire dépend-elle avant tout delà
confiance en lui4. De là le sens plus général de défenseur, protecteur,

sauveur d'Israël qui s'attache souvent au nom de Iavéh-
cebaôth. De là aussi, chez certains prophètes surtout, cette

grande et héroïque idée que Iahvéh tient lieu d'armées à son

peuple*, et que si Israël croit réellement que ce Dieu est avec

lui, cette foi doit se montrer, d'abord, en ce qu'il le craigne
lui seul et non les ennemis, et ensuite qu'il renonce à mettre sa
confiance dans des alliances humaines6.

V. La signification guerrière que le nom de Dieu (ou Eternel)
des armées avait à l'origine reparaît encore çà et là chez les

prophètes et les psalmistes'. Mais il est incontestable que dans
les siècles postérieurs, et déjà dans le livre d'Amos, l'idée que
ce nom éveille n'est plus une idée essentiellement guerrière,
du moins dans le sens ordinaire de ce mot. L'idée qui est de

plus en plus au premier plan, c'est bien celle de souveraine et

universelle puissance*. C'est que, depuis l'époque des grandes

' 1 Sam. VII, 10 ; 2 Sam. XXII, 15 (Ps. XVIII, 15) ; comp. Ex. XIV, 26

et suiv.; XV, 10 (Ps. LXXVII, 17-20); Jos. X, 10, 11 ; Jug. IV, 15. (Cp. V,
20 :« Des cieux elles ont combattu, de leurs orbites les étoiles ont combattu
contre Sisera, » allusion poétique à quelque phénomène physique, pluie
torrentielle, grêle, etc., que l'on attribuait à l'influence des astres.)

5 1 Sam. XIV, 15; cp. Ex. XXIII, 27; 2 Rois VII, 6.
5 Ex. XIV, 24, 25; cp. 2 Chron. XX.
4 Ps. Ill, 9; XX, 7-9; 2 Sam. X, 12 ; XXII, 4, etc. ; cp. 1 Sam. XIV, 6.
5 Zach. IX, 8 ; Esa. XXXVII, 36 cf. 32et suiv. ; comp. XXXIII, 21.
6 Voir surtout Esa. par exemple VIII, 12,13 ; X, 24 et suiv.; XXXI, 1-6.
7 Zach. IX, 15; Esa. XXXI, 4, 5; Soph. II, 9, 10; Jér. XLVI, 10; L, 25,34;

LI, 58 ; Esa. XIII, 3, 4, etc. ; Ps. XLVI ; LIX, 6 ; LXXX.
8 Voir entre autres Amos IV, 13: « Celui qui a formé les montagnes et

créé le vent, qui fait connaître a l'homme quelle est sa pensée, qui
change l'aurore en ténèbres, et qui marche sur les hauteurs de la terre :

son nom est Iahvéh le Dieu des armées. » — Jér. X, 10-16, surtout v. 10:



304 VARIÉTÉS

luttes d'où la nation était sortie unifiée et triomphante, les

temps avaient bien changé, et avec les temps non-seulement
les conjonctures politiques, mais le caractère national, et surtout
le cercle des idées religieuses et morales. De nouveaux et de

plus vastes horizons s'étaient ouverts aux yeux des voyants
israélites, d'autant plus vastes que la théocratie nationale
allait se resserrant dans de plus étroites limites et qu'elle
touchait à sa fin tragique.

Indiquons sommairement, pour terminer, les principaux
facteurs qu'il faut faire entrer en ligne de compte pour expliquer
le changement survenu dans le sens de ce nom de Dieu.

Tout d'abord c'est l'idée même de Dieu qui s'est de plus en

plus dégagée de son enveloppe particulariste. Iahvéh n'est plus
seulement le plus grand, le plus puissant des dieux nationaux,
qui ne fait éprouver la force de son bras aux autres nations

que pour autant qu'il s'agit de protéger son peuple. Le
monothéisme est devenu plus conscient, plus logique, et par là

même plus absolu. Le pouvoir du Saint d'Israël s'étend sur
toutes les créatures dans les cieux et sur la terre. Il est le Dieu
de toutes les nations, car leurs prétendus dieux n'existent que
dans leur imagination. Tout, dans la main de Iahvéh, devient
un instrument, une arme pour l'exécution du plan qu'il a conçu,
et ce plan embrasse l'univers 4.

En même temps, la conception d'Israël comme « peuple de

« C'est Iahvéh qui est le vrai Dieu, le Dieu vivant, le roi éternel » (v. 7, le

roi des nations) ; v. 12: « C'est lui qui a fait la terre par sa puissance, qui
a fondé le monde dans sa sagesse et étendu les cieux par son

intelligence...; » v. 16 : « Iahvéh-cebaôth est son nom. » Cp. XXXII, 17-19 ; Esa. XLV,
13: « C'est moi (le créateur de la terre et des cieux, v. 12) qui ai suscité

Cyrus en [ma] justice, et j'aplanirai toutes ses voies... C'est Iahvéh-cebaôth

qui le dit. » LIV, 5: « Ton époux, c'est ton créateur, Iahvéh-cebaôth

est son nom. Ton rédempteur est le Saint d'Israël, il s'appelle le Dieu de

toute la terre. »

1 C'est dans le Deutéronome et dans Jérémie que l'universalisme,
implicitement professé par les Amos et les Esaïe, est pour la première
fois proclamé dans toute sa rigueur (voy. Baudissin, art. cilé, pag. 167 et

suiv.), et c'est dans Jérémie également que l'idée d'un plan divin de

l'histoire trouve son expression la plus n^tte. (Voy. Duhm, Theol. der

Proph., pag. 247.)



VARIÉTÉS 305

Iahvéh » s'est épurée. Sans que les prophètes aient cessé d'être
de bons patriotes, le point de vue spirituel et moral l'emporte
chez eux, du moins chez la plupart, sur le point de vue national.

L'inévitable nécessité d'un jugement, d'un triage entre la
masse qui n'est israélite que de nom et le véritable peuple de

Iahvéh, est toujours plus clairement reconnue. Et ce triage, ce

sont les nations, appelées du bout de monde, qui, sans le
savoir, devront servir à l'opérer, jusqu'à ce que vienne aussi

leur temps à elles, et que le Dieu d'Israël soit reconnu enfin

par toute la terre comme le seul vrai Dieu.
A ces causes générales il faut ajouter l'influence qu'ont pu

exercer quelques faits d'une nature plus particulière. En
premier lieu, le développement que l'angelologie avait pris dans
les croyances populaires et les conceptions poétiques. L'Ange
de Dieu (ou de Iahvéh) qui figure presque seul dans les anciens

temps, le plus souvent comme conducteur et auxiliaire du
peuple1, parfois aussi pour le châtier2, cet Ange qui n'est en réalité

que Iahvéh lui-même manifestant sa présence par un fait
ou un acte visible, s'est en quelque sorte multiplié en une
pluralité d'êtres célestes. Ceux-ci forment la famille, la cour, le

conseil, l'armée du monde supérieur; ils servent d'organes à

la volonté divine dans le monde visible, surtout auprès des

hommes, et quand Iahvéh « descend du ciel » pour se manifester

dans sa gloire royale, pour défendre son peuple, délivrer
ses fidèles, procéder à un jugement contre ses ennemis, ils
forment son cortège ou sa milice3.

' Ex. XIV, 19 ; Jos. V, 13-15. Le Sar-cebâ-Iahvéh, avec l'épée nue dans la
main, qui apparaît à Josué au moment où il va attaquer Jéricho, passe
généralement pour être un archange, un prince de l'armée céleste de
Jéhova. Il est permis d'avoir des doutes sur l'exactitude de cette
explication. Nous pensons plutôt que cet « homme » n'est antre que l'Ange
de Jéhova qui se présente a Josué, le chef d'armée terrestre, en sa qualité

de chef d'armée venu de Dieu pour combattre a la tête d'Israël. Cp.
Ex. XX1I1, 20-23 et 2 Sam. V, 24; — Jug. V, 23; 2 Rois XIX. 35.

* 2 Sam. XXIV, 16, 17 ; comp. Esa. LXIII, 9, 10.

' Voy., par exemple, Deut. XXXIII, 2; Ps. LXVIII, 18; Joël IV, 11;
Zach. XIV, 5 ; cp. Gen. XXXII, 2, 3; 2 Rois VI, 16, 17. Il est bon de

remarquer que dans des morceaux incontestablement anciens, tels que
THÉOL. ET PHIL. 1877. 20



306 VARIÉTÉS

Ensuite, il faut sans doute tenir compte du fait que depuis
l'époque assyrienne le culte de « l'armée des cieux » pénétra de

l'Orient chez les Israélites. En ce temps-là, le nom de Dieu des

armées avait presque perdu, dans la conscience générale, sa

signification première. Il était assez naturel, dès lors, qu'on s'en

servît, dans l'occasion, pour désigner le Dieu d'Israël, seul

vrai et seul vivant, comme le créateur et le maître de ces soi-
disant divinités astrales.

En résumé, il y a du vrai soit dans l'interprétation qui fait
de Iahvéh-cebaôth le Dieu des anges ou des astres, ou des deux
à la fois, soit dans l'opinion qui veut que les « armées »

embrassent toutes les créatures. Mais ce ne sont là que des
significations dérivées et accessoires. A l'origine, par les armées de

Iahvéh, on entendait les corps d'armée israélites. — Il y aurait
donc quelque analogie entre le fili02£ mîT' et le Zeù?

arpxrio;? Oui, sauf la différence radicale entre Zeus et Jéhova.

H. VUILLEUMIER.

l'hymne de Débora (Jug. V) et le Te Deum de David (2 Sam. XXII), les

anges ne jouent pas encore le rôle qui leur est attribué dans la tradition

populaire et la poésie des siècles suivants. Débora ne parle que de

« l'Ange de Iahvéh, » v. 23, et dans la grandiose théophanie décrite par
David il n'est question que du « Keroub » sur lequel Iahvéh était monté,
v. 11; c'est Iahvéh lui-même, et Iahvéh seul, qui vient le délivrer de ses

ennemis.


	Variétés

