
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 10 (1877)

Artikel: Quelques mots sur le déterminisme vis-à-vis de la morale et de la
religion

Autor: Bridel, P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379224

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379224
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


QUELQUES MOTS SUE LE DETEKMINISME

VIS-A-VIS

DE LA MORALE ET DE LA RELIGION

A PROPOS DE L'OUVRAGE DE M. SCHÖLTEN SUR LE LIBRE ARBITRE

Plusieurs d'entre nous ' sans doute ont lu dans le Compte-
rendu de théologie et de philosophie (voir avril, juillet et octobre

1875) l'intéressante analyse que M. van Goëns a donnée du
livre de M. Schölten sur le libre arbitre. Il faut que j'avoue dès

le début que, sauf quelques pages dogmatiques qui terminent
son Manuel d'histoire de la religion et de la philosophie 2,

traduit en allemand, je ne connais le système du célèbre théologien

hollandais que par l'analyse en question, analyse d'ailleurs
très détaillée et tout à fait claire. Au reste il ne peut être question,

dans le nombre de pages forcément très limité qui peuvent
être lues ici, de procéder à l'examen suivi et détaillé d'un livre
aussi considérable et aussi riche en idées que celui de M. Schölten.

Nous nous bornerons donc à toucher à propos de cet

ouvrage quelques-unes des questions les plus importantes qui se

rapportent au libre arbitre. J'ajoute que je n'ai aucunement la

prétention d'épuiser, ni même de traiter d'une façon neuve un

* Cet article est, sauf quelques changements, la reproduction d'un
travail lu à la Société vaudoise de théologie, dans sa séance du 26 avril 1877.

* Schölten. Geschichte der Religion und Philosophie, übersetzt von Rede-

penning. Elberfeld, 1868.

THÉOL. ET PHIL. 1877. 31



482 PH. BRIDEL

sujet si ardu et si controversé '. Mon seul désir serait de

rappeler les principaux éléments du problème d'une manière qui
puisse servir de base à une discussion nourrie.

La question du libre arbitre a été sans cesse débattue, soit
au point de vue de la philosophie en général, soit à celui plus
spécial de la dogmatique chrétienne. On sait le rôle qu'elle a

joué dans les luttes de l'augustinisme et du pélagianisme, puis
à l'époque de la réforme entre Erasme et Luther, entre Calvin
d'un côté, Bolsec et Castalion de l'autre, et plus tard encore
entre les Arminiens et les Contreremontrants. Bien que l'attention

des théologiens modernes se soit sensiblement détournée
des questions spéculatives pour se concentrer sur les recherches

historiques, et en particulier sur celles relatives à la
personne de Jésus, la question du libre arbitre ne pouvait être
absolument passée sous silence. C'est en vain que Schleiermacher

prétendit la reléguer en dehors de la dogmatique comme
étant sans importance pour celle-ci ; lui-même ne put s'empêcher

de manifester sa foi au déterminisme. On s'aperçut de plus
en plus, et par son exemple et par celui de la spéculation
pseudo-chrétienne de l'école de Hegel, que, non-seulement la question

du surnaturel, mais celles bien plus fondamentales encore
de la nature du péché et par conséquent de la rédemption,
dépendent d'une façon étroite de l'affirmation ou de la négation
de la liberté humaine.

L'importance capitale de cette notion ressort très vivement
aussi de l'ouvrage de M. Schölten, qui se voit amené à propos du
libre arbitre à toucher aux questions les plus variées non-seulement

de la théologie, mais encore de la morale, du droit et même
de la logique. Le principe au moyen duquel M. Schölten tente
de résoudre également toutes ces questions est le déterminisme
éthique ou théologique. 11 prétend y arriver par une méthode

expérimentale; mais son système nous semble être essentiel-

1 On se rappelle les articles de MM. Schërer, Durand, Chavannes et
Colani, parus dans la Revue de Strasbourg en 1853 et 1854, et reproduits
dans l'appendice des Recherclies de la méthode, par M. Ch. Secretan. Le
point de vue soutenu alors par M. Schërer et attaqué par les trois autres
articles est tout semblable a celui de M. Schölten.



QUELQUES MOTS SUR LE DÉTEEMINISME 483

lement le fruit d'un intellectualisme sans contrepoids, décidé à

tout embrasser dans les catégories logiques, et à arriver coûte

que coûte à l'unité, au monisme, en réduisant toutes les
dualités. Ce n'est pas seulement le dualisme de la matière et de

l'esprit que veut effacer M. Schölten, mais aussi celui du monde

et de Dieu, du bien et du mal. M. Schölten n'est pourtant point
athée, ni même panthéiste, du moins en un sens, car il admet
l'existence du Dieu amour, personnel et conscient ; mais il ne

peut accepter avec le déisme la séparation de Dieu et du monde.
Dieu étant cause suprême ne peut selon lui se concevoir
indépendamment de l'ensemble de ses effets, c'est-à-dire du monde,
où il se manifeste et vit dans la multiplicité des êtres finis. Il
est, comme le nomme l'épître aux Ephésiens, IV, 6 : ò im 7tóvtwv

xaì Sta wâvrcov -/.od sv nàmv. Toutes choses sont donc conséquences
nécessaires de sa causalité suprême et se déroulent suivant une
ligne absolument déterminée, marchant dans le sens de la
réalisation finale du bien moral. Le libre arbitre n'a aucune place dans

ce système : l'homme ne possède comme toute autre créature

que la spontanéité, c'est-à-dire la faculté de se développer
suivant sa nature propre, en réagissant sur les impressions
extérieures et cela d'une manière nécessairement déterminée par
le concours de son propre état et de l'ensemble des motifs qui
s'offrent à lui à un moment donné. Ce qui distingue la spontanéité

de l'homme de celle des autres êtres c'est que l'homme
est doué de la raison, faculté de distinguer entre le bien et le

mal, et qu'il est susceptible d'être déterminé par le motif
rationnel du bien moral. Cependant il n'est pas déterminé par ce
motif-là dès le principe : l'homme naît avec une raison faible et
des appétits sensibles forts ; ce n'est que peu à peu que la raison

arrive à faire entendre sa voix, d'abord comme une loi
réclamant la soumission, puis enfin à dominer l'être humain tout
entier. Cet état où l'individu est sous la domination absolue de
la raison, où il fait le bien nécessairement, est précisément la
liberté dans le sens vrai du mot ; car ce n'est qu'une fois
parvenu à cet état que l'homme est arrivé à la réalisation de sa

véritable nature : nécessité morale et liberté se confondent.
Ce qu'on appelle mal ou péché est la condition naturelle de



484 PH. BRIDEL

l'homme avant d'être arrivé à sa destination, l'état de l'être
moral encore enveloppé dans les liens de la nature physique ;

le mal n'est donc que non-être, limitation ; il est un bien relatif,

une phase transitoire conduisant au bien. On ne peut pas
dire que Dieu veuille le péché, puisqu'au contraire il veut que
le péché soit aboli, que cette phase transitoire soit dépassée ;

mais on peut accorder en un sens que Dieu en est l'auteur ;

et, une fois le mal conçu comme le fait M. Schölten, il n'y a

rien là, pense-t-il, de contraire à la notion de la sainteté
divine. Si nous ne trouvons pas indigne du Dieu saint d'avoir
créé des êtres tels que les animaux, entièrement soumis aux

sens, n'obéissant qu'à la loi de la conservation égoïste, pourquoi

dirions-nous qu'il est contraire à la sainteté du Créateur
d'avoir formé des êtres destinés à la liberté morale, mais qui
ne peuvent y atteindre sans passer préalablement par une
phase où leur raison est en partie, au moins, soumise aux
instincts sensibles

Telles sont en quelques mots les grandes lignes du déterminisme

de M. Schölten. Nous n'essayerons pas de dissimuler
l'attrait qu'une conception logique et bien liée comme l'est
celle-ci exerce naturellement sur la raison. Le déterminisme
rencontre forcément de la sympathie chez cette dernière qu'il
débarrasse d'un domaine pour elle insondable, celui du libre
choix. Du moment que la catégorie de la possibilité s'évanouirait

devant celle de la nécessité, le philosophe pourrait espérer
d'embrasser la totalité des choses passées, présentes et futures
dans une formule unique et rationnelle. Devant une telle
perspective la tête lui tourne facilement, et il lui faut bien du calme
et de la résignation pour ne pas se laisser entraîner à négliger
ou à défigurer les quelques faits désagréablement réfractaires
à une conception du monde si attrayante pour son instinct
logique. Nous ne nous étonnons donc pas que, à les prendre un
peu profond, et si l'on écarte quelques nuages oratoires destinés

à voiler ce point délicat, la plupart des systèmes philosophiques

se montrent pénétrés de déterminisme. Mais, plus il
est dans les tendances mêmes de la raison d'aspirer au
déterminisme, plus nous devons nous tenir en garde contre toute



QUELQUES MOTS SUR LE DÉTERMINISME 485

surprise de la part de ce système, et ne lui accorder notre
adhésion qu'après nous être assurés qu'il ne supprime ni ne

défigure les faits sous prétexte de les expliquer.
Or nous trouvons un fait capital auquel le déterminisme d'aucune

espèce ne saurait faire place et un problème également
de toute gravité qu'il ne saurait résoudre. Ce fait c'est celui de

de l'obligation, ce problème c'est celui du mal ; celui-ci est à la
base de toute religion, celui-là à la base de toute morale.
Commençons par cette dernière.

I

M. Schölten n'entend point supprimer la morale, au
contraire il s'efforce de montrer que le déterminisme est seul en
mesure de lui fournir une base solide. Voyons donc avec lui
jusqu'à quel point les notions morales s'accommodent du
déterminisme.

La distinction du bien et du mal demeure dans ce système,
et la notion de vertu garde tout son prix : pour n'être plus
considérée comme l'œuvre arbitraire de la volonté, mais comme le
résultat de la nécessité morale, la vertu n'en sera pas moins
toujours objet d'amour et d'admirationcommel'estlebeau, bien que
nous le sachions être l'effet naturel de l'harmonie esthétique des

éléments. L'état de péché, bien que reconnu pour inévitablement

lié au développement moral de l'homme, ne nous devient
point pour cela indifférent : notre nature rationnelle en souffre
et tend à s'en dégager, comme nous tendons à nous débarrasser

d'une souffrance physique bien qu'elle nous ait atteint en
vertu d'une causalité nécessaire. Le repentir n'est point
supprimé non plus, car il implique simplement douleur à la pensée

de l'état moral où nous nous trouvons, ce qui n'est point
incompatible avec la nécessité actuelle de cet état, et ce qui
suffit pour que le repentir serve de base à la régénération. Y
mêler l'idée que le mal a été fait par nous sans qu'il fût
nécessaire, ce serait transformer notre repentir en remords,
sentiment immoral et funeste qui conduit au désespoir. Le déter-



4öb PH. BRIDEL

minisme ne nous empêche point non plus de reprocher au
méchant son acte criminel, comme nous reprochons à

quelqu'un une maladresse, bien qu'elle soit la suite naturelle de sa

gaucherie ; mais il nous interdit d'accuser notre prochain, et
se trouve ainsi d'accord avec Jésus, qui ne condamnait point
ses bourreaux, mais disait d'eux : « ils ne savent ce qu'ils font. »

Le déterminisme nous laisse haïr le péché mais non le pécheur,
il nous rend charitables envers ce dernier en nous montrant
qu'il a péché par nécessité ; il nous dispose à la tolérance en

nous empêchant de voir dans les erreurs du prochain les suites
d'une obstination volontaire ; il nous préserve de l'orgueil en
nous persuadant que le bien qui est en nous n'est pas notre
œuvre et en nous ôtant ainsi tout mérite. On ne peut l'accuser
de nourrir en nous une funeste sécurité; ce serait le cas sans
doute d'un prédestinatianisme qui représenterait l'homme
comme passif, mais non pas du déterminisme éthique qui
admet le rôle de la conscience personnelle ; c'est au contraire
la théorie du libre arbitre, déclare M. Schölten, qui conduit à

la fausse sécurité en nous berçant de l'idée que sur le lit de

mort nous serons aussi libres encore que maintenant de nous
convertir. Ce qui disparaît avec le déterminisme c'est l'idée de

coulpe ; or cette idée est précisément, selon M. Schölten, une
idée fausse et judaïque que le christianisme est venu abolir :

parler de coulpe c'est transporter dans le domaine moral l'idée

juridique d'une loi extérieure à l'homme et ayant pour sanction
la peine. Avec cette notion de coulpe la théologie a été

logiquement amenée à se représenter le salut comme le produit
d'une expiation par substitution. Or c'est là une notion
profondément immorale, et on a l'avantage de l'éviter si l'on
comprend que la coulpe n'a jamais existé d'une façon objective,
mais seulement dans le sentiment du pécheur qui se représentait

Dieu comme un créancier, tandis qu'il est un père ainsi

que l'enseigne Jésus et que le sent l'homme spirituel. Dieu n'a

jamais imputé, ni n'imputera jamais le péché, parce qu'il nous

connaît à fond et que tout connaître et tout comprendre c'est

tout pardonner ; tel est selon M. Schölten le sens de ce passage

de la première épître de Jean : « Si notre cœur nous condamne



QUELQUES MOTS SUR LE DÉTERMINISME 487

certes Dieu est plus grand que notre cœur et il connaît toutes
choses. » (1 Jean III, 20.)

Voilà donc la plupart des principales notions morales accordées

avec le système déterministe ; plus d'une sans doute a dû
subir des transformations suspectes pour entrer dans ce cadre,
mais ce qui nous frappe surtout c'est que la notion la plus
caractéristique de la morale, celle de devoir, d'obligation, n'y a

trouvé aucune place. En effet, ce n'est pas seulement la liberté
de choix qui aux yeux de M. Schölten est une illusion, mais

nous venons de le voir, la notion de culpabilité morale subit
le même sort. L'idée de culpabilité, affirme ce théologien, est
une notion purement juridique qui n'a pas de place en morale

; d'où il découle évidemment que l'idée de devoir est
également une intrue ; car du moment qu'il y aurait un devoir à

accomplir, il y aurait par le fait même culpabilité à le

transgresser. Mais d'autre part la plus simple réflexion suffit pour
nous convaincre que la morale tout entière repose sur l'idée
du devoir. C'est sous la forme du devoir que le bien moral se

présente à nous ; c'est là même ce qui lui donne son caractère
sui generis de bien moral, c'est là ce qui la distingue par exemple

du bien physique ou jouissance, du bien esthétique ou
beau. La notion de devoir mise de côté, l'homme qui fait le
bien ou le mal n'en serait pas autrement approuvable ou
reprehensible que ne le sont le tigre ou le serpent qui en vertu
de leur nature propre mordent et piquent, que ne l'est l'abeille
qui en vertu de la sienne nous prépare du miel. La seule
différence serait que ces animaux sont inconscients des instincts
auxquels ils obéissent, tandis que l'homme a conscience de soi-
même et de la loi qui le pousse ou plutôt de l'ensemble des lois
dont le concours le dirige nécessairement. Or ceci ne suffit
nullement à créer une responsabilité d'un ordre essentiellement

différent. Supprimer la notion du devoir c'est donc enlever

à la morale son existence spécifique.
C'est en même temps ôter au bien moral le seul mobile qu'il

trouve en nous ; ce n'est en effet que pour autant qu'elle se

présente à nous sous la forme de devoir, que la loi de la raison



488 PH. BRIDEL

agit sur nous comme motif d'action capable de contrebalancer
ou même de vaincre les mobiles sensibles et inférieurs de

notre nature. A elle seule la connaissance du bien laisse la
volonté indifférente, preuve en soient tant d'hommes à la raison
très développée, très versés dans la connaissance scientifique
de la morale, et très peu moraux pourtant en pratique ; ce
n'est que pour autant qu'il reçoit la sanction de la conscience
morale et nous apparaît avec l'autorité du devoir, comme loi
d'obligation, comme impératif catégorique, que l'idéal de la
raison agit sur notre volonté. Une fois supprimée la notion de

devoir, on pourra bien encore construire une science descriptive

des biens et des maux humains, des vertus et des vices ;
mais on ne pourrait pas, sans cesser par le fait même de vivre
en être moral, accepter réellement et mettre en pratique la

conviction que la conscience nous trompe en nous parlant de

devoir. Schleiermacher avait compris cela. Bien que déterministe

et n'admettant pas l'objectivité de la coulpe, il pensait

que Dieu avait mis en nous cette notion et celle d'obligation
qui en est inséparable, comme le mobile nécessaire pour nous
pousser à sortir de l'imperfection. Mais c'était là faire Dieu

trompeur et ruiner par conséquent la base de toute confiance.
D'ailleurs à quoi servirait-il que Dieu nous eût doté de cette
bienfaisante et morale illusion, du moment qu'il a doué MM. les
déterministes d'une raison assez perspicace pour nous en
débarrasser? Une fois une illusion reconnue pour telle, ne pût-on
même pas en affranchir son sentiment, on en est affranchi quant
à ses actes : l'astronome ne peut pas mieux qu'aucun d'entre
nous échapper à l'illusion d'optique qui lui fait voir la lune
plus grande à l'horizon qu'au zénith, mais il sait que c'est une

illusion, et il fait ses calculs en conséquence. De même aussi

celui qui se sera pénétré de la conviction que le sentiment
du devoir et de la culpabilité n'est qu'une illusion, n'en sera

plus dominé pratiquement dans sa vie, si du moins il veut
rester conséquent à ses convictions. Sans doute il est
rationnellement possible de mettre en suspicion l'idée d'obligation
morale, mais cela est immoral. Nous arrivons ici vis-à-vis de

la conscience morale au même point où l'on aboutit quant à la



QUELQUES MOTS SUR LE DÉTERMINISME 489

raison lorsqu'on prétend lui demander les preuves de son
autorité : elle ne peut les donner parce qu'elle ne peut se prouver
elle-même, mais elle peut réclamer un acte primordial de foi
en elle, sous peine pour nous de tomber dans un scepticisme
incurable. La conscience morale aussi ne saurait prouver son
droit à nous parler sous forme impérative ; mais elle réclame
ce droit, et nous ne saurions le lui refuser sans aboutir au
scepticisme moral. Nous concluons qu'il est possible de mettre
en doute la valeur objective de l'idée de devoir, mais que c'est

précisément un devoir de ne pas le faire et que ce devoir de

croire au devoir est le premier de tous les devoirs, la base sur
laquelle repose toute vie morale.

Or, avec l'idée de devoir revient nécessairement celle de

libre arbitre : la notion d'obligation morale est indissolublement

liée à celle de la possibilité de choisir le contraire de ce

qui est réclamé. Ces deux notions sont même si inséparables

qu'on ne saurait tirer l'une de l'autre par syllogisme. Il ne peut
être question ici que d'un enthymème tout semblable à celui de

Descartes : « je pense, donc je suis, » disait-il ; « nous devons,
donc nous sommes libres, » disait Kant, et nous le répétons
après lui. Nous sommes libres; nous ne possédons pas seulement

la spontanéité : — tout la possède aussi bien que nous,
même les atomes matériels, car ils ne subissent aucune action
du dehors sans réagir eux-même selon leur nature propre ; —
nous ne possédons pas seulement, à la différence des autres
êtres, une spontanéité consciente ; nous sommes en outre
maîtres, en une mesure au moins, de cette spontanéité même,
à un même moment donné, et toutes choses étant égales en

nous et hors de nous, nous ne sommes point nécessairement

portés à une seule et même décision, mais nous avons le choix

libre entre plusieurs. Voilà ce que nous entendons par le libre
arbitre : la faculté de choisir sans contrainte ni extérieure, ni
intérieure; on peut aussi le définir comme Kant : le pouvoir de

produire un commencement nouveau.
Nous ne voulons pourtant pas dire que notre choix soit

absolument arbitraire ; il y a des limites à notre faculté de choisir.
Tout d'abord elle ne s'exerce qu'à propos de motifs; sans que



490 PH. BRIDEL

ceux-ci soient contraignants, ils sont l'occasion pour la liberté
de s'affirmer en un sens ou dans l'autre. Puis le libre arbitre
n'est pas l'homme tout entier ; il ne constitue donc pas le seul

agent de ses déterminations, il n'en est qu'un des facteurs.
Les autres facteurs avec le concours desquels il produit la décision

morale sont, outre les actions venant du dehors, les

habitudes, les passions, le caractère acquis de l'individu : c'est
dans ces limites, c'est sur ce fond donné que le libre arbitre
agit, mais sur ce fond-là il agit d'une façon indépendante et de

son propre chef : ce n'est pas ce fond qui le détermine.
Supposons par exemple qu'une décision résulte du concours des

éléments A, B, C, D, E, F et G. Lors même que tous ces
éléments sauf un seraient déterminés, il suffit que ce seul élément,

par exemple G, soit encore indéterminé et puisse devenir
librement G' ou G", pour que le résultat définitif lui-même soit
indéterminé aussi et imputable à la forme que G prendra
suivant son libre choix. Cet élément G, seul indéterminé, c'est le
libre arbitre qui concourt avec d'autres éléments déterminés,
savoir l'état acquis de l'individu et l'ensemble des sollicitations
qui s'adressent à lui à un moment donné. Une pareille notion
du libre arbitre suffit pleinement pour expliquer le phénomène
de l'obligation et de la responsabilité morales, sans tomber

pourtant dans l'indéterminisme absolu, parfaitement chimérique
du reste, contre lequel portent la plupart des arguments de

M. Schölten. A notre idée du libre arbitre on ne pourra pas

objecter, par exemple, qu'avec elle il n'y aurait plus moyen de

se confier au caractère de personne, le brave homme de hier

pouvant agir aujourd'hui en coquin. Nous disons sans doute

que le caractère n'enchaîne pas absolument le libre arbitre :

preuve en soit que le coquin peut à un moment donné agir
honnêtement, et le brave homme aussi s'oublier un instant ;

nous soutenons même que le libre arbitre peut réussir à modifier

le caractère : preuve en soit l'amélioration graduelle de

tant de pécheurs, et, phénomène absolument inexplicable pour
M. Schölten, la corruption graduelle d'hommes autrefois
vertueux. Mais nous accordons aussi, et nous le pouvons sans

nous contredire le moins du monde, que le caractère est bien



QUELQUES MOTS SUR LE DÉTERMINISME 4SI

une chose relativement stable et qui ne se bouleverse pas d'un

coup ; on peut donc compter sur lui aussi bien mais pas mieux

qu'on ne compte sur la stabilité des choses dans ce monde où

tout est en voie de transformations incessantes.
Nous reconnaissons encore très volontiers que le siècle où

nous vivons, l'éducation que nous ont donnée nos maîtres, le

sang que nous ont légué nos ancêtres, ont contribué à former
notre être et entrent par conséquent aussi au nombre de ces

facteurs déterminés qui concourent avec le libre arbitre. Nous

échappons ainsi à l'accusation de conduire par l'admission de

la liberté de choix à l'atomisme en histoire. L'historien et le

biographe pourront fort bien, tout en croyant au rôle du libre
arbitre, rechercher dans le passé le germe du présent, dans la

jeunesse d'un homme la base de son âge mûr. L'idée de la
liberté de choix suppose seulement qu'à un certain moment, un
certain état d'un peuple ou d'un individu étant donné, deux ou
plusieurs états subséquents en pourraient également résulter
suivant un libre choix; mais, quel que soit le résultat qu'aura
amené la décision de la liberté, il se trouvera en tout cas relié

par mille rapports intimes à l'état antérieur, à celui avec le

concours duquel il a été formé.
Nous échappons par la même raison à l'accusation de favoriser

la fausse sécurité, puisque nous ne contredisons point ce

que prouve une expérience bien évidente, savoir que plus nous
aurons avancé dans le péché, plus nous aurons de peine à nous
en débarrasser : non pas que ni alors ni maintenant nous

soyons privés de toute puissance pour lutter contre le mal ou
du moins pour solliciter et recevoir de Dieu une force capable
de nous en débarrasser ; mais, à mesure qu'on avance le
fardeau augmente et devient plus lourd à soulever, le terrain se

couvre de mauvaises herbes et devient plus difficile à déblayer.
Chaque décision du libre arbitre en faveur du mal vient se

ranger au nombre des éléments déterminés qui poussent la
décision dans un sens funeste; G est toujours là, mais il n'a plus
à compter seulement avec A, B, C, D, E et F, mais avec un
nombre plus grand de facteurs, auxquels lui-même a contribué
à donner naissance, et qui diminuent d'autant sa part d'action.



492 PH. BRIDEL

En opposition avec cet endurcissement possible et, selon

nous, coupable, nous admettons aussi une sanctification
graduelle et progressive de la volonté, qui doit aboutir à une fixation

définitive dans le bien, à une sorte de nécessité morale
acquise. C'est bien là sans doute ce que nous appellerons avec
M. Schölten la véritable liberté morale; nous sommes d'accord
avec lui sur ce point. Mais nous ne pouvons pas concevoir ce

but réalisable autrement que par la voie d'une liberté de choix

qui rende l'homme réellement moral et responsable de la route
qu'il suit dans son développement, qui lui rende imputable la
direction dans laquelle il se fixe. La liberté de choix n'est donc
à nos yeux qu'un moyen, le moyen transitoire mais nécessaire

pour aboutir au but dernier, qui est à la fois liberté suprême
et suprême nécessité morale, cette « liberté des enfants de Dieu »

dont parle l'apôtre Paul (Rom. VIII, 20 et 21), et après laquelle
nous soupirons comme toute la création soupire après elle.

II

En abordant maintenant la religion et l'idée de Dieu, nous
entrons dans un domaine où le déterminisme semble seul être
de mise. Depuis Schleiermacher on définit généralement la

religion comme le sentiment de dépendance absolue à l'égard
de l'infini. Peut-on dès lors imaginer une doctrine plus
religieuse, je veux dire une doctrine où l'homme se reconnaisse

plus dépendant de Dieu, que celle du déterminisme? M. Schölten

définit cependant la religion d'une façon un peu différente:
elle consiste, selon lui, dans « la direction de l'esprit humain
vers un pouvoir supérieur dont il dépend avec tous les êtres
finis qui l'entourent. »L'homme religieux aspire donc à l'union
avec Dieu, et l'on ne peut, dit-il, concevoir une union plus
intime du fini avec l'infini que celle enseignée par le déterminisme,

d'après lequel la volonté de Dieu et celle de l'homme se

confondent et où ce dernier doit dire comme Paul : oùx èyi> <&>à

r> %âpiç toû 6eo0. (1 Cor. XV, 10.)
D'ailleurs l'idée même de Dieu, comme infini et absolu, n'est-



QUELQUES MOTS SUR LE DÉTERMINISME 493

elle pas incompatible avec le libre arbitre de l'homme? Dieu
est tout-puissant, cause suprême, et dès lors tout ce qui arrive,
arrive selon sa volonté. On est conduit encore au même résultat

en considérant sa toute-science, laquelle est incompatible
avec le libre arbitre de l'homme. Ce n'est qu'au prix de la
négation de ces deux perfections de Dieu qu'on pourrait, dit le

déterminisme, affirmer le libre arbitre des créatures ; mais ce

serait là réduire l'infini à être fini, et renoncer en outre à la

providence, à la foi en un plan divin qui se poursuit sans
entraves pour arriver certainement à son accomplissement. Du
moment en effet qu'il y aurait un domaine impénétrable à la
volonté divine, rien ne garantirait plus que le monde arrivât
jamais au but pour lequel Dieu l'a créé. Toute certitude du salut
s'évanouit aussi, dit-on, en dehors du déterminisme ; enfin ce

système seul est capable de préserver l'homme de l'orgueil
spirituel, en lui montrant qu'il n'est rien et que Dieu est tout,
Dieu « qui opère en lui le vouloir et le faire. »

Malheureusement ceux qui raisonnent ainsi, ceux qui pensent

avec le prince royal de Prusse écrivant à Voltaire ', que
du moment qu'il « est certain que Dieu est, on ne saurait assez

mettre de choses sur son compte, » aboutissent à lui imputer
tout ce qu'il y a de mauvais dans le monde, aussi bien que tout
ce qu'il y a de bon.

C'est à quoi Calvin ne parvient à échapper que par une
inconséquence flagrante. Il déclare en propres termes « que Dieu
non-seulement a préueu la cheute du premier homme, et en
icelle la ruine de toute sa postérité, mais qu'il l'a ainsi voulu. »

Et pour qu'on ne se trompe pas sur ce qu'il entend dire par
là, Calvin remarque un peu plus loin qu'il n'y a pas de distinction

à faire en Dieu entre permettre et vouloir : ce qu'il permet
il le veut positivement : « le premier homme est cheu, dit-il,
pource que Dieu auoit ingé cela estre expédient. » Voilà un su-
pralapsarisme aussi net que possible. Mais dès lors c'est en vain

que le grand réformateur affirme que si « l'homme trebusche
selon qu'il auoit esté ordonné de Dieu, il trebusche [pourtant]

' Lettre du 26 de'cembre 1737.



494 PH. BRIDEL

par son vice1. » L'homme n'en est pas pour cela plus responsable

que la pierre lorsqu'elle écrase quelqu'un, en tombant en

vertu d'un poids qui lui est propre sans doute, mais qui lui a

été donné par la nature. L'homme pèche par son vice, mais ce

vice lui a été donné de Dieu, car Dieu lui a donné sa nature et

en a fixé d'avance toutes les déterminations ; s'il y a quelqu'un
de coupable dans la chute de l'homme ce ne peut donc être

que Dieu qui « l'a ainsi voulu, » qui « auoit iugé cela estre

expédient. » Comme on ne peut pas admettre pareille chose, il
ne reste pour maintenir le déterminisme sans accuser Dieu

qu'à renoncer à l'idée de culpabilité et à supprimer l'idée même
du mal moral. C'est ce que fait M. Schölten : pour lui le mal
n'est qu'une phase d'imperfection dans le développement du

bien, une condition nécessaire de celui-ci.
Or une pareille notion révolte la conscience morale, qui voit

dans le péché non pas un bien relatif, mais le contraire du

bien, non pas seulement un état destiné à céder la place à une
forme supérieure d'existence, non pas seulement quelque chose

qui devra ne plus être à l'avenir, mais quelque chose qui ne
devrait pas être maintenant, qui n'aurait jamais dû être. A
moins de renier absolument l'idée du devoir et le témoignage
de la conscience morale, ce qui serait se plonger dans le
scepticisme pratique, on ne parviendra pas à ramener l'idée de

péché à la simple notion d'imperfection. Nous ne nous faisons

aucun reproche à vingt ans de n'être pas des hommes d'âge mûr,
nous ne sentons pas notre devoir de le devenir ; nous savons

que si Dieu nous prête vie nous y arriverons en vertu de notre
développement naturel; mais nous nous faisons des reproches
d'être pécheurs, et nous sentons notre devoir de « travailler à

notre salut avec crainte et tremblement. »

D'ailleurs, en taisant de Dieu l'auteur direct de l'état actuel
du monde, on n'offense pas moins le sentiment religieux que la
conscience morale. Supposons accordé que le mal ne soit qu'une
imperfection sans culpabilité, ne suffit-il pas de l'existence de

cette imperfection même, comme de celle de toutes les autres

* Institution de la religion chrestienne, III, xxm, 7 et 8. (Edit, de Lion,
1565.) — Le mot entre crochets [] est ajouté par nous.



QUELQUES MOTS SUR LE DÉTERMINISME 495

imperfections et en particulier de la souffrance, des injustices
du sort, de la mort, pour nous empêcher de croire que le inonde
soit sorti tel quel des mains d'un créateur parfait C'est en vain

qu'on se rabat sur l'avenir et qu'on répète le vers de Voltaire :

« Un jour tout sera bien, voilà notre espérance; »

il faut, à moins de se crever les yeux et de s'arracher le cœur,
ajouter avec le même poëte :

« Tout est bien aujourd'hui, voilà l'illusion. »

Or si tout n'est pas bien aujourd'hui, pourquoi donc en est-il
ainsi? pourquoi, si Dieu est réellement la cause immédiate et
consciente de ce qui est aujourd'hui? Une fois en présence de

ce problème, il n'y a de choix qu'entre un nombre assez
restreint de réponses possibles. Ou bien on peut essayer d'enlever
à Dieu tout ou partie de sa responsabilité, en lui ôtant la
conscience de soi-même: c'est le cas du panthéisme habituel. Ou

bien on limite sa puissance ou son amour : c'est ce qu'on fait
quand on admet la théorie dite du mal métaphysique, qui explique

le mal comme lié nécessairement à l'existence même de

l'être fini, et qui se représente Dieu comme créant, bien qu'il
sache ne pouvoir créer que des êtres malheureux et mauvais.
Mais le sentiment religieux ne peut pas mieux se satisfaire d'un
Dieu pareil que la conscience ne peut accepter la réduction du

mal moral à un simple degré inférieur du bien.
Il ne reste dès lors qu'une solution possible du problème du

mal ; c'est l'idée que le mal est le produit du choix libre et
responsable de la créature. On sauvegarde entièrement par là la
sainteté de Dieu. La liberté de choix qu'il a donnée à l'homme
est en effet en soi une chose excellente, le don le plus précieux
que le créateur puisse faire à sa créature, car elle est la condition

sine qua non de sa détermination pour le bien comme être
moral et responsable. Sans doute cette faculté de détermination

implique la possibilité pour l'homme de choisir le mal au
lieu du bien ; mais il n'en reste pas moins vrai que Dieu n'a
jamais considéré l'existence (possible) du mal que comme
absolument mauvaise, que comme ne devant pas être ; tandis que
d'après le déterminisme Dieu veut réellement le mal, comme



496 PH. BRIDEL

état transitoire il est vrai, d'une façon simplement provisoire,
relative, mais enfin il le veut, et l'on ne saurait l'en excuser
qu'en le mettant au bénéfice de la trop fameuse maxime : le
but sanctifie les moyens.

La notion de la libre chute fait surgir, nous le savons, bien
des problèmes, celui en particulier de l'unité solidaire de
l'humanité entière et de la nature même dans le mal et la misère.
C'est là sans doute un grand problème, bien obscur encore
malgré les éclairs de lumière qu'y a fait jaillir plus d'un penseur
chrétien. Nous ne l'aborderons pas ici, avouant sans honte n'en
avoir pas encore rencontré une solution pleinement suffisante,
ce qui ne nous empêche pas de l'accepter à titre de problème,
comme nous sommes obligés d'en accepter tant d'autres dès

que nous voulons tenir compte de la réalité.
Un problème qui se trouve plus directement sur notre chemin

est celui de la toute-puissance divine. Comment peut-il y
avoir place pour la liberté de choix dans une créature, produit
de la cause suprême La difficulté semble à première vue
insurmontable, mais l'objection ne provient au 'fond que de ce

qu'on s'est fait une notion trop étroite de la cause suprême. On

se la représente comme une cause du monde matériel, ne
pouvant pas ne pas produire un certain effet nécessairement déterminé

par sa nature donnée, n'étant pas maîtresse d'elle-même
et de sa propre causalité. Or, de quel droit se représente-t-on
ainsila cause première? M. Schölten reproche avec raison aux
réformateurs d'être partis d'une idée à priori de Dieu et d'en
avoir déduit leur anthropologie, au lieu d'étudier les faits
psychologiques et autres pour en induire l'idée de Dieu. Or c'est
là aussi la faute qu'il commet à son tour en réduisant à priori
Dieu à l'état de cause nécessaire. Nous, au contraire, partant
de l'étude des faits, nous sommes forcés, pour expliquer le fait
psychologique et moral du devoir, de reconnaître à côté des

causes nécessaires qui régissent l'univers l'existence de causes

libres, c'est-à-dire maîtresses de leur propre causalité ; et nous
n'avons aucune difficulté dès lors à concevoir Dieu comme une
cause semblable, d'autant plus que c'est là évidemment une
sorte de cause beaucoup plus élevée et digne de l'être suprême



QUELQUES MOTS SUR LE DÉTERMINISME 497

que ne l'est la causalité nécessaire. Nous ne pouvons refuser à

Dieu le droit de dire avec l'Auguste de Corneille :

« Je suis maître de moi comme de l'univers. »

Et une fois Dieu conçu ainsi, nous ne voyons pas ce qui
empêche de comprendre comment il a pu, en vertu de sa toute-
puissance, créer à côté de lui ces causes libres, de l'analogie
desquelles nous avons conclu à lui. Qu'est-ce qui empêche que
Dieu ait appelé à l'existence des êtres auxquels il s'est borné à

donner une base de développement, en les douant de la faculté
de poursuivre librement ce développement dans un sens ou
dans l'autre Cause suprême, mais maître de son action en

temps même que cause suprême, il a pu mettre volontairement
une borne à l'effet de sa causalité. Cette borne, fixée librement
par lui-même, produit par conséquent de sa toute-puissance,
bien loin d'être une abdication de celle-ci se trouve en être la
manifestation suprême.

Une autre difficulté est celle de la conciliation entre la liberté
humaine et la toute-science divine, qui appliquée au fulur
devient prescience. On explique souvent cet attribut de Dieu en
disant que pour lui, l'Eternel, le temps n'existe pas, que les
choses futures sont devant lui comme présentes, ce qui lui
permet de voir les résultats à venir de la liberté comme nous
voyons ses résultats actuels ou passés, sans que la connaissance

que nous en avons leur ôte en rien leur caractère de contingence.

Mais on ne prend pas garde qu'en enlevant ainsi toute
réalité objective à la notion du temps on détruit du même coup
celle de notre vie morale elle-même, qui se meut nécessairement

dans le temps, et qu'on vient échouer en plein docétisme

pour tout ce qui concerne les rapports de Dieu avec le monde.
On ne saurait donc sans ébranler les bases de toute morale et
de toute religion chercher dans cette voie-là la solution du
problème qui nous occupe.

Rothe en a tenté une diamétralement opposée en remarquant
que la perfection même de la connaissance consiste à être
adéquate à la nature des choses qu'il s'agit de connaître, et que
par conséquent, si Dieu a réellement créé des êtres libres, des

THÉOL. ET PHIL. 1877. 32



49» PH. BEIDEL

êtres qui se développent librement dans le temps, sa toute-
science consiste précisément à connaître ces êtres comme êtres
libres et se développant librement dans le temps, c'est-à-dire à

ne savoir le résultat de leur libre décision que lorsqu'elle a été

prise par eux. Cela n'entraîne point du reste, ajoute-t-il, à

sacrifier l'idée d'un but, ni même d'un plan prédéterminé du
développement de la création, et en particulier de l'œuvre du
salut. On sait que le même but peut être atteint par des
chemins divers. L'homme d'état parvient bien, avec ses connaissances

et ses moyens bornés, à poursuivre et à réaliser parfois
son plan en dépit et au travers des circonstances imprévues
que chaque jour amène. A plus forte raison, Dieu, possédant une
puissance infinie et une parfaite connaissance de tout ce qui
est, peut-il faire à chaque moment concourir tous les éléments
existants de telle façon que, malgré la part d'imprévu amenée

sans cesse par l'action de la liberté humaine, le plan providentiel

se déroule pourtant sans être aucunement sacrifié. On ne
saurait prétendre non plus que l'idée de Rothe rabaisse Dieu
en lui donnant ainsi à travailler sans cesse dans le monde. Elle
a au contraire en cela l'avantage de bien l'affirmer comme le
Dieu vivant, le Dieu de l'histoire, celui que réclame le cœur re-
ligeux et qu'annonce l'Evangile (cf. Jean V, 17), et qui, sans être
cet impassible spectateur céleste que prêche le déisme, n'est

pas non plus le Dieu du panthéisme, confondu avec sa créature
et en partageant toutes les hontes et toutes les fautes : cannibale

dans la personne du cannible, ivrogne et avare dans celles
de l'ivrogne et de l'avare.

L'hypothèse de Rothe présente ainsi plus d'un côté séduisant.

Elle reçoit en outre l'appui biblique de quelques récits et
de maintes expressions isolées où Dieu est présenté comme
modifiant son plan d'après les changements apportés aux
circonstances par les décisions de la liberté humaine, comme « se

repentant » par exemple des jugements prononcés par lui,
quand il voit la conversion réelle du condamné '. Mais d'autre

' Gen. VI, 7; Ex. XXXII, 14; Deut. XXXII, 36; Jug. II, 18; 1 Sam. XV,
11; 2 Sam. XXIV, 16; Ps. CVT, 45; Jér. XV, 6; XVIII, 8,10; XXVJ, 3, 13;
XLII, 10; Joël II, 13, 14; Jon. Ill, 10; IV, 2.



QUELQUES MOTS SUR LE DÉTERMINISME 499

part la doctrine très évidemment apostolique de l'élection
réclame d'une façon absolue la prescience de Dieu à l'égard des

décisions de la liberté individuelle. En outre une classe importante

de faits, qu'une observation impartiale ne saurait répudier
tous, apparaît inconciliable avec la théorie de la prescience
limitée. En effet, si cette théorie peut s'accorder, comme Rothe
le dit, avec l'existence d'un plan prédéterminé et par conséquent
avec une prophétie d'ensemble esquissant ce plan dans ses

contours généraux, elle ne saurait rendre compte de prédictions

tout à fait particulières et de détail. Une étude attentive
des faits de ce genre contenus dans la Bible ou rapportés par
l'histoire, parviendrait peut-être à en expliquer plus d'un comme
de simples prévisions analogiques ou bien comme le résultat de

rencontres plus ou moins fortuites ou providentielles, d'autres

encore, examinés à la loupe d'une critique sérieuse, descendraient

au rang de predictiones post eventum; néanmoins il
resterait, en particulier dans la vie de Jésus, quelques faits des

plus certainement historiques qui ne sauraient guère s'accorder

avec l'hypothèse de l'impossibilité de toute prescience à

l'égard des faits de liberté1. Enfin la théorie d'une limitation de

la toute-science de Dieu, bien qu'elle soit supposée le fait de sa

propre volonté (comme la limitation semblable de sa toute-
puissance admise plus haut par nous), vient se heurter contre
une forte objection. Elle ne semble pas conciliable en effet avec
la sagesse, qui ne peut faire défaut à Dieu, et qui semblerait
bien compromise quand on se représenterait celui-ci comme
créant sans savoir si une partie, même la plus minime, de sa

création réalisera le but pour lequel il l'a créé. La création sans
la prescience ne se réduirait-elle pas à un coup de dé bien
imprudent?

On se verrait ainsi ramené à admettre une connaissance
possible des futurs contingents, mais comme futurs, ce qui
sauvegarderait l'objectivité du temps, et comme contingents, ce qui
distinguerait cette prescience d'une prévision à priori applicable

seulement aux futurs.nécessaires. Cette différence, ferme-
1 Par exemple Jean VI, 64, W et surtout Math. XXVI, 31, 34 et les

parallèles dans les trois autres évangiles.



500 PH. BRIDEL

ment accentuée, écarterait toute confusion entre la prescience
et une prédestination (inconditionnée) qui serait la négation
de toute la liberté. En contemplant d'avance, et à leur place

chronologique dans la série réelle du temps, les futurs contingents,

Dieu ne les produirait, ne les causerait pas davantage

que lui ou nous n'agissons causalement sur les contingents passés

en en prenant connaissance, ni ne les transformons pour cela

en faits nécessaires. Une telle prescience, un tel mode de

connaître, serait sans doute tout à fait en dehors des limites
habituelles de la connaissance humaine, mais ce ne serait pas là

une raison de la refuser à Dieu si on se voyait forcé d'y aboutir

par induction comme à la seule explication possible de faits

positifs. Peut-être même lui trouverait-on quelque analogie
dans certains phénomènes pathologico-psychologiques plus
contestés que positivement réfutés ou même sérieusement
étudiés.

Et maintenant serait-il vrai que la doctrine du libre arbitre
conduisît à l'orgueil spirituel Si chacun compare ce qu'il est

avec ce que réclame de lui le sentiment religieux aussi bien

que la conscience morale : <r Soyez parfaits comme votre Père

qui est au ciel est parfait; » si chacun, après avoir reconnu la
distance qui le sépare de cet idéal, ne se borne pas à constater
le mal mais tient pour véridique cette voix profonde qui
l'accuse de ce mal, qui l'accuse du moins de ne pas s'en être
encore plus complètement dégagé, y aura-t-il réellement place
dans les cœurs pour autre chose que pour la plus profonde
humiliation Et quand le pécheur sera arrivé à comprendre que
le Dieu qui daigne encore lui faire entendre sa sainte voix dans

le fond de sa conscience, qui à lui pauvre pécheur crie encore:
« Sois saint » que le Dieu qui parle ainsi ne se moque pas de

lui, comme la mère qui, sans lui tendre la main, dirait à son

nourrisson gisant par terre : « Viens à moi » quand le pécheur
se sera dit : « puisque le Dieu qui sait de quoi nous sommes
faits réclame de nous de si grandes choses, c'est évidemment
la preuve qu'il veut nous donner la force de les accomplir si

nous le voulons sincèrement; » quand il aura trouvé dans la

venue historique du Rédempteur la confirmation et l'accom-



QUELQUES MOTS SUR LE DÉTERMINISME 501

plissement de cette vague prophétie de sa conscience ; quand
il aura compris que « l'on donne à qui demande et que l'on
ouvre à qui heurte ; » quand il aura demandé et qu'il aura été

exaucé ; quand il sentira qu'à mesure qu'il livre plus entièrement

son cœur à l'action de l'Esprit de Dieu, ce Saint-Esprit
travaille en lui; le pécheur pourra-t-il s'attribuer à soi-même
l'œuvre sainte que Dieu opère dans son âme à sa requête Ce

serait comme si le vase qui est venu vide à la source, mais s'est
offert à elle largement ouvert, pensait avoir produit lui-même
l'eau qui l'a rempli. Non le pécheur qui a soif de sanctification,
qui la demande et qui sent que Dieu l'opère progressivement
en lui, ne peut pas être orgueilleux. D'une part il s'applique les

mots de Paul : « qu'as-tu que tu ne l'aies reçu? Et si tu l'as reçu
pourquoi t'en glorifierais-tu comme si tu ne l'avais pas reçu? »

(1 Cor. IV, 7) ; d'autre part il a pour le tenir sans cesse dans

l'humilité la connaissance de tout ce qu'il y a encore en lui
d'imperfection morale et il ajoute aussi avec l'apôtre : « pour moi
je ne me persuade point d'avoir atteint le but. » (Philip. III, 13.)

Nous n'admettons pas non plus que l'admission du libre
arbitre enlève au croyant la précieuse certitude du salut. La base

de celle-ci est sauvegardée dès qu'on proclame avec la Bible
l'universalité de l'offre du salut. (Voy. par exemple: 1 Tim. II,
4 ; 1 Jean II, 2.) Quiconque aspire sincèrement à la régénération

peut dès lors se mettre avec confiance au bénéfice de cette
offre. Appuyé sur l'immuable fidélité du Dieu d'amour, le chrétien

peut être certain que, tant qu'il continuera à puiser à cette

source, il y trouvera toujours la même eau vive, et que « celui
qui a commencé cette bonne œuvre en lui l'achèvera jusqu'à
la journée de Jésus-Christ. » (Phil. 1,6.) Mais en même temps
il se souvient qu'on ne conserve et n'augmente ce qu'on a que
pour autant qu'on le fait fidèlement valoir, et il comprend la
sérieuse exhortation de celui qui fut par excellence l'apôtre du
salut gratuit : « que celui qui est debout prenne garde qu'il ne
tombe. » (1 Cor. X, 12.)

Ce même Paul encore, que M. Schölten cite avec tant de
persévérance en faveur du déterminisme, a dit aussi : « Priez sans

cesse. » (1 Thés. V, 17) ; et en effet pour l'âme religieuse, comme



502 PH. BRIDEL

le dit quelque part saint Augustin : prier, c'est respirer, « orare,
spirare. » La prière, voilà la vie religieuse tout entière. Aussi
la notion de la prière est-elle, selon nous, la meilleure pierre
de touche à laquelle on puisse estimer la valeur religieuse d'un
système. Or deux tendances opposées conduisent également à

la nier ou à lui ôter son cachet propre. Il n'y a point de place

pour la prière dans le moralisme stoïque de Kant, qui veut que
l'homme fasse son salut lui-même, qui ne tient pour libre et moral

que le produit de l'activité humaine, et aux yeux duquel
toute réceptivité est forcément passive et sans valeur éthique.
Le philosophe de Königsberg déclare expressément que l'homme
moral et éclairé doit s'abstenir de prier1. Mais la prière perd
aussi son caractère propre dans le déterminisme de Schleiermacher

et dans celui de M. Schölten, où l'homme n'est qu'un
organe de Dieu sans autonomie véritable, sans indépendance
morale. En effet, c'est enlever à la prière son essence que d'en

supprimer, comme le font ces théologiens, l'élément de la
demande, et de la réduire à n'être qu'une contemplation de Dieu

par l'âme, qu'une sorte de méditation. La demande constitue
l'essence même de la prière, nous doutons que personne reste

longtemps un homme de prière, demeure et croisse dans l'esprit

de prière, en s'abstenant de rien demander à Dieu ; du moins
n'est-ce pas ainsi que Jésus nous a enseigné à prier : « Donne-

nous aujourd'hui notre pain quotidien Pardonne-nous nos
offenses, comme nous pardonnons à tous ceux qui nous ont
offensés Et ne nous amène pas en tentation, mais délivre-nous
du mal »

Or dans la môme proportion où les deux tendances indiquées
méconnaissent la notion de la prière, elles défigurent le caractère

de la religion et en particulier celui du christianisme, dont
la devise est : « Cherchez et vous trouverez. » Selon les données

bibliques, lesquelles coïncident en les complétant avec les
postulats de la conscience morale et du sentiment religieux, ce

n'est pas l'homme pécheur qui peut de lui-même opérer son

relèvement moral, l'œuvre de sa régénération, de sa sanctifica-

' Voir Kant. Sieben kleine Aufsätze: V. Vom Gebet (édit. Kirchmann,
tom. VIII, pag. 200).



QUELQUES MOTS SUR LE DÉTERMINISME 503

tion ; mais Dieu ne le régénère pas non plus, ne le sanctifie pas
sans qu'il le veuille. Aussi bien serait-ce impossible, car il ne

peut y avoir de sainteté morale que là où il y a eu choix libre ;

hors de là il pourrait se rencontrer, selon la pittoresque expression

de M. de Gasparin ', des « mécanismes à bonnes œuvres, »

mais ij n'y aurait pas des êtres vraiment saints. Le pécheur a

donc, d'après l'Evangile, à chercher pour trouver, à demander

pour recevoir; il demande librement et reçoit gratuitement; il
est responsable s'il n'a pas demandé, mais il ne peut se faire
nul mérite d'avoir obtenu, car ce qu'il a reçu, c'est de la pure
miséricorde de Dieu qui le tient. Pécheur et responsable de son

péché, il était par le fait même indigne de la communion avec
Dieu et du secours de son Esprit; c'est le pardon gratuit de

Dieu qui seul a pu lui rendre le droit de compter sur ce
secours et d'y recourir.

Une faculté de réceptivité libre et responsable à l'égard du
salut offert, une possibilité de chercher ou de ne pas chercher,
de prier ou de ne pas prier, voilà, concluons-nous, ce qu'il faut
reconnaître dans le pécheur, pour rendre compte de la possibilité

de l'œuvre du salut en lui. Alors on comprendra comment,
sans être autorisé à revendiquer aucun mérite devant Dieu,
l'homme est pourtant appelé à être ouvrier avec lui dans

l'œuvre de son prope salut : ©sou yâp laps-/ auvspyoî, dit l'apôtre
Paul. (1 Cor. III, 9.) Alors aussi on pourra, sans tomber dans

un stoïcisme tour à tour enorgueillissant ou désespérant,
échapper également à un déterminisme immoral, qui supprime
l'idée de culpabilité et qui rend Dieu responsable de toute
l'imperfection de ce monde.

Ph. Bridel.

* De Gasparin : La liberté morale, III, ra.


	Quelques mots sur le déterminisme vis-à-vis de la morale et de la religion

