Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 10 (1877)

Artikel: Quelgues mots sur le déterminisme vis-a-vis de la morale et de la
religion

Autor: Bridel, P.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379224

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379224
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

QUELQUES MOTS SUR LE DETERMINISME

VIS-A-VIS

DE LA MORALE ET DE LA RELIGION

A PROPOS DE L’OUVRAGE DE M. SCHOLTEN SUR LE LIBRE ARBITRE

Plusieurs d’entre nous* sans doute ont lu dans le Compte-
rendu de théologie et de philosophie (voir avril,juillet et octobre
1875) l'intéressante analyse que M. van Goéns a donnée du
livre de M. Scholten sur le libre arbitre. Il faut que j'avoue dés
le début que, sauf quelques pages dogmatiques qui terminent
son Manuel d’histoire de la religion et de la philosophie *, tra-
duit en allemand, je ne connais le systéme du célébre théolo-
gien hollandais que par l'analyse en question, analyse d’ailleurs
trés détaillée et tout & fait claire. Au reste il ne peut étre ques-
tion, dans le nombre de pages forcément trés limité qui peuvent
étre lues ici, de procéder a 'examen suivi et détaillé d’un livre
aussi considérable et aussi riche en idées que celui de M. Schol-
ten. Nous nous bornerons donc & toucher & propos de cet ou-
vrage quelques-unes des questions les plus importantes qui se
rapportent au libre arbitre. J’ajoute que je n’ai aucunement la
prétention d’épuiser, ni méme de traiter d’'une fagcon neuve un

t Cet article est, sauf quelques changements, la reproduction d'un tra-
vail lu & la Société vaudoise de théologie, dans sa séance du 26 avril 1877.

* Scholten. Geschichte der Religion und Philosophie, iibersetzt von Rede-
penning. Elberfeld, 1868.

THEOL. ET PHIL. 1877. 31



482 PH. BRIDEL

sujet si ardu et si controversé'. Mon seul désir serait de rap-
peler les principaux éléments du probléme d’une maniére qui
puisse servir de base & une discussion nourrie.

La question du libre arbitre a été sans cesse débattue, soit
au point de vue de la philosophie en général, soit & celui plus
spécial de la dogmatique chrétienne. On sait le role qu’elle a
joué dans les luttes de I'augustinisme et du pélagianisme, puis
a ’époque de la réforme entre Erasme et Luther, entre Calvin
d’un coté, Bolsec et Castalion de l'autre, et plus tard encore
entre les Arminiens et les Contreremontrants. Bien que 1'atten-
tion des théologiens modernes se s0it sensiblement détournée
des questions spéculatives pour se concentrer sur les recher-
ches historiques, et en particulier sur celles relatives & la per-
sonne de Jésus, la question du libre arbitre ne pouvait étre
absolument passée sous silence. C’est en vain que Schleierma-
cher prétendit la reléguer en dehors de la dogmatique comme
étant sans importance pour celle-ci ; lui-méme ne put s’empé-
cher de manifester sa foi au déterminisme. On s’apercut de plus
en plus, et par son exemple et par celui de la spéculation pseu-
do-chrétienne de ’école de Hégel, que, non-seulement la ques-
tion du surnaturel, mais celles bien plus fondamentales encore
de la nature du péché et par conséquent de la rédemption, dé-
pendent d’'une fagcon étroite de laffirmation ou de la négation
de la liberté humaine.

L’importance capitale de cette notion ressort tres vivement
ausst de 'ouvrage de M. Scholten, qui se voit amené & propos du
libre arbitre & toucher aux questions les plus variées non-seule-
ment de la théologie, mais encore de la morale, du droit et méme
de la logique. Le principe au moyen duquel M. Scholten tente
de résoudre également toutes ces questions est le déterminisme
éthique ou théologique. 1l prétend y arriver par une méthode
expérimentale; mais son systéme nous semble étre essentiel-

1 On se rappelle les articles de MM. Scherer, Durand, Chavannes et
Colani, parus dans la Revue de Strasbourg en 1853 et 1854, et reproduits
dans l'appendice des Recherches de la méthode, par M. Ch. Secrétan. Le
point de vue soutenu alors par M. Scherer et attaqué par les trois autres
articles est tout semblable & celui de M. Scholten.



QUELQUES MOTS SUR LE DETERMINISME 483

lement le fruit d’un intellectualisme sans contrepoids, décidé a
tout embrasser dans les catégories logiques, et & arriver colte
que colite & I'unité, au monisme, en réduisant toutes les dua-
lités. Ce n’est pas seulement le dualisme de la matiere et de
Pesprit que veut effacer M. Scholten, mais aussi celul du monde
et de Dien, du bien et du mal. M. Scholten n’est pourtant point
at'hée, ni méme panthéiste, du moins en un sens, car il admet
Vexistence du Dieu amour, personnel et conscient ; mais il ne
peut accepter avec le déisme la séparation de Dieu et du monde.
Dieu étant cause supréme ne peut selon lul se concevoir indé-
pendamment de ’ensemble de ses effets, ¢’est-a-dire du monde,
ou il se manifeste et vit dans la multipliciié des éires finis. 1l
est, comme le nomme I'épitre aux Ephésiens, IV, 6 : 6 éni wévraw
xed Qdk wdvew voi v maow. Toutes choses sont donc conseéquences
nécessaires de sa causalité supréme et se déroulent suivant une
ligne absolument déterminée, marchant dans le sens de la réali-
sation finaledu bien moral. Le libre arbitre n’aaucune place dans
ce systéme : 'homme ne posséde comme toute autre créature
que la spontanéité, c’est-a-dire la faculté de se développer sui-
vant sa nature propre, en réagissant sur les impressions exté-
rieures et cela d’une maniére nécessairement déterminée par
le concours de son propre état et de ensemble des motifs qui
s’offrent & lui & un moment donné. Ce qui distingue la sponta-
néité de 'homme de celle des autres étres c’est que 'homme
est doué de la raison, faculié de distinguer entre le bien et le
mal, et qu’il est susceptible d’étre déterminé par le motif ra-
tionnel du bien moral. Cependant il n’est pas déterminé par ce
motif-l1a dés le principe : 'homme nait avec une raison faible et
des appétits sensibles forts; ce n’est que peu & peu que la rai-
son arrive 2 faire entendre sa voix, d’abord comme une loi ré-
clamant la soumission, puis enfin & dominer I'étre humain tout
entier. Cet état ou l'individu est sous la domination absclue de
la raison, ou il fait le bien nécessairement, est précisément la
liberté dans le sens vrai du mot; car ce n’est qu'une fois par-
venu & cet état que 'homme est arrivé & la réalisation de sa
véritable nature : nécessité morale et liberté se confondent.
Ce qu’on appelle mal ou péché est la condition naturelle de



484 PH. BRIDEL

I’homme avant d’étre arrivé & sa destination, 1’état de 1’étre
moral encore enveloppé dans les liens de la nature physique ;
le mal n’est donc que non-étre, limitation; il est un bien rela-
tif, une phase transitoire conduisant au bien. On ne peut pas
dire que Dieu veuille le péché, puisqu’au contraire il veut que
le péché soit aboli, que cette phase transitoire soit dépassée ;
mais on peut accorder en un sens que Dieu en est 'auteur;
et, une fois le mal con¢u comme le fait M. Scholten, il n'y a
rien 14, pense-t-il, de contraire & la notion de la sainteté di-
vine. Si nous ne trouvons pas indigne du Dieu saint d’avoir
créé des étres tels que les animaux, entiérement soumis aux
sens, n’obéissant qu’a la loi de la conservation égoiste, pour-
quoi dirions-nous qu’il est contraire & la sainteté du Créateur
d’avoir formé des étres destinés a la liberté morale, mais qui
ne peuvent y atteindre sans passer préalablement par une
phase ou leur raison est en partie, au moins, soumise aux ins-
tincts sensibles ?

Telles sont en quelques mots les grandes lignes du détermi-
nisme de M. Scholten. Nous n’essayerons pas de dissimuler
I'attrait qu’une conception logique et bien liée comme Iest
celle-ci exerce naturellement sur la raison. Le déterminisme
rencontre forcément de la sympathie chez cette derniére qu’il
débarrasse d’un domaine pour elle insondable, celui du libre
choix. Du moment que la catégorie de la possibilité s’évanoui-
rait devant celle de la nécessité, le philosophe pourrait espérer
d’embrasser la totalité des choses passées, présentes et futures
dans une formule unique et rationnelle. Devant une telle per-
spective la téte lui tourne facilement, et il lui faut bien du calme
et de la résignation pour ne pas se laisser entrainer a négliger
ou a défigurer les quelques faits désagréablement réfractaires
4 une conception du monde si attrayante pour son instinct lo-
gique. Nous ne nous étonnons donc pas que, a les prendre un
peu profond, et si 'on écarte quelques nuages oratoires desti-
nés a voiler ce point délicat, la plupart des systémes philoso-
phiques se montrent pénétrés de déterminisme. Mais, plus il
est dans les tendances mémes de la raison d’aspirer au déter-
minisme, plus nous devons nous tenir en garde contre toute



QUELQUES MOTS SUR LE DETERMINISME 485

surprise de la part de ce systéme, et ne lui accorder notre
adhésion qu’aprés nous étre assurés qu’il ne supprime ni ne
défigure les faits sous prétexte de les expliquer.

Or nous trouvons un fait capital auquel le déterminisme d’au-
cune espéce ne saurait faire place et un probléme également
de toute gravité qu’il ne saurait résoudre. Ce fait c’est celui de
de I'obligation, ce probléme c’est celui du mal; celui-ci est 4 la
base de toute religion, celui-1a a la base de toute morale. Com-
mencons par cette derniére.

M. Scholten n’entend point supprimer la morale, au con-
traire il s’efforce de montrer que le déterminisme est seul en
mesure de lui fournir une base solide. Voyons donc avec lui
jusqu’a quel point les notions morales s’accommodent du déter-
minisme.

La distinction du bien et du mal demeure dans ce systéme,
et la notion de vertu garde tout son prix : pour n’étre plus con-
sidérée comme I’ccuvre arbitraire de la volonté, mais comme le
résultat de la nécessité morale, la vertu n’en sera pas moins tou-
jours objet d’amour et d’admiration commel’estlebeau, bienque
nous lesachions étre V’effet naturel de ’harmonie esthétique des
éléments. L’état de péché, bien que reconnu pour inévitable-
ment lié au développerment moral de I'’homme, ne nous devient
point pour cela indifférent : notre nature rationnelle en soufire
et tend & s’en dégager, comme nous tendons 4 nous débarras-
ser d’'une souffrance physique bien qu’elle nous ait atteint en
vertu d’une causalité nécessaire. Le repentir n’est point sup-
primé non plus, car il implique simplement douleur 4 la pen-
sée de I’état moral ou nous nous trouvons, ce qui n’est point
incompatible avec la nécessité actuelle de cet état, et ce qui
suffit pour que le repentir serve de base a la régénération. Y
méler I'idée que le mal a été fait par nous sans qu’il fat né-
cessaire, ce serait transformer notre repentir en remords, sen-
timent immoral et funeste qui conduit au désespoir. Le déter-



486 PH. BRIDEL

minisme ne nous empéche point non plus de reprocher au
méchant son acte criminel, comme nous reprochons a quel-
qu'un une maladresse, bien qu’elle soit la suite naturelle de sa
gaucherie ; mais il nous interdit d’accuser notre prochain, et
se trouve ainsi d’accord avec Jésus, qui ne condamnait point
ses bourreaux, mais disait d’eux : « ils ne savent ce qu'ils font. »
Le déterminisme nous laisse hair le péché mais non le pécheur,
il nous rend charitables envers ce dernier en nous montrant
qu’il a péché par nécessité ; il nous dispose & la tolérance en
nous empéchant de voir dans les erreurs du prochain les suites
d’une obstination volontaire ; il nous préserve de 'orgueil en
nous persuadant que le bien qui est en nous n’est pas notre
ceuvre et en nous oOtant ainsi tout mérite. On ne peut 'accuser
de nourrir en nous une funeste sécurité; ce serait le cas sans
doute d'un prédestinatianisme qui représenterait 'homme
comme passif, mais non pas du déterminisme éthique qui
admet le role de la conscience personneile ; c’est au contraire
la théorie du libre arbitre, déclare M. Scholten, qui conduit &
la fausse sécurité en nous bercant de I'idée que sur le lit de
mort nous serons aussi libres encore que maintenant de nous
convertir. Ce qui disparait avec le déterminisme c’est I'idée de
coulpe ; or cetle idée est précisément, selon M. Scholten, une
idée fausse et judaique que le christianisme est venu abolir :
parler de coulpe c’est transporter dans le domaine moral I'idée
juridique d’une loi extérieure & I’homme et ayant pour sanction
la peine. Avec cette notion de coulpe la théologie a été logi-
quement amenée & se représenter le salut comme le produit
d’une expiation par substitution. Or c¢’est 12 une notion profon-
dément immorale, et on a l'avantage de 1’éviter si 'on com-
prend que la coulpe n’a jamais existé d’une fagon objective,
mais seulement dans le sentiment du pécheur qui se représen-
tait Dieu comme un créancier, tandis qu’il est un pére ainsi
que P'enseigne Jésus et que le sent ’homme spirituel. Dieu n’a
jamais imputé, ni n’imputera jamais le péché, parce qu’il nous
connait 4 fond et que tout connaitre et tout comprendre c’est
tout pardonner; tel est selon M. Scholten le sens de ce passage
de la premiére épitre de Jean : « Si notre ceeur nous condamne



QUELQUES MOTS SUR LE DETERMINISME 487

certes Dieu est plus grand que notre coeur et il connait toutes
choses. » (1 Jean III, 20.)

Voila donc la plupart des principales notions morales accor-
dées avec le systéme déterministe ; plus d’une sans doute a dt
subir des transformations suspectes pour entrer dans ce cadre,
mais ce ui nous frappe surtout c’est que la notion la plus ca-
ractéristique de la morale, celle de devoir, d’obligation, n'y a
trouvé aucune place. En effet, ce n’est pas seulement la liberté
de choix qui aux veux de M. Scholten est une illusion, mais
nous venons de le voir, la notion de culpabilité morale subit
le méme sort. L’idée de culpabilité, affirme ce théologien, est
une notion purement juridique qui n’a pas de place en mo-
rale ; d’ol il découle évidemment que 'idée de devoir est éga-
lement une intrue; car du moment qu’il y aurait un devoir a
accomplir, il y aurait par le fait méme culpabilité & le trans-
gresser. Mais d’autre part la plus simple réflexion suffit pour
nous convaincre que la morale tout entiére repose sur l'idée
du devoir. C’est sous la forme du devoir que le bien moral se
présente i nous; c’est 14 méme ce qui lui donne son caractére
sut generis de bien moral, ¢’est 14 ce qui la distingue par exem-
ple du bien physique ou jouissance, du bien esthétique ou
beau. La notion de devoir mise de coté, 'homme qui fait le
bien ou le mal n’en serait pas autrement approuvable ou ré-
préhensible que ne le sont le tigre ou le serpent qui en vertu
de leur nature propre mordent et piquent, que ne l'est I’abeille
qgui en vertu de la sienne nous prépare du miel. La seule diffé-
rence serait que ces animaux sont inconscients des instincts
auxquels ils obéissent, tandis que ’homne a conscience de soi-
méme et de la loi qui le pousse ou plutdt de ensemble deslois
dont le concours le dirige nécessairement. Or ceci ne suffit
nullement a4 créer une responsabilité d’un ordre essentielle-~
ment différent. Supprimer la notion du devoir c’est donc enle-
ver 4 la morale son existence spécifique.

C’est en méme temps oter au bien moral le seul mobile qu’il
trouve en nous; ce n’est en effet que pour autant qu’elle se
présente a nous sous la forme de devoir, que la loi de la raison



488 PH. BRIDEL

agit sur nous comme motif d’action capable de contrebalancer
ox méme de vaincre les mobiles sensibles et inférieurs de
notre nature. A elle seule la connaissance du bien laisse la vo-
lonté indifférente, preuve en soient tant d’hommes & la raison
trés développée, trés versés dans la connaissance scientifique
de la morale, et trés peu moraux pourtant en pratique; ce
n’est que pour autant qu’il recoit la sanction de la conscience
morale et nous apparait avec l'autorité du devoir, comme loi
d’obligation, comme impératif catégorique, que I'idéal de la
raison agit sur notre volonté. Une fois supprimée la notion de
devoir, on pourra bien encore construire une science descrip-
tive des biens et des maux humains, des vertus et des vices ;
mais on ne pourrait pas, sans cesser par le fait méme de vivre
en étre moral, accepter réellement et mettre en pratique la
conviction que la conscience nous trompe en nous parlant de
devoir. Schleiermacher avait compris cela. Bien que détermi-
niste et n’admettant pas 1'objectivité de la coulpe, il pensait.
que Dieu avait mis en nous cette notion et celle d’obligation
qui en est inséparable, comme le mobile nécessaire pour nous
pousser & sortir de I'imperfection. Mais c’était 14 faire Dieu
trompeur et ruiner par conséquent la base de toute confiance.
D’ailleurs & quoi servirait-il que Dieu nous elt doté de cette
bienfaisante et morale illusion, du moment qu’il a doué MM. les
déterministes d’une raison assez perspicace pour nous en dé-
barrasser ? Une fois une illusion reconnue pour telle, ne piit-on
méme pas en affranchir son sentiment, on en est affranchi quant
a ses actes : I'astronome ne peut pas mieux qu’aucun d’entre
nous échapper & lillusion d’optique qui lui fait voir la lune
plus grande & I’horizon qu’au zénith, mais il sait que c’est une
illusion, et il fait ses calculs en conséquence. De méme aussi
celui qui se sera pénétré de la conviction que le sentiment
du devoir et de la culpabilité n’est qu’une illusion, n’en sera
plus dominé pratiquement dans sa vie, si du moins il veut
rester conséquent & ses convictions. Sans doute il est ration-
nellement possible de mettre en suspicion I'idée d’obligation
morale, mais cela est immoral. Nous arrivons ici vis-a-vis de
la conscience morale au méme point ol 'on aboutit quant ala



QUELQUES MOTS SUR LE DETERMINISME 489

raison lorsqu’on prétend lui demander les preuves de son au-
torité : elle ne peutles donner parce qu’elle ne peut se prouver
elle-méme, mais elle peut réclamer un acte primordial de foi
en elle, sous peine pour nous de tomber dans un scepticisme
incurable, La conscience morale aussi ne saurait prouver son
droit & nous parler sous forme impérative; mais elle réclame
ce droit, et nous ne saurions le lui refuser sans aboutir au
scepticisme moral. Nous concluons qu’il est possible de meitre
en doute la valeur objeclive de I'idée de devoir, mais que c’est
précisément un devoir de ne pas le faire et que ce devoir de
croire au devoir est le premier de tous les devoirs, la base sur
laquelle repose toute vie morale.

Or, avec l'idée de devoir revient nécessairement celle de
libre arbitre : la notion d’obligation morale est indissoluble-
ment liée & celle de la possibilité de choisir le contraire de ce
qui est réclamé. Ces deux notions sont méme si inséparables
qu’on ne saurait tirer Pune de 'autre par syllogisme. Il ne peut
étre question ici que d’un enthyméme tout semblable & celui de
Descartes : « je pense, donc je suis, » disait-il; « nous devons,
donc nous sommes libres, » disait Kant, et nous le répétons
apres lui. Nous sommes libres; nous ne possédons pas seule-
ment la spontanéité : — tout la posséde aussi bien que nous,
méme les atomes natériels, car ils ne subissent aucune action
du dehors sans réagir eux-méme selon leur nature propre ; —
nous ne possédons pas seulement, a la différence des autres
étres, une spontanéité consciente ; nous sommes en outire
maitres, en une mesure au moins, de cette spontanéité méme,
a4 un méme morment donné, et toutes choses étant égales en
nous et hors de nous, nous ne sommes point nécessairement
portés 3 une seule et méme décision, mais nous avons le choix
libre entre plusieurs. Voila ce gue nous entendons par le libre
arbitre : la facuité de choisir sans contrainte ni extérieure, ni
intérieure ; on peut aussile définir comme Kant : le pouvoir de
produire un commencement nouveau.

Nous ne voulons pourtant pas dire que notre choix soit ab-
solument arbitraire ; il y a des limites & notre faculté de choisir.
- Tout d’abord elle ne s’exerce qu’a propos de motifs; sans que



490 PH. BRIDEL

ceux-ci soient contraignants, ils sont ’occasion pour la liberté
de s’affirmer en un sens ou dans l'autre. Puis le libre arbitre
n’est pas ’homme tout entier ; il ne constitue donc pas le seul
agent de ses deéterminations, il n'en est qu'un des facteurs,
Les autres facteurs avec le concours desquels il produit la déci-
sion morale sont, outre les actions venant du dehors, les ha-
bitudes, les passions, le caractére acquis de l'individu : c’est
dans ces limites, c’est sur ce fond donné que le libre arbitre
agit, mais sur ce fond-la il agit d’une facon indépendante et de
son propre chef : ce n’est pas ce fond qui le détermine. Sup-
posons par exemple qu’une décision résulte du concours des
éléements A, B, G, D, E, F et G. Lors méme que tous ces élé-
ments sauf un seraient déterminés, il suffit que ce seul élément,
par exemple G, soit encore indéterminé et puisse devenir li-
brement G’ ou G”, pour que le résultat définitif lui-méme soit
indéterminé aussi et imputable & la forme que G prendra sui-
vant son libre choix. Cet élément G, seul indéterminé, c’est le
libre arbitre qui concourt avec d’autres éléments déterminés,
savoir I’état acquis de I'individu et ’ensemble des sollicitations
qui s’adressent a lui & un moment donné. Une paretlle notion
du libre arbitre suffit pleinement pour expliquer le phénoméne
de 'obligation et de la responsabilité morales, sans tomber
pourtantdans 'indéterminisme absolu, parfaitement chimérique
du reste, contre lequel porient la plupart des arguments de
M. Scholten. A notre idée du libre arbitre on ne pourra pas
objecter, par exemple, qu’avec elle 1l n'y aurait plus moyen de
se confier au caractére de personne, le brave homme de hier
pouvant agir aujourd’hui en coquin. Nous disons sans doute
que le caractére n’enchaine pas absolument le libre arbitre :
preuve en soit que le coquin peut & un moment donné agir
honnétement, et le brave homme aussi s’oublier un instant ;
nous soutenons méme que le libre arbitre peut réussir a modi-
fier le caractére : preuve en soit ’amélioration graduelle de
tant de pécheurs, et, phénoméne absolumentinexplicable pour
M. Scholten, la corruption graduelle d’hommes autrefois ver-
tueux. Mais nous accordons aussi, et nous le pouvons sans
nous contredire le moins du monde, que le caractére est bien



QUELQUES MOTS SUR LE DETERMINISME 451

une chose relativement stable et qui ne se bouleverse pas d’'un
coup ; on peut donc compter sur lui aussi bien mais pas mieux
qu’'on ne compte sur la stabilité des choses dans ce monde ou
tout est en voie de transformations incessantes.

Nous reconnaissons encore trés volontiers que le siécle ou
nous vivons, ’éducation que nous ont donnée nos maitres, le
sang que nous ont légué nos ancétres, ont contribué a former
notre étre et entrent par conséquent aussi au nombre de ces
facteurs déterminés qui concourent avec le libre arbitre. Nous
échappons ainsi a 'accusation de conduire par ’admission de
la liberté de choix 4 l'atomisme en histoire. L’historien et le
biographe pourront fort bien, tout en crovant au role du libre
arbitre, rechercher dans le passé le germe du présent, dans la
jeunesse d’un homme la base de son dge mr. I.’idée de la li-
berté de choix suppose seulement qu’a un certain moment, un
certain état d’'un peuple ou d’un individu étant donné, deux ou
plusieurs états subséquents en pourraient également résulter
suivant un libre choix; mais, quel que soit le résultat qu’aura
amené la décision de la liberté, il se trouvera en tout cas relié
par mille rapports intimes & 1'état antérieur, & celui avec le
concours duquel il a été formé.

Nous échappons par la méme raison & I’accusation de favo-
riser la fausse sécurilé, puisque nous ne contredisons point ce
que prouve une expérience bien évidente, savoir que plus nous
aurons avanceé dans le péché, plus nous aurons de peine 4 nous
en débarrasser : non pas que ni alors ni maintenant nous
soyons privés de toute puissance pour latter contre le mal ou
du moins pour solliciter et recevoir de Dieu une force capable
de nous en débarrasser; mais, & mesure qu’on avance le far-
deau angmente et devient plus lourd 2 soulever, le terrain se
couvre de mauvaises herbes et devient plus difficile & déblayer.
Chaque décision du libre arbitre en faveur du mal vient se
ranger au nombre des éléments déterminés qui poussent la dé-
cision dans un sens funeste; G est toujours 12, mais il n’a plus
a compter seulement avec A, B,C, D, E et F, mais avec un
nombre plus grand de facteurs, auxquels lui-méme a contribué
a donner naissance, et qui diminuent d’autant sa part d’action.



492 PH. BRIDEL

En opposition avec cet endurcissement possible et, selon
nous, coupable, nous admettons aussi une sanctification gra-
duelle et progressive de la volonté, qui doit aboutir & une fixa-
tion deéfinitive dans le bien, & une sorte de nécessité morale
acquise. CG’est bien 12 sans doute ce que nous appellerons avec
M. Scholten la véritable liberté morale ; nous sommes d’accord
avec lui sur ce point. Mais nous ne pouvons pas concevoir ce
but réalisable autrement que par la voie d’une liberté de choix
qui rende ’homme réellement moral et responsable de la route
qu’il suit dans son développement, qui lui rende imputable la
direction dans laquelle il se fixe. La liberté de choix ri’est done
4 nos yeux qu’'un moyen, le moyen transitoire mais nécessaire
pour aboutir au but dernier, qui est & la fois liberté supréme
et supréme nécessité morale, cette « liberté des enfants de Dieu »
dont parle ’apdtre Paul (Rom. VIII, 20 et 21), et aprés laquelle
nous soupirons comme toute la création soupire apres elle.

11

En abordant maintenant la religion et I'idée de Dieu, nous
entrons dans un domaine ol le déterminisme semble seul étre
de mise. Depuis Schleiermacher on définit généralement la
religion comme le sentiment de dépendance absolue 4 I’égard
de I'infini. Peut-on dés lors imaginer une doctrine pius reli-
gieuse, je veux dire une doctrine ou 'homme se reconnaisse
plus dépendant de Dieu, que celle du déterminisme? M. Schol-
ten définit cependant la religion d’'une fagon un peu différente:
elle consiste, selon lui, dans « la direction de I'esprit humain
vers un pouvoir supérieur dont il dépend avec tous les étres
finis qui I’entourent. » L’homme religieux aspire donc & I’union
avec Dieu, et I'on ne peut, dit-il, concevoir une union plus in-
time du fini avec linfini que celle enseignée par le détermi-
nisme, d’apreés lequel la volonté de Dieu et celle de ’'homme se
confondent et ou ce dernier doit dire comme Paul : oix éyw ala
n ydpes Tov beod. (1 Cor. XV, 10.)

D’ailleurs I'idée méme de Dieu, comme infini et absolu, n’est-



QUELQUES MOTS SUR LE DETERMINISME 493

elle pas incompatible avec le libre arbitre de I’homme ? Dieu
est tout-puissant, cause supréme, et dés lors tout ce qui arrive,
arrive selon sa volonté. On est conduit encore au méme résul-
tat en considérant sa toute-science, laquelle est incompatible
avec le libre arbitre de I'homme. Ce n’est qu’au prix de la né-
gation de ces deux perfections de Dieu qu’on pourrait, dit le
déternminisme, affirmer le libre arbitre des créatures ; mais ce
serait 12 réduire I'infini & étre fini, et renoncer en outre a la
providence, a la foi en un plan divin qui se poursuit sans en-
traves pour arriver certainement & son accomplissement. Du
moment en effet qu’il y aurait un domaine impénétrable & la
volonté divine, rien ne garantirait plus que le monde arrivat
jamais au but pour lequel Dieu I’a créé. Toute certitude du salut
s’évanouit aussi, dit-on, en dehors du déterminisme ; enfin ce
systéme seul est capable de préserver ’homme de l'orgueil
spirituel, en lui montrant qu’il n’est rien et que Dieu est tout,
Dieu « qui opére en lui le vouloir et le faire. »

Malheureusement ceux qui raisonnent ainsi, ceux qui pen-
sent avec le prince royal de Prusse écrivant 4 Voltaire *, que
du moment qu’il « est certain que Dieu est, on ne saurait assez
mettre de choses sur son compte, » aboutissent & lui imputer
tout ce qu’il y a de mauvais dans le monde, aussi bien que tout
ce qu’il y a de bon.

C’est a quoi Calvin ne parvient & échapper que par une in-
conséquence flagrante. Il déclare en propres termes « que Dieu
non-seulement a préueu la cheute du premier homnme, et en
icelle la ruine de toute sa postérité, mais qu’il I’a ainsi voulu. »
Et pour qu’'on ne se trompe pas sur ce qu’il entend dire par
13, Calvin remarque un peu plus loin qu’il n'y a pas de distinc-
tion a faire en Dieu enire permettre et vouloir : ce qu’il permet
il le veut positivement : « le premier homme est cheu, dit-il,
pource que Dieu auoit ingé cela estre expédient. » Voila un su-
pralapsarisme aussi net que possible. Mais déslors c’est en vain
que le grand réformateur affirme que si « 'homme trebusche
selon qu’il auoit esté ordonné de Dieu, il trebusche [pourtant]

t Lettre du 26 décembre 1737.



494 PH. BRIDEL

par son vice'. » L’homme n’en est pas pour cela plus respon-
sable que la pierre lorsqu’elle écrase quelqu’un, en tombant en
vertu d’un poids qui lui est propre sans doute, mais qui lui a
été donné par la nature. L’homme péche par son vice, mais ce
vice lui a été donné de Dieu, car Dieu lui a donné sa nature et
en a fixé d’avance toutes les déterminations ; s’il y a quelgu’un
de coupable dans la chute de I'homme ce ne peut donc étre
que Dieu qui « I’a ainsi voulu, » qui « auoit iugé cela estre ex-
pédient. » Comme on ne peut pas admettre pareille chose, il
ne reste pour maintenir le déterminisme sans accuser Dieu
qu’a renoncer i I'idée de culpabilité et & supprimer I'idée méme
du mal moral. C’est ce que fait M. Scholten : pour lui le mal
n'est qu'une phase d’imperfection dans le développement du
bien, une condition nécessaire de celui-ci.

Or une pareille notion révolte la conscience morale, qui voit
dans le péché non pas un bien relatif, mais le contraire du
bien, non pas seulement un état destiné & céder la place & une
forme supérieure d’existence, non pas seulement quelque chose
qui devra ne plus étre a 'avenir, mais quelque chose qui ne
devrait pas étre maintenant, qui n’aurait jamais di étre. A
moins de renier absolument l'idée du devoir et le témoignage
de la conscience morale, ce qui serait se plonger dans le scep-
ticisme pratique, on ne parviendra pas 4 ramener l'idée de
péché i la simple notion d'imperfection. Nous ne nous faisons
aucun reproche a vingt ans de n’étre pas des hommes d’adge mur,
nous ne sentons pas notre devoir de le devenir; nous savons
que si Dieu nous préte vie nous y arriverons en vertu de notre
développement naturel; mais nous nous faisons des reproches
d’étre pécheurs, et nous sentons notre devoir de « travailler a
notre salut avec crainte et tremblement. »

D’ailleurs, en faisant de Dieu l'auteur direct de l’état actuel
du monde, on n’offense pas moinsle sentiment religieux que la
conscience morale. Supposons accordé que le mal ne soit qu’une
imperfection sans culpabilité, ne suffit-il pas de I’existence de
cette imperfection méme, comme de celle de toutes les autres

t Institution de la religion chrestienne, 111, xxu, 7 et 8. (Edit. de Lion,
1565.) — Le mot entre crochets [ ] est ajouté par nous.



QUELQUES MOTS SUR LE DETERMINISME 495

imperfections et en particulier de la souffrance, des injustices
du sort, de la mort, pour nous empécher de croire que le monde
soit sorti tel quel des mains d’un créateur parfait ? C’esten vain
qu’on se rabat sur 'avenir et qu'on répéte le vers de Voltaire:

« Un jour tout sera bien, voila notre espérance; »

il faut, & moins de se crever les yeux et de s’arracher le cceur,
ajouter avec le méme poéte:

« Tout est bien aujourd’hui, voili 'illusion. »

Or si tout n’est pas bien aujourd’hui, pourquoi donc en est-il
ainsi ? pourquoi, si Dieu est réellement la cause immédiate et
consciente de ce qui est anjourd’hui? Une fois en présence de
ce probléeme, il n’y a de choix qu’entre un nombre assez res-
treint de réponses possibles. Ou bien on peut essayer d’enlever
4 Dieu tout ou partie de sa responsabilité, en lui otant la con-
science de soi-méme: c’est le cas du panthéisme habituel. Ou
bien on limite sa puissance ou son amour : c’est ce qu’on fait
quand ‘on admet la théorie dite du mal métaphysique, qui expli-
que le mal comme lié nécessairement a I’existence méme de
I'étre fini, et qui se représente Dieu comme créant, bien qu'il
sache ne pouvoir créer que des étres malheureux et mauvais.
Mais le sentiment religieux ne peut pas mieux se satisfaire d’un
Dieu pareil que la conscience ne peut accepter la réduction du
mal moral & un simple degré inférieur du bien.

Il ne reste dés lors qu’une solution possible du probléme du
mal ; c¢’est I'idée que le mal est le produit du choix libre et res-
ponsable de la créature. On sauvegarde entierement par lala
sainteté de Dieu. La liberté de choix qu’il a donnée & ’homme
est en effet en soi une chose excellente, le don le plus précieux
que le créateur puisse faire & sa créature, car ¢lle est la condi-
tion sine qua non de sa détermination pour le bien comme étre
moral et responsable, Sans doute cette fazulté de détermina-
tion implique la possibilité pour 'homme de choisir le mal au
lieu du bien ; mais il n’en reste pas moins vrai que Dieu n’a
Jamais considéré 1’existence (possible) du mal que comme ab-
solument mauvaise, que comme ne devant pas étre; tandis que
d’aprés le déterminisme Dieu veut réellement le mal, comme



496 PH. BRIDEL

état transitoire il est vrai, d’une facon simmplement provisoire,
relative, mais enfin il le veut, et I’on ne saurait 1’en excuser
qu’en le mettant au bénéfice de la trop fameuse maxime: le
but sanctifie les moyens.

La notion de la libre chute fait surgir, nous le savons, bien
des problémes, celui en particulier de I'unité solidaire de 'hu-
manité entiére et de la nature méme dans le mal et la misére.
C’est 14 sans doute un grand probléme, bien obscur encore
malgré les éclairs de lumiére qu’y a fait jaillir plus d’un penseur
chrétien. Nous ne I’'aborderons pas ici, avouant sans honte n’en
avoir pas encore rencontré une solution pleinement suffisante,
ce qui ne nous empéche pas de 'accepter a titre de probléme,
comme nous sommes obligés d’en accepter tant d’autres dés
que nous voulons tenir compte de la réalité.

Un probléme qui se trouve plus directement sur notre che-
min est celui de la toute-puissance divine. Comment peut-il y
avoir place pour la liberté de choix dans une créature, produit
de la cause supréme ? La difficulté semble & premiére vue in-
surmontable, mais I'objection ne provient au fond que de ce
gu’on s’est fait une notion trop étroite de la cause supréme. On
se la représente comme une cause du monde matériel, ne pou-
vant pas ne pas produire un certain effet nécessairement déter-
miné par sa nature donnée, n’étant pas maitresse d’elle-méme
et de sa propre causalité. Or, de quel droit se représente-t-on
ainsi la cause premiére ? M. Scholten reproche avec raison aux
réformateurs d’étre partis d’une idée a priori de Dieu et d’en
avoir déduit leur anthropologie, au lieu d’étudier les faits psy-
chologiques et autres pour en induire I'idée de Dieu. Or c’est
14 aussi la faute qu’il commet & son tour en réduisant & priori
Dieu a I'état de cause nécessaire. Nous, au contraire, partant
de I’étude des faits, nous sommes forcés, pour expliquer le fait
psychologique et moral du devoir, de reconnaitre a cOté des
causes nécessaires qui régissent 'univers I’existence de causes
libres, c’est-a-dire maitresses de leur propre causalité ; et nous
n’avons aucune difficulté déslors 4 concevoir Dieu comme une
cause semblable, d’autant plus que c’est 14 évidemment une
sorte de cause beaucoup plus élevée et digne de I’étre supréme



QUELQUES MOTS SUR LE DETERMINISME 497

que ne P'est la causalité nécessaire. Nous ne pouvons refuser &
Dieu le droit de dire avec ’Auguste de Corneille :

«Je suis maitre de mol comme de I'univers.»

Et une fois Dieu concu ainsi, nous ne voyons pas ce qui em-
péche de comprendre comment il a pu, en vertu de sa toute-
puissance, créer & coté de lui ces causes libres, de I’analogie
desquelles nous avons conclu 4 lui. Qu’est-ce qui empéche que
Dieu ait appelé 4 'existence des étres auxquels il s’est borné &
donner une base de développement, en les douant de la faculté
de poursuivre librement ce développement dans un sens ou
dans l'autre ? Cause supréme, mais maitre de son action en
temps méme que cause supréme, il a pu mettre volontairement
une borne i l'effet de sa causalité. Cette borne, fixéelibrement
par lui-méme, produit par conséquent de sa toute-puissance,
bien loin d’étre une abdication de celle-ci se trouve en étre la
manifestation supréme.

Une autre difficulté est celle de la conciliation entre la liberté
humaine et la toute-science divine, qui appliquée au fulur de-
vient prescience. On explique souvent cet attribut de Dieu en
disant que pour lui, 'Eternel, le temps n’existe pas, que les
choses futures sont devant lui comme présentes, ce qui lui
permet de voir les résultats & venir de la liberté comme nous
voyons ses résultats actuels ou passés, sans que la connaissance
gue nous en avons leur Ote en rien leur caractére de contin-
gence. Mais on ne prend pas garde gu’en enlevant ainsi toute
réalité objective & la notion du temps on détruit du méme coup
celle de notre vie morale elle-méme, qui se meut nécessaire-
ment dans le temps, et qu’'on vient échouer en plein docétisme
pour tout ce qui concerne les rapports de Dieu avec le monde.
On ne saurait donc sans ébranler les bases de toute morale et
de toute religion chercher dans cette voie-la la solution du pro-
bléme qui nous occupe.

Rothe en a tenté une diamétralement opposée en remarquant
que la perfection méme de la connaissance consiste & étre adé-
quate a la nature des choses qu’il s’agit de connailre, et que
par conséquent, si Dieu a réellement créé des étres libres, des

THEOL. ET PHiL. 1877. 32



408 PH. BRIDEL

étres qui se développent librement dans le temps, sa toute-
science consiste précisément & connaitre ces étres comme étres
libres et se développant librement dansle temps, c¢’est-a-dire a
ne savoir le résultat de leur libre décision que lorsqun’elle a été
prise par eux. Cela n’entraine point du reste, ajoute-t-il, a sa-
crifier I'idée d’un but, ni méme d’un plan prédéterminé du dé-
veloppement de la création, et en particulier de I'ceuvre du
salut. On sait que le méme but peut étre atteint par des che-
mins divers. L’homme d’état parvient bien, avec ses connais-
sances et ses moyens bornés, & poursuivre et & réaliser parfois
son plan en dépit et au travers des circonstances imprévues
que chaque jour améne. A plus forte raison, Dieu, possédant une
puissance infinie et une parfaite connaissance de tout ce qui
est, peut-il faire & chaque moment concourir tous les éléments
existants de telle facon que, malgré la part d’imprévu amenée
sans cesse par l'action de la liberté humaine, le plan providen-
tiel se déroule pourtant sans étre aucunement sacrifié. On ne
saurait prétendre non plus que l'idée de Rothe rabaisse Dieu
en lui donnant ainsi & travailler sans cesse dans le monde. Elle
a au contraire en cela I’avantage de bien l'affirmer comme le
Dieu vivant, le Dieu de I’histoire, celui que réclame le cceur re-
ligeux et qu’annonce I'Evangile (cf. Jean V,17), et qui, sans étre
cet impassible spectateur céleste que préche le déisme, n’est
pas non plus le Dieu du panthéisme, confondu avec sa créature
et en partageant toutes les hontes et toutes les fautes : canni-
bale dans la personne du cannible, ivrogne et avare dans celles
de I'ivrogne et de ’avare.

L’hypothése de Rothe présente ainsi plus d’un coté sédui-
sant. Elle recoit en outre 'appui biblique de quelques récits et
de maintes expressions isolées ol Dieu est présenté comme
modifiant son plan d’aprés les changements apportés aux cir-
constances par les décisions de la liberté humaine, comme « se
repentant » par exemple des jugements prononcés par lui,
quand il voit la conversion réelle du condamné '. Mais d’autre

' Gen. VI, 7; Ex. XXXII, 14; Deut. XXXII, 36; Jug. II, 18; 1 Sam. XV,
11; 2 Sam. XXI1V, 16; Ps. CVI, 45; Jér. XV, 6; XVIII, 8, 10; XXV], 3, 13;
XLII, 10; Joél 11, 13, 14; Jon. I1I, 10; 1V, 2.



QUELQUES MOTS SUR LE DETERMINISME 499

part la doctrine trés évidemment apostolique de I’élection ré-
clame d’une fagon absolue la prescience de Dieu a I’égard des
décisions de la liberté individuelle. En outre une classe impor-
tante de faits, qu’une observation impartiale ne saurait répudier
tous, apparait inconciliable avec la théorie de la prescience li-
mitée. En effet, si cette théorie peut s’accorder, comme Rothe
le dit, avec I’existence d’un plan prédéterminé et par conséquent
avec une prophétie d’ensemble esquissant ce plan dans ses
contours généraux, elle ne saurait rendre compte de prédic-
tions tout & fait particulieres et de détail. Une étude attentive
des faits de ce genre contenus dans la Bible ou rapportés par
Phistoire, parviendrait peut-étre & en expliquer plus d’'un comme
de simples prévisions analogiques ou bien comme le résultat de
rencontres plus ou moins fortuites ou providentielles, d’autres
encore, examinés i la loupe d’une critique sérieuse, descen-
draient au rang de predictiones post eventum ; néanmoins il res-
terait, en particulier dans la vie de Jésus, quelques faits des
plus certainement historiques qui ne sauraient guére s’accor-
der avec Vhypothése de I'impossibilité de toute prescience 2
I’égard des faits de liberté '. Enfin la théorie d’'une limitation de
la toute-science de Dieu, bien qu’elle soit supposée le fait de sa
propre volonté (comme la limitation semblable de sa toute-
puissance admise plus haut par nous), vient se heurter contre
une forte objection. Elle ne semble pas conciliable en effet avec
la sagesse, qui ne peut faire défaut & Dieu, et qui semblerait
bien compromise quand on se représenterait celui-ci comme
créant sans savoir si une partie, méme la plus minime, de sa
création réalisera lebut pour lequelil I'a créé. La création sans
la prescience ne se réduirait-elle pas 4 un coup de dé bien im-
prudent ?

On se verrait ainst ramené 4 admettre une connaissance pos-
sible des futurs contingents, mais comme futurs, ce qui sauve-
garderait 1'objectivité du temps, et comme contingents, ce qui
distinguerait cette prescience d’une prévision & priori applica-
ble seulement aux futurs, nécessaires. Cette différence, ferme-

* Par exemple Jean V1, 64, 70 et surtout Math. XXVI, 31, 34 et les pa-
ralleles dans les trois autres évangiles.



500 PH. BRIDEL

ment accentuée, écarterait toute confusion entre la prescience
et une prédestination (inconditionnée) qui serait la négation
de toute la liberté. En contemplant d’avance, et & leur place
chronologique dans la série réelle du temps, les futurs contin-
gents, Dieu ne les produirait, ne les causerait pas davantage
que lui ou nous n’agissons causalement sur les contingents pas-
sés en en prenant connaissance, ni ne les transformons pour cela
en faits nécessaires. Une telle prescience, un tel mode de con-
naitre, serait sans doute tout a fait en dehors des limites habi-
tuelles de la connaissance humaine, mais ce ne serait pas la
une raison de la refuser a4 Dieu si on se voyait forcé d’y aboutir
par induction comme a la seule explication possible de faits
positifs. Peut-éire méme lui trouverait-on quelque analogie
dans certains phénomenes pathologico-psychologiques plus
contestés que positivement réfutés ou méme sérieusement
étudiés.

Et maintenant serait-il vrai que la doctrine du libre arbitre
conduisit & ’orgueil spirituel ? Si chacun compare ce qu’il est
avec ce que réclame de lui le sentiment religieux aussi bien
que la conscience morale: ¢ Soyez parfaits comme votre Pére
qui est au ciel est parfait; » si chacun, aprés avoir reconnu la
distance qui le sépare de cet idéal, ne se borne pas a constater
le mal mais tient pour véridique cette voix profonde qui l'ac-
cuse de ce mal, qui ’accuse du moins de ne pas s’en éire en-
core plus complétement dégagé, y aura-t-il réellement place
dans les cceurs pour autre chose que pour la plus profonde hu-
miliation ? Et quand le pécheur sera arrivé & comprendre que
le Dieu qui daigne encore lui faire entendre sa sainte voix dans
le fond de sa conscience, qui & lui pauvre pécheur crie encore:
« Sois saint! » que le Dieu qui parle ainsi ne se moque pas de
lui, comme la meére qui, sans lui tendre la main, dirait & son
nourrisson gisant par terre : « Viens 4 moi ! » quand le pécheur
se sera dit: « puisque le Dieu qui sait de quoi nous sommes
faits réclame de nous de si grandes choses, c’est évidemment
la preuve qu’il veut nous donner la force de les accomplir si
nous le voulons sincérement; » quand il aura trouvé dans la
venue historique du Rédempteur la confirmation et I'accom-



QUELQUES MOTS SUR LE DETERMINISME 501

plissement de cette vague prophétie de sa conscience ; quand
il aura compris que « ’on donne & qui demande et que I'on
ouvre & qui heurte; » quand il aura demandé et qu’il aura été
exauce ; quand 1l sentira qu’ad mesure qu’il livre plus entiere-
ment son coeur 4 'action de 'Esprit de Dieu, ce Saint-Esprit
travaille en lui; le pécheur pourra-t-il s’attribuer & soi-méme
I'ceuvre sainte que Dieu opére dans son adme 4 sa requéte ? Ce
serait comme sile vase qui est venu vide & la source, mais s’est
offert a elle largement ouvert, pensait avoir produit lui-méme
I'eau qui ’a rempli. Non ! le pécheur qui a soif de sanctification,
qui la demande et qui sent que Dieu 'opére progre'ssivement
en lui, ne peut pas étre orgueilleux. D’une part il s’applique les
mots de Paul : ¢« gu’as-tu que tu ne l'aies recu? Et si tu I'as regu
pourquoi t’en glorifierais-tu comme si tu ne l'avais pas regcu?»
(1 Cor. IV, 7); d’autre part il a pour le tenir sans cesse dans
Phumililé la connaissance de tout ce qu’il y a encore en lui
d’'imperfection morale et il ajoute aussi avec ’apdtre : « pour moi
je ne me persuade point d’avoir atteint le but. » (Philip. III, 13.)

Nous n’admelttons pas non plus que 'admission du libre ar-
bitre enléve au croyant la précieuse certitude du salut. La base
de celle-ci est sauvegardée dés qu'on proclame avec la Bible
I'universalité de 'offre du salut. (Voy. par exemple: 41 Tim. II,
4;1 Jean II, 2.) Quiconque aspire sincérement 4 la régénéra-
tion peut dés lors se mettre avec confiance au bénéfice de cette
offre. Appuyé sur I'immuable fidélité du Dieu d’amour, le chré-
tien peut étre certain que, tant qu’il continuera & puiser & ceite
source, il y trouvera toujours la méme eau vive, et que « celui
qui a commencé cette bonne ceuvre en lui 'achévera jusqu’a
la journée de Jésus-Christ. » (Phil. I, 6.) Mais en méme temps
il se souvient qu’on ne conserve et n’augmente ce qu’on a que
pour autant qu’on le fait fidéelement valoir, et il comprend la
sérieuse exhortation de celui qui fat par excelience 'apotre du
salut gratuit : « que celui qui est debout prenne garde qu’il ne
tombe. » (1 Cor. X, 12.)

Ce méme Paul encore, que M. Scholten cite avec tant de per-
séveérance en faveur du déterminisme, a dit aussi : « Priez sans
cesse. » (1 Thes. V, 17); et en effet pour ’ame religieuse, comme



502 PH. BRIDEL

le dit quelque part saint Augustin : prier, ¢’est respirer, « orare,
spirare. » La priére, voila la vie religieuse tout entiére. Aussi
la notion de la priére est-elle, selon nous, la meilleure pierre
de touche & laquelle on puisse estimer la valeur religieuse d’un
systéme. Or deux tendances opposées conduisent également &
la nier ou a lui oter son cachet propre. Il n’y a point de place
pour la priére dans le moralisme stoique de Kant, qui veut que
I’homme fasse son salut lui-méme, qui ne tient pour libre et mo-
ral que le produit de l'activité humaine, et aux yeux duquel
toute réceptivité est forcément passive et sans valeur éthique.
Lephilosophe de K6nigsberg déclare expressément que I’homme
moral et éclairé doit s’abstenir de prier*. Mais la priére perd
aussi son caractére propre dans le déterminisme de Schleier-
macher et dans celui de M. Scholten, ol ’homme n’est qu’un
organe de Dieu sans autonomie véritable, sans indépendance
morale. En effet, c’est enlever & la priére son essence que d’en
supprimer, comme le font ces théologiens, I’élément de la de-
mande, et de la réduire & n’étre qu'une contemplation de Dieu
par ’ame, qu'une sorte de méditation. La demande constitue
I’essence méme de la priere, nous doutons que personne reste
longtemps un homme de priére, demeure et croisse dans I'es-
prit de priére, en s’abstenant de rien demander & Dieu; du moins
n’est-ce pas ainsi que Jésus nous a enseigné a prier : « Donne-
nous aujourd’hui notre pain quotidien! Pardonne-nous nos of-
fenses, comme nous pardonnons & tous ceux qui nous ont of-
fensés! Et ne nous ameéne pas en tentation, mais délivre-nous
du mal!» -

Or dans la méme proportion o les deux tendances indiqueées
méconnaissent la notion de la priere, elles défigurent le carac-
tére de la religion et en particulier celui du christianisme, dont
la devise est : « Cherchez et vous trouverez. » Selon les donnees
bibliques, lesquelles coincident en les complétant avec les pos-
tulats de la conscience morale et du sentiment religieux, ce
n’est pas ’homme pécheur qui peut de lui-méme opérer son
relévement moral, 'ccuvre de sa régénération, de sa sanctifica-

t Voir Kant. Sieben kleine Aufsitze: V. Vom Gebet (édit. Kirchmann,
tom. VIII, pag. 200).



QUELQUES MOTS SUR LE DETERMINISME 503

tion ; mais Dieu ne le régénére pas non plus, ne le sanctifie pas
sans qu'il le veuille. Aussi bien serait-ce impossible, car il ne
peut y avoir de sainteté morale que 12 ol il y a eu choix libre;
hors de 14 il pourrait se rencontrer, selon la pittoresque expres-
sion de M. de Gasparin !, des « mécanismes 4 bonnes ceuvres, »
mais i] n’y aurait pas des étres vraiment saints. Le pécheur a
donc, d’aprés ’Evangile, a chercher pour trouver, 4 demander
pour recevoir; il demande librement et recoit gratuitement; il
est responsable s’'il n’a pas demandé, mais il ne peut se faire
nul mérite d’avoir obtenu, car ce qu’il a re¢u, c’est de la pure
miséricorde de Dieu qui le tient. Pécheur et responsable de son
péché, il était par le fait méme indigne de la communion avec
Dieu et du secours de son Esprit; c’est le pardon gratuit de
Dieu qui seul a pu lui rendre le droit de compter sur ce se-
cours et d’y recourir.

Une faculté de réceptivité libre et responsable a I'égard du
salut offert, une possibilité de chercher ou de ne pas chercher,
de prier ou de ne pas prier, voila, concluons-nous, ce qu’il faut
reconnaitre dans le pécheur, pour rendre compte de la possi-
bilité de I'ceuvre du salut en lui. Alors on comprendra comment,
sans étre autorisé & revendiquer aucun mérite devant Dieu,
T'homme est pourtant appelé & étre ouvrier avec lui dans
ceuvre de son prope salut: @cd yép éopes auvepyoi, dit apotre
Paul. (1 Cor. III, 9.) Alors aussi on pourra, sans tomber dans
un stoicisme tour & tour enorgueillissant ou désespérant,
échapper également 4 un déterminisme immoral, qui supprime
I'idée de culpabilité et qui rend Dieu responsable de toute I'im-
perfection de ce monde.

Pu. BRIDEL.

t De Gasparin: La liberté morale, 111, m.




	Quelques mots sur le déterminisme vis-à-vis de la morale et de la religion

