Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 10 (1877)

Artikel: Les idées religieuses en Palestine a I'époque de Jésus-Christ
Autor: Soulier, Henry / Stapfer, Edmond

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379221

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379221
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LES IDEES RELIGIEUSES EN PALESTINE

A L'EPOQUE DE JESUS-CHRIST*

PAR

EDMOND STAPFER

Notre siécle est 'épogue de la critique. Littérature, histoire,
philosophie, religion : tout doit se soumettre & un sévére
examen. La place qu’occupe la critique religieuse dans la lit-
térature scientifique n’est certes pas la moins considérable, et
dans ce domaine la question des origines du christianisme
constitue, depuis 4 peine un demi-siécle, un véritable probléme
que des représentants de tendances fort diverses se sont ef-
forcés de résoudre. Ne prenons pas en mauvaise part cette
expression : « Le probléme des origines du christianisme. » En
effet, hien que pour bon nombre de ceux qui en ont cherché
la solution la religion chrétienne, comme toute religion posi-
tive, ne soit qu’un résultat du développement de 'esprit hu-
main & un moment donné, c’est-a-dire un phénomeéne qui de-
vait naturellement’se produire, nous ne devons pas en conclure
que tous ceux qui s’occupent de ce probléme arrivent néces-
sairement a la conviction que le christianisme n’est que le
produit des circonstances plutét qu’une ceuvre divine spéciale
accomplie en Jésus-Christ. On I’a fort bien dit: « L’ceuvre de
Jésus faisant partie intégrante de I'histoire de ’humanité, elle
ne peut en étre séparée;il faut, pourla bien comprendre, nous
transporter sur le sol ol le christianisme a vu le jour, vivre

' These pour le doctorat en théologie. Tours 1876.
THEOL. ET THIL. 1877. 2



322 EDMOND STAPFER

par la pensée au milien des événements profanes contempo-
rains, connaitre les concitoyens de Jésus, savoir comment ils
pensaient et sentaient '. » Pénétrés de cette idée, plusieurs
écrivains renommeés se sont plu a enrichir la littérature scien-
tifique par des travaux dont il serait trop long de faire icila
nomenclature. Contentons-nous d’en rappeler les principaux
en commencant par 'ouvrage de Gfrerer® qui nous donne un
apercu systématique fort détaillé des idées philosophiques et
théologiques des docteurs juifs qui florissaient vers le premier
siécle de notre ére. Mentionnons une exposition de ce genre
qui nous est présentée dans le premier volume des « Neutesta-
mentliche Lehrbegriffe » de Lutterbecks, qui traite de I'état
religieux des juifs & I’époque du Nouveau Testament, ainsi que
le travail de Langen * gui systématise comme Gfrcerer la théo-
logie juive de cette époque, mais qui en restreint les sources
en ce qu’il ne considére pas comme telles les écrits postérieurs
du judaisme (le Talmud et les Midraschim). Citons pareillement
Noack?® qui essaie de nous faire découvrir les sources du chris-
tianisme dans certaines doctrines fondamentales antérieures,
ainsi que 'ouvrage de M. Nicolas sur « les doctrines religieu-
ses des juifs pendant les deux siécles antérieurs a I'’ére chré-
tienne ¢. »

Sans méconnaitre 'importance des faits historiques, les au-
teurs que nous venons de nommer se sont surtout intéressés
aux idées ; il était donc naturel que d’autres écrivains, tout en
tenant compte des idées, cherchassent a exposer aussi 'histoire
extérieure et & nous montrer les relations qui unissent les idées
et les faits appartenant & I’époque qui nous occupe. Il s’agis-
sait de faire une histoire « qui ptt servir de cadre aux données
du Nouveau Testament. »

¢ Carriere, Revue de théologie, Strasbourg. vol. VII, pag. 393.

* Gfrover, Geschichte des Urchristenthums, Stuttgart, 1838.

3 Lutterbeck, Die neutestamentlichen Lehrbegriffe, 1852.

* Langen, Das Judenthum in Palistina zur Zeit Christi, 1866.

* Noack, Der Ursprung des Christenthums, 1857,

¢ Paris, 1860. On pourrait citer encore les chap. X et X1I du grand ou-

vrage du Hollandais A. Kuenen: De Godsdienst van Israel tot den onder-
gang van den joodschen Staat, Haarlem, 1870.



LES IDEES RELIGIEUSES EN PALESTINE 323

Un essai de ce genre a été tenté pour la premiére fois par le
professeur Schneckenburger® qui a introduit dans la littérature
théologique une nouvelle discipline, désignée sous le nom
d’Histoire des temps du. Nouwveau Testament (Neutestamentli-
che Zeitgeschichte). Ce travail ne devait pas tarder & étre
repris, sous le méme titre, par Hausrath * qui traite de I’ori-
gine et des premiers développements de la religion chrétienne
dans leur liaison intime avec lhistoire nationale du peuple
d’Israél. Cet ouvrage est fort détaillé ; la vie de Jésus et 'his-
toire des temps apostoliques y sont aussi exposées. On pour-
rait en mentionner bien d’autres, mais I’espace nous manque;
contentons-nous d’attirer Iattention sur le travail qui nous
semble le plus adapté aux besoins de quiconque désire faire
une étude approfondie de I’épogue qui nous occupe, nous
voulons parler de la « Neutestamentliche Zeitgeschichte » du
docteur E. Schiirer, professeur & Leipzig. Cet ouvrage con-
sidérable publié récemment (1874) a été reconnu par la presse
allemande comme le plus complet sur le sujet en question et
adopté comme manuel dans plusieurs universités. (Nous lui
sommes redevable d’une foule de renseignements, comme on
le verra dans le présent article.)

- L’époque du Nouveau Testament a donc été I’'objet d’études
variées pendant ces derniers temps. Mais bien qu’on ait es-
sayé déja de fixer les esprits sur certains cotés particuliers de
la question, le champ des recherches n’en reste pas moins
trés vaste. Qu’on étudie Thistoire profane du premier siécle
de notre ére dans ses rapports avec celle des juifs, ou qu'on
se borne a retracer le tableau des idées qui s’y manifestent, la
somme des données n’en reste pas moins considérable pour
qui veut sortir des généralités. Le travail de M. Edm. Stapfer,
qui fait objet de cette étude, sera donc le bienvenu, soit parce
qu’il nous promet une exposition plus ou moins détaillée d’un

* Vorlesungen iiber neutestamentliche Zeitgeschichte, publié par Lohlein,
1862. -

* Neutestamentliche Zeitgeschichte, 3 vol., de 1868 % 1872, puis 1873. Nos
lecteurs se rappelleront qu’il a paru ici méme une analyse des deux pre-
miers volumes de cet ouvrage,



324 EDMOND STAPFER

certain coté de la question, soit aussi parce qu’il est écrit en
langue francaise.

C’est donc de nouveau de l'origine du christianisme qu'il
s'agit. Le livre de M. Stapfer se distingue de la derniére caté-
gorie d’écrits que nous avons mentionnée, en ce qu’il laisse de
coté 'histoire extérieure, et de la premiére, en ce qu’il nous
transporte, non pas de Palestine en Egypte et dansla Diaspora,
mais en Palestine uniquement, sur le sol classique du ju-
daisme.— Aussi, tandis que d’autres ouvrages traitent de I'hel-
lénisme en méme temps que du judaisme palestinien, notre
auteur ne veut exposer que « les idées religieuses en Palestine
a I'époque de Jésus-Christ. » Il croit que le probléeme des ori-
gines du christianisme n’est pas insoluble, puisqu’il n’est pas
prouvé, dit-il, que les données en soient insuffisantes, et il
désire mettre en lumieére celles qui se rattachent plus particu-
lierement aux idées religieuses.

Aprés la préface qui indique le but de son travail et qui re-
léve I'importance du sujet, 'auteur examine les sources immé-
diates auxquelles il puise ses matériaux. Tel est ’objet de son
introduction. Nous nous réservons d’y revenir plus tard. Mais
avant d’analyser 'ouvrage, notons ici une restriction de notre
auteur. Son intention n’est pas d'étudier la doctrine de Jésus,
ni les idées chrétiennes aux temps apostoliques : il ne s’agit
« ni du tronc ni méme des racines, » mais du sol sur lequel le
christianisme a germé. Cela dit, nous allons indiquer la mar-
che suivie par M. Stapfer dans la composition de son livre.

Il ne s’agit pas ici de faire un systéme, et, au milieu de ce
labyrinthe d’idées que nous présente le premier siécle, on doit
s’estimer heureux de trouver un plan. Celui de notre auteur
nous & paru naturel, nous nous plaisons a le constater. Quelle
est la base de toute religion positive si ce n’est la notion de
Dieu? C’est donc par 13 que I’exposition va commencer. L’idée
de Dieu entraine a sa suite celle de la manifestation divine: au
moyen de la Parole d’abord, puis par 'intermédiaire du monde
des esprits (les anges). A cette derniére catégorie d’étres se
rattache immédiatement celle des anges déchus, esprits malins
ou démons. L’idée du mal, impliquée dans la notion de ces



LES IDEES RELIGIEUSES EN PALESTINE 325

derniers, conduit M. Stapfer & nous parler de ’homme. Il passe
donc du monde des esprits au monde sensible. Mais sur quoi
les palestiniens basent-ils les croyances ci-dessus indiquées?
Sur des écrits. Quels sont-ils? de quelle autorité jouissent-ils
aupres des lecteurs? On répond a ces questions dans un arti-
cle intitulé : La lot et les prophetes. Si telles sont les idées des
juifs et si tel est leur fondement, uelles sont leurs espérances
les plus cheres? Nous les trouvons dans l'idée du Messie et
dans celle de I'éternité. ‘ |

Jusqu’ici huit chapitres. C’est la partie essentielle de 'ou-
vrage. Quelques renseignements sur les partis religienx qui
prédominaient en Palestine, savoir : les pharisiens, les essé-
ntens, les sadducéens et les libéraux, puis sur quelques per-
sonnalités marquantes (Jean-Baptiste, Banus) nous conduisent
au treiziéme et dernier chapitre, suivi d’'une conclusion. Re-
prenons les points énoncés. |

Le dogme de Yunité, de I'absoluité et de la personnalité de
Dieu remonte bien & Moise, mais c’est surtout depuis le retour
de I'exil qu’il arrive & son plus haut degré de développement.
Bien qu’il soit absolu, le Dieu du palestinien est personnel.
Son absoluité et sa personnalité sont intimement unies dans la
conscience religieuse du juif. Mais voici une autre singularité
de la foi palestinienne: ce Dieu dont la majesté est si redouta-
ble, ce Dieu dont on n’ose prononcer le nom, le juif le consi-
dére cependant comme un Pére'. C’est que cette idée, la fois
concréte et abstraite, seretrouve dans ’Ancien Testament. Elle
se perpétue dans la croyance populaire. Mais ce que la con-
science du simple fidéle concilie aisément ne laisse pas que de
préoccuper certains esprits spéculatifs qui se demandent com-
ment il est possible qu’un Dieu qui est trop pur et trop élevé
pour s’approcher de la créature, vive cependant en elle et prés
d’elle. Ii faut donc chercher un moyen de concilier ces deux
idées. D’un autre cdté I’on doute qu’il soit permis de rapporter

* L’'auteur cite ces paroles du Talmud: « Sur qui devons-nous nous ap-
puyer? Sur notre Pere qui est aux cieux ». (Sotah, cap. 9, pal. 15.) Et cette
autre: « Qui vous purifiera ? Votre Pere qui est anx cieux ». (Joma, cap. 8,
pal. 9. ;



326 EDMOND STAPFER

a Dieu des actions et des sentiments qui ne sont que de purs
anthropomorphismes. Et pourtant les livres sacrés ne font pas
autre chose ! Comment expliquer ce fait? On ne l'expliquera
pas, mais on atténuera les anthropomorphismes. Dans les lec-
tures publiques on modifiera le texte sacré. Au lieu de le tra-
duire mot & mot, on le paraphrase. Désormais on ne dira plus
« Dieu » tout court, mais plutot : la parole de Dieu, la gloire de
Dieu. (Memra di Jahveh, Schechina.) Il ne s’agit pas encore
d’hbypostase, mais on ne tardera pas & y arriver. En effet, que
Dieu entretienne des relations spéciales avec le peuple élu,
c’est pour le palestinien un fait incontestable. Alors, comment
expliquer ces relations tout en sauvegardant la transcendance
divine ? De cette notion de la sainteté et de Pabsoluité de
Dieu, poussée & ses derniéres limites, & I'idée d’un intermeé-
diaire qui rapproche ou plutdt qui relie les extrémes, il n’y a
gu’un pas.

La notion d’un médiateur entre Dieu et ’'univers était si na-
turelle, nous dit M. Stapfer , qu’elle se développa simultané-
ment & Alexandrie et & Jérusalem. La doctrine du Verbe inter-
médiaire, ajoute-t-on, découle tout entiére de ’Ancien Testa-
ment ou il est déja parlé d’une « sagesse de Dieu » en termes
vagues et indécis. Mais au premier siécle, en Palestine, on la
distingue de Dieu. Pour Jésus de Sirach elle est une hypostase.
Les docteurs trouvent dans la loi el les prophétes une dis-
tinction entre Jahveh et sa manifestation, c’est-a-dire entre
Dieu et la Parole, ou la gloire ou la sagesse. Ce sont les para-
phrases chaldaiques (Targoumim) qui contiennent particulie-
rement cette théorie. La Memra de Dieu y est mentionnée a
chaque page. Souvent elle ne sert qu’a atténuer les anthropo-
morphismes, mais dans une foule de passages « ’emploi du
mot Memra n’a certainement pas d’autre but que de répandre
une véritable doctrine du Verbe. » La Memra est Dieu qui se
révele. Elle est aussi toutefois considerée comme ’aAmede Dieu,
ce qui fait dire & 'auteur que la Parole n’est pas aussi claire-
ment distinguée de Dieu que chez Philon. Le Verbe palestinien
n’est pas subordonné a Dieu d’'une maniére trés nette, il reste
entre les deux termes un «lien indissoluble et mystérieux. » La



LES IDEES RELIGIEUSES EN PALESTINE 327

Memra remplit cependant des fonctions particuliéres. Elle crée,
elle ordonne, elle conserve les choses. Elle intercéde en faveur
de 'nomme et le protége. Elle veille, et assiste aux événements
qui se passent ici-bas. C’est ainsi qu’on veut sauvegarder le
monothéisme en imaginani une puissance divine, une sorte de
messager qui agit a la place de Dieu. L’idée du Verbe n’a ce-
pendant aucune espéce de rapport avec celle du Messie. Le
rapprochement de ces deux notions est tout aussi étranger a
Iesprit juif de cette époque, que I'idée d’une incarnation. |

Mais les palestiniens n’admettent pas un médiateur seule-
ment ; ils en voient d’autres dans les « anges. » Cette croyance
trés ancienne n’avait pas encore été définie. Elle est aussi une
conséquence du monothéisme rigoureux. L’Ancien Testament
est rempli de données a I’égard des anges ; M. Stapfer en énu-
mére plusieurs. Mais ce n’est que pendant les deux siécles an-
térieurs a notre ére que 'angélologie tend & prendre une forme
arrétée. L'auteur y découvre des traits de ressemblance avec
les théories des Perses. Si I’angélologie persane place & la téte
de I'armée céleste sept amschaspands (puis vingt-huit izeds et
une classe inférieure, les ferwers), les juifs mentionnent aussi
sept esprits supérieurs: Gabriel, Michaél, Raphaél, etc., qui
entourent le trone de Jahveh. Au-dessous de ce premier ordre
d’esprits, il en est une infinité d’autres, car I’Ecriture parle de
douze légions d’anges. Ils remplissent diverses fonctions. Les
uns chantent les louanges de Dien, d’autres intercédent, prient,
conservent les éléments, etc. M. Stapfer analyse avec soin une
multitude de passages du Nouveau Testament, des livres deu-
téro-canoniques , des apocalypses, ou dua Talmud, et il y sent
Vinfluence de la mythologie grecque, se basant sur ce fait que
I'on ne trouve aucune trace de doctrines semblables dans l’an-
cien Testament. Et pour ce qui concerne les auteurs du Nou-
veau Testament, il remarque que, vivant & une époque ou P’an-
gelologie était compléte, ils ne purent s’empécher d’y faire
allusion, sans toutefois lui attribuer une trop grande impor-
tance. Il s’agit donc ici d’une doctrine « aux contours indécis, »
qui n’a été pour ainsi dire fixée qu’a I'époque de Jésus. — On
peut en dire autant de la docirine des démons.



328 EDMOND STAPFER

En effet, quelque temps avant notre ére, la démonologie ar-
rive aussi & son plus haut degré dedéveloppement. On trouvait,
a cet égard, certaines données dansl’Ancien Testament.Le Satan
de Job, leserpent de la Genése, les boucs velus dont parle Isaie,
sont évidemment des mauvais esprits. Mais aucune trace de
dualisme ne se laisse apercevoir dans la littérature juive anté-
rieure 4 I'exil. Ce n’est que depuis le retour de Babylone, ol
les Juifs furent en contact avec les Perses, qu’un certain dua-
lisme, mitigé il est vrai par le monothéisme inébranlable de la
nation, s’infiltra dans la croyance populaire. Aussi c’est aux
écrits deutéro-canoniques et surtout & un pseudépigraphe, que
notre auteur s’adresse pour les renseignements. Dans ces di-
vers documents, il est question d’un chef de démons qui porte
des noms divers et qui a sous ses ordres des catégories di-
verses de mauvais esprits qu’il est assez difficile de classer. Le
livre d’Enoch parle de leur origine. Les géants issus de I’union
des anges déchus avec les filles des hommes seraient devenus
des démons qui habitent les airs et les déserts, d’ou ils partent
pour venir tourmenter les. humains. Ils sont cause de leurs
maladies et de leurs chutes, car « ils induisent en tentation. »
Ce devait donc étre une ocuvre bienfaisante que de chasser
les démons. Les pharisiens et les esséniens excellaient dans
cet art pour lequel ils se servaient de formules et de talismans.
Quant aux anges déchus, ils vivent dans les tourments et
expient ainsi leur faute. M. Stapfer nous montre par un excel-
lent choix de passages que la croyance aux démons et au
monde invisible en général était fort en crédit chez les Juifs
du Ier siécle, sans que toutefois les auteurs du Nouveau Testa-
ment en fassent un aussi grand cas, vu qu’ils ne parlent en
général que du dudfolos ou de Satan, et négligent le reste.

Si telles étaient les idées relatives aux esprits du mal, quelle
était donc la notion du mal lui-méme ? Nous arrivons avec
notre auteur aux questions anthropologiques. Elles restérent
dans le vague et 'indécision, méme & ’époque (ui nous oc-
cupe. En général le Juif a une haute idée de sa dignité. 1l a
raison quand il se base sur Gen. I, 27 : ¢ Dieu fit ’'homme &
son image, » etc., et quand 1l a conscience qu’il est le peuple



LES IDEES RELIGIEUSES EN PALESTINE : 329

élu, mais il a tort quand il se vante de n’étre pas « un pécheur
d’entre les paiens. » Telle était pourtant 'opinion du Palesti-
nien. L’orgueil de race est si invétéré chez lui, qu’il se mani-
festera plus tard encore dans le sein méme du judaeo-christia-
nisme. Il n’est donc pas étonnant que M. Stapfer ne trouve
pas dans les sources qu’il consulie une doctrine du peché
originel. C’est tout au plus si 'on trouve une ou deux allu-
sions a cette théorie. Le livre d’Enoch la contredit. Les hom-
mes sont destinés au bien: s’ils s’en détournent c’est librement,
car ils ne sont pas soumis a la puissance du mal. Toutefois le
secours de Dieu leur est nécessaire pour faire le bien. Le IVe
Esdras semble contenir quelques idées au sujet de la coulpe,
mais notre auteur se méfie de ce document qgu'’il croit inter-
polé par des chrétiens. Quoi qu’il en soit, tout est vague a ce
sajet. Ge qu’on vient de dire peut aussi s’appliquer a I'idée
de la prédestination. Toute la morale du Juif consiste dans la
pratique des abstinences, des jetnes et des priéres. Ce sont
les ceuvres de la lol qui justifient 'homme. L’aumoéne est con-
sidérée comme l'une des plus grandes vertus, et ceux quien
sont P'objet, les pauvres, passent pour étre les préférés de
Dieu. La sont les humbles et les pieux, les vrais Israélites! Il
est évident, comme le fait remarquer notre auteur, que les
riches n’étaient pas de cet avis. L’idée de ’égalité humaine
devait naturellement étre inconnue au peuple juif. D’abord
parce qu’il se croyait supérieur aux autres peuples ; ensuite,
parce que dans le sein méme de la nation nous trouvons, d’un
coOté, le pauvre qu’on repousse, et de I'autre, le sadducéen,
Paristocrate (ui s’assied aux premiéres places. Mais au milieu
de ces diverses classes dont chacune se croit la préférée de
Dieu, quelle est la récompense du juste ? Le recueil sacré,
nous dit M. Stapfer, placait cetie récompense sur la terre,
mais certains livres deutéro-canoniques la placent dans le ciel
(celui de Tobie). A I’exception des sadducéens, tous les juifs
admettaient 'immortalité de I’ame et une vie future, mais on
€tait peu explicite & cet égard. Le corps et I’ame, considérés
comme étroitement unis, devaient I'un et Pautre subir une
transformation. « Les bons auraient un corps nouveau tandis



330 EDMOND STAPFER

que les méchants seraient éternellement punis. » Rien de plus
précis a cet égard dans les écrits relatifs a cette époque ; tou-
tefois certaines tendances religieuses, sur lesquelles M. Stapfer
revient plus loin, soutenaient des opinions particuliéres au
sujet de la vie future.

Quoique ce ne fit pas précisément le cas, les'juifs préten-
daient tirer toutes leurs doctrines de leurs livres sacrés. Notre
auteur devait donc se demander aussi quelle était la position
du fidéle palestinien vis-a-vis de « la loi et les prophétes. » A
I’époque de Jésus-Christ, le canon est complet, mais on n’ac-
corde pas la méme importance religieuse a tous les écrits qui
le composent. En premiére ligne on place la Thorah dont on
lit une portion chaque jour de sabbat. Viennent ensuite « les
Prophétes, » dont on ne lisait que des morceaux choisis 4 la
fin du culte. Mais, comme on I’a déja remarqué plus haut, on
ne se contente pas de lire ; on traduit, on commente, on para-
phrase, car la langue sacrée est devenue étrangére au peuple.
Le chant de cantiques faisant partie du culte, on posséde a
cet effet un recueil de Psaumes anciens et modernes qui forme
le point de départ d’'une troisieme collection qui contenait les
Proverbes, le livre de Job, le Cantique, les Lamentations,
Esther et I’Ecclésiaste. Mais la loi et les prophétes sont les
livres sacrés par excellence. lls jouissent d’une autorité ab-
solue ; religion, politique, vie sociale : touf se régle d’aprés
cette norme, « dont le culte touche au fanatisme. » Quand on
a dit « il est écrit, » tout est dit. On ne pouvait toutefois se
passer de l'exégése; mais celle qu’on faisait laissait beau-
coup a désirer. Au milieu d’une foule de rapprochements arti-
ficiels et d’allusions arbitraires, le véritable sens historique se
perdait. « Chacun trouvait dans la loi ce qu’il voulait y trou-
ver, » et selon M. Stapfer, saint Paul et saint Matthieu ne se-
raient pas exempts de reproches a cet égard. Du reste 'autorité
des traditions vint s’ajouter a celle de la loi. Elles venaient,
croyait-on, de Dieu lui-méme par I'intermédiaire successif de
Moise, de Josué, des Anciens, des Prophétes et enfin de la
synagogue. Cette tradition repose sur l'interprétation de cer-
tains points obscurs de la Thorah de Moise, et porte le nom de



LES IDEES RELIGIEUSES EN PALESTINE 331

Mischna. C’est avec raison que Jésus reproche aux Juifs d’a-
néantir la loi par leurs interminables traditions.

Une idée largement exposée dans ces €écrits sacrés est, sans
contredit, I'idée du Messie. C’est aussi celle que les Juifs che-
rissaient par-dessus tout. Au I*r siécle plus que jamais, le
ceeur du fidéle est rempli d’espérances messianiques. M. Stap-
fer décrit avec ordre et clarté tous les symptomes messiani-
ques qui se manifestérent quelque temps avant et surtout
pendant I’époque de Jésus. Israél est depuis longtemps rentré
en Palestine, sa rehigion est restaurée, on croit qu’une ére de
prospérité est revenue, mais Antiochus Epiphane apparait.
On sait ce qu’il fit. « A la vue de ces abominations les espé-
rances messianiques se ravivent....... le réve messianique
grandit et devient gigantesque, insensé. » On espére que les
peuples se convertiront & la foi d’Israél. Les Maccabées sur-
viennent en temps opportun pour préluder a4 cette ére de
bonheur..... Illusion! Pompée se montre, s’empare de Jéru-
salem, et pénetre dans le sanctuaire. Désespérera-t-on ? Non,
certes, Tout le monde sait gue 1’ére messianique doit étre pré-
cédée de troubles. On est aux derniers temps ; le Messie doit
incessamment apparaitre. « Sa figure se détache peu & peu sur
ce fond vague qui s’appelle I'ére messianique. » I doit naitre
4 Bethléem, il sera un descendant de David, mais un homme
idéal; ses ceuvres dépassent les forces d’'un homme ordinaire *.

* M, Stapfer ne croit cependant pas que l'idée d’une pré'exz‘stence du
Messie date du Ier sikcle. Il se méfie du livre @Enoch qui contient des
données affirmatives 4 cet égard; il doute de leur anthenticité comme de
celle des assertions du IVe Esdras. Les auteurs de ces deux documents
s'accordent essentiellement sur la notion de la préexistence du Messie.
Voici guelques passages. Hénoch nous dit : « 11 est (le Messie) caché en
Dieu (avant sa venue sur la terre) et réservé (évidemment pour le futur),
46, 1-2; 62, 7. — 1l fut choisi et caché devant Dieu 'avant que le monde
fut créé, et il sera devant lui jusque dans Péternité, » 48, 3. C'est ee que
dit aussi un Turgum de Jonathan sur Zach. IV, 7: « Le Messie dont le
nom est prononcé de toute éternité ». Pour Enoch comme pour IVe Esdras
la préexistence du Messie consiste en ce qu'il est caché en Dieu avant de
se manifester sur la terre. Ainsi: « Sicut non potest hoc vel serutinare vel
scire quis, quid sit in profundo maris, sic non poterit quisque super terram
videre filium meum, vel eos qui cum eo sunt, nisi in tempore diei, » 13, 52.



332 EDMOND STAPFER

On attend avec une fiévreuse anxiété et 'on cherche un point
lumineux dans cet avenir plein de mystére. — Enoch, Moise
ou Elie doivent aussi se montrer en qualité de précurseurs du
Messie ; puis ’Antechrist et des catastrophes dans la nature;
des bouleversements dont le résultat sera la destruction de la
terre, remplacée bientdot par un monde nouveau ou régnera
une félicité parfaite. Les paiens auront été vaincus par le
Messie, ils se seront convertis au vrai Dieu et seront devenus
fideles & leur tour. L’ceuvre du Messie, comme on le voit, ne
devait pas étre une ceuvre politique seulement ; il ne devait
pas venir uniquement pour délivrer les Juifs du joug des
étrangers et pour dominer en Roi, mais aussi pour remplir les
fonctions de prophéte, de prédicateur et de docteur, car c’est
sous I'influence de sa parole que les peuples se convertiraient.
— (Cette attente du Messie produisait de bons ou de mauvais
effets suivant la notion qu’on en avait. Elle poussait a la
vigilance et & la priére, elle consolait les cceurs abattus, quand
on concevait le messianisme dans un sens élevé et spirituel.
Mais elle faisait naitre des désirs de vengeance et de repré-

En outre nous lisons : « Hic est unctus, quem reservavit Altissimus in
finem, 12, 32. Ipse est, quem conservat Altissimus multis temporibus. »
IVe Esdras 13, 26. — Nous tirons ces citations de Schiirer (op. cit. 583-84)
et nous nous permettons de lui emprunter encore les considérations sui-
vantes, qui ne paraissent pas avoir frappé M. Stapfer. On veut, nous dit
M. Schiirer, rapporter a l'influence du christianisme le contenu de ces
passages d’Enoch et d’Esdras, mais on a probablement tort. Ces idées ont
des prémisses dans I’Ancien Testament. Ainsi Michée, V, 2, dit que « ses
isgues (les origines du Messie) sont d’ancienneté, des les jours éternels, »
DT by, ma E'IP?J On pouvait interpréter ces paroles dans le sens
de la préexistence ‘éternelle du Messie, ainsi que celles de Daniel VII, 13,
14. M. Schiirer fait observer que les Juifs postérieurs 4 'apparition du
christianisme s’efforcent au contraire d’accentuer le caractere humain du
Messie pour s’opposer aux idées chrétiennes; (il cite Justin cum Triphone
c. 49 et Talmud : jer. Taanith II, 1), d’oti il conclut que s’ils s'opposent
sciemment aux doctrines des apotres ce n'est pas pour se laisser influen-
cer par elles sur une notion aussi importante que celle de la préexistence
du Messie. A ceci I'on répondra : les passages en question ne sont pas
d'une main juive, mais des interpolations de source chrétienne. C'est ce
qu'il faudrait prouver.



LES IDEES RELIGIEUSES EN PALESTINE 333

sailles chez ceux qgui attendaient un Messie conguérant et
guerrier et qui avaient du messianisme une notion réaliste et
grossiére. Selon notre auteur, ce caractére matériel de I'espé-
rance messianique se serait fortifié de plus en plus depuis la
destruction du temple. Apreésla catastrophe de I’an 70, on se de-
mande encore si le chitiment des paiens n’est pas imminent,
Les calamités et les souffrances d’Israél dispersé n’aménent
cependant pas le doute. On espére toujours. Les deux ten-
tatives d’émancipation qui échouérent sous Trajan et sous
Adrien n’ont pas suffi non plus pour enlever du coeur israélite
tout espoir de relévement.

La question de la durée du régne messianique se rattache
intimement 4 ’eschatologie juive. Au ler siécle les avis sont
partagés a cet égard. Aussi notre auteur arrive-i-il difficile-
ment 4 formuler d’une maniére générale les diverses croyan-
ces. Il se contente d’exposer quelques idées qui jouissaient
d’un certain crédit. Les uns prétendaient que les justes, res-
suscités & 'apparition du Messie, vivraient éternellement avec
lui dans une Jérusalem nouvelle. D’autres (IVe Esdras)
croyaient que le regne du Messie ne durerait qu'un certain
temps. Mais comme V’idée de la mort du Messie répugnait a la
conscience juive, on admettait qu’il reviendrait une seconde
fois, ce quisupposait I'idée de deux jugements. La vie éternelle
commencerait aprés le second et dernier jugement. Mais il est
difficile d’établir que cette doctrine ait été en vigueur avant le
christianisme. La masse du peuple n’aurait eu 'idée que d’un
seul jugement et par conséquent d’une seule venue. « Chacun
croyait un peu ce qu’il voulait. » Quant a la doctrine de la
resurrection des corps, elle ne date guere que de I'époque des
Maccabées, et cela se comprend, nous dit M. Stapfer. En
voyant des milliers de fidéles tomber sur les champs de ba-
taille on devait se dire : « Il n’est pas possible que ces justes
aient péri sans retour. » La rémunération n’arrivant pas tou-
jours sur la terre, il fallait qu'on la con¢iit dans un monde &
venir. Il n'y eut guére que les sadducéens qui ne se ralliérent
Jamais & cette maniére de voir. — Le juste en rmourant s’en
allait au « paradis » provisoirement, pour y attendre la venue



334 EDMOND STAPFER

du Messie, tandis que le méchant attendait sa condamnation
dans le Hadés. Sortis de cet état provisoire les justes jouiront
d’un repos bienheureux devant Dieu et dans la société des
anges. Les damnés iront dans la géhenne pour y subir dans les
flammes une éternelle peine.

C’est ici que se termine ce que nous pouvons appeler la pre-
miére partie du travail de M. Stapfer. Il lui reste & caractériser
certaines tendances ou partis qui se distinguaient en Palestine
a ’époque de Jésus-Christ. Nous ne voulons pas nous y arréter
longtemps.

Les pharisiens forment au Ier siecle un parti nombreux et
puissant. Leur organisation est compléte. A I’époque d’Esdras
diverses tendances se manifestent. Celle des pieux « Chasidim »
semble avoir exercé une influence prépondérante, car elle
s’accrut rapidement et finit par former un parti, celui des Pe-
rouschim (Chald. Perischim) « les séparés » (Gr. oxpigoaiot).
Malgré leur nom les pharisiens ne sont pas des sectaires, car
ils représentent le judaisme authentique et orthodoxe. Ils se
soumettent la masse du peuple et la font « plier & leur idéal
religieux. » Les pharisiens proprement dits se rapprochent
entre eux. Ils sont au premier siécle de notre ére « ce que
sont aujourd’hui les ultramontains en France. » Leurs doc-
trines sont celles des juifs en général, mais ils insistent parti-
culierement sur la résurrection du corps et forment ainsi un
contraste avec le parti des sadducéens. Poussés par les néces-
sités des temps ou ils vivaient, les pharisiens furent aussi des
hommes politiques, mais leur importance est tout entiere
dans le domaine religieux. M. Stapfer décrit en détail leurs
coutumes et leur maniére de vivre. Ce sont leurs coutumes
qui les firent souvent accuser d’hypocrisie ; la parabole évan-
gélique du pharisien et du publicain est un fidéle écho de
I'impression que les habitudes pharisiennes produisaient en
général. Leurs études sont séches et méticuleuses : tout revient
pour eux aux ordonnances de la loi et de la mischna. Cepen-
dant tous ne furent pas d'implacables ennemis du christia-
nisme. Il y eut parmi eux des esprits disposés a I'accepter.
« Le plus grand apotre avait 6té un éminent pharisien. »



LES IDEES RELIGIEUSES EN PALESTINE 335

M. Stapfer ne voit pas une si grande différence entre la
doctrine pharisienne en général et celle des chrétiens, car la
premiére est presque entiérement passée dans les croyances
apostoliques. Des hommes pieux comme I’étaient beaucoup de
pharisiens devaient sans doute se sentir disposés a accepter
une transformation de leur religion en reconnaissant Jésus de
Nazareth comme le Messie, et en substituant a la justification
par les ceuvres la justification par la foi. « Le judaisme de cer-
tains juifs était mar pour une telle réforme. »

Quant 2 la secte des esséniens, « elle devait se produire tout
naturellement, » dit notre auteur ; c’est un essai d’accomplis-
sement aussi parfait que possible de la loi de Moise. » M. Stap-
fer ne voit ici ni I'influence du bouddhisme ni celle de I’hellé-
nisme. Pour lui, I'essénisme est né spontanément du sein du
judaisme palestinien. C’est un pharisaisme poussé aux ex-
trémes, bien que les esséniens ne se soient jamais occupés de
politique. Ils restent attachés i la cause nationale, mais vivent
en cénobites, si grande est leur orthodoxie. §'ils ne vont pas au
temple, c’est que ceux qui le fréquentent ne sont que des
Israélites dégénérés. En vivant retirés dans la solitude ils espé-
rent réaliser la pureté légale, et celui qui veut étre incorporé
parmi eux doit se soumettre 4 un noviciat préalable, c’est-a-
dire se purifier au moyen d’interminables ablutions. I.’essé-
nisme est donc « un superlatif du pharisaisme. » L’ascétisme
des esséniens devait, comme c’est 'usage, produire des doc-
trines mystérieuses indépendantes du mosaisme, mais qu’il ne
faut chercher ni dans I'Inde, ni en Egypte, nien Gréce'. «L’es-

* La haute idée que les esséniens avaient de la Thorah et leur stricte
observance du sabbat prouvent bien en faveur de leur origine purement
palestinienne. Cependant il est d'autres points de leur doctrine qui res-
teront ainsi inexplicables. Par exemple, la préexistence des Ames, la ma-
tidre ou le corps source du mal, I'idée que le corps est une prison, que
I'dme vient des airs et y retourne, etc., toutes ces données ne peuvent ni
se tirer des croyances juives ni s’expliquer par le fait que « 'ascétisme
devait produire des doctrines mystérieuses ». Nous ne prétendons pas
vouloir prouver que les esséniens descendent des Thérapeutes ou qu’ils
alent assurément subi l'influence de I'alexandrinisme. Toutefois, qu'on



336 EDMOND STAPFER

sénisme est né sur les bords de la mer Morte. » S'ils ont cru
a un monde intermédiaire, c’est parce que cette lendance était
générale a cette époque. Toutefois les esséniens, en allant aux
extrémes en toute chose, ont devancé leur temps. Ce sont des
gnostiques. La matiére est pour eux la source du mal; le
corps est la prison de 'ame; I'ame existait & ’état d’esprit
avant de s'unir au corps. Elle soupire apres sa délivrance qui
ne viendra qu’a la mort du corps. Alors elle retournera dans
les airs d’ou elle était venue. — Les esséniens sont donc dua-
listes et ascétes. Ils n’exercérent aucune influence sur les
masses, et leurs rapports avec le christianisme naissant est
difficile a déterminer. Leur idée favorite de la purification ma-
térielle devant Dieu est combattue par Jésus, qui du reste ne

veuille bien remarquer les traits suivants de ressemblance avec certaines
assertions de Philon le Juif. Les esséniens disent que les A4mes vivaient &
I’état d’esprits dans les airs; & Alexandrie on s'exprime de la sorte (De
Gigant. I. 263): « Yuyui 32 elor xard Tov dépn TeTOPEVAL. .. TGV OOV YuyGv, o
pév wpos Gopata xatébnoav... x. 7. A. » Ef ailleurs, (De Somnis, 1, 642), en
parlant des esprits qui habitent les airs, Philon ajoute : toutwy tév Yuydv,
oi pEv 2ATIXGLY évﬁsenaép.svau gwpaae Bvatoig. Relativement au corps ennemi
de U'dme nous lisons (Alleg. Leg., 1, 101) : €& qpxiic vexpov 70 copx amepys-
Gato, Tovnpoy OF pUGE pév, éoti xai Yuydis émtbovdov. — De plus (De Nom.
mut., I, 585) : dmewpa pév ot T xaTatppumaivovta Ty Yuxny, amep éxnvidarfur
xui amwo)ovoagbur woavtelis oUx EveoTiv + Gmodetmovtar Yap €5 Gvdyyns movti
Ovate Guyyeveis *Tipes, &s Ingnoae pév einog, avetpsdivar 0 elcdmay adlvarov,
— Le fait que les esséniens adressaient des prieres au soleil (Bell. Jud.,
11, 8, 5) est assez singulier pour des « pharisiens exagérés. » Mais on ne
peut guere se fier aux témoignages de Josephe, aussi nous n'insistons pas
Ja-dessus. M. Stapfer admet pourtant que les esséniens sont dualistes.
C'est précisément ce dualisme qui a fait croire & Zeller qu'un élément
grec était reconnaissable chez les cénobites des bords de la mer Morte.
11 énumere avec soin tous les traits communs & 'essénisme et au pytha-
gorisme, tels que la vie ascétique, la répugnance pour les sacrifices san-
glants, pour 1'usage des viandes, pour le mariage; ensuite, la simplicité
de la vie, les vétements blancs, les ablutions, le refus de préter serment,
I'invocation au soleil, enfin le dualisme de l'esprit et de la matitre.
Toutes ces idées se retrouvent chez les pythagoriciens et les esséniens.
(Zeller : Phil. der Griechen, 111, 2, pag. 279 et ss.; cf. avec sonarticle dans
les Theol. Jahrb., 1856, pag. 401.) Voyez aussi Schiirer, op. cit., 618.



LES IDEES RELIGIEUSES EN PALESTINE 337

s’occupa jamais de leur secte. Le gnosticisme et la cabbale
sont un développement de la spéculation essénicnne ; guant &
P’essénisme pur il devait mourir, son ceuvre n’étant pas « dans
les limites du possible. »

Ainsi que les pharisiens, les sadducéens remontent a I’épo-
poque de la restauration du judaisme. Le mot sadducéen (Sa-
doki) ne peut venir que de Sadok, nom d’une famiile royale
et sacerdotale qui avait compté dans son sein un grand nom-
bre de représentants d’'un certain parti helléniste qui ne fut
pas totalement détruit par le triomphe des Maceabées, Ce
parti grec se fit reconnaitre dés lors sous le nom de saddu-
céens. Les sadducéens sont des conservateurs qui aiment le
bien-étre et qui ont horreur de toute innovation. Ainsi les
idées généralement admises au premier siécle relativement a
la résurrection du corps, aux anges et aux démons, ne sont
pas reconnues par les sadducéens qui ne veulent s’en rap-
porter qu’a la loi. Ils sont insouciants. L’idée messianique im-
plique des choses nouvelles, aussi ne la prennent-ils pas en
considération ; il la nient méme. Ils ne sont cependant ni ma-
térialistes ni épicuriens, ils croient au mosaisme et sont jaloux
de le maintenir, mais leur religion n’est qu’un pur formalisme.
Elle est un «instrumentum regni. » Ils tiennent an temple et
lui fournissent des souverains sacrificateurs. M. Stapfer com-
pare assez ingénieusement ce clergé sadducéen anx cardinaux
romains du XVIe siécle. Il appelle le sadducéisme « lindiffé-
rentisme organisé et représenté par un parti. » Serviles vis-a-
vis des Romains, ils renoncent & une lutte devenue désormais
impossible. Ils offrent un contraste avec le zéle pharisaique
des vrais patriotes. Aussi tandis que le pharisien est respecté
de la foule, le sadducéen est 'objet de sa haine et de son mé-
pris. Hanan et Caiphe qui ont condamné Jésus n’étaient pas
des pharisiens, mais des sadducéens. Des conservateurs de
celte trempe ne devaient pas regarder d’un bon ceil les doc-
trines nouvelles du nouveau Rabbi. Et si, comme le remarque
notre auteur, Jésus parait s’étre opposé davantage aux phari-
siens, c’est que probablement le sadducéisme devait lui sem-
bler trop profondément méprisable.

THEOL. ET PHIL. 1877, 22



338 EDMOND STAPFER

M. Stapfer entend par « libéraux » les partisans d’une ten-
dance, bien moins accentuée que les autres, qui tout en pro-
fessant le judaisme officiel « préparait les voies & une réforine
par Vesprit de largeur qu’elle apportait & ’explication de la
Ioi. » On n’avait pas professé de tout temps un mosaisme si
étroit que celui des pharisiens. On trouve des traces d’'univer-
salisme chez Esaie, Osée et Malachie. Certaines assertions de
Jésus Sirach, ainsi qu’une foule de maximes contenues dans
le Pirke Aboth, de Joseph ben Johanan, d’Antigone de Soccho,
s’élevent & un véritable spiritualisme. Mais c¢’est surtout Hillel
qui inaugure une tendance libérale. « Son caractére était aussi
doux et bienveillant ¢ue sa doctrine était tolérante et large. »
(’est lul qui a dit: « Ne fais pas & ton prochain ce que tu ne
voudrais pas qu’il te fit. » Jésus dira plus tard: « Toutes les
choses que vous voulez que les hommes vous fassent, faites-les-
leur aussi de méme. » La sentence d’Hillel est négative et im-
plique l'idée de justice, celle de Jésus est positive et accentue
'idée de la charité. — Ce fut Hillel quile premier réunit les
sentences des docteurs, {qu’on avait jusqu’alors retenues de
meémoire. Il les écrivit en les rangeant sous divers titres que
la Mischna conserva depuis lors. L’ceuvre commencée par
Hillel fut continuée par son fiis et son petit-fils, savoir : Siméon
fils d’Hillel et le sage Gamaliel, le maitre de saint Paul. Le mot
de Gamaliel, « un des plus beaux ui soient jamais sortis d’une
bouche jhumaine » (Actes V, 38, 39), nous prouve bien que la
tendance inaugurée par Hillel était empreinte d’un spirituel
libéralisme. Mais ces libéraux ne formaient pas un parti, et
c’est & peine si M. Stapfer peut parler ici d’une tendance : ¢’é-
tait, dit-il, « un souffle un peu moins desséchant qui passait
alors sur la Palestine et qui vivifiait I’enseignement de quel-
ques hommes. » Rien n’était changé dans la croyance, mais un
besoin de réforme se faisait sentir de plus en plus. Pour arriver
a accomplir une ceuvre durable il et fallut rompre entiére-
ment avec le judaisme. Personne n’usa de ce moyen extréme
jusqu’a Jésus-Christ.

Tel est le contenu du livre de M. Stapfer. Examinons main-
tenant les sources auxquelles toutes ces données ont éte



LES IDEES RELIGIEUSES EN PALESTINE 339

puisées '. Le document le plus ancien que notre auteur con-
sulte est I'Ecclésiastique soit « la sagesse de Jésus Sirach, »
composé en hébreu I'an 180 avant Jésus-Christ et traduit en
grec un demi siécle plus tard. On y trouve des renseignements
sur l'idéede Dieu et de la sagesse hypostatique. L’importance de
ce livre consiste dans ses préceptes de morale et de prudence
pratique, plutot que dans ses idées religieuses. Celles-ci occu-
pent une plus large place dans certains pseudépigraphes. Nous
croyons bien avec M. Stapfer que les auteurs de ces écrits ne
sont pas des faussaires, mais nous ne partageons pas sa ma-
niere de voir lorsqu’il nous dit « que 'on composait alors des
psaumes de Salomon sur la venue du Messie, un discours d’E-
noch sur la fin du monde, comme nos écoliers composent une
piéce de vers de Virgile on écrivent un discours de Cicéron. »
Il serablerait presque qu’il s’agit ici d’exercices. Les préoccu-
pations de ces auteurs étaient d’une toute autre nature. Cest
dans la situation morale de la nation juive, & un moment
donné, qu’il faut chercher l'occasion et le motif de ces apoca-
lypses. CPest ordinairement pendant une époque de troubles
et d’alarmes qu’on essaie de consoler les esprits abattus en
annoncant au nom de Moise, d’Enoch, d’Esaie, de Salomon ou
de Baruch, la venue d’'un Messie libérateur et d’une ére de
prospérité. Les paroles qu'on met dans la bouche de ces
hommes vénérés semblent avoir plus de poids, et produisent
ainsi des effets salutaires chez les fidéles. — Le plus important
de ces pseudépigraphes porte le nom d’Enoch. Il a éLé trouvé
en Abyssinie en 1773 par ’Anglais Bruce. 11 fut composé en
Palestine au II¢ siécle avant Jésus-Christ. (Gebbhart et Schitrer
placent la date de sa rédaction pendant le dernier tiers du
II* siécle.) M. Stapfer l'utilise souvent. Il le consulte sur

* M. Stapfer les divise en six groupes : 1° Lies livres deutéro-canoniques
de I'Ancien Testament; 2" Les apocalypses et autres pseudépigraphes
contemporains de l'ere chrétienne; 3° Le Nouvean Testament; 4° Les
Targoumim ; 5° Josephe, et 6° Le Talmud. — Tous ces écrits sont le ré-
sultat d'un mouvement philosophico-religienx qui se manifesta pendant
les derniers siécles qua précéderent 'apparition du christianisme. Cette
période va de la mort d’Alexandre & la fin de I'Age apostolique.



340 EDMOND STAPFER

I’angélologie : sur la nature des anges, sur leur intercession,
et touchant leur influence sur les éléments; puis sur la démo-
nologie : sur l'origine des démons et sur les peines qu'ils su-
bissent. Enfin il y trouve une théologie compléte sur le Messie
et les espérances messianiques. Ce document a été soigneu-
sement compulsé par notre auteur qui n’en cite pas moins de
cinquante passages.

Mais le livre d’Enoch n’est pas le seul qui nous offre des
données sur le Messie; le Psautier de Salomon, composé vers
I'an 63 avant Jésus-Christ, apporte aussi son contingent de
lumiéres. Il n’en est pas de méme de ’Assomption de Moise,
qui peut avoir son importance & certains égards, mais dont on
ne peut rien tirer de clair en fait d’idées ou de doctrines.
M. Stapfer du moins ne la cite qu’une fois'. En revanche il
consulte 3 plusieurs reprises (quoiqu’il paraisse s’en méfier
beaucoup) un curieux ouvrage d’origine palestinienne, savoir
le IVe Esdras, rédigé peu de temps aprés la destruction de
Jérusalem. D’autres essaient de préciser davantage en placant
la rédaction du livre entre ’an 81 et ’an 96. — Notre auteur
lui emprunte certains détails sur le messianisme, sur ’Ante-
christ et sur quelques questions anthropologiques, mais il le
croit interpolé par des chrétiens®. La méme réserve doit étre

* La date de la composition de 1'4ssomption de Moise est tres contestée.
Selon Volkmar (Mose Prophetie und Himmelfahrt, Leipzig 1867) il serait
fait allusion dans cet écrit & la persécution d’Adrien contre les Juifs, ce
qui daterait 1" dssomption de 'an 137 ou 138. Mais, d’aprés Ewald et Wie-
seler, elle devrait remonter & qnelques années apres I'invasion de Varus
en Palestine. M. Schiirer partage aussi cette maniere de voir. Il est plus
difficile encore de connaitre, nous ne disons pas le nom de I'auteur, mais
la tendance méme & laquelle il appartenait. Les uns le croient pharisien,
d’'autres le croient essénien. M. Stapfer croit qu'il pourrait bien étre I'un
ou l'autre, et M. Schiirer (apres Ewald et Philippi) ni I'un ni 1'autre. I1
ne serait pas pharisien puisque les « homines pestilentiosi » contre les-
quels il s'acharne sont assurément les pharisiens. 11 ne serait pas essé-
nien non plus, puisqu'il se moque en général des ablutions, mais plutot
du parti des zélotes qui, malgré leurs affinités avec le pharisaisme, dé-
testaient toutefois les représentants de cette tendance. Il reste donme,
comme on le voit, une large place pour les conjectures.

* Nous possédons, comme on le sait, un nonveau manuscrit deleatur du



LES IDEES RELIGIEUSES EN PALESTINE 341

fuite & I'égard du Testament des douze patriarches, ouvrage
d’un judéo-chrétien selon notre auteur, mais qui d’apres Dill-
mann aurait eu le méme auteur que le Livre des Jubilés (que
M. Stapfer regarde comme un écrit purement juif et palesti-
nien). — Nous ne savons pas pourquoi le livre intitulé : « Apo-
calypse de Baruch » ne figure pas dans la liste des documents
utilisés par notre auteur. Il le cite bien une fois (au sujet des
dieux étrangers que les juifs appellent démons), mais c’est tout
ce que nous trouvons a ’égard de cet écrit, qui mériterait
d’étre mentionné au méme titre que ’Assomption de Moise, le
Testament des douze patriarches, et le IVe Esdras avec lequel
il a quelques rapports. Le livre de Baruch contient certains
détails sur le péché, et en particulier sur le péché d’Adam par
lequel la mort et la corruption sont entrées dans le monde.
(Chap. 56.) En outre, il parle du jugement que le Messie devra
exercer sur les peuples avant d’occuper le tréne de son
royaume éternel. (Chap. 72-74.) La date de la rédaction de ce
pseudépigraphe est difficile & établir. Langen prétend pouvoir
la placer sous le régne de Trajan. Ewald veut que le livre soit
encore du Ier siécle, et Fritszche, qui abonde dans ce sens, le
fait remonter 4 quelques années aprés V'an 70, en se basant
sur le fait que le souvenir du désastre de Jérusalem semble
profondément empreint dans le coeur du pseudo-Baruch. Il a
été prouvé que 'apocalypse de Baruch et celle du pseudo-
Esdras dépendent 'une de l'autre, mais il est difficile de savoir
a laquelle des deux doit s’accorder la priorité. (Voy. Schiirer,
op. cit., pag. 542 ss.)

Mais les livres du Nouveau Testament sont aussi du [¢r siécle :
M. Stapfer n’a pas de motifs pour ne pas les consulter. Bien au
contraire. Il nous dit, avec raison, que « les idées de I’entou-

1Ve Esdras. Le Codex d’Amiens comble cette petite lacune qui existait
dans les mss. Sangermanensis, Turicensis et Dresdensis. Sur ce nouveaun
manuscrit, voyez Rob. Bensly, The missing fragment of the latin transla-
tion of the fourth book of Ezra, Cambridge 1875. Cfr. le compte rendu de
Schiirer dans 1a Theologische Literatur Zeitung, N°2; et celui de Strack:
Zestschrift fiir luth. Theol. und Kirche, 1877, 1. Enfin dansla Revue de théol.
et philos., 1876, pag. 304.



342 EDMOND STAPFER

rage de Jésus, telles que les reproduisent les livres du Nou-
veau Testament, sont la plus pure expression de la doctrine
messianique des contemporains du Christ. » Les renseigne-
ments fournis par le Nouveau Testament n’acquiérent du reste
gu'une plus grande valeur lorsqu’ils se trouvent confirmés
par les données de certains écrits contemporains. — Paralle-
lement aux écrits des apotres, on doit mentionner les anciennes
Paraphrases chaldaiques (les Targoums) dont il a déja été ques-
tion plus haut en parlant des interprétations de I’Ecriture. Ces
paraphrases ont été rédigées; deux d’entre elles nous ont été
conservées: celle d’Onkelos sur le Pentateuque et celle de
Jonathan ben Usiel sur les prophétes. La premiére, nous dit
M. Stapfer, aurait été écrite en Palestine pendant la vie méme
du Christ. Il s’appuie sur I'autorité de Wiener (De Onkeloso
etc., 1820) et de Volck (dans la R. E. d’'Herzog XV, 672, 1862),
tandis que la seconde serait postérieure de quelques années.
Mais on s’est encore occupé de ces paraphrases depuis
‘Wiener et Volck, et 'on est arrivé a des résultats bien diffé-
rents ; nous faisons allusion aux travaux de FRANKEL (Zu dem
Targum der Propheten, Breslau 1872, pag. 8, 11) et de GEIGER
(Urschrift und Uebersetzungen der Bibel, 1857, pag. 162-167;
puis, du méme auteur, dans la Jidische Zeitschrift, 1871
pag. 86 et 1872, pag. 199). Geiger prétend que les deux Tar-
goums ont été rédigés, non pas en Palestine, mais & Babylone
pendant le IVe siécle. Frankel est & peu prés du méme avis : le
Targoum d’Onkelos aurait été rédigé un siécle plus tot, c’est-a-
dire au IIl* siécle, tandis que celui de Jonathan ne daterait
que du quatriéme. Frankel trouve son opinion confirmée par
la tradition, car le Talmud de Babylone cite le Targoum des
Prophétes comme appartenant au R. Joseph, un docteur baby-
lonien du IVe siecle. Quant & Onkelos il n’aurait pas méme
existé, car ce que le Talmud de Babylone (Megilla 3?2) nous dit
d’Onkelos et de sa traduction du Pentateuque, se trouve appli-
qué & Aquila et & sa traduction grecque, dans le passage paral-
lele du Talmud de Jérusalem (Jer. Megilla I, 9). Voici ce qui
serait arrivé. On aurait confondu les deux mots DY72JIN



LES IDEES RELIGIEUSES EN PALESTINE 343

D‘?"PD et donné le nom d’Onkelos a la traduction d’Aquila.
Cette confusion du reste se retrouverait encore dans d’autres
passages. Ce n’est pas ici ’endroit, ni le moment, de controéler
les opinions de ces deux savants juifs, nous ne serions d’ail-
leurs pas & méme de le faire, mais M. Stapfer aurait pu nous
en parler en critiquant les documents qu’il devait utiliser pour
son travail. — Il est vrai que si la rédaction des Targoums ne
remonte pas au Ier siécle on peut dire cependant que leur con-
tenu,’c’est-a-dire les éléments dont ils se composent, remontent
bien plus haut. Il s’agirait ici de données qui se seraient trans-
mises de génération en génération jusgu’au IIle ou IVe siécle,
époque a laquelle on les aurait rédigées. Toutefois il est bien
évident que les citations qu’on leur emprunte n’auront plus la
méme valeur (surtout s'il s’agit de passages qui portent sur
des distinctions entre la Memra hypostatique ou non hyposta-
tique, par exemple). On peut se demander aussi si en se trans-
mettant & travers un espace de deux ou trois siécles, jusqu’a
I’époque de leur rédaction définitive, ces paraphrases n’au-
raient pas subi une influence étrangére, ce qui est plus que
probable. Cetie hypothése se combinerait avec celle de Sieg-
fried au sujet de certains rapports entre quelques points des
Targoums et les doctrines philoniennes. (Voyez: SIEGFRIED,
Philo von Alexandria als Ausleger des Alten Testaments,
Jena 1875, pag. 281, sur les rapports entre linterprétation
philonienne et les Targoums.) — Quoi qu’il en soit, & tort ou
a raison, les paraphrases chaldaiques sont utilisées sans ré-
serve par M. Stapfer ; c’est de 14 qu’il tire presque toute la
théorie du Verbe.

Au point de vue des idées et des doctrines, Joséphe ne passe
pas pour une autorité. Notre auteur a bien raison de s’en
méfier sachant qu’il est « moitié romain par sa politique et
moitié grec par sa religion. » Mais il va trop loin en disant par
exemple que Joséphe a soin de passer entiérement sous silence
les espérances messianiques de sa nation. Nous trouvons un
passage (Bell. Jud. VI, 5, 4) qui contredit cette assertion. José-
phe va méme jusqu’a dire que les espérances messianiques de



344 EDMOND STAPFER

son peuple ont été le motif le plus puissant qui ait engagé les
Juifs & se soulever contre les Romains. Gerlach !, qui s’est oc-
cupé spécialement de cette question, arrive (aprés avoir com-
pulsé une foule de passages de Flavius) & la conclusion sui-
vante (pag. 85): « Le Messie attendu par Joséphe est un roi
mondain envoyé de Dieu pour délivrer les Juifs de leur cruelle
oppression, pour venger la destruction de la ville et du temple
sur les destructeurs eux-mémes, pour détruire I’empire romain
et rebatir sur ses ruines un nouvel empire qui embrassera le
monde entier. » Nous ne voulons rien ajouter de plus. Si Ger-
lach est arrivé & une conclusion pareille, il doit avoir eu quel-
ques motifs. En admettant que Gerlach exagére le messianisme
de Joséphe (ce dont nous ne sommes pas persuadé), ceci n’at-
ténue enrien I’exagération contraire de M. Stapfer. Et mainte-
nant, que les idées de Joséphe soient moins juives que grecques,
c’est incontestable. Il a du reste des affinités remarquables
avec le philosophe d’Alexandrie qu’il connait, puisqu’il appelle
Philon: dvnp ta mevta €vBoBog xui pelogopiug olx éfn'stpo;. On peut citer
des assertions qui sont certainement philoniennes, parmi les
écrits de Joséphe. Dans I’interprétation de la loi, Joséphe ainsi
que Philon met en paralléle le sens propre et le sens allégo-
rique. De plus il allégorise comme & Alexandrie. Ainsi (Antiq.
Jud. 1II, 7, 7) il symbolise le tabernacle avec ses appareils et
les vétement du grand prétre, en disant comme Philon (De Vita
Mosis I11, § 6) que le lieu trés saint représente le ciel. Les douze
pains de proposition symbolisent les douze mois de I'année.
(Cf. Philon ibid. III, 7.) Le chandelier est le symbole des sept
planétes. (Ibid. III, 9.) Les quatre couleurs du voile symbole
des quatre éléments. (Ibid. III, 6.) Le vétement de toile du
sacrificateur représente la terre. (Ibid. III, 12, ss., De Monar-
chia II, 6, etc.) On pourrait multiplier les exemples. Relati-
vement au sens des noms propres dans I’Ancien Testament,
nous trouvons chez Joséphe les mémes singularités que chez
I’Alexandrin. Cf. les passages Ant. Jud. I, 2, 1; I, 10, 4; I,
10, 2; III, 1, 6 avec Philon, Migrat. Abrah. § 13; Quod det.

* Die Weissagungen des A. T. in den Schriften des F. Josephus (Art. in-
titulé : Die Messiaidee des Josephus, pag. 41-89), 1863.



LES IDEES RELIGIEUSES EN PALESTINE 345

pot. ins. sol § 10; De post. Caini § 38 ; De mut. nom. 37 et 38;
Alleg. leg. III, 25, 26; ibid. II, 21 ; 111, 61. Joséphe, ainsi que
Philon, donne une grande importance & l'expression pix de
Gen. I, 5. Cf. Antiq. Jud. 111, 1, 6 et Phil. De opif. mundi § 9.
Enfin, sur la notion méme de Dieu, I’historien et le philosophe
ont des affinités qui ne laissent pas de doutes sur l'influence
que celui-ci doit avoir exercée sur le premier. Il est certain
quun homme aussi versé dans la littérature de son temps
que l'était Joséphe ne devait pas connaitre le philosophe juif
d’Alexandrie que par oui-dire. Il a sans doute lu ses écrits;
c’est ce qui semble ressortir des indices suivants. Philon
et Joséphe, I'un dans son De opificio mundi, et 'autre dans
son introduction aux antiquités, débutent en exprimant la
méme idée. L’un et 'autre se demandent pourquoi Moise a fait
précéder P'exposition de la loi par un récit de la création du
monde. En outre, ils remarquent tous les deux que d’autires
législateurs se seraient contentés de donner les préceptes de
la loi sans autre préambule, mais que Moise ne le trouve pas
convenable. Enfin, tandis que Philon affirme que Moise ne
surcharge pas son exposition de la loi par des récits sur les
mythes, Joséphe corrobore celte idée en ces termes: ot pév, ydo
ot vopodétar Tolg wiborg éumolovlinouutes Ty vfpwrivey dpapTipETLY g
Tode Oeols 'rc:.} Aoyey Thv adgyuvey peTEBgay vt modkiy UmeTiuNGLy Tl ToOVYEOLs
£wxev, (Praef. ad Ant. Havercamp, pag. 4.) Cf. Siegfried, op.
cit. pag. 278. Malgré la méfiance qu’inspire naturellement ’or-
thodoxie de Joséphe, M. Stapfer a eu raison de le consulter
souvent (trente & trente-cing fois), car il peut puiser dans ses
écrits une quantité de renseignements historiques qu’il n’est
pas impossible de controler avec d’autres documents de I’é-
poque. |

Les sources les plus récentes auxquelles notre auteur s’est
adressé, sont les divers écrits qui forment le Talmud. Il se sert
du recueil latin de Lightfoot, et ne cite pas de seconde main.
S’appuyant de lautorité de M. Renan (Vie de Jésus, introd.,
pag. 12), il nous affirme que c’est dans le Talmud qu’il faut
chercher surtout « la vraie notion des circonstances ol se pro-
duisit Jésus. » Langen n’est pas de cet avis puisqu’il n’a pas



346 EDMOND STAPFER

admis ce genre de données comme source & consulter pour
connaitre les idées du premier siécle; toutefois M. Stapfer jus-
tifie 'usage qu’il fait des écrits talmudiques (dont la rédaction
a eu lieu entre ’an 200 et 1’an 500 aprés Jésus-Christ) en faisant
remarquer qu’'en Orient les coutumes sont plus tenaces que
chez nous et que méme les sentences du Talmud, qui n’ont pas
été rédigées au premier siécle, ont encore beaucoup & nous
apprendre sur cette époque.

A I’exception du Talmud de Babylone, tous ces documents
sont d’origine palestinienne (en admettant I’ancienne maniére
de voir au sujet de la rédaction des Targoums). M. Stapfer in-
siste d’autant plus sur cette origine palestinienne qu’il se refuse
a admettre que les idées religieuses en Palestine aient subi une
influence helléniste. Bien qu’il avoue que le judaisme antérieur
a Christ ait été plus ou moins entaché d’hellénisme & 1’époque
d’Antiochus Epiphane, bien qu’il reconnaisse que le livre
d’Enoch et d’autres encore contiennent certains éléments
grecs, notre auteur n’en persiste pas moins a soutenir qu’a
I’époque de Philon la Palestine n’avait encore fait aucun em-
prunt a I'kgypte, que si le philosophe alexandrin était venu &
Jérusalem il aurait été mal recu par Gamaliel (que M. Stapfer
regarde pourtant comme libéral), attendu que le développe-
ment religieux et théologique de la capitale égyptienne était
distinct de celul de Jérusalem, et qu’enfin les alexandrins vi-
vaient entre eux et ne se souciaient pas du temple. M. Stapfer
nous renvoie & M. Réville et & M. Nicolas pour y chercher des
preuves de cette derniére assertion. Quant & lui il affirme avec
certitude que « ¢’est des profondeurs de la Thorah que les doc-
teurs palestiniens tirent toute leur théologie. » Cette conclusion
est eonséquente avec les théses qui précédent ; il reste a savoir
si ces théses sont de tous points soutenables. Nous n’avons pas
I'intention de prouver tout a fait le contraire, mais simplement
de démontrer que c’est une exagération que d’affirmer péremp-
toirement que « la théologie juive du premier siécle soit entie-
rement sortie des profondeurs de la loi mosaique.» Etablissons
d’abord une comparaison entre les deux points fondamentaux
de la théologie juive du premier siécle en Palestine , et la base



LES IDEES RELIGIEUSES EN PALESTINE 347

du systéme alexandrin. Nous prendrons, d'un coété, 'idée pa-
lestinienne de Dieu et de sa manifestation (la Parole) dans les
assertions mémes de M. Stapfer, et de 'autre, les théories
alexandrines telles qu’elles sont contenues dans les écrits de
Philon, attendu que tout ce que nous connaissons de la théo-
logie d’Alexandrie se trouve dans ces documents. Si les res-
semblances sont réelles (comme on le verra) nous nous deman-
derons s’il est historiquement impossible que I'hellénisme ait
influé sur le judaisme palestinien.

D’une maniére générale la notion de Dieu subit, pendant le
premier siécle, des modifications profondes soit en Palestine,
soit en Egypte et surtout & Alexandrie. Personne ne songera a
le nier. Voyons quels sont les points fondamentaux de la notion
palestinienne de Dieu. D’aprésla claire exposition de M. Stapfer
il ressortirait 1° que le contraste entre la grandeur de Dieu et
le néant de la créature s’accentue de plus en plus (pag. 46) et
qu’on tend A éloigner Dieu, qui est saint, de tout ce qui est
créé et qui porte en soi le mal. (Pag. 49.) 2° Que la majesté de
Dieu est si redoutable qu’on n’ose proférer son nom, sous
peine de mort. (Pag. 46, 47.) 3° Que Dieu est insaisissable et
incompréhensible. (Pag. 47.) 4 Que les recherches sur Dieu
sont considérées comme dangereuses. (Pag. 49.) 5° Qu'on
insiste sur 'unité et absoluité de Dieu, tout en lui donnant le
nom de Pére. (Pag. 46,47). 6° Quele point de départ de la spécu-
lation des docteurs, c’est I'idée d’un Dieu insaisissable et tran-
scendant qui se révéle. (Pag. 49.) 7° Qu’on veuat concilier 'idée
sublime qu’on a de Dieu avec les anthropomorphismes de
-CAncien Testament, en_paraphrasant les textes et en imaginant
une puissance qui agit au dehors ala place de Dieu. (Pag. 50-52.)
Interrogeons maintenant le judaisme alexandrin. Au sujet du
contraste, mentionné en premier lieu, nous trouvons dans les
eécrits de Philon les données suivantes. Se basant sur Nomb.
XXIII, 19 « ody o vdpwmog Bed¢ »il nous dit que Dieu n’est ni comme
le ciel ni comme le monde (000’ chs 0Vpavds 0V8 o xoapag, Quod Deus
immut. 1, 282, edit. Mangey). « Re enim vero non sicut homo
Deus est,neque etiam sicut sol... neque ut mundus sensibilis.»
In Gen.Il, 54, Auch., etc. Le méme contraste se retrouve entre



348 EDMOND STAPFER

Dieu et 'homme: Quis rer. div. heer. I, 494. De plus (De septe-
nario 11, 280 et De Abrahamo 11, 29): « L’homme est faible et
rempli de mal, ce qui le rend malheureux, Dieu seul est heu-
reux. » Ailleurs, la puissance de Dieu et la passivité de la créa-
ture sont mises en opposition. (Cf. De Migr. Abr. 1, 450.) De
Somnis 11, 6H : « Sache, jeune homme, que Dieu seul est la
paix véritable, les choses engendrées et mortelles sont toujours
en guerre, car en Dieu est la volonté, et la nécessilé dans la
créature. » De méme que le 1épreux doit étre banni de 'assem-
blée, ainsi il faut séparer le monde sensible de la sphére divine,
car ce sont des natures contradictoires (&vrewddor gioeg). VOy.
Alleg. Leg. I, II, 88. D’ou il ressort que Dieu est infiniment
éloigné du monde. (De Somnis 1, 630.) |

D’aprés Philon, en deuxiéme lien, '’homme doit trembler
devant le Tout-puissant, il ne peut supporter son action immé-
diate (De Somnis I, 642) ni méme recevoir ses bienfaits, tant sa
majesté est redoutable. (De plantat. I, 331 ; In Gen. 11, 13; De
Opif. M. I, 5.) Cf. les passages ou il est dit que la nature de
Dieu c’est d’étre mais non d’étre nommeé. (De Monarch. 11,218
De Mose 11, 92; De Somni I, 655: obdév évopa én’éped, dit Jahveh.)

En troisieme lieu, Philon est trés prolixe & l’endroit de 'in-
compréhensibilité de Dieu. De Somnis 1, II, 575, il le qualifie
d’amepthamros. On rencontre passim des termes comme ceux-ci :
AAATLRATTOS, ROPATOS, TwEpLONTOS, &deixToc, €lC. Puisque notre esprit,
dit-il, ne peut se concevoir lui-méme, comment pourra-t-il
concevoir I’esprit de ’'univers, vob¢ 7év 8wy, Dieu est axaravopasros,
#ppnrog. (Cf. De nom. Mut. 1, 579 et Alleg. leg. 1, 111, 128.)

Eun quatrieme lieu, les recherches sur Dieu sont tout aussi
dangereuses dans la pensée de Philon que dans celle des pa-
lestiniens : &a yapo déos éativ dvaBaivery mpdg THY TOU ovtog Oéav Yux
3’ fautiig... x. 1. A (De Migr. Abr. I, 462.) Celui qui veut appro-
fondir les mystéres divins ressemble 4 ces Hébreux dont parle
I’Ecriture qui creusérent un puits, mais qui n’y trouverent pas
I'eau qui désaltére. (De plantat. I, 341.) L’ame qui veut mé-
ditersur la nature divine tombe dans des contemplations
obscures. (De post. Caini I, 229.)

En cinquiéme lieu, Philon insiste sur ’absoluité et 'unité de



LES IDEES RELIGIEUSES EN PALESTINE 349

Dieu en méme temps que sur sa paternité, tout comme on le
fait 4 Jérusalem.Il désigne Dieu avec les expressions suivantes:
6 v, 0 OvTws dv, 6 ovtws Beog, © sis ovtwe v Oeoc ; Dieu est ely x«i 10 mdv,
8y xai To v ; OU blen : o Bedg povog ot xat €v 5 o0 aUpxppa; @UoLs G,
(Cf. Alleg. leg. 11, 1, 66.) Et malgré ces déterminations abs-
traites et absolues il appelle o rathp @y Sow; 6 wavrév mamio; o
rathp. (Gf. De Opif. M. 1, 16, 17 et passim.)

En sixiéme lieu, si c’est de I'idée d’un Dieu insaisissable et
transcendant qui se révéle, que les docteurs palestiniens sont
partis pour spéculer, nous pouvons dire que c’est ici précisé-
ment la base et le point de départ de tout le systéme philonien.
Nous ne voulons pas développer cetle thése que personne ne
conteste, nous nous permettons seulement de renvoyer le lec-
teur & notre travail sur « La doctrine du Logos chez Philon
d’Alexandrie. » Turin, 1876, pag. 49 a 61.

En septieme et dernier lieu c’est aussi, tout comme en Pa-
lestine, en atténuant les anthropomorphismes et imaginant une
puissance divine révélatrice que Philon cherche & concilier son
1dée de Dieu avec les données un peu matérielles de I’Ancien
Testament. Comme & Jérusalem, il voit dans les anthropomor-
phismes des images et non des réalités. C’est dans ce sens qu’il
explique les passages mosaiques qui attribuent a Dieu des
mains, des pieds, des oreilles, des yeux, etc.; qui lui attri-
buent aussi des actions humaines comme ’aller et le venir, le
descendre et le monter, etc. Philon répond a tout cela: oix
avbpwmipoppos Oeos. (De conf. ling. I, 425.) Alors il lui arvive aussi
d’altérer le sens du texte en Pinterprétant. Voyez: Alleg. leg.
I, 88. Quod det. pot. ins. sol. 1, 220. De posteritate 1, 226, entre
beaucoup d’autres. Il offre une analogie parfaite avec les para-
phrastes quand il interpréte ce passage de Moise : « Montre-moi
ta face, » en disant: Montre-moi ta gloire (la Schechina des
Targ. = 304 o 6200.) De Monarch. II, 218. Ailleurs (sur Gen.
XXXI, 13) Philon ne dit pas: « Je suis le Dieu fort que tu
Vis... » mais « Je suis celui dont tu vis I'image. » (De Somnis
1, 656.)

La version des Septante dont on se servait en Egypte était
remplie de semblables modifications du texte. En voici quelques



330 EDMOND STAPFER

unes : Nomb. XII, 8, le terme 3dofa 700 0:0b remplace « la face de
Dieu. » Nomb. XIV, 14: c’est aussi la Schechina de Dieu au lieu
de Jahveh tout court. Ainsi dans Job XIX, 25, 26,27 ; Ps. XVII,
15; Esa. VI, 1. Les pans de la robe de Jahveh sont remplacés
par la 3« (Schechina) de Dieu. C’est ce qu’on retrouve dans
le Targ. de Jonathan. Philon imitait donc les traducteurs de la
Bible (Septante) et son compatriote Aristobule (qui vivait cent
soixante ans avant Jésus-Christ). Dans les fragments conservés
par Euseébe Prep. evang. VII, 14; VIII, 10; XIII, 12; et par
Clément d’Alex. Strom. I, pag. 342; V, pag. 595; VI, pag. 632)
(edit. Sylburg) on peut trouver aussi des atténuations d’anthro-
pomorphismes. (Cf. surtout Eusébe Prep. evang, VIII, 10, edit.
Heinichen.)

~ De I'idée de Dieu passons a celle de sa manifestation par la
Parole. La notion d’un Dieu transcendant conduit & celle d’un
médiateur. Nous trouvons cette théorie en Egypte et en Pales-
tine, & la méme époque.

La Sagesse, la Schechinah, la Memra de Palestine, corres-
pondent a la copix, & la 3dkx, et au ).675; d’Alexandrie. Peu a peu,
en Palestine comme en Egypte, les termes 2dyo; et Memra pren-
nent la place des deux autres et reviennent plus souvent.
Ainsi au premier siecle il s’agit surtout de la Memra (dans les
Targoums) et du Logos (chez Philon). Le terme Memra de
Jahveh revient, chez les targoumistes, aux mémes endroits
que le terme Xyos 0% 600 chez le théosophe alexandrin. On
pourrait citer une foule d’exernples. Il y a bien une légére dif-
férence ; M. Stapfer y fait allusion (pag. 62) en disant que la
Memra reste mystérieusement liée & Dieu, tandis que le Logos
philonien apparait souvent comme un Sevrepds 6edc. La distine-
tion hypostatique est plus sensible chez Philon que chez les
targoumistes ; mais il faut noter qu’il y a une double concep-
tion du Logos chez l'alexandrin, savoir celle qui fait du Logos
une hypostase réelle (personne) et celle qui n’en fait qu’un at-
tribut de Dieu. Cette notion, contradictoire en elle-méme, est
un postulat du systéme philonien. Mais, comme M. Stapfer l'a
dit lui-méme, la Memra apparait aussi sous deux faces diffé-
rentes. Dans certains passages des Targoums elle n’est em-



LES IDEES RELIGIEUSES EN PALESTINE 351

ployée que comme périphrase pour indiquer Dieu (nous pou-
vons citer: sur 2 Chron. XVI, 3; XXIII, 16 ; Job VII, 8; Gen.
I, 27; VIII, 21 ; VI, 6; Esa. XXX, 27, 28, et une foule d’autres),
mais dans d’autres circonstances elle apparait comme une hy-
postase réelle sur Deut. IV, 23, etc. L’analogie avec Philon
subsiste donc. D’ailleurs si la Memra est désignée une fois
comme étant ’Ame de Dieu, ce n’est pas une idée propre aux
Targoums, nous la retrouvons chez Philon, De Opif. mundi 1, 4,
ol le Xéyo; est identifié avec le Joyiopsc de Dieu. Les mémes dif-
ficultés qui se présentent au sujet de la personnalité de la
Memra se retrouvent quand on veut déterminer celle du Logos
philonien. Mais voyons quelles sont leurs fonctions.

La Memra est créatrice (Stapfer, pag. 63), Dieu a créé par sa
Memra. Et nous lisons chez Philon (De cherub. 1, 162): ioyovoy
0z Myov O20d, O’0d zateanevdsty. Dieu a tout créé par son Logos o
xefdmep Spycve wpooypnadpevag fxoapomoist. (Alleg. leg. 1, 106.) « Instru-
mentum autem Dei est Verbum. » (De Provid. 1, 23.) Cf. avec
Quod Deus imm., 1, 281 ; Sac. Abel. 1,165. La Memra est orga-
nisatrice (63). Le Logos est organisateur (ropelc). Quis ver. div.
heer. T, 491 ss.: Dieu organise toutes choses to topsi tév
cupmdvtow adtod ddye. » Cf. tbid. 502.

La Memra est conservatrice des choses. Le L.ogos est conser-
vateur, car 'ouvrier n’abandonne pas son ceuvre. (De Opif.
munde 1, 2.) Il pénétre I'univers qu’il revét comme une robe:
éudveTar OF 0 piv mpeablratos Tob dvrog Ayos s ol Thv wbopov... O Aoyog
350'51.6; OV GREVTEY, RO TUVEyEL TG pEpY VT XKL GQLyyet... 2ol 2IVEL LUTR
Seehieabar xoi dixpriohur. (De prof. I, 562.) Cf. Quis, rer. div. her.
I, 499 et De Opif. mundi 1, 34 ; De plant. 1, 330.

La Memra intercede pour les hommes et les protége. Philon
appelle le Logos ixérue. (Quis rer. div. 1,501 ; ixérag déyos, De Migr.
I, 455.) 1l intercéde et prie pour la créature. Il protége Agar
comme la Memra garde le fils d’Agar. (De prof. [, 547.) Comme
elle aussi le Logos est témoin des événements qui se passent
sur la terre. (Quod Deus imm. I, 298.)

La Memra, ajoute M. Stapfer,donne la force et le salut a tous
ceux qui craigunent Dieu. Le Logos philonien nous apparait
aussi comme principe intellectuel et moral. (De prof. I, 566;



352 EDMOND STAPFER

De Somnis I, 691.) Il nourrit ’dme et I'illumine. (Quis rer. div.
I, 484%; Alleg. leg. 1, 120-123.) Il lui porte secours et la féconde.
(De spec. leg. 1I, 275.) Il désaltére I’ame en lui versant le
breuvage divin. (De Somnis 1, 691 ss.)

Tels sont les rapports qui existent entre les théories palesti-
niennes et alexandrines. Il a été prouvé par Gfrceerer, Kefer-
stein, Heinze et Zeller que les doctrines de Philon sont plus
anciennes que lui: certains passages du philosophe alexan-
drin nous l'attestent. Il est donc évident que les idées philo-
niennes sont avant tout alexandrines et qu’elles étaient depuis
bien longtemps répandues dans toute I’Egypte. On pourrait
mentionner encore d’autres traits de ressemblance entre les
deux théologies juives. Il nous suffit d’avoir constaté que les
points fondamentaux de la théorie alexandrine sont identiques
aux caractéres essentiels de la spéculation palestinienne. Les
mémes postulats spéculatifs se manifestent & Alexandrie comme
a Jérusalem et on les satisfait en usant des mémes moyens. —
Peut-on maintenant se contenter de dire que les mémes idées
se sont tout naturellement développées dans ces deux centres
du judaisme? Ce serait un fait curieux. Les alexandrins en
combinant leur mosaisme avgc les idées grecques auraient
abouti, dans le domaine spéculatif, aux mémes résultats que
les palestiniens qui sont censés avoir tout retiré de la Thorah !
Est-ce qu'on ne pourrait point par hasard expliquer ce double
développement que M. Stapfer trouve tout naturel? Ne serait-
il pas plus naturel encore d’admettre un contact du judaisme
palestinien avec celui de I’Egypte ou avec I'hellénisme en gé-
néral? Voyons un peu si cette hypothése ne peut pas s’établir
historiquement.

Quelle était la culture juive en Palestine et quels étaient les
rapports entre les juifs palestiniens et I'extérieur, pendant les
derniers teraps qui précédeérent I’ere chrétienne? La population
juive de Palestine se composait de ceux qui étaient revenus de
Babylone et de ceux qui n’y avaient pas été emmenés, c’est-a-
dire presque uniquement des descendants de Benjamin et de
Juda (Esdr. I, 5; IV, 1 et Néh. XI, 4; XXV, 31), car au dire de
Joséphe (Ant. XI, 5, 2) les tribus d’Israél étaient restées au



LES IDEES RELIGIEUSES EN PALESTINE 353

dela de I’Euphrate. La langue du pays était Paraméen (voyez
Schiirer, op. cit., pag. 372), mais ce n’était pas la seule langue
connue des juifs de Palestine. « Au commencement du deuxiéme
siecle avant Jésus-Christ, nous dit le méme auteur, la Palestine
est entourée de villes hellénistes, plusieurs d’entre elles por-
tent de véritables noms grecs. » L’influence hellénistique avait
pénétré en Galilée et en Samarie. Sur la cote ouest du lac de
Génésareth se trouvait une ville grecque: Philoteria. Samarie
avait des habitants grecs. Enfin le soulévement des Maccabées
prouve que l’élément hellénistique avait pénétré jusqu’en
Judée. On essaya de réagir contre cet élément étranger, les
Maccabées avec les armes charnelles et plus tard les docteurs
avec des arguments, mais la haute classe et surtout ceux
qui étaient au pouvoir restérent longtemps amis des Grecs et de
leur langue. En Galilée, Hérode Antipas avait frappé des mon-
naies en langue grecque sans trouver nécessaire d’indiquer
I’équivalent en araméen. En Judée méme, le grec n’était pas
aussi étranger qu’on veut bien le dire. En effet, si I'on consi-
dére que I'entourage d’Hérode était composé de savants grecs,
que les hautes fonctions dans 1'état étaient confiées & des rhé-
teurs grecs, que le roi d’Hérode voulait & tout prix helléniser
son peuple, que chaque année les jeux amenaient 3 Jérusalem
des étrangers de toutes contrées, si Pon considére, disons-
nous, tous ces faits, on conviendra aisément que non-seulement
la langue, mais aussi la culture grecque, n’étaient pas étrangéres
aux habitants de la Judée. On sait en outre que Jérusalem était
un centre ou le monde entier venait prier et offrir des sacri-
fices (Bell. Jud. 1V, 3,10) avant et pendant le régne d’Auguste.
(Ant. Jud. 1, 7, 6; Bell. Jud. 1, 7, 6.) Cet empereur avait or-
donné que chaque année on vint apporter des offrandes au
temple, a4 ses propres frais. Philon nous dit que cela s’est fait
et se fera toujours. (Leg. ad Caj. 23.) Joséphe le confirme en
disant que les sacrifices offerts a4 Jérusalem par des étrangers
étaient chose commune (Bell. Jud. 11, 17, 2-4) et il appelle I'au-
tel de Jérusalem un autel digne de toutgree et de tout barbare.
(Bell. Jud. V, 1, 3.) — Mais ce ne sont pas les paiens seuls qui
frayaient avec Jérusalem. Des juifs hellénistes s’y étaient éta-

THEOL. ET PHIL. 1877. 23



354 EDMOND STAPFER

blis, comme il résulte de Act. V1, 9, qui mentionne des Cyré-
néens, des Alexandrins, des Ciliciens et des Asiates qui avaient
leur synagogue’. Ailleurs (Act. 1X, 29) nous voyons saint
Paul, déja chrétien, parler et disputer avec les Grecs de Jéru-
salem qui veulent lui oOter la vie. En outre, les rapports entre
les juifs de Palestine et ceux de la Diaspora sont trés fréquents.
Nous savons que les juifs s’étaient répandus en Egypte, en Phé-
nicie, en Syrie, en Pamphylie, en Cilicie, en Bithynie, dans le
Pont, en Thessalie, en Béotie, & Corinthe, etc. (Philon: Leg. ad
Cajum § 36.) Un grand nombre d’entre eux se rendaient a Jé-
rusalem soit pour y apporter de l’argent, soit pour y célébrer
les fétes. Philon nous dit qu’on avait des fonds dans chaque ville
et que de temps en temps on venait les verser au temple de Jé-
rusalem. (De Monarch. II, 224.) Plusieurs d’entre les plus
considérés étaient choisis pour diriger l’expédition. I1 en venait
des milliers, nous dit Joséphe (Ant. XVIIIL, 9, 1), afin de mettre
le trésor a I’abri des tentatives de voleurs. Les fétes attiraient
un grand concours de juifs-hellénistes qui, d’aprés Philon (de
Mon. 11, 223), arrivaient aussi par milliers, des quatre points
cardinaux, pour se joindre aux fréres de Palestine. Si tels étaient
les rapports entre les palestiniens, lgs juifs hellénistes et les
autres étrangers, il est impossible d’admetire que le mouve-
ment des idées ne se soit pas ressenti de ce contact. Si enfin &
toutes ces considérations vient s’ajouter la notice suivante du
Talm. Sotah IX, § 14, fol. 49 (d’apres Gircerer), répétée dans
Baba Kama, fol. 83, qui nous apprend qu’'a Jérusalem sous la
direction de Gamaliel on étudiait la Sagesse grecque, il ne fau-
dra pas s’étonner que tout n’y fat pas du plus pur judaisme au
premier siecle. La notice en question est ainsi congue : Dicit
Simeon ben Gamaliel : mille puert fuerunt in domo patris mei,
quoruim 500 didicere legem et 500 sapientiam gracam. Le
Guémariste ajoute ensuite qu’on aurait accordé une telle li-

* Il n'est pas prouvé que les alexandrins et hellénistes de Jérusalem
fussent mal vus des Juifs et laissés de coté. Ce sont pourtant les helié-
nistes (Act. VI, 9, 11, 12) qui, ne pouvant convaincre Etienne, émeuvent
le peuple et les sénateurs et les scribes; preuve qu’ils avaient aussi le
mot & dire.



LES IDEES RELIGIEUSES EN PALESTINE 355

berté & Gamaliel parce qu’il appartenait & la famille royale :
Permiserunt familice Rabban Gamalielis sapientiam greccam,
quoniam familiaris erat regibus. Gfrcerer, op. cit. 1, 2, 402-405,
a prouvé que cette sapientia greeca ne peut-éire que la théo-
sophie d’Alexandrie. Du reste, & en croire un autre passage tal-
mudique (Megilla I, 8),la version grecque de ’Ancien Testament
aurait été approuvée en Palestine par certains docteurs qui au-
raient aussi permis de prononcer en langue grecque le Schma
(Deut. VI, 4-9; XI, 13-21 ; Nomb. XV, 37-41) et le Schemone
Esre, ainsi que d’autres priéres journaliéres. (Schirer, op. cit.,
pag. 637, nous dit, outre cela, qu'on pourrait conclure de
Justin. Apol. 1, 31 ; Tertul. Apol. c. 18, & un usage assez géné-
ral dela version des Septante.) — Quoi qu’il en soit de tous ces
détails extérieurs, nous pouvons sans rien avancer d’arbitraire
exprimer l'opinion suivante, &4 savoir que: si & I’époque de
Philon nous trouvons en Palestine I'idée d’un Dieu caché et
transcendant, si nous y constatons 'emplo) de la Memra reveé-
tant des caractéres identiques 4 ceux du Logos alexandrin et
tendant & satisfaire les mémes besoins spéculatifs (c’est-d-dire
atténuer les anthropopathies de ’Ancien Testament et combler
I’abime qui sépare Dieu d’avec le monde), si en outre il est dif-
ficile de rendre raison du fait que les palestiniens négligent la
Sagesse hypostatique de I’Ancien Testament pour s’attacher,
comme & Alexandrie, de préférence & la doctrine de la Parole
hypostatique, il est difficile aussi, pour ne pas dire impossible,
de soutenir que la théosophie alexandrine n’ait pas influé sen-
siblement sur la théologie des docteurs de Jérusalem. Qu’ils
alent témoigné du dégoit pour la sagesse grecque, et qu’ils
’aient combattue, c’est prouvé; mais ce quiest aussi un fait
avéré, c’est qu’on se laisse bien souvent influencer, et cela
sans en avoir conscience , par les doctrines mémes cu’on
veut réfuter et anéantir. Cette maniére de voir, qui n’est pas
contredite par les détails historiques sus-mentionnés, nous
semble soutenable, ’autant plus qu’elle est seule en état de
rendre compte desrapports d’identité qui existent entre la spé-
culation palestinienne et celle d’Alexandrie.

En conclurons-nous que le travail de M. Stapfer perde de sa



356 EDMOND STAPFER

valeur parce qu’il nie le fait d’ure influence étrangére sur cer-
taines doctrines fondamentales de la théologie palestinienne ?
Non, certes! Puisque son intention était de faire revivre & nos
yeux le mouvement des idées religieuses de la Palestine au
premier siécle de notre ére, il a quand méme atteint son but.
Qu’elles soient purement dérivées d’'une étude approfondie de
IAncien Testament, ou qu’elles contiennent des éléments hé-
térogénes, ces idées n’en étaient pas moins devenues palesti-
niennes & I’époque de 'apparition du christianisme. Et pour ce
qui concerne ’exposition que M. Stapfer nous en fait, nous
n’avons pour notre part que des éloges & lui faire. Dans un tra-
vail pareil, aprés la fidélité gardée aux documents, le premier
meérite est celui de la clarté. Notre auteur posséde ce mérite.
Nous avons déja loué son plan, nous louerons encore l'exposi-
tion dans ses détails, la suite dans les idées, la justesse des
observations, l'originalité de certains rapprochements entre
les idées des anciens et les notres, la qualité du style qui se
recommande surtout par sa simplicité, et enfin I'impartialité
qui semble avoir présidé a tous ses jugements. Nous nous
réjouissons aussi de ce que M. le docteur Stapfer nous dise
dans sa conclusion « qu’il est encore du petit nombre de ceux
qui croient i une révélation de Dieu en Jésus-Christ. » Son
étude sur les origines du christianisme, loin de le conduire &
ne voir dans cette religion qu’un produit nécessaire de cir-
constances diverses, ’a au contraire mis & méme de constater
que lesprit du christianisme n’est ni celui du judaisme, ni
celui de I'hellénisme. « Il y a, dit-il, dans la vie de Jésus et
dans celle des apotres une puissance que le passé n’avait pas
créée. » Nous espérons que M. Stapfer n’abandonnera pas ses
études de prédilection, et nous faisons des voeux pour que les
résultats auxquels il pourra aboutir le fortifient dans les con-
victions auxquelles il nous parait étre arrivé.

Gentve.
HENRY SOULIER,

Dr phil.




	Les idées religieuses en Palestine à l'époque de Jésus-Christ

