
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 10 (1877)

Artikel: Les idées religieuses en Palestine à l'époque de Jésus-Christ

Autor: Soulier, Henry / Stapfer, Edmond

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379221

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379221
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LES IDÉES RELIGIEUSES EN PALESTINE

A L'ÉPOQUE DE JÉSUS-CHRIST '

PAR

EDMOND STAPFER

Notre siècle est l'époque de la critique. Littérature, histoire,
philosophie, religion : tout doit se soumettre à un sévère

examen. La place qu'occupe la critique religieuse dans la
littérature scientifique n'est certes pas la moins considérable, et
dans ce domaine la question des origines du christianisme
constitue, depuis à peine un demi-siècle, un véritable problème
que des représentants de tendances fort diverses se sont
efforcés de résoudre. Ne prenons pas en mauvaise part cette
expression : « Le problème des origines du christianisme. » En

effet, bien que pour bon nombre de ceux qui en ont cherché
la solution la religion chrétienne, comme toute religion positive,

ne soit qu'un résultat du développement de l'esprit
humain à un moment donné, c'est-à-dire un phénomène qui
devait naturellement se produire, nous ne devons pas en conclure
que tous ceux qui s'occupent de ce problème arrivent
nécessairement à la conviction que le christianisme n'est que le
produit des circonstances plutôt qu'une œuvre divine spéciale
accomplie en Jésus-Christ. On l'a fort bien dit : « L'œuvre de
Jésus faisant partie intégrante de l'histoire de l'humanité, elle
ne peut en être séparée; il faut, pour la bien comprendre, nous
transporter sur le sol où le christianisme a vu le jour, vivre

1 Thèse pour le doctorat en théologie. Tours 1876.

THÉOL. ET I-H1L. 1877. 21



328 EDMOND STAPFER

par la pensée au milieu des événements profanes contemporains,

connaître les concitoyens de Jésus, savoir comment ils
pensaient et sentaient '. » Pénétrés de cette idée, plusieurs
écrivains renommés se sont plu à enrichir la littérature
scientifique par des travaux dont il serait trop long de faire ici la
nomenclature. Contentons-nous d'en rappeler les principaux
en commençant par l'ouvrage de Gfrœrer2 qui nous donne un

aperçu systématique fort détaillé des idées philosophiques et
théologiques des docteurs juifs qui florissaient vers le premier
siècle de notre ère. Mentionnons une exposition de ce genre
qui nous est présentée dans le premier volume des «

Neutestamentliche Lehrbegriffe » de Lutterbeck*, qui traite de l'état
religieux des juifs à l'époque du Nouveau Testament, ainsi que
le travail de Langen * qui systématise comme Gfrœrer la théologie

juive de cette époque mais qui en restreint les sources
en ce qu'il ne considère pas comme telles les écrits postérieurs
du judaïsme (le Talmud et les Midraschim). Citons pareillement
Noacks nui essaie de nous faire découvrir les sources du
christianisme dans certaines doctrines fondamentales antérieures,
ainsi que l'ouvrage de M. Nicolas sur « les doctrines religieuses

des juifs pendant les deux siècles antérieurs à l'ère
chrétienne6. »

Sans méconnaître l'importance des faits historiques, les
auteurs que nous venons de nommer se sont surtout intéressés

aux idées ; il était donc naturel que d'autres écrivains, tout en

tenant compte des idées, cherchassent à exposer aussi l'histoire
extérieure et à nous montrer les relations qui unissent les idées

et les faits appartenant à l'époque qui nous occupe. Il s'agissait

de faire une histoire « qui pût servir de cadre aux données
du Nouveau Testament. »

1 Carrière, Revue de théologie, Strasbourg, vol. VII, pag. 393.
* Gfrörer, Geschichte des Vrchristenthums, Stuttgart, 1838.
3 Lutterbeck, Die neutestamentlichen Lehrbegriffe, 1852.

* Langen, Das Judenthum in Palästina zur Zeit Christi, 1866.

¦ Noack, Der Ursprung des Christenthums, 1857.

6 Paris, 1860. On pourrait citer encore les chap. X et XII du grand
ouvrage du Hollandais A. Kuenen : De Godsdienst van Israël tot den onder-

gang van den joodschen Staat, Haarlem, 1870.



LES IDÉES RELIGIEUSES EN PALESTINE 323

Un essai de ce genre a été tenté pour la première fois par le
professeur Schneckenburger1 qui a introduit dans la littérature
théologique une nouvelle discipline, désignée sous le nom
d'Histoire des temps du Nouveau Testament (Neutestamentliche

Zeitgeschichte). Ce travail ne devait pas tarder à être
repris, sous le même titre, par Hausrath 2 qui traite de l'origine

et des premiers développements de la religion chrétienne
dans leur liaison intime avec l'histoire nationale du peuple
d'Israël. Cet ouvrage est fort détaillé ; la vie de Jésus et l'histoire

des temps apostoliques y sont aussi exposées. On pourrait

en mentionner bien d'autres, mais l'espace nous manque;
contentons-nous d'attirer l'attention sur le travail qui nous
semble le plus adapté aux besoins de quiconque désire faire
une étude approfondie de l'époque qui nous occupe nous
voulons parier de la « Neutestamentliche Zeitgeschichte » du
docteur E. Schürer, professeur à Leipzig. Cet ouvrage
considérable publié récemment (1874) a été reconnu par la presse
allemande comme le plus complet sur le sujet en question et

adopté comme manuel dans plusieurs universités. (Nous lui
sommes redevable d'une foule de renseignements, comme on
le verra dans le présent article.)

L'époque du Nouveau Testament a donc été l'objet d'études
variées pendant ces derniers temps. Mais bien qu'on ait
essayé déjà de fixer les esprits sur certains côtés particuliers de

la question, le champ des recherches n'en reste pas moins
très vaste. Qu'on étudie l'histoire profane du premier siècle
de notre ère dans ses rapports avec celle des juifs, ou qu'on
se borne à retracer le tableau des idées qui s'y manifestent, la
somme des données n'en reste pas moins considérable pour
qui veut sortir des généralités. Le travail de M. Edm. Stapfer,
qui fait l'objet de cette étude, sera donc le bienvenu, soit parce
qu'il nous promet une exposition plus ou moins détaillée d'un

1 Vorlesungen über neutestamentliche Zeitgeschichte, publié par Löhlein,
1862.

* Neutestamentliche Zeitgeschichte, 3 vol., de 1868 à 1872, puis 1873. Nos
lecteurs se rappelleront qu'il a paru ici même une analyse des deux
premiers volumes de cet ouvrage.



324 EDMOND STAPFER

certain côté de la question, soit aussi parce qu'il est écrit en

langue française.
C'est donc de nouveau de l'origine du christianisme qu'il

s'agit. Le livre de M. Stapfer se distingue de la dernière
catégorie d'écrits que nous avons mentionnée, en ce qu'il laisse de

côté l'histoire extérieure, et de la première, en ce qu'il nous

transporte, non pas de Palestine en Egypte et dans la Diaspora,
mais en Palestine uniquement, sur le sol classique du
judaïsme.— Aussi, tandis que d'autres ouvrages traitent de
l'hellénisme en même temps que du judaïsme palestinien, notre
auteur ne veut exposer que « les idées religieuses en Palestine
à l'époque de Jésus-Christ. » Il croit que le problème des

origines du christianisme n'est pas insoluble, puisqu'il n'est pas

prouvé, dit-il, que les données en soient insuffisantes, etil
désire mettre en lumière celles qui se rattachent plus
particulièrement aux idées religieuses.

Après la préface qui indique le but de son travail et qui
relève l'importance du sujet, l'auteur examine les sources immédiates

auxquelles il puise ses matériaux. Tel est l'objet de son
introduction. Nous nous réservons d'y revenir plus tard. Mais

avant d'analyser l'ouvrage, notons ici une restriction de notre
auteur. Son intention n'est pas d'étudier la doctrine de Jésus,
ni les idées chrétiennes aux temps apostoliques : il ne s'agit
« ni du tronc ni même des racines, » mais du sol sur lequel le
christianisme a germé. Cela dit, nous allons indiquer la marche

suivie par M. Stapfer dans la composition de son livre.
Il ne s'agit pas ici de faire un système, et, au milieu de ce

labyrinthe d'idées que nous présente le premier siècle, on doit
s'estimer heureux de trouver un plan. Celui de notre auteur
nous a* paru naturel, nous nous plaisons à le constater. Quelle
est la base de toute religion positive si ce n'est la notion de

Dieu? C'est donc par là que l'exposition va commencer. L'idée
de Dieu entraîne à sa suite celle de la manifestation divine: au

moyen de la Parole d'abord, puis par l'intermédiaire du monde
des esprits (les anges). A cette dernière catégorie d'êtres se

rattache immédiatement celle des anges déchus, esprits malins
ou démons. L'idée du mal, impliquée dans la notion de ces



LES IDÉES RELIGIEUSES EN PALESTINE 325

derniers, conduit M. Stapfer à nous parler de l'homme. II passe
donc du monde des esprits au monde sensible. Mais sur quoi
les palestiniens basent-ils les croyances ci-dessus.indiquées?
Sur des écrits. Quels sont-ils? de quelle autorité jouissent-ils
auprès des lecteurs? On répond à ces questions dans un article

intitulé : La loi et les prophètes. Si telles sont les idées des

juifs et si tel est leur fondement, quelles sont leurs espérances
les plus chères f Nous les trouvons dans l'idée du Messie et
dans celle de l'éternité.

Jusqu'ici huit chapitres. C'est la partie essentielle de

l'ouvrage. Quelques renseignements sur les partis religieux qui
prédominaient en Palestine, savoir : les pharisiens, les
essèniens, les sadducèens et les libéraux, puis sur quelques
personnalités marquantes (Jean-Baptiste, Banus) nous conduisent
au treizième et dernier chapitre, suivi d'une conclusion.

Reprenons les points énoncés.
Le dogme de l'unité, de l'absoluité et de la personnalité de

Dieu remonte bien à Moïse, mais c'est surtout depuis le retour
de l'exil qu'il arrive à son plus haut degré de développement.
Bien qu'il soit absolu, le Dieu du palestinien est personnel.
Son absoluité et sa personnalité sont intimement unies dans la
conscience religieuse du juif. Mais voici une autre singularité
delà foi palestinienne : ce Dieu dont la majesté est si redoutable,

ce Dieu dont on n'ose prononcer le nom, le juif le considère

cependant comme un Père1. C'est que cette idée, à la fois

concrète et abstraite, se retrouve dans l'Ancien Testament. Elle
se perpétue dans la croyance populaire. Mais ce que la
conscience du simple fidèle concilie aisément ne laisse pas que de

préoccuper certains esprits spéculatifs qui se demandent
comment il est possible qu'un Dieu qui est trop pur et trop élevé

pour s'approcher de la créature, vive cependant en elle et près
d'elle. Il faut donc chercher un moyen de concilier ces deux
idées. D'un autre côté l'on doute qu'il soit permis de rapporter

1 L'auteur cite ces paroles du Talmud : « Sur qui devons-nous nous
appuyer? Sur notre Père qui est aux cieux ». (Sotah, cap. 9, pal. 15.) Et cette
autre : « Qui vous purifiera Votre Père qui est, aux cieux ». (Joma, cap. 8,

pal. 9.)



326 EDMOND STAPFER

à Dieu des actions et des sentiments qui ne sont que de purs
anthropomorphismes. Et pourtant les livres sacrés ne font pas
autre chose Comment expliquer ce fait? On ne l'expliquera
pas, mais on atténuera les anthropomorphismes. Dans les
lectures publiques on modifiera le texte sacré. Au lieu de le
traduire mot à mot, on le paraphrase. Désormais on ne dira plus
« Dieu » tout court, mais plutôt : laparole de Dieu, la gloire de
Dieu. (Memra di Jahveh, Schechina.) Il ne s'agit pas encore
d'hypostase, mais on ne tardera pas à y arriver. En effet, que
Dieu entretienne des relations spéciales avec le peuple élu,
c'est pour le palestinien un fait incontestable. Alors, comment
expliquer ces relations tout en sauvegardant la transcendance
divine De cette notion de la sainteté et de l'absoluité de

Dieu, poussée à ses dernières limites, à l'idée d'un intermédiaire

qui rapproche ou plutôt qui relie les extrêmes, il n'y a

qu'un pas.
La notion d'un médiateur entre Dieu et l'univers était si

naturelle, nous dit M. Stapfer, qu'elle se développa simultanément

à Alexandrie et à Jérusalem. La doctrine du Verbe
intermédiaire, ajoute-t-on, découle tout entière de l'Ancien Testament

où il est déjà parlé d'une « sagesse de Dieu » en termes

vagues et indécis. Mais au premier siècle, en Palestine, on la

distingue de Dieu. Pour Jésus de Sirach elle est une hypostase.
Les docteurs trouvent dans la loi et les prophètes une
distinction entre Jahveh et sa manifestation, c'est-à-dire entre
Dieu et la Parole, ou la gloire ou la sagesse. Ce sont les

paraphrases chaldaïques (Targoumim) qui contiennent particulièrement

cette théorie. La Memra de Dieu y est mentionnée à

chaque page. Souvent elle ne sert qu'à atténuer les
anthropomorphismes, mais dans une foule de passages « l'emploi du

mot Memra n'a certainement pas d'autre but que de répandre
une véritable doctrine du Verbe. » La Memra est Dieu qui se

révèle. Elle est aussi toutefois considérée comme l'âme de Dieu,
ce qui fait dire à l'auteur que la Parole n'est pas aussi clairement

distinguée de Dieu que chez Philon. Le Verbe palestinien
n'est pas subordonné à Dieu d'une manière très nette, il reste

entre les deux termes un « lien indissoluble et mystérieux. » La



LES IDÉES RELIGIEUSES EN PALESTINE 327

Memra remplit cependant des fonctions particulières. Elle crée,
elle ordonne, elle conserve les choses. Elle intercède en faveur
de l'homme et le protège. Elle veille, et assiste aux événements

qui se passent ici-bas. C'est ainsi qu'on veut sauvegarder le
monothéisme en imaginant une puissance divine, une sorte de

messager qui agit à la place de Dieu. L'idée du Verbe n'a
cependant aucune espèce de rapport avec celle du Messie. Le

rapprochement de ces deux notions est tout aussi étranger à

l'esprit juif de cette époque, que l'idée d'une incarnation.
Mais les palestiniens n'admettent pas un médiateur seulement

; ils en voient d'autres dans les « anges. » Cette croyance
très ancienne n'avait pas encore été définie. Elle est aussi une
conséquence du monothéisme rigoureux. L'Ancien Testament
est rempli de données à l'égard des anges ; M. Stapfer en énu-
mère plusieurs. Mais ce n'est que pendant les deux siècles
antérieurs à notre ère que l'angelologie tend à prendre une forme
arrêtée. L'auteur y découvre des traits de ressemblance avec
les théories des Perses. Si l'angelologie persane place à la tête
de l'armée céleste sept amschaspands (puis vingt-huit izeds et

une classe inférieure, les ferwers), les juifs mentionnent aussi

sept esprits supérieurs: Gabriel, Michael,Raphaël, etc., qui
entourent le trône de Jahveh. Au-dessous de ce premier ordre
d'esprits, il en est une infinité d'autres, car l'Ecriture parle de
douze légions d'anges. Ils remplissent diverses fonctions. Les

uns chantent les louanges de Dieu, d'autres intercèdent, prient,
conservent les éléments, etc. M. Stapfer analyse avec soin une
multitude de passages du Nouveau Testament, des livres
deutéro-canoniques des apocalypses, ou du Talmud, et il y sent
l'influence de la mythologie grecque, se basant sur ce fait que
l'on ne trouve aucune trace de doctrines semblables dans l'ancien

Testament. Et pour ce qui concerne les auteurs du Nouveau

Testament, il remarque que, vivant à une époque où
l'angelologie était complète, ils ne purent s'empêcher d'y faire
allusion, sans toutefois lui attribuer une trop grande importance.

Il s'agit donc ici d'une doctrine « aux contours indécis,»
qui n'a été pour ainsi dire fixée qu'à l'époque de Jésus. — On
peut en dire autant de la doctrine des démons.



328 EDMOND STAPFER

En effet, quelque temps avant notre ère, la demonologie
arrive aussi à son plus haut degré de développement. On trouvait,
à cet égard, certaines données dans l'Ancien Testament.Le Satan
de Job, le serpent de la Genèse, les boucs velus dont parle Isaïe,
sont évidemment des mauvais esprits. Mais aucune trace de

dualisme ne se laisse apercevoir dans la littérature juive
antérieure à l'exil. Ce n'est que depuis le retour de Babylone, où

les Juifs furent en contact avec les Perses, qu'un certain
dualisme, mitigé il est vrai par le monothéisme inébranlable de la

nation, s'infiltra dans la croyance populaire. Aussi c'est aux
écrits deutéro-canoniques et surtout à un pseudépigraphe, que
notre auteur s'adresse pour les renseignements. Dans ces
divers documents, il est question d'un chef de démons qui porte
des noms divers et qui a sous ses ordres des catégories
diverses de mauvais esprits qu'il est assez difficile de classer. Le

livre d'Enoch parle de leur origine. Les géants issus de l'union
des anges déchus avec les filles des hommes seraient devenus
des démons qui habitent les airs et les déserts, d'où ils partent
pour venir tourmenter les humains. Ils sont cause de leurs
maladies et de leurs chutes, car « ils induisent en tentation. »

Ce devait donc être une œuvre bienfaisante que de chasser
les démons. Les pharisiens et les essèniens excellaient dans

cet art pour lequel ils se servaient de formules et de talismans.
Quant aux anges déchus, ils vivent dans les tourments et

expient ainsi leur faute. M. Stapfer nous montre par un excellent

choix de passages que la croyance aux démons et au
monde invisible en général était fort en crédit chez les Juifs
du Ier siècle, sans que toutefois les auteurs du Nouveau Testament

en fassent un aussi grand cas, vu qu'ils ne parlent en

général que du ZixSoïoç ou de Satan, et négligent le reste.
Si telles étaient les idées relatives aux esprits du mal, quelle

était donc la notion du mal lui-même Nous arrivons avec
notre auteur aux questions anthropologiques. Elles restèrent
dans le vague et l'indécision, même à l'époque qui nous
occupe. En général le Juif a une haute idée de sa dignité. Il a

raison quand il se base sur Gen. I, 27 : « Dieu fit l'homme à

son image, » etc., et quand il a conscience qu'il est le peuple



LES IDÉES RELIGIEUSES EN PALESTINE 329

élu, mais il a tort quand il se vante de n'être pas « un pécheur
d'entre les païens. » Telle était pourtant l'opinion du Palestinien.

L'orgueil de race est si invétéré chez lui, qu'il se
manifestera plus tard encore dans le sein même du judaeo-christia-
nisme. Il n'est donc pas étonnant que M. Stapfer ne trouve
pas dans les sources qu'il consulte une doctrine du péché

originel. C'est tout au plus si l'on trouve une ou deux
allusions à cette théorie. Le livre d'Enoch la contredit. Les hommes

sont destinés au bien : s'ils s'en détournent c'est librement,
car ils ne sont pas soumis à la puissance du mal. Toutefois le

secours de Dieu leur est nécessaire pour faire le bien. Le IVe

Esdras semble contenir quelques idées au sujet de la coulpe,
mais notre auteur se méfie de ce document qu'il croit interpolé

par des chrétiens. Quoi qu'il en soit, tout est vague à ce

sujet. Ce qu'on vient de dire peut aussi s'appliquer à l'idée
de la prédestination. Toute la morale du Juif consiste dans la

pratique des abstinences, des jeûnes et des prières. Ce sont
les œuvres de la loi qui justifient l'homme. L'aumône est
considérée comme l'une des plus grandes vertus, et ceux qui en

sont l'objet, les pauvres, passent pour être les préférés de

Dieu. Là sont les humbles et les pieux, les vrais Israélites! Il
est évident, comme le fait remarquer notre auteur, que les
riches n'étaient pas de cet avis. L'idée de l'égalité humaine
devait naturellement être inconnue au peuple juif. D'abord
parce qu'il se croyait supérieur aux autres peuples ; ensuite,
parce que dans le sein même de la nation nous trouvons, d'un
côté, le pauvre qu'on repousse, et de l'autre, le sadducéen,
l'aristocrate qui s'assied aux premières places. Mais au milieu
de ces diverses classes dont chacune se croit la préférée de

Dieu, quelle est la récompense du juste? Le recueil sacré,
nous dit M. Stapfer, plaçait cette récompense sur la terre,
mais certains livres deutéro-canoniques la placent dans le ciel
(celui de Tobie). A l'exception des sadducèens, tous les juifs
admettaient l'immortalité de l'âme et une vie future, mais on
était peu explicite à cet égard. Le corps et l'âme, considérés
comme étroitement unis, devaient l'un et l'autre subir une
transformation. « Les bons auraient un corps nouveau tandis



330 EDMOND STAPFER

que les méchants seraient éternellement punis. » Rien de plus
précis à cet égard dans les écrits relatifs à cette époque ;

toutefois certaines tendances religieuses, sur lesquelles M. Stapfer
revient plus loin, soutenaient des opinions particulières au

sujet de la vie future.
Quoique ce ne fût pas précisément le cas, les 'juifs prétendaient

tirer toutes leurs doctrines de leurs livres sacrés. Notre
auteur devait donc se demander aussi quelle était la position
du fidèle palestinien vis-à-vis de « la loi et les prophètes. » A
l'époque de Jésus-Christ, le canon est complet, mais on
n'accorde pas la même importance religieuse à tous les écrits qui
le composent. En première ligne on place la Thorah dont on
lit une portion chaque jour de sabbat. Viennent ensuite « les

Prophètes, » dont on ne lisait que des morceaux choisis à la
fin du culte. Mais, comme on l'a déjà remarqué plus haut, on
ne se contente pas de lire ; on traduit, on commente, on
paraphrase, car la langue sacrée est devenue étrangère au peuple.
Le chant de cantiques faisant partie du culte, on possède à

cet effet un recueil de Psaumes anciens et modernes qui forme
le point de départ d'une troisième collection qui contenait les

Proverbes, le livre de Job, le Cantique, les Lamentations,
Esther et l'Ecclesiaste. Mais la loi et les prophètes sont les
livres sacrés par excellence. Ils jouissent d'une autorité
absolue ; religion, politique, vie sociale : tout se règle d'après
cette norme, « dont le culte touche au fanatisme. » Quand on
a dit « il est écrit, » tout est dit. On ne pouvait toutefois se

passer de l'exégèse; mais celle qu'on faisait laissait beaucoup

à désirer. Au milieu d'une foule de rapprochements
artificiels et d'allusions arbitraires, le véritable sens historique se

perdait. « Chacun trouvait dans la loi ce qu'il voulait y trouver,

» et selon M. Stapfer, saint Paul et saint Matthieu ne
seraient pas exempts de reproches à cet égard. Du reste l'autorité
des traditions vint s'ajouter à celle de la loi. Elles venaient,
croyait-on, de Dieu lui-même par l'intermédiaire successif de

Moïse, de Josué, des Anciens, des Prophètes et enfin de la

synagogue. Cette tradition repose sur l'interprétation de
certains points obscurs de la Thorah de Moïse, et porte le nom de



LES IDÉES RELIGIEUSES EN PALESTINE 331

Mischna. C'est avec raison que Jésus reproche aux Juifs
d'anéantir la loi par leurs interminables traditions.

Une idée largement exposée dans ces écrits sacrés est, sans
contredit, l'idée du Messie. C'est aussi celle que les Juifs
chérissaient par-dessus tout. Au Ier siècle plus que jamais, le
cœur du fidèle est rempli d'espérances messianiques. M. Stapfer

décrit avec ordre et clarté tous les symptômes messianiques

qui se manifestèrent quelque temps avant et surtout
pendant l'époque de Jésus. Israël est depuis longtemps rentré
en Palestine, sa religion est restaurée, on croit qu'une ère de

prospérité est revenue, mais Antiochus Ëpiphane apparaît.
On sait ce qu'il fit. « A la vue de ces abominations les
espérances messianiques se ravivent le rêve messianique
grandit et devient gigantesque, insensé. » On espère que les

peuples se convertiront à la foi dTsraël. Les Maccabées
surviennent en temps opportun pour préluder à cette ère de

bonheur Illusion! Pompée se montre, s'empare de
Jérusalem, et pénètre dans le sanctuaire. Désespérera-t-on Non,
certes. Tout le monde sait que l'ère messianique doit être
précédée de troubles. On est aux derniers temps ; le Messie doit
incessamment apparaître. « Sa figure se détache peu à peu sur
ce fond vague qui s'appelle l'ère messianique. » Il doit naître
à Bethléem, il sera un descendant de David, mais un homme
idéal; ses œuvres dépassent les forces d'un homme ordinaire '.

1 M. Stapfer ne croit cependant pas que l'idée d'une préexistence du
Messie date du Ior siècle. Il se méfie du livre d'Enoch qui contient des

données affirmatives à cet égard; il doute de leur authenticité comme de

celle des assertions du IVe Esdras. Les auteurs de ces deux documents
s'accordent essentiellement sur la notion de la préexistence du Messie.

Voici quelques passages. Henoch nous dit : « 11 est (le Messie) caché en
Dieu (avant sa venue sur la terre) et réservé (évidemment pour le futur),
46,1-2; 62, 7. — Il fut choisi et caché devant Dieu lavant que le monde
fût créé, et il sera devant lui jusque dans l'éternité, » 48, 3. C'est ce que
dit aussi un Targum de Jonathan sur Zach. IV, 7 : « Le Messie dont le
nom est prononcé de toute éternité ». Pour Enoch comme pour IVe Esdras
la préexistence du Messie consiste en ce qu'il est caché en Dieu avant de

se manifester sur la terre. Ainsi : « Sieut nan potest hoc vel scrutinare vel

scire quis, quid sit inprofundo maris, sie nonpoterit quisque super terram
videre filium meum, vd eos qui cum eo sunt, nisi in tempore diei, » 13, 52.



332 EDMOND STAFFER

On attend avec une fiévreuse anxiété et l'on cherche un point
lumineux dans cet avenir plein de mystère. — Enoch, Moïse

ou Elie doivent aussi se montrer en qualité de précurseurs du
Messie ; puis l'Antéchrist et des catastrophes dans la nature ;

des bouleversements dont le résultat sera la destruction de la

terre, remplacée bientôt par un monde nouveau où régnera
une félicité parfaite. Les païens auront été vaincus par le

Messie, ils se seront convertis au vrai Dieu et seront devenus
fidèles à leur tour. L'œuvre du Messie, comme on le voit, ne
devait pas être une œuvre politique seulement ; il ne devait

pas venir uniquement pour délivrer les Juifs du joug des

étrangers et pour dominer en Roi, mais aussi pour remplir les

fonctions de prophète, de prédicateur et de docteur, car c'est

sous l'influence de sa parole que les peuples se convertiraient.
— Cette attente du Messie produisait de bons ou de mauvais
effets suivant la notion qu'on en avait. Elle poussait à la

vigilance et à la prière, elle consolait les cœurs abattus, quand
on concevait le messianisme dans un sens élevé et spirituel.
Mais elle faisait naître des désirs de vengeance et de repré-

En outre nous lisons : « Hic est unctus, quern reservavit Altissimus in
finem, 12, 32. Ipse est, quem conservât Altissimus multis tempm-ibus. »

IVe Esdras 13, 26. — Nous tirons ces citations de Schürer (op. cit. 583-84)

et nous nous permettons de lui emprunter encore les considérations
suivantes, qui ne paraissent pas avoir frappé M. Stapfer. On veut, nous dit
M. Schürer, rapporter a l'influence du christianisme le contenu de ces

passages d'Enoch et d'Esdras, mais on a probablement tort. Ces idées ont
des prémisses dans l'Ancien Testament. Ainsi Michée, V, 2, dit que « ses

issues (les origines du Messie) sont d'ancienneté, dès les jours éternels, »

D?Ìy TD^Ö D*7pÜ2. On pouvait interpréter ces paroles dans le sens

de la préexistence éternelle du Messie, ainsi que celles de Daniel VII, 13,

14. M. Schürer fait observer que les Juifs postérieurs a l'apparition du
christianisme s'efforcent au contraire d'accentuer le caractère humain du
Messie pour s'opposer aux idées chrétiennes ; (il cite Justin cum Triphone
c. 49 et Talmud : jer. Taanith n, 1), d'où il conclut que s'ils s'opposent
sciemment aux doctrines des apôtres ce n'est pas pour se laisser influencer

par elles sur une notion aussi importante que celle de la préexistence
du Messie. A ceci l'on répondra : les passages en question ne sont pas
d'une main juive, mais des interpolations de source chrétienne. C'est ce

qu'il faudrait prouver.



LES IDÉES RELIGIEUSES EN PALESTINE 333

sailles chez ceux qui attendaient un Messie conquérant et

guerrier et qui avaient du messianisme une notion réaliste et

grossière. Selon notre auteur, ce caractère matériel de l'espérance

messianique se serait fortifié de plus en plus depuis la

destruction du temple. Après la catastrophe de l'an 70, on se

demande encore si le châtiment des païens n'est pas imminent.
Les calamités et les souffrances d'Israël dispersé n'amènent

cependant pas le doute. On espère toujours. Les deux
tentatives d'émancipation qui échouèrent sous Trajan et sous
Adrien n'ont pas suffi non plus pour enlever du cœur israélite
tout espoir de relèvement.

La question de la durée du règne messianique se rattache
intimement à l'eschatologie juive. Au Ier siècle les avis sont
partagés à cet égard. Aussi notre auteur arrive-t-il difficilement

à formuler d'une manière générale les diverses croyances.

Il se contente d'exposer quelques idées qui jouissaient
d'un certain crédit. Les uns prétendaient que les justes,
ressuscites à l'apparition du Messie, vivraient éternellement avec
lui dans une Jérusalem nouvelle. D'autres IVe Esdras

croyaient que le règne du Messie ne durerait qu'un certain
temps. Mais comme l'idée de la mort du Messie répugnait à la
conscience juive, on admettait qu'il reviendrait une seconde

fois, ce qui supposait l'idée de deux jugements. La vie éternelle
commencerait après le second et dernier jugement. Mais il est
difficile d'établir que cette doctrine ait été en vigueur avant le
christianisme. La masse du peuple n'aurait eu l'idée que d'un
seul jugement et par conséquent d'une seule venue. « Chacun

croyait un peu ce qu'il voulait. » Quant à la doctrine de la
résurrection des corps, elle ne date guère que de l'époque des

Maccabées, et cela se comprend, nous dit M. Stapfer. En

voyant des milliers de fidèles tomber sur les champs de
bataille on devait se dire : « Il n'est pas possible que ces justes
aient péri sans retour. » La rémunération n'arrivant pas
toujours sur la terre, il fallait qu'on la conçût dans un monde à

venir. Il n'y eut guère que les sadducèens qui ne se rallièrent
jamais à cette manière de voir. — Le juste en mourant s'en
allait au « paradis » provisoirement, pour y attendre la venue



334 EDMOND STAPFER

du Messie, tandis que le méchant attendait sa condamnation
dans le Hadès. Sortis de cet état provisoire les justes jouiront
d'un repos bienheureux devant Dieu et dans la société des

anges. Les damnés iront dans la géhenne pour y subir dans les
flammes une éternelle peine.

C'est ici que se termine ce que nous pouvons appeler la
première partie du travail de M. Stapfer. Il lui reste à caractériser
certaines tendances ou partis qui se distinguaient en Palestine
à l'époque de Jésus-Christ. Nous ne voulons pas nous y arrêter
longtemps.

Les pharisiens forment au Ier siècle un parti nombreux et

puissant. Leur organisation est complète. A l'époque d'Esdras
diverses tendances se manifestent. Celle des pieux « Chasidim »

semble avoir exercé une influence prépondérante, car elle

s'accrut rapidement et finit par former un parti, celui des Pe-
rouschim (Chald. Perischim) « les séparés » (Gr. fxpiaxïoi).

Malgré leur nom les pharisiens ne sont pas des sectaires, car
ils représentent le judaïsme authentique et orthodoxe. Ils se

soumettent la masse du peuple et la font « plier à leur idéal

religieux. » Les pharisiens proprement dits se rapprochent
entre eux. Ils sont au premier siècle de notre ère « ce que
sont aujourd'hui les ultramontains en France. » Leurs
doctrines sont celles des juifs en général, mais ils insistent
particulièrement sur la résurrection du corps et forment ainsi un
contraste avec le parti des sadducèens. Poussés par les nécessités

des temps où ils vivaient, les pharisiens furent aussi des

hommes politiques, mais leur importance est tout entière
dans le domaine religieux. M. Stapfer décrit en détail leurs
coutumes et leur manière de vivre. Ce sont leurs coutumes

qui les firent souvent accuser d'hypocrisie ; la parabole
évangélique du pharisien et du publicain est un fidèle écho de

l'impression que les habitudes pharisiennes produisaient en

général. Leurs études sont sèches et méticuleuses : tout revient

pour eux aux ordonnances de la loi et de la mischna. Cependant

tous ne furent pas d'implacables ennemis du christianisme.

Il y eut parmi eux des esprits disposés à l'accepter.
« Le plus grand apôtre avait été un eminent pharisien. »



LES IDÉES RELIGIEUSES EN PALESTINE 335

M. Stapfer ne voit pas une si grande différence entre la
doctrine pharisienne en général et celle des chrétiens, car la

première est presque entièrement passée dans les croyances
apostoliques. Des hommes pieux comme l'étaient beaucoup de

pharisiens devaient sans doute se sentir disposés à accepter
une transformation de leur religion en reconnaissant Jésus de

Nazareth comme le Messie, et en substituant à la justification
par les œuvres la justification par la foi. « Le judaïsme de
certains juifs était mûr pour une telle réforme. »

Quant à la secte des essèniens, « elle devait se produire tout
naturellement, » dit notre auteur ; c'est un essai d'accomplissement

aussi parfait que possible de la loi de Moïse. » M. Stapfer

ne voit ici ni l'influence du bouddhisme ni celle de l'hellénisme.

Pour lui, l'essénisme est né spontanément du sein du

judaïsme palestinien. C'est un pharisaïsme poussé aux
extrêmes, bien que les essèniens ne se soient jamais occupés de

politique. Ils restent attachés à la cause nationale, mais vivent
en cénobites, si grande est leur orthodoxie. S'ils ne vont pas au

temple, c'est que ceux qui le fréquentent ne sont que des

Israélites dégénérés. En vivant retirés dans la solitude ils espèrent

réaliser la pureté légale, et celui qui veut être incorporé
parmi eux doit se soumettre à un noviciat préalable, c'est-à-
dire se purifier au moyen d'interminables ablutions. L'essénisme

est donc « un superlatif du pharisaïsme. » L'ascétisme
des essèniens devait, comme c'est l'usage, produire des
doctrines mystérieuses indépendantes du mosaïsme, mais qu'il ne
faut chercher ni dans l'Inde, ni en Egypte, ni en Grèce '. «L'es-

' La haute idée que les essèniens avaient de la Thorah et leur stricte
observance du sabbat prouvent bien en faveur de leur origine purement
palestinienne. Cependant il est d'autres points de leur doctrine qui
resteront ainsi inexplicables. Par exemple, la préexistence des âmes, la
matière ou le corps source du mal, l'idée que le corps est une prison, que
l'âme vient deB airs et y retourne, etc., toutes ces données ne peuvent ni
se tirer des croyances juives ni s'expliquer par le fait que « l'ascétisme
devait produire des doctrines mystérieuses ». Nous ne prétendons pas
vouloir prouver que les essèniens descendent des Thérapeutes ou qu'ils
aient assurément subi l'influence de l'alexandrinisme. Toutefois, qu'on



336 EDMOND STAPFER

sénisme est né sur les bords de la mer Morte. » S'ils ont cru
à un monde intermédiaire, c'est parce que cette tendance était
générale à cette époque. Toutefois les essèniens, en allant aux
extrêmes en toute chose, ont devancé leur temps. Ce sont des

gnostiques. La matière est pour eux la source du mal ; le

corps est la prison de l'âme ; l'âme existait à l'état d'esprit
avant de s'unir au corps. Elle soupire après sa délivrance qui
ne viendra qu'à la mort du corps. Alors elle retournera dans
les airs d'où elle était venue. — Les essèniens sont donc
dualistes et ascètes. Ils n'exercèrent aucune influence sur les

masses, et leurs rapports avec le christianisme naissant est
difficile à déterminer. Leur idée favorite de la purification
matérielle devant Dieu est combattue par Jésus, qui du reste ne

veuille bien remarquer les traits suivants de ressemblance avec certaines
assertions de Philon le Juif. Les essèniens disent que les âmes vivaient à
l'état d'esprits dans les airs ; à Alexandrie on s'exprime de la sorte (De

Gigant. I. 263) : « Yv%id Sé dm xxrà tov àipx mropevxt... râv ouv ifiu^&Jv, xî

pèv nphç nùprxrx xxréSriaoci/... x. r. i. » Et ailleurs, (De Somnis, 1, 642), en

parlant des esprits qui habitent les airs, Philon ajoute : toùtwv rûv -tyuyär/,

ai pèv xxrixmv évSEOijtrópsvai aeàftaoï Qvviroïç. Relativement au corps ennemi
de l'âme nous lisons (Alleg. Leg., 1, 101) : sÇ xpynriç vixpbv tô <7wpa xnzipyx-
<rxro, nov/jp'av Se yi/asi p.év, èuri xxi ¦tyi/yriç èmëoi/Xov. — De plus (De Nom.

mut., ï, 585) : xitupx ps'v sari rà xxrxppv-rrxLvovrx rriv -^-o-^hv, thtzp SKViif/oerOat

xai àiro)oûo,aa,6at mareluiç aux evierriv • àizoltiizovrui yàp è% àvây^/iç nxvrl
Ov/irû trvyyevûç xrips;, âç linfHaxt psv eixàç, àvxtpsfrmxi S'ziax-Kxv àSûvarov.

— Le fait que les essèniens adressaient des prières au soleil (Bell. Jud.,

II, 8, 5) est assez singulier pour des « pharisiens exagérés. » Mais on ne

peut guère se fier aux témoignages de Josephe, aussi nous n'insistons pas
la-dessus. M. Stapfer admet pourtant que les essèniens sont dualistes.
C'est précisément ce dualisme qui a fait croire à Zeller qu'un élément

grec était reconnaissable chez les cénobites des bords de la mer Morte.

Il énumère avec soin tous les traits communs a l'essénisme et au pytha-
gorisme, tels que la vie ascétique, la répugnance pour les sacrifices
sanglants, pour l'usage des viandes, pour le mariage ; ensuite, la simplicité
de la vie, les vêtements blancs, les ablutions, le refus de prêter serment,
l'invocation au soleil, enfin le dualisme de l'esprit et de la matière.
Toutes ces idées se retrouvent chez les pythagoriciens et les essèniens.

(Zeller : Phil. der Griechen, III, 2, pag. 279 et ss.; cf. avec sonarticle dans
les Theol. Jahrb., 1856, pag. 401.) Voyez aussi Schürer, op. cit., 618.



LES IDÉES RELIGIEUSES EN PALESTINE 337

s'occupa jamais de leur secte. Le gnosticisme et la cabbale

sont un développement de la spéculation essénienne ; quant à

l'essénisme pur il devait mourir, son œuvre n'étant pas « dans

les limites du possible. »

Ainsi que les pharisiens, les sadducèens remontent à l'épo-
poque de la restauration du judaïsme. Le mot sadducéen (Sa-

doki) ne peut venir que de Sadok, nom d'une famille royale
et sacerdotale qui avait compté dans son sein un grand nombre

de représentants d'un certain parti helléniste qui ne fut

pas totalement détruit par le triomphe des Maccabées. Ce

parti grec se fit reconnaître dès lors sous le nom de sadducèens.

Les sadducèens sont des conservateurs qui aiment le

bien-être et qui ont horreur de toute innovation. Ainsi les

idées généralement admises au premier siècle relativement à

la résurrection du corps, aux anges et aux démons, ne sont

pas reconnues par les sadducèens qui ne veulent s'en

rapporter qu'à la loi. Ils sont insouciants. L'idée messianique
implique des choses nouvelles, aussi ne la prennent-ils pas en
considération ; il la nient même. Ils ne sont cependant ni
matérialistes ni épicuriens, ils croient au mosaïsme et sont jaloux
de le maintenir, mais leur religion n'est qu'un pur formalisme.
Elle est un « instrumentum regni. » Ils tiennent au temple et
lui fournissent des souverains sacrificateurs. M. Stapfer compare

assez ingénieusement ce clergé sadducéen aux cardinaux
romains du XVIe siècle. Il appelle le sadducéisme « l'indiffé-
rentisme organisé et représenté par un parti. » Serviles vis-à-
vis des Romains, ils renoncent à une lutte devenue désormais
impossible. Ils offrent un contraste avec le zèle pharisaïque
des vrais patriotes. Aussi tandis que le pharisien est respecté
de la foule, le sadducéen est l'objet de sa haine et de son
mépris. Hanan et Caïphe qui ont condamné Jésus n'étaient pas
des pharisiens, mais des sadducèens. Des conservateurs de
cette trempe ne devaient pas regarder d'un bon œil les
doctrines nouvelles du nouveau Rabbi. Et si, comme le remarque
notre auteur, Jésus paraît s'être opposé davantage aux pharisiens,

c'est que probablement le sadducéisme devait lui sembler

trop profondément méprisable.
THÉOL. ET PHIL. 1877. 22



338 EDMOND STAPFER

M. Stapfer entend par « libéraux » les partisans d'une
tendance, bien moins accentuée que les autres, qui tout en
professant le judaïsme officiel «c préparait les voies à une réforme
par l'esprit de largeur qu'elle apportait à l'explication de la
loi. » On n'avait pas professé de tout temps un mosaïsme si

étroit que celui des pharisiens. On trouve des traces d'univer-
salisme chez Esaïe, Osée et Malachie. Certaines assertions de

Jésus Sirach, ainsi qu'une foule de maximes contenues dans
le Pirke Aboth, de Joseph ben Johanan, d'Antigone de Soccho,
s'élèvent à un véritable spiritualisme. Mais c'est surtout Hillel
qui inaugure une tendance libérale. «Son caractère était aussi
doux et bienveillant que sa doctrine était tolérante et large. »

C'est lui qui a dit : « Ne fais pas à ton prochain ce que tu ne
voudrais pas qu'il te fit. » Jésus dira plus tard : « Toutes les
choses que vous voulez que les hommes vous fassent, faites-les-
leur aussi de même. » La sentence d'Hillel est négative et
implique l'idée de justice, celle de Jésus est positive et accentue
l'idée de la charité. — Ce fut Hillel qui le premier réunit les

sentences des docteurs, ^qu'on avait jusqu'alors retenues de

mémoire. Il les écrivit en les rangeant sous divers titres que
la Mischna conserva depuis lors. L'œuvre commencée par
Hillel fut continuée par son fils et son petit-fils, savoir : Siméon

fils d'Hillel et le sage Gamaliel, le maître de saint Paul. Le mot
de Gamaliel, « un des plus beaux qui soient jamais sortis d'une
bouche jhumaine » (Actes V, 38, 39), nous prouve bien que la
tendance inaugurée par Hillel était empreinte d'un spirituel
libéralisme. Mais ces libéraux ne formaient pas un parti, et

c'est à peine si M. Stapfer peut parler ici d'une tendance :

c'était, dit-il, « un souffle un peu moins desséchant qui passait
alors sur la Palestine et qui vivifiait l'enseignement de quelques

hommes. » Bien n'était changé dans la croyance, mais un
besoin de réforme se faisait sentir de plus en plus. Pour arriver
à accomplir une œuvre durable il eût fallut rompre entièrement

avec le judaïsme. Personne n'usa de ce moyen extrême

jusqu'à Jésus-Christ.
Tel est le contenu du livre de M. Stapfer. Examinons

maintenant les sources auxquelles toutes ces données ont été



LES IDÉES RELIGIEUSES EN PALESTINE 339

puisées *. Le document le plus ancien que notre auteur
consulte est l'Ecclésiastique soit « la sagesse de Jésus Sirach, »

composé en hébreu l'an 180 avant Jésus-Christ et traduit en

grec un demi siècle plus tard. On y trouve des renseignements
sur l'idée de Dieu et de la sagesse hypostatique. L'importance de

ce livre consiste dans ses préceptes de morale et de prudence
pratique, plutôt que dans ses idées religieuses. Celles-ci occupent

une plus large place dans certains pseudépigraphes. Nous

croyons bien avec M. Stapfer que les auteurs de ces écrits ne
sont pas des faussaires, mais nous ne partageons pas sa
manière de voir lorsqu'il nous dit « que l'on composait alors des

psaumes de Salomon sur la venue du Messie, un discours
d'Enoch sur la fin du monde, comme nos écoliers composent une
pièce de vers de Virgile ou écrivent un discours de Cicéron. »

Il semblerait presque qu'il s'agit ici d'exercices. Les préoccupations

de ces auteurs étaient d'une toute autre nature. C'est
dans la situation morale de la nation juive, à un moment
donné, qu'il faut chercher l'occasion et le motif de ces
apocalypses. C'est ordinairement pendant une époque de troubles
et d'alarmes qu'on essaie de consoler les esprits abattus en

annonçant au nom de Moïse, d'Enoch, d'Esaïe, de Salomon ou
de Baruch, la venue d'un Messie libérateur et d'une ère de

prospérité. Les paroles qu'on met dans la bouche de ces
hommes vénérés semblent avoir plus de poids, et produisent
ainsi des effets salutaires chez les fidèles. — Le plus important
de ces pseudépigraphes porte le nom d'Enoch. Il a élé trouvé
en Abyssinie en 1773 par l'Anglais Bruce. Il fut composé en
Palestine au IIe siècle avant Jésus-Christ. (Gebbhart et Schürer
placent la date de sa rédaction pendant le dernier tiers du
IIe siècle.) M. Stapfer l'utilise souvent. Il le consulte sur

' M. Stapfer les divise en six groupes : 1° Les livres deutéro-canoniques
de l'Ancien Testament; 2" Les apocalypses et autres pseudépigraphes
contemporains de l'ère chrétienne; 3° Le Nouveau Testament; 4° Les

Targoumim ; 5° Josephe, et 6" Le Talmud. — Tous ces écrits sont le
résultat d'un mouvement philosophico-religienx qui se manifesta pendant
les derniers siècles qui précédèrent l'apparition du christianisme. Cette
période va de la mort d'Alexandre à la fin de l'âge apostolique.



340 EDMOND STAPFER

l'angelologie : sur la nature des anges, sur leur intercession,
et touchant leur influence sur les éléments ; puis sur la
demonologie : sur l'origine des démons et sur les peines qu'ils
subissent. Enfin il y trouve une théologie complète sur le Messie

et les espérances messianiques. Ce document a été soigneusement

compulsé par notre auteur qui n'en cite pas moins de

cinquante passages.
Mais le livre d'Enoch n'est pas le seul qui nous offre des

données sur le Messie; le Psautier de Salomon, composé vers
l'an 63 avant Jésus-Christ, apporte aussi son contingent de

lumières. Il n'en est pas de même de l'Assomption de Moïse,

qui peut avoir son importance à certains égards, mais dont on

ne peut rien tirer de clair en fait d'idées ou de doctrines.
M. Stapfer du moins ne la cite qu'une fois1. En revanche il
consulte à plusieurs reprises (quoiqu'il paraisse s'en méfier
beaucoup) un curieux ouvrage d'origine palestinienne, savoir
le IV' Esdras, rédigé peu de temps après la destruction de

Jérusalem. D'autres essaient de préciser davantage en plaçant
la rédaction du livre entre l'an 81 et l'an 96. — Notre auteur
lui emprunte certains détails sur le messianisme, sur l'Antéchrist

et sur quelques questions anthropologiques, mais il le
croit interpolé par des chrétiens2. La même réserve doit être

1 La date de la composition de l'Assomption de Moïse est très contestée.
Selon Volkmar (Mose Prophétie und Himmelfahrt, Leipzig 1867) il serait
fait allusion dans cet écrit à la persécution d'Adrien contre les Juifs, ce

qui daterait l'Assomption de l'an 137 ou 138. Mais, d'après Ewald et
Wieseler, elle devrait remonter à quelques années après l'invasion de Varus
en Palestine. M. Schürer partage aussi cette manière de voir. Il est plus
difficile encore de connaître, nous ne disons pas le nom de l'auteur, mais
la tendance même à laquelle il appartenait. Les uns le croient pharisien,
d'autres le croient essénien. M. Stapfer croit qu'il pourrait bien être l'un
ou l'autre, et M. Schürer (après Ewald et Philippi) ni l'un ni l'autre. Il
ne serait pas pharisien puisque les « homines pestilentiosi » contre
lesquels il s'acharne sont assurément les pharisiens. 11 ne serait pas essénien

non plus, puisqu'il se moque en général des ablutions, mais plutôt
du parti des zélotes qui, malgré leurs affinités avec le pharisaïsme,
détestaient toutefois les représentants de cette tendance. Il reste donc,
comme on le voit, une large place pour les conjectures.

* Nous possédons, comme on le sait, un nouveau manuscrit deleatur du



LES IDÉES RELIGIEUSES EN PALESTINE 341

faite à l'égard du Testament des douze patriarches, ouvrage
d'un judéo-chrétien selon notre auteur, mais qui d'après Dill-
mann aurait eu le même auteur que le Livre des Jubilés (que
M. Stapfer regarde comme un écrit purement juif et
palestinien).— Nous ne savons pas pourquoi le livre intitulé : «

Apocalypse de Baruch » ne figure pas dans la liste des documents
utilisés par notre auteur. Il le cite bien une fois (au sujet des
dieux étrangers que les juifs appellent démons), mais c'est tout
ce que nous trouvons à l'égard de cet écrit, qui mériterait
d'être mentionné au même titre que l'Assomption de Moïse, le
Testament des douze patriarches, et le IVe Esdras avec lequel
il a quelques rapports. Le livre de Baruch contient certains
détails sur le péché, et en particulier sur le péché d'Adam par
lequel la mort et la corruption sont entrées dans le monde.

(Chap. 56.) En outre, il parle du jugement que le Messie devra

exercer sur les peuples avant d'occuper le trône de son

royaume éternel. (Chap. 72-74.) La date de la rédaction de ce

pseudépigraphe est difficile à établir. Langen prétend pouvoir
la placer sous le règne de Trajan. Ewald veut que le livre soit
encore du Ier siècle, et Fritszche, qui abonde dans ce sens, le
fait remonter à quelques années après l'an 70, en se basant

sur le fait que le souvenir du désastre de Jérusalem semble

profondément empreint dans le cœur du pseudo-Baruch. Il a

été prouvé que l'apocalypse de Baruch et celle du pseudo-
Esdras dépendent l'une de l'autre, mais il est difficile desavoir
à laquelle des deux doit s'accorder la priorité. (Voy. Schürer,
op. cit., pag. 542 ss.)

Mais les livres du Nouveau Testament sont, aussi du Ier siècle :

M. Slapfer n'a pas de motifs pour ne pas les consulter. Bien au
contraire. Il nous dit, avec raison, que « les idées de l'entou-

IVe Esdras. Le Codex d'Amiens comble cette petite lacune qui existait
dans les mss. Sangermanensis, Turicensis et Dresdensis. Sur ce nouveau
manuscrit, voyez Rob. Bensly, The missing fragment of the latin translation

of the fourth book of Ezra, Cambridge 1875. Cfr. le compte rendu de

Schürer dans la Theologische Literatur Zeitung, N°2; et celui de Strack:
Zeitschrift für luth. Theol. und Kirche, 1877,1. Enfin dans la Revue de théol.
et philos., 1876, pag. 304.



342 EDMOND STAPFER

rage de Jésus, telles que les reproduisent les livres du Nouveau

Testament, sont la plus pure expression de la doctrine
messianique des contemporains du Christ. » Les renseignements

fournis par le Nouveau Testament n'acquièrent du reste

qu'une plus grande valeur lorsqu'ils se trouvent confirmés

par les données de certains écrits contemporains. — Parallèlement

aux écrits des apôtres, on doit mentionner les anciennes

Paraphrases chaldaïques (les Targoums) dont il a déjà été question

plus haut en parlant des interprétations de l'Ecriture. Ces

paraphrases ont été rédigées ; deux d'entre elles nous ont été

conservées : celle d'Onkelos sur le Pentateuque et celle de

Jonathan ben Usiel sur les prophètes. La première, nous dit
M. Stapfer, aurait été écrite en Palestine pendant la vie même

du Christ. Il s'appuie sur l'autorité de Wiener (De Onkeloso

etc., 1820) et de Volck (dans la R. E. d'Herzog XV, 672,1862),
tandis que la seconde serait postérieure de quelques années.

Mais on s'est encore occupé de ces paraphrases depuis
Wiener et Volck, et l'on est arrivé à des résultats bien
différents ; nous faisons allusion aux travaux de Fränkel (Zu dem

Targum der Propheten, Breslau 1872, pag. 8,11) et de Geiger
(Urschrift und Uebersetzungen der Bibel, 1857, pag. 162-167;
puis, du même auteur, dans la Jüdische Zeitschrift, 1871

pag. 86 et 1872, pag. 199). Geiger prétend que les deux
Targoums ont été rédigés, non pas en Palestine, mais à Babylone
pendant le IVe siècle. Frankel est à peu près du même avis : le

Targoum d'Onkelos aurait été rédigé un siècle plus tôt, c'est-à-
dire au IIIe siècle, tandis que celui de Jonathan ne daterait

que du quatrième. Frankel trouve son opinion confirmée par
la tradition, car le Talmud de Babylone cite le Targoum des

Prophètes comme appartenant au B. Joseph, un docteur
babylonien du IVe siècle. Quant à Onkelos il n'aurait pas même

existé, car ce que le Talmud de Babylone (Megilla 3a) nous dit
d'Onkelos et de sa traduction du Pentateuque, se trouve appliqué

à Aquila et à sa traduction grecque, dans le passage parallèle

du Talmud de Jérusalem (Jer. Megilla I, 9). Voici ce qui
serait arrivé. On aurait confondu les deux mots 0l7p31S



LES IDÉES RELIGIEUSES EN PALESTINE 343

Df^py et donné le nom d'Onkelos à la traduction d'Aquila.
Cette confusion du reste se retrouverait encore dans d'autres

passages. Ce n'est pas ici l'endroit, ni le moment, de contrôler
les opinions de ces deux savants juifs, nous ne serions d'ailleurs

pas à même de le faire, mais M. Stapfer aurait pu nous
en parler en critiquant les documents qu'il devait utiliser pour
son travail. — Il est vrai que si la rédaction des Targoums ne
remonte pas au Ier siècle on peut dire cependant que leur
contenute'est-à-dire les éléments dont ils se composent, remontent
bien plus haut. Il s'agirait ici de données qui se seraient transmises

de génération en génération jusqu'au IIIe ou IVe siècle,

époque à laquelle on les aurait rédigées. Toutefois il est bien
évident que les citations qu'on leur emprunte n'auront plus la

même valeur (surtout s'il s'agit de passages qui portent sur
des distinctions entre la Memra hypostatique ou non hyposta-
tique, par exemple). On peut se demander aussi si en se

transmettant à travers un espace de deux ou trois siècles, jusqu'à
l'époque de leur rédaction définitive, ces paraphrases
n'auraient pas subi une influence étrangère, ce qui est plus que
probable. Cette hypothèse se combinerait avec celle de Siegfried

au sujet de certains rapports entre quelques points des

Targoums et les doctrines philoniennes. (Voyez : Siegfried,
Philo von Alexandria als Ausleger des Alten Testaments,
Jena 1875, pag. 281, sur les rapports entre l'interprétation
philonienne et les Targoums.) — Quoi qu'il en soit, à tort ou
à raison, les paraphrases chaldaïques sont utilisées sans
réserve par M. Stapfer ; c'est de là qu'il tire presque toute la
théorie du Verbe.

Au point de vue des idées et des doctrines, Josephe ne passe
pas pour une autorité. Notre auteur a bien raison de s'en
méfier sachant qu'il est « moitié romain par sa politique et
moitié grec par sa religion. » Mais il va trop loin en disant par
exemple que Josephe a soin de passer entièrement sous silence
les espérances messianiques de sa nation. Nous trouvons un
passage (Bell. Jud. VI, 5, 4) qui contredit cette assertion. Josephe

va même jusqu'à dire que les espérances messianiques de



344 EDMOND STAPFER

son peuple ont été le motif le plus puissant qui ait engagé les
Juifs à se soulever contre les Romains. Gerlach ', qui s'est
occupé spécialement de cette question, arrive (après avoir
compulsé une foule de passages de Flavius) à la conclusion
suivante (pag. 85^ : « Le Messie attendu par Josephe est un roi
mondain envoyé de Dieu pour délivrer les Juifs de leur cruelle
oppression, pour venger la destruction de la ville et du temple
sur les destructeurs eux-mêmes, pour détruire l'empire romain
et rebâtir sur ses ruines un nouvel empire qui embrassera le
monde entier. » Nous ne voulons rien ajouter de plus. Si Gerlach

est arrivé à une conclusion pareille, il doit avoir eu quelques

motifs. En admettant que Gerlach exagère le messianisme
de Josephe (ce dont nous ne sommes pas persuadé), ceci
n'atténue en rien l'exagération contraire de M. Stapfer. Et maintenant,

que les idées de Josephe soient moins juives que grecques,
c'est incontestable. Il a du reste des affinités remarquables
avec le philosophe d'Alexandrie qu'il connaît, puisqu'il appelle
Philon : xvnp rà nxvrx JvSoÇoç xai fùioaofi«; ovx ximpoç. On peut citer
des assertions qui sont certainement philoniennes parmi les
écrits de Josephe. Dans l'interprétation de la loi, Josephe ainsi

que Philon met en parallèle le sens propre et le sens allégorique.

De plus il allegorise comme à Alexandrie. Ainsi (Antiq.
Jud. III, 7, 7) il symbolise le tabernacle avec ses appareils et
les vêtement du grand prêtre, en disant comme Philon (De Vita

i¥osisIII,§6)que le lieu très saint représente le ciel. Les douze

pains de proposition symbolisent les douze mois de l'année.

(Cf. Philon ibid. Ill, 7.) Le chandelier est le symbole des sept
planètes. (Ibid. Ill, 9.) Les quatre couleurs du voile symbole
des quatre éléments. (Ibid. Ill, 6.) Le vêtement de toile du

sacrificateur représente la terre. (Ibid. Ill, 12, ss., De Monarchia

II, 6, etc.) On pourrait multiplier les exemples.
Relativement au sens des noms propres dans l'Ancien Testament,
nous trouvons chez Josephe les mêmes singularités que chez

l'Alexandrin. Cf. les passages Ant. Jud. I, -2, 1 ; I, 10, 4; I,
10, 2; III, 1, 6 avec Philon, Migrât. Abrah. § 13; Quod det.

' Die Weissagungen des A. T. in den Schriften des F. Josephus (Art.
intitulé : Die Messiaidee des Josephus, pag. 41-89), 1863.



LES IDÉES RELIGIEUSES EN PALESTINE 345

pot. ins. sol § 10; De post. Caini § 38 ; De mut. nom. 37 et 38 ;

Alleg. leg. Ill, 25, 26; ibid. II, 21 ; III, 61. Josephe, ainsi que
Philon, donne une grande importance à l'expression pïx de

Gen. I, 5. Cf. Antiq. Jud. III, 1, 6 et Phil. De opif. mundi § 9.

Enfin, sur la notion même de Dieu, l'historien et le philosophe
ont des affinités qui ne laissent pas de doutes sur l'influence

que celui-ci doit avoir exercée sur le premier. Il est certain
qu'un homme aussi versé dans la littérature de son temps

que l'était Josephe ne devait pas connaître le philosophe juif
d'Alexandrie que par ouï-dire. Il a sans doute lu ses écrits;
c'est ce qui semble ressortir des indices suivants. Philon
et Josephe, l'un dans son De opificio mundi, et l'autre dans

son introduction aux antiquités, débutent en exprimant la
même idée. L'un et l'autre se demandent pourquoi Moïse a fait
précéder l'exposition de la loi par un récit de la création du
monde. En outre, ils remarquent tous les deux que d'autres
législateurs se seraient contentés de donner les préceptes de
la loi sans autre préambule, mais que Moïse ne le trouve pas
convenable. Enfin, tandis que Philon affirme que Moïse ne

surcharge pas son exposition de la loi par des récits sur les

mythes, Josephe corrobore cette idée en ces termes : oi p.t/, yàp

'Jùloi vop.o9êrxi rotç pMoiç e^axolovO-haa-zrei rûv àvOpr^mvav xp.xpT/ip.irwv sic

roiiç Qeovç tm làyro rriv xinyjr/riv pLtréQ-tiaxv xxi noXXriv \morlp.ri<7iv roïç novripoïç

l'Swzav. (Praef. ad Ant. Havercamp, pag. 4.) Cf. Siegfried, op.
cit. pag. 278. Malgré la méfiance qu'inspire naturellement
l'orthodoxie de Josephe, M. Stapfer a eu raison de le consulter
souvent (trente à trente-cinq fois), car il peut puiser dans ses
écrits une quantité de renseignements historiques qu'il n'est
pas impossible de contrôler avec d'autres documents de

l'époque.

Les sources les plus récentes auxquelles notre auteur s'est
adressé, sont les divers écrits qui forment le Talmud. Il se sert
du recueil latin deLightfoot, et ne cite pas de seconde main.
S'appuyant de l'autorité de M. Renan (Vie de Jésus, introd.,
pag. 12), il nous affirme que c'est dans le Talmud qu'il faut
chercher surtout « la vraie notion des circonstances où se
produisit Jésus. » Langen n'est pas de cet avis puisqu'il n'a pas



346 EDMOND STAPFER

admis ce genre de données comme source à consulter pour
connaître les idées du premier siècle; toutefois M. Stapfer justifie

l'usage qu'il fait des écrits talmudiques (dont la rédaction
a eu lieu entre l'an 200 et l'an 500 après Jésus-Christ) en faisant

remarquer qu'en Orient les coutumes sont plus tenaces que
chez nous et que même les sentences du Talmud, qui n'ont pas
été rédigées au premier siècle, ont encore beaucoup à nous

apprendre sur cette époque.
A l'exception du Talmud de Babylone, tous ces documents

sont d'origine palestinienne (en admettant l'ancienne manière
de voir au sujet de la rédaction des Targoums). M. Stapfer
insiste d'autant plus sur cette origine palestinienne qu'il se refuse
à admettre que les idées religieuses en Palestine aient subi une
influence helléniste. Bien qu'il avoue que le judaïsme antérieur
à Christ ait été plus ou moins entaché d'hellénisme à l'époque
d'Antiochus Ëpiphane, bien qu'il reconnaisse que le livre
d'Enoch et d'autres encore contiennent certains éléments

grecs, notre auteur n'en persiste pas moins à soutenir qu'à
l'époque de Philon la Palestine n'avait encore fait aucun
emprunt à l'Egypte, que si le philosophe alexandrin était venu à

Jérusalem il aurait été mal reçu par Gamaliel (que M. Stapfer
regarde pourtant comme libéral), attendu que le développement

religieux et théologique de la capitale égyptienne était
distinct de celui de Jérusalem, et qu'enfin les alexandrins
vivaient entre eux et ne se souciaient pas du temple. M. Stapfer
nous renvoie à M. Réville et à M. Nicolas pour y chercher des

preuves de cette dernière assertion. Quant à lui il affirme avec
certitude que « c'est des profondeurs de la Thorah que les
docteurs palestiniens tirent toute leur théologie. » Cette conclusion
est conséquente avec les thèses qui précèdent ; il reste à savoir
si ces thèses sont de tous points soutenables. Nous n'avons pas
l'intention de prouver tout à fait le contraire, mais simplement
de démontrer que c'est une exagération que d'affirmer
péremptoirement que « la théologie juive du premier siècle soit
entièrement sortie des profondeurs de la loi mosaïque.» Etablissons
d'abord une comparaison entre les deux points fondamentaux
de la théologie juive du premier siècle en Palestine et la base



LKS IDÉES RELIGIEUSES EN PALESTINE 347

du système alexandrin. Nous prendrons, d'un côté, l'idée
palestinienne de Dieu et de sa manifestation (la Parole) dans les
assertions mêmes de M. Stapfer, et de l'autre, les théories
alexandrines telles qu'elles sont contenues dans les écrits de

Philon, attendu que tout ce que nous connaissons de la théologie

d'Alexandrie se trouve dans ces documents. Si les
ressemblances sont réelles (comme on le verra) nous nous demanderons

s'il est historiquement impossible que l'hellénisme ait
influé sur le judaïsme palestinien.

D'une manière générale la notion de Dieu subit, pendant le

premier siècle, des modifications profondes soit en Palestine,
soit en Egypte et surtout à Alexandrie. Personne ne songera à

le nier. Voyons quels sont les points fondamentaux de la notion
palestinienne de Dieu. D'après la claire exposition de M. Stapfer
il ressortirait 1° que le contraste entre la grandeur de Dieu et
le néant de la créature s'accentue de plus en plus (pag. 46) et

qu'on tend à éloigner Dieu, qui est saint, de tout ce qui est
créé et qui porte en soi le mal. (Pag. 49.) 2° Que la majesté de
Dieu est si redoutable qu'on n'ose proférer son nom, sous
peine de mort. (Pag. 46, 47.) 3° Que Dieu est insaisissable et
incompréhensible. (Pag. 47.) 4° Que les recherches sur Dieu
sont considérées comme dangereuses. (Pag. 49.) 5° Qu'on
insiste sur l'unité et l'absoluité de Dieu, tout en lui donnant le
nom de Père. (Pag. 46,47). 6° Que le point de départ de la spéculation

des docteurs, c'est l'idée d'un Dieu insaisissable et
transcendant qui se révèle. (Pag. 49.) 7° Qu'on veut concilier l'idée
sublime qu'on a de Dieu avec les anthropomorphismes de

ÜAncien.Testament,-en-paraphrasant les. textes et en imaginant
une puissance qui agit au dehors à la place de Dieu. (Pag. 50-52.)

Interrogeons maintenant le judaïsme alexandrin. Au sujet du

contraste, mentionné en premier lieu, nous trouvons dans les

écrits de Philon les données suivantes. Se basant sur Nomb.
XXIII,19«o0^wsôév6/3W7ro;eEOs»il nous dit que Dieu n'est ni comme
le ciel ni comme le monde (oùQ'wç oipxvbç oùS'âç xiap-oç, Quod Deus

immut. 1, 282, edit. Mangey). « Re enim vero non sicut homo
Deus est,neque etiam sicut sol... neque ut mundus sensibilis.»
In Gen. II, 54, Auch., etc. Le même contraste se retrouve entre



348 EDMOND STAPFER

Dieu et l'homme : Quis rer. div. hœr. I, 494. De plus (De septe-
nario II, 280 et De Abrahamo II, 29) : « L'homme est faible et

rempli de mal, ce qui le rend malheureux, Dieu seul est
heureux. » Ailleurs, la puissance de Dieu et la passivité de la créature

sont mises en opposition. (Cf. De Migr. Abr. I, 450.) De
Somnis II, 691 : « Sache, jeune homme, que Dieu seul est la

paix véritable, les choses engendrées et mortelles sont toujours
en guerre, car en Dieu est la volonté,.et la nécessité dans la

créature. » De même que le lépreux doit être banni de l'assemblée,

ainsi il faut séparer le monde sensible de la sphère divine,
car ce sont des natures contradictoires (àvrmàïoi yi/auì). Voy.
Alleg. Leg. I, II, 88. D'où il ressort que Dieu est infiniment
éloigné du monde. (De Somnis I, 630.)

D'après Philon, en deuxième lieu, l'homme doit trembler
devant le Tout-puissant, il ne peut supporter son action immédiate

(De Somnis I, 642) ni même recevoir ses bienfaits, tant sa

majesté est redoutable. (De plantat. I, 331 ; In Gen. Il, 13 ; De

Opif. M. I, 5.) Cf. les passages où il est dit que la nature de

Dieu c'est d'être mais non d'être nommé. (De Monarch. 11,218;
De Mose II, 92; De Somni I, 655: oùSsv ïvopa s7r'spoO, dit Jahveh.)

En troisième lieu, Philon est très prolixe à l'endroit de l'in-
compréhensibilité de Dieu. De Somnis I, II, 575, il le qualifie
d'xnepilynroi. On rencontre passim des termes comme ceux-ci :

xxxrxX/iirro;, àépxroç, ànepivàïiroç, àùdxroç, etc. Puisque notre esprit,
dit-il, ne peut se concevoir lui-même, comment pourra-t-il
concevoir l'esprit de l'univers, vous rûv SXwv. Dieu est àxxrxvòp.xaro;,

xpptiroç. (Cf. De nom- Mut. I, 579 et Alleg. leg. I, III, 128.)
En quatrième lieu, les recherches sur Dieu sont tout aussi

dangereuses dans la pensée de Philon que dans celle des
palestiniens : x&à yàp Sso; iurb/ àvxëxivsiv npbç tw toû ovtoç Béxv -tyvynn

St'sWriit... x. t. "k. (De Migr. Abr. I, 462.) Celui qui veut approfondir

les mystères divins ressemble à ces Hébreux dont parle
l'Ecriture qui creusèrent un puits, mais qui n'y trouvèrent pas
l'eau qui désaltère. (De plantat. I, 341.) L'âme qui veut mé-
ditersur la nature divine tombe dans des contemplations
obscures. (De post. Caini I, 229.)

En cinquième lieu, Philon insiste sur l'absoluité et l'unité de



LES IDÉES RELIGIEUSES EN PALESTINE 349

Dieu en même temps que sur sa paternité, tout comme on le

fait à Jérusalem.Il désigne Dieu avec les expressions suivantes:
ô ar/, ô ovtw; wv, ô Ô'vtwç Qziç, ô si; Ôvtwç wv flsij ; Dieu est sic X«t TO 7TÓV,

sv xai rò -nòe/ ; OU bien : ô 6sô; povoç Étrri xat sv ; où vvyxpipix ; <pv<rt; a7r),>!.

(Cf. Alleg. leg. II, I, 66.) El malgré ces déterminations
abstraites et absolues il l'appelle ô nxrrip rûv ohàv; ó ravTwv -Kxv'np; h

¦Kx-rhp. (Cf. De Opif. M. I, 16,17 et passim.)
En sixième lieu, si c'est de l'idée d'un Dieu insaisissable et

transcendant qui se révèle, que les docteurs palestiniens sont

partis pour spéculer, nous pouvons dire que c'est ici précisément

la base et le point de départ de tout le système philonien.
Nous ne voulons pas développer cette thèse que personne ne

conteste, nous nous permettons seulement de renvoyer le
lecteur à notre travail sur « La doctrine du Logos chez Philon
d'Alexandrie. » Turin, 1876, pag. 49 à 61.

En septième et dernier lieu c'est aussi, tout comme en

Palestine, en atténuant les anthropomorphismes et imaginant une
puissance divine révélatrice que Philon cherche à concilier sou
idée de Dieu avec les données un peu matérielles de l'Ancien
Testament. Comme à Jérusalem, il voit dans les anthropomorphismes

des images et non des réalités. C'est dans ce sens qu'il
explique les passages mosaïques qui attribuent à Dieu des

mains, des pieds, des oreilles, des yeux etc. ; qui lui
attribuent aussi des actions humaines comme l'aller et le venir, le
descendre et le monter, etc. Philon répond à tout, cela : oùx

àvQpamip.opyoç 9soç. (De conf. ling. I, 425.) Alors il lui arrive aussi
d'altérer le sens du texte en l'interprétant. Voyez: Alleg. leg.
I, 88. Quod det. pot. ins. sol. I, 220. De posteritate I, 226, entre
beaucoup d'autres. Il offre une analogie parfaite avec les para-
phrastes quand il interprète ce passage de Moïse : « Montre-moi
ta face, » en disant : Montre-moi ta gloire (la Schechina des

Targ. SoÇà toû 8so0.) De Monarch. II, 218. Ailleurs (sur Gen.
XXXI, 13) Philon ne dit pas : « Je suis le Dieu fort que tu
vis... » mais « Je suis celui dont tu vis l'image. » (De Somnis
I, 656.)

La version des Septante dont on se servait en Egypte était
remplie de semblables modifications du texte. En voici quelques



350 EDMOND STAPFER

unes : Nomb. XII, 8, le terme SoÇà toû 6soû remplace « la face de

Dieu. »Nomb. XIV, 14: c'est aussi la Schechina de Dieu au lieu
de Jahveh tout court. Ainsi dans Job XIX, 25,26,27 ; Ps.XVII,
15; Esa. VI, 1. Les pans de la robe de Jahveh sont remplacés

par la SoÇa (Schechina) de Dieu. C'est ce qu'on retrouve dans

le Targ. de Jonathan. Philon imitait donc les traducteurs de la
Bible (Septante) et son compatriote Aristobule (qui vivait cent
soixante ans avant Jésus-Christ). Dans les fragments conservés

par Eusèbe Prœp. evang. VII, 14; VIII, 10; XIII, 12; et par
Clément d'Alex. Strom. I, pag. 342; V, pag. 595; VI, pag. 632)

(edit. Sylburg)on peut trouver aussi des atténuations d'anthro-
pomorphismes. (Cf. surtout Eusèbe Prœp. evang,NUI, 10, edit.
Heinichen.)

De l'idée de Dieu passons à celle de sa manifestation par la

Parole. La notion d'un Dieu transcendant conduit à celle d'un
médiateur. Nous trouvons cette théorie en Egypte et en Palestine,

à la même époque.
La Sagesse, la Schechinah, la Memra de Palestine,

correspondent à la (Toyìa, à la SéÇa, et au Wyo; d'Alexandrie. Peu à peu,
en Palestine comme en Egypte, les termes làyoç et Memra prennent

la place des deux autres et reviennent plus souvent.
Ainsi au premier siècle il s'agit surtout de la Memra (dans les

Targoums) et du Logos (chez Philon). Le terme Memra de

Jahveh revient, chez les targoumistes, aux mêmes endroits

que le terme ityoç toO @=o0 chez le théosophe alexandrin. On

pourrait citer une foule d'exemples. Il y a bien une légère
différence ; M. Stapfer y fait allusion (pag. 62) en disant que la
Memra reste mystérieusement liée à Dieu, tandis que le Logos

philonien apparaît souvent comme un fevrepôç 6só;. La distinction

hypostatique est plus sensible chez Philon que chez les

targoumistes ; mais il faut noter qu'il y a une double conception

du Logos chez l'alexandrin, savoir celle qui fait du Logos

une hypostase réelle (personne) et celle qui n'en fait qu'un
attribut de Dieu. Cette notion, contradictoire en elle-même, est

un postulat du système philonien. Mais, comme M. Stapfer l'a
dit lui-même, la Memra apparaît aussi sous deux faces

différentes. Dans certains passages des Targoums elle n'est em-



LES IDÉES RELIGIEUSES EN PALESTINE 351

ployée que comme périphrase pour indiquer Dieu (nous
pouvons citer: sur 2 Chron. XVI, 3 ; XXIII, 16; Job VII, 8; Gen.

I, 27; VIR, 21 ; VI, 6; Esa. XXX, 27, 28, et une foule d'autres),
mais dans d'autres circonstances elle apparaît comme une hy-
postase réelle sur Deut. IV, 23, etc. L'analogie avec Philon
subsiste donc. D'ailleurs si la Memra est désignée une fois

comme étant l'âme de Dieu, ce n'est pas une idée propre aux
Targoums, nous la retrouvons chez Philon, De Opif. mundi 1,4,
où le \6yo- est identifié avec le loyiapiç de Dieu. Les mêmes
difficultés qui se présentent au sujet de la personnalité de la

Memra se retrouvent quand on veut déterminer celle du Logos
philonien. Mais voyons quelles sont leurs fonctions.

La Memra est créatrice (Stapfer, pag. 63), Dieu a créé par sa

Memra. Et nous lisons chez Philon (De cherub. 1,162) : 'ipyx-m/

Ss \òynv QsoO, SîVj xaTs<jxsudOT6ïj. Dieu a tout créé par son Logos <3

xxS-i-rrsp opytx/a itpo<r^prii7âp.evoç êxoup.oKoisi. (Alleg. leg. 1,106.) «

Instrumentum autem Dei est Verbum. » (De Provid. I, 23.) Cf. avec
Quod Deus imm. I, 281 ; Sac. Abel. 1,165. La Memra est
organisatrice (63). Le Logos est organisateur (to^sùç). Quis rer. div.
licer. I, 491 ss. : Dieu organise toutes choses ™ ropti rûv

¦T'jpirâvTwv aÙTOÛ lòya. » Cf. ibid. 502.

La Memra est conservatrice des choses. Le Logos est conservateur,

car l'ouvrier n'abandonne pas son œuvre. (De Opif.
mundi I, 2.) Il pénètre l'univers qu'il revêt comme une robe :

svSOsTat Sa ô ph/ Trpeaëvrxroç toû ovtoç \iyoc w; ÎgQyîtx tov xàtrp.0-/... ô làyoç

oeupôç riv ànxvrtiùv, xxi Gvviyji rà fte'pj -kTc/xx xai aifiyyu... xai xw),ùst x\iri
StaKisaSat xai Stap-àcroat. (De prof. I, 562.) Cf. Quis, rer. div. hœr.

I, 499 et De Opif. mundi I, 34 ; De plant. I, 330.

La Memra intercede pour les hommes et les protège. Philon
appelle le Logos îxétvj;. (Quis rer. div. 1,501 ; îxs'r<7; liyoç, De Migr.
I, 455.) Il intercède et prie pour la créature. Il protège Agar
comme la Memra garde le fils d'Agar. (De prof. I, 547.) Comme
elle aussi le Logos est témoin des événements qui se passent
sur la terre. (Quod Deus imm. I, 298.)

La Memra, ajoute M. Stapfer,donne la force et le salut à tous
ceux qui craignent Dieu. Le Logos philonien nous apparaît
aussi comme principe intellectuel et moral. (De prof. I, 566;



352 EDMOND STAPFER

De Somnis I, 691.) Il nourrit l'âme et l'illumine. (Quis rer. div.
I, 484; Alleg. leg. 1,120-123.) Il lui porte secours et la féconde.

(De spec. leg. II, 275.) Il désaltère l'âme en lui versant le
breuvage divin. (De Somnis I, 691 ss.)

Tels sont les rapports qui existent entre les théories
palestiniennes et alexandrines. Il a été prouvé par Gfrœrer, Keferstein,

Heinze et Zeller que les doctrines de Philon sont plus
anciennes que lui: certains passages du philosophe alexandrin

nous l'attestent. Il est donc évident que les idées philo-
niennes sont avant tout alexandrines et qu'elles étaient depuis
bien longtemps répandues dans toute l'Egypte. On pourrait
mentionner encore d'autres traits de ressemblance entre les
deux théologies juives. U nous suffit d'avoir constaté que les

points fondamentaux de la théorie alexandrine sont identiques
aux caractères essentiels de la spéculation palestinienne. Les

mêmes postulats spéculatifs se manifestent à Alexandrie comme
à Jérusalem et on les satisfait en usant des mêmes moyens. —
Peut-on maintenant se contenter de dire que les mêmes idées

se sont tout naturellement développées dans ces deux centres
du judaïsme? Ce serait un fait curieux. Les alexandrins en
combinant leur mosaïsme a\^c les idées grecques auraient
abouti, dans le domaine spéculatif, aux mêmes résultats que
les palestiniens qui sont censés avoir tout retiré de la Thorah
Est-ce qu'on ne pourrait point par hasard expliquer ce double
développement que M. Stapfer trouve tout naturel? Ne serait-
il pas plus naturel encore d'admettre un contact du judaïsme
palestinien avec celui de l'Egypte ou avec l'hellénisme en
général? Voyons un peu si cette hypothèse ne peut pas s'établir
historiquement.

Quelle était la culture juive en Palestine et quels étaient les

rapports entre les juifs palestiniens et l'extérieur, pendant les

derniers temps qui précédèrent l'ère chrétienne? La population
juive de Palestine se composait de ceux qui étaient revenus de

Babylone et de ceux qui n'y avaient pas été emmenés, c'est-à-
dire presque uniquement des descendants de Benjamin et de

Juda (Esdr. I, 5 ; IV, 1 et Néh. XI, 4; XXV, 31), car au dire de

Josephe (Ant. XI, 5, 2) les tribus d'Israël étaient restées au



LES IDÉES RELIGIEUSES EN PALESTINE 353

delà de l'Euphrate. La langue du pays était l'araméen (voyez
Schürer, op. cit., pag. 372), mais ce n'était pas la seule langue
connue des juifs de Palestine. « Au commencement du deuxième
siècle avant Jésus-Christ, nous dit le même auteur, la Palestine
est entourée de villes hellénistes, plusieurs d'entre elles portent

de véritables noms grecs. » L'influence hellénistique avait

pénétré en Galilée et en Samarie. Sur la côte ouest du lac de

Génésareth se trouvait une ville grecque : Philoteria. Samarie
avait des habitants grecs. Enfin le soulèvement des Maccabées

prouve que l'élément hellénistique avait pénétré jusqu'en
Judée. On essaya de réagir contre cet élément étranger, les
Maccabées avec les armes charnelles et plus tard les docteurs
avec des arguments, mais la haute classe et surtout ceux
qui étaient au pouvoir restèrent longtemps amis des Grecs et de

leur langue. En Galilée, Hérode Antipas avait frappé des
monnaies en langue grecque sans trouver nécessaire d'indiquer
l'équivalent en araméen. En Judée même, le grec n'était pas
aussi étranger qu'on veut bien le dire. En effet, si l'on considère

que l'entourage d'Hérode était composé de savants grecs,
que les hautes fonctions dans l'état étaient confiées à des
rhéteurs grecs, que le roi d'Hérode voulait à tout prix helléniser
son peuple, que chaque année les jeux amenaient à Jérusalem
des étrangers de toutes contrées, si l'on considère, disons-

nous, tous ces faits, on conviendra aisément que non-seulement
la langue, mais aussi la culture grecque, n'étaient pas étrangères
aux habitants de la Judée. On sait en outre que Jérusalem était
un centre où le monde entier venait prier et offrir des sacrifices

(Bell. Jud. IV, 3,10) avant et pendant le règne d'Auguste.
(Ant. Jud. I, 7, 6 ; Bell. Jud. I, 7, 6.) Cet empereur avait
ordonné que chaque année on vînt apporter des offrandes au
temple, à ses propres frais. Philon nous dit que cela s'est fait
et se fera toujours. (Leg. ad Caj. 23.) Josephe le confirme en
disant que les sacrifices offerts à Jérusalem par des étrangers
étaient chose commune (Bell. Jud. II, 17, 2-4) et il appelle l'autel

de Jérusalem un autel digne de tout grec et de tout barbare.
(Bell. Jud. V, 1,3.) — Mais ce ne sont pas les païens seuls qui
frayaient avec Jérusalem. Des juifs hellénistes s'y étaient éta-

THÉOL. ET rHIL. 1877. 23



354 EDMOND STAPFER

blis, comme il résulte de Act. VI, 9, qui mentionne des Cyré-
néens, des Alexandrins, des Ciliciens et des Asiates qui avaient
leur synagogue1. Ailleurs (Act. IX, 29) nous voyons saint

Paul, déjà chrétien, parler et disputer avec les Grecs de
Jérusalem qui veulent lui ôter la vie. En outre, les rapports entre
les juifs de Palestine et ceux de la Diaspora sont très fréquents.
Nous savons que les juifs s'étaient répandus en Egypte, en Phé-

nicie, en Syrie, en Pamphylie, en Cilicie, en Bithynie, dans le

Pont, en Thessalie, en Béotie, à Corinthe, etc. (Philon : Leg. ad

Cajum § 36.) Un grand nombre d'entre eux se rendaient à

Jérusalem soit pour y apporter de l'argent, soit pour y célébrer
les fêtes. Philon nous dit qu'on avait des fonds dans chaque ville
et que de temps en temps on venait les verser au temple de

Jérusalem. (De Monarch. II, 224.) Plusieurs d'entre les plus
considérés étaient choisis pour diriger l'expédition. Il en venait
des milliers, nous dit Josephe (Ant. XVIII, 9,1), afin de mettre
le trésor à l'abri des tentatives de voleurs. Les fêtes attiraient
un grand concours de juifs-hellénistes qui, d'après Philon (de
Mon. II, 223), arrivaient aussi par milliers, des quatre points
cardinaux, pour se joindre aux frères de Palestine. Si tels étaient
les rapports entre les palestiniens, les juifs hellénistes et les

autres étrangers, il est impossible d'admettre que le mouvement

des idées ne se soit pas ressenti de ce contact. Si enfin à

toutes ces considérations vient s'ajouter la notice suivante du

Talm. Sotah IX, § 14, fol. 49 (d'après Gfrœrer), répétée dans
Baba Kama, fol. 83, qui nous apprend qu'à Jérusalem sous la

direction de Gamaliel on étudiait la Sagesse grecque, il ne faudra

pas s'étonner que tout n'y fût pas du plus pur judaïsme au

premier siècle. La notice en question est ainsi conçue : Dicit
Simeonben Gamaliel : mille pueri fuerunt in domo patris mei,

quorum 500 didicere legem et 500 sapientiam grcccam. Le

Guémariste ajoute ensuite qu'on aurait accordé une telle li-

1 II n'est pas prouvé que les alexandrins et hellénistes de Jérusalem
fussent mal vus des Juifs et laissés de côté. Ce sont pourtant les
hellénistes (Act. VI, 9, 11, 12) qui, ne pouvant convaincre Etienne, émeuvent
le peuple et les sénateurs et les scribes ; preuve qu'ils avaient aussi le

mot à dire.



LES IDÉES RELIGIEUSES EN PALESTINE 355

berté à Gamaliel parce qu'il appartenait à la famille royale :

Permiserunt familiœ Rabban Gamalielis sapientiam grœcam,
quoniam familiaris erat regibus. Gfrœrer, op. cit. 1,2, 402-405,
a prouvé que cette sapientia grœca ne peut-être que la
théosophie d'Alexandrie. Du reste, à en croire un autre passage tal-
mudique (Megilla 1,8), la version grecque de l'Ancien Testament
aurait été approuvée en Palestine par certains docteurs qui
auraient aussi permis de prononcer en langue grecque le Schma

(Deut. VI, 4-9 ; XI, 13-21 ; Nomb. XV, 37-41) et le Schemone

Esre, ainsi que d'autres prières journalières. (Schürer, op. cit.,
pag. 637, nous dit, outre cela, qu'on pourrait conclure de

Justin. Apol. I, 31 ; Tertul. Apol. c. 18, à un usage assez général

de la version des Septante.) — Quoi qu'il en soit de tous ces
détails extérieurs, nous pouvons sans rien avancer d'arbitraire
exprimer l'opinion suivante, à savoir que : si à l'époque de

Philon nous trouvons en Palestine l'idée d'un Dieu caché et

transcendant, si nous y constatons l'emploi de la Memra revêtant

des caractères identiques à ceux du Logos alexandrin et
tendant à satisfaire les mêmes besoins spéculatifs (c'est-à-dire
atténuer les anthropopathies de l'Ancien Testament et combler
l'abîme qui sépare Dieu d'avec le monde), si en outre il est
difficile de rendre raison du fait que les palestiniens négligent la

Sagesse hypostatique de l'Ancien Testament pour s'attacher,
comme à Alexandrie, de préférence à la doctrine de la Parole

hypostatique, il est difficile aussi, pour ne pas dire impossible,
de soutenir que la théosophie alexandrine n'ait pas influé
sensiblement sur la théologie des docteurs de Jérusalem. Qu'ils
aient témoigné du dégoût pour la sagesse grecque, et qu'ils
l'aient combattue, c'est prouvé; mais ce qui est aussi un fait

avéré, c'est qu'on se laisse bien souvent influencer, et cela

sans en avoir conscience par les doctrines mêmes qu'on
veut réfuter et anéantir. Cette manière de voir, qui n'est pas
contredite par les détails historiques sus-mentionnés, nous
semble soutenable, d'autant plus qu'elle est seule en état de

rendre compte des rapports d'identité qui existent entre la
spéculation palestinienne et celle d'Alexandrie.

En conclurons-nous que le travail de M. Stapfer perde de sa



366 EDMOND STAPFER

valeur parce qu'il nie le fait d'une influence étrangère sur
certaines doctrines fondamentales de la théologie palestinienne
Non, certes Puisque son intention était de faire revivre à nos

yeux le mouvement des idées religieuses de la Palestine au

premier siècle de notre ère, il a quand même atteint son but.

Qu'elles soient purement dérivées d'une étude approfondie de

l'Ancien Testament, ou qu'elles contiennent des éléments

hétérogènes, ces idées n'en étaient pas moins devenues
palestiniennes à l'époque de l'apparition du christianisme. Et pour ce

qui concerne l'exposition que M. Stapfer nous en fait, nous
n'avons pour notre part que des éloges à lui faire. Dans un
travail pareil, après la fidélité gardée aux documents, le premier
mérite est celui de la clarté. Notre auteur possède ce mérite.
Nous avons déjà loué son plan, nous louerons encore l'exposition

dans ses détails, la suite dans les idées, la justesse des

observations, l'originalité de certains rapprochements entre
les idées des anciens et les nôtres, la qualité du style qui se

recommande surtout par sa simplicité, et enfin l'impartialité
qui semble avoir présidé à tous ses jugements. Nous nous
réjouissons aussi de ce que M. le docteur Stapfer nous dise

dans sa conclusion « qu'il est encore du petit nombre de ceux
qui croient à une révélation de Dieu en Jésus-Christ. » Son

étude sur les origines du christianisme, loin de le conduire à

ne voir dans cette religion qu'un produit nécessaire de

circonstances diverses, l'a au contraire mis à même de constater

que l'esprit du christianisme n'est ni celui du judaïsme, ni
celui de l'hellénisme. « Il y a, dit-il, dans la vie de Jésus et
dans celle des apôtres une puissance que le passé n'avait pas
créée. » Nous espérons que M. Stapfer n'abandonnera pas ses

études de prédilection, et nous faisons des vœux pour que les
résultats auxquels il pourra aboutir le fortifient dans les
convictions auxquelles il nous paraît être arrivé.

Genève.
Henry Soulier,

D' phil.


	Les idées religieuses en Palestine à l'époque de Jésus-Christ

