
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 10 (1877)

Artikel: De l'auteur du IVe évangile. Partie 2

Autor: Rambert, Frédéric

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379217

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379217
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DE L'AUTEUR DU IVe EVANGILE «

m

Dans ce troisième paragraphe, après avoir abordé une question

préalable, celle de savoir pourquoi Jean, s'il est l'auteur
du quatrième évangile, ne se nomme pas expressément, M. van
Gœns s'attache à mettre en opposition le « Jean de l'histoire »

et celui du quatrième évangile. Il signale entre eux un certain
nombre de contradictions qui lui paraissent irréductibles.

1° Le « Jean de l'histoire » était en Galilée, lorsque Jésus

l'appela; celui du quatrième évangile était en Judée.
2° Le « Jean de l'histoire, » surnommé Boanerges, ou fils du

tonnerre, était d'un tempérament fougueux et rien ne montre
qu'il ait eu avec Jésus des relations plus intimes que Pierre et

Jacques. Celui du quatrième évangile, désigné comme le «

disciple que Jésus aimait, » est, au contraire, « une nature
profonde et réceptive,... qui vit plus au dedans qu'au dehors » et

ne joue dans l'histoire qu'un « rôle effacé.' »

3° Le « Jean de l'histoire, » ainsi que le témoignent les
synoptiques, fut témoin d'un certain nombre d'événements « qui,
sans doute, eussent été de nature à relever le disciple que
Jésus aimait, » et que pourtant le quatrième évangile ne
mentionne pas.

4* Le « Jean de l'histoire » ne se distingue guère de ses
collègues dans l'apostolat. Il est, comme eux, « un sévère judaï-

1 Voir la livraison du mois de janvier 1877.

THÉOL. ET PHIL. 1877. 11



162 FRÉDÉRIC RAMBERT

sant,... un apôtre de la circoncision, tandis que le quatrième
évangile représente l'universalisme anti-judaïque. »

Avant de soumettre à l'examen ces prétendues oppositions,
nous devons tout d'abord protester contre les expressions
employées. D'où M. van Gœns sait-il que le Jean des synoptiques
et de l'épître aux Galates est seul le « Jean de l'histoire, » à

l'exclusion de celui du quatrième évangile, qui ne serait, dès

lors, qu'un personnage imaginaire User de termes pareils, qui
supposent déjà tranchée la question qu'on met à l'étude, c'est
faire violence à ses lecteurs et s'exposer au grave reproche
d'aborder les problèmes de critique avec un regrettable parti pris.

Reprenons maintenant l'un après l'autre les diffférents points
énumérés plus haut, en commençant par la « question préalable.

»

M. van Gœns ne saurait admettre que l'apôtre Jean ait pu
« se dérober sous cette qualification mystérieuse de disciple
que Jésus aimait,» et il en donne trois raisons. L'une, c'est que
si cette désignation était familière aux disciples de Jean, Papias
devrait le savoir, et qu'il n'en sait rien. — Nous avons relu
attentivement le chapitre d'Eusèbe auquel M. van Gœns nous
renvoie (H. E. III, 39); mais nous n'y avons pas vu un seul

mot qui légitimât cette assertion, en sorte que, jusqu'à preuve
du contraire, nous persistons à penser que Papias, connaissant

le quatrième évangile, devait connaître aussi cette >.<

mystérieuse qualification.»— Une autre raison, c'est qu' «il y aurait
chez l'évangéliste quelque prétention, quelque vanité, à

s'appliquer un nom que la vénération de l'église lui aurait
conféré. » — Ici nous tombons dans un étonnement profond. Ce

« Jean de l'histoire, » qui nous est dépeint à la page suivante

comme « un esprit impétueux, exclusif, ambitieux, vindicatif, »

le voilà tout à coup saisi de scrupules de modestie Il a trop peu
de prétentions pour oser s'appeler le disciple cpie Jésus aimait.
Mais si cette désignation était réellement un indice de vanité,
ce devrait être, pour M. van Gœns, un motif sérieux dépenser

que c'est bien le « Jean de l'histoire » qui se l'est lui-même
attribuée et qu'il est, par conséquent, l'auteur de notre évangile.

— La troisième raison, c'est qu'un apôtre, donnant « une



DE L'AUTEUR DU IVe ÉVANGILE 163

vie de Jésus indépendante de celle qu'ont composée ses
devanciers... aurait dû justifier cette prétention par l'articulation
non équivoque de son nom. » — Mais pourquoi l'aurait-il dû
Serait-ce peut-être pour que la critique systématique pût
l'accuser plus carrément d'imposture? Tout bien compté, c'est là
probablement le seul gain qu'il en aurait retiré. Du reste, à la
distance de dix-huit siècles, nous sommes assez mal placés pour
dire ce que l'apôtre aurait dû faire ou ne pas faire. Nous ne
connaissons pas les motifs qui ont pu le déterminer, et ce que
la tradition nous rapporte sur l'origine de notre évangile est

plutôt de nature à montrer qu'il fut écrit pour des amis qui
n'avaient nul besoin de l'articulation expresse du nom de Jean.

Quant à la question de savoir si cette « qualification mystérieuse

» dénote plus de vanité que de modestie, chacun peut
en juger à sa façon. Nous estimons, pour notre part, que, si

l'apôtre avait recherché quelque satisfaction d'amour-propre,
il aurait employé de préférence la première personne, plutôt
que de « se dérober sous une qualification mystérieuse, » et

qu'en tous cas il ne se serait pas contenté du « rôle effacé du

disciple que Jésus aimait. » Mais si nous pensions différemment
ce ne serait sûrement pas à M. van Gœns qu'il appartiendrait
de nous jeter la pierre ; car le « Jean de l'histoire, » d'après le

portrait qu'il en a tracé, aurait sûrement été capable de bien
pis encore que d'un mouvement de vanité.

La première contradiction signalée porte sur la vocation de

l'apôtre. D'après les synoptiques, si l'on rapproche leurs récits
(Math. IV, 18-22; Marci, 16-20 ; Luc V, 1-11), Jésus, sur les

bords du lac de Génézareth, monte dans le bateau de Simon

pour parler aux multitudes qui l'entourent. Il se trouvait là,
outre Simon, André son frère, puis les deux fils de Zébédée,

Jacques et Jean. A la suite de ce discours et d'une pêche
miraculeuse, ils sont tous saisis de frayeur, et Simon-Pierre se

jetant aux pieds de Jésus, s'écrie : «Retire-toi de moi, Seigneur,
car je suis un homme pécheur. » Jésus lui répond : « Ne crains

point Désormais tu seras pêcheur d'hommes. » Puis descendant

de leurs bateaux et quittant tout, ils le suivirent. Les deux

premiers évangiles, qui ne mentionnent pas la pêche miracu-



164 FRÉDÉRIC RAMBERT

leuse, rapportent simplement que Jésus, après avoir adressé

cette vocation à Simon et à André, appela aussi Jacques et Jean.

— Le quatrième évangile nous dit, de son côté, que, sur le
témoignage rendu par Jean-Baptiste en ces termes : « Voici
l'Agneau de Dieu •» deux de ses disciples, dont l'un était André,
suivirent Jésus, l'accompagnèrent chez lui et restèrent avec

lui ce jour-là, puis qu'André amena son frère Simon, que le
lendemain Jésus appela Philippe, qui lui amena*Nathanaël, et

que le surlendemain il prit part « avec ses disciples » à un
repas de noces à Cana, en Galilée. (Jean I, 35 ss.) Il est infiniment

probable, comme l'admettent la plupart des critiques,
que le disciple de Jean-Baptiste qui accompagnait André élait
l'apôtre Jean. Encore ici il ne se nomme pas, mais indique
seulement sa présence. Ce serait donc, d'après cela, sur les

bords du Jourdain que l'apôtre Jean aurait pour la première
fois rencontré Jésus. — Tels sont les deux récits qui, d'après
M. van Gœns, seraient absolument contradictoires. Chacun des

deux, pris en lui-même, se recommande à la critique impartiale

comme ayant une réelle valeur historique. Celui du
quatrième évangile, avec tous ses détails si précis et si parfaitement

naturels, porte au plus haut degré le caractère d'un
témoignage. On sent à chaque ligne que le narrateur parle de

choses qu'il a vues et qui se sont profondément gravées dans

sa mémoire. Le récit des synoptiques n'est pas moins concret
ni moins naturel. On a l'impression très nette, en le lisant, que
l'on est en face d'une réalité historique. Néanmoins il porte
manifestement le caractère d'une tradition, plutôt que d'un
souvenir personnel. S'il fallait choisir, l'opinion la plus
probable serait, à notre avis, que la tradition synoptique a transporté

en Galilée et rattaché à des faits passés dans ce pays
une vocation qui avait réellement eu lieu en Judée, sur les
bords du Jourdain. Mais nous n'en sommes pas réduits à faire
ce choix. Le quatrième évangile ne parle pas d'une vocation

expresse. Il raconte seulement que Jean et André dirent à

Jésus : « Où demeures-tu? » que Jésus leur répondit : « Venez

et voyez; » qu'ils allèrent et virent où il demeurait, « et restèrent

chez lui ce jour-là; car c'était la dixième heure. » Il est vrai



DE L'AUTEUR DU IVe ÉVANGILE 165

que le lendemain André rencontre son frère Simon et l'amène
à Jésus et que, selon toute apparence, ils furent tous les trois,
le surlendemain, au nombre des disciples qui assistèrent aux
noces de Cana et descendirent ensuite à Capernaum. (II, 12.)
Mais nulle part nous ne voyons que Jésus leur ait enjoint de

tout abandonner pour s'attacher à sa personne et à son œuvre.
Cette vocation, que les synoptiques rapportent seuls, eut lieu
en Galilée, vraisemblablement pendant le séjour à Capernaum,
mentionné dans Jean II, 12. La contradiction cherchée n'existe
donc pas. Il n'y a eu qu'une vocation, celle que racontent les

synoptiques ; mais le quatrième évangile nous apprend qu'au
moment de cette vocation les fils de Zébédée, ainsi que Simon
et André, n'étaient pas pour Jésus de nouvelles connaissances,
qu'ils l'avaient entendu déjà sur les bords du Jourdain et étaient
venus avec lui de Judée en Galilée. Or cette donnée du
quatrième évangile, bien loin de contredire le récit des synoptiques,
le rend, au contraire, plus clair et plus naturel. Elle nous fait
mieux comprendre l'empressement avec lequel ces premiers
disciples, à l'appel de Jésus, abandonnèrent tout pour le
suivre.

Mais ce n'est pas tout encore. Non-seulement le « Jean de
l'histoire » n'a pas pu connaître Jésus sur les bords du Jourdain,

il ne peut pas non plus, insinue M. van Gœns, lui avoir
été envoyé par Jean-Baptiste ; car, si ce dernier procédait ainsi,
« on ne conçoit pas comment il aurait pu continuer de réunir
autour de lui une école qui se séparait des principes de Jésus,

comme le veut Marc 11,18'. » Comment Jean-Baptiste n'a pas

pu adresser ses disciples à Jésus, il n'a pas pu leur dire : « Voici
le Messie attendu Voici l'Agneau de Dieu » Cette figure si

originale du Précurseur, que nos quatre évangiles s'accordent
à nous dépeindre, n'est que pure imagination,... et tout cela

pourquoi Parce que, d'après Marc II, 18, les disciples de Jean-

Baptiste pratiquaient le jeûne, tandis que ceux de Jésus ne le

pratiquaient pas. C'est là ce que M. van Gœns appelle
solennellement « se séparer des principes de Jésus, » en ayant soin
toutefois de ne pas ajouter que Jésus, dans ce même passage,

« Pag. 488.



166 FRÉDÉRIC RAMBERT

ne condamne pas le jeûne, mais se borne à répondre que ses

disciples, s'ils veulent le pratiquer, pourront le faire plus lard,
« lorsque l'époux leur aura été enlevé. » (Marc II, 20.) Pour
satisfaire la critique systématique, qui se plaît à transformer
l'histoire en algèbre et sacrifie impitoyablement ce qui ne se
laisse pas ramener à ses formules, il faudrait que Jean-Baptiste,
après avoir reconnu le Messie, eût immédiatement renoncé à

toute activité personnelle distincte de celle de Jésus. Ainsi le
veut la logique, et devant elle tout doit plier, même les
documents historiques qu'on proclame d'ailleurs les plus dignes de

foi. C'est, en effet, de cette façon-là qu'on invente l'histoire, et
si les évangélistes avaient créé un Jean-Baptiste de fantaisie,
nous ne doutons nullement qu'ils n'eussent beaucoup mieux
respecté la logique formelle. Heureusement, ils ont eu plus à

cœur la vérité que la logique. Ils n'ont pas craint de nous dire
ce qu'ils savaient et de le dire comme ils le savaient, sans trop
se demander si l'on pourrait, ou non, taxer d'inconséquence
la conduite du Précurseur.

Après la vocation du tils de Zébédée, c'est son caractère qui,
d'après M. van Gœns, présente le contraste le plus frappant
avec ce que dut être l'auteur du quatrième évangile. Mais nous
retrouvons ici le même procédé expéditif que nous avons eu
l'occasion déjà de signaler. L'honorable critique propose sa

thèse, il lance, à titre d'arguments, un certain nombre de

questions, puis, au bout d'une demi-page, après le septième point
d'interrogation, il estime la thèse démontrée et il passe à un
autre sujet. Si ce peut être excellent pour étonner les simples,
ce n'est guère le moyen de convaincre les hommes compétents.
Jean, d'après les synoptiques, a été surnommé Boanerges, il a

donné des preuves manifestes d'étroitesse et de violence. « Est-

ce là, s'écrie M. van Gœns, un disciple qui a pénétré plus que
tout autre dans l'esprit du Seigneur, du vivant de son Maître,
ainsi que le quatrième évangile le représente Appellera-t-on
cet esprit impétueux, exclusif, ambitieux, vindicatif, une nature
qui vit plus au dedans qu'au dehors, une nature profonde et

réceptive? Enfin, qu'y a-t-il de commun entre le rôle accentué
de l'un des Boanerges et le rôle effacé du disciple que Jésus



DE L'AUTEUR DU IV8 ÉVANGILE 167

aimait1?» — Quant à ce dernier point, si le fils de Zébédée

n'a dans le quatrième évangile qu'un rôle effacé, c'est que
l'auteur l'a voulu ainsi, lui qui efface jusqu'au nom même de

Jean. — Quant au reste, où donc le quatrième évangile repré-
sente-t-il l'apôtre Jean comme « un disciple qui a pénétré plus

que tout autre dans l'esprit du Seigneur, » comme une «

nature profonde et réceptive, etc.? » C'est nous qui nous le figurons

ainsi, parce qu'il nous a fait connaître plus intimement que
d'autres la personne de son Maître ; mais l'évangile lui-même
se borne à le désigner comme le « disciple que Jésus aimait, »

c'est-à-dire, comme celui qui était, de la part du Seigneur,
l'objet d'une affection personnelle très spéciale et nous ne
savons pas voir ce qu'il y a dans ce fait qui contredise les données

des synoptiques. Il nous semble, au contraire, qu'il existe

sur ce point entre eux et le quatrième évangile un accord très
frappant. Le surnom de Boanerges dénote moins, pensons-nous,
un « tempérament fougueux, » qu'un caractère énergique et

courageux. Or le disciple que Jésus aimait n'est-il pas celui qui
déploie le plus de courage et d'énergie dans son dévouement à

son Maître, qu'il accompagne seul jusqu'au pied de la croix?
M. van Gœns cite à l'appui de sa thèse quelques traits tirés des

synoptiques ; mais ce que ces traits nous paraissent mettre surtout

en lumière, ce n'est pas tant l'impétuosité d'un tempérament

fougueux, qu'un attachement profond à la personne même
de Jésus. « Maître, dit un jour l'apôtre, nous avons vu
quelqu'un qui chassait les démons en ton nom et nous l'en avons
empêché, parce qu'il ne te suit point avec nous. » (Luc IX, 49;
Marc IX, 38.) C'était assurément de l'étroitesse, mais l'étroitesse
d'un disciple qui s'est attaché aux pas de son Maître et ne peut
comprendre qu'on le suive ou le serve autrement. Ailleurs nous
le voyons tout disposé à demander que le feu du ciel descende
et consume une bourgade samaritaine qui refusait à Jésus

l'hospitalité. (Luc IX, 54.) C'était de la violence, mais la
violence d'un disciple qui aime avec passion son Maître et ressent
comme une offense personnelle les outrages qui lui sont infligés.
Dans une autre occasion, le même apôtre consent à ce que sa

¦ Pag. 489.



168 FRÉDÉRIC RAMBERT

mère demande pour son frère et pour lui les places d'honneur
dans le royaume de Dieu. C'était une haute ambition, mais
l'ambition d'un disciple qui aspire à demeurer le plus près
possible du Maître et qui se déclare d'ailleurs tout prêt à boire la
même coupe et à être baptisé du même baptême que lui. Ainsi
l'apôtre Jean se distingue, d'après les synoptiques eux-mêmes,
par son attachement à la personne de Jésus. Or, que nous dit le

quatrième évangile? Il complète et confirme ce renseignement
en nous apprenant que le Maître ne restait point insensible à

une affection si vive et qu'il éprouvait, lui aussi, pour son
disciple un attachement très particulier. Voilà toute la contradiction

Mais il n'y a pas seulement le caractère, il y a les destinées
de l'apôtre Jean. Quel contraste sur ce point « Constatons,
dit M. van Gœns, que le quatrième évangile ne mentionne
aucun des incidents relatifs à cet apôtre et rapportés par les

synoptiques : ni sa vocation sur les rives du lac de Galilée, ni
son admission à l'apostolat, ni sa présence auprès du lit de la
belle-mère de Pierre, ni la maison mortuaire de Jaïrus, ni la

transfiguration, ni les derniers discours sur la montagne des

Oliviers, ni la cène, ni l'agonie de Gethsémané, événements
dont les synoptiques nous disent expressément que Jean en fut
témoin et qui sans doute eussent été de nature à relever plus
ou moins le « disciple que Jésus aimait1. » — Nous nous
empressons de constater le fait, puisque M. van Gœns y tient,
sauf à lui demander pourtant ce que cela prouve, à quoi il
veut en venir. Faut-il en conclure que l'évangéliste, en omettant

tant de faits qui étaient à l'honneur du « disciple que
Jésus aimait, » a voulu le rabaisser Mais les maîtres que suit
volontiers l'honorable critique hollandais nous ont habitués

plutôt à l'idée contraire, et lui-même il voit dans la
désignation de ce disciple un indice de vanité, ce qui implique que
l'évangéliste, quel qu'il soit, avait plutôt une tendance à le
glorifier qu'à le rabaisser. — Faudrait-il alors penser que l'auteur
du quatrième évangile a laissé tous ces faits en dehors de son

récit, parce qu'il ne les connaissait pas? Mais si cet auteur

1 Pag. 489.



DE L'AUTEUR DU IVe ÉVANGILE 169

est un chrétien du second siècle, c'est-à-dire d'une époque
qui, d'après la critique négative, ne possédait encore que la

tradition synoptique, cette supposition est tout simplement
absurde. — Ou peut-être M. van Gœns veut-il donner à entendre

que l'apôtre Jean, s'il était l'auteur do notre évangile, n'aurait
pas manqué de raconter en détail ces circonstances qui étaient
toutes à son honneur Mais, deux pages plus haut, ce même

apôtre était si modeste qu'il n'aurait pas même consenti à se

nommer « le disciple que Jésus aimait. •» Que doit-il donc

prouver, ce fait si solennellement constaté Nous l'ignorons,
et l'honorable critique se garde bien de nous tirer d'embarras.
S'il ajoute un mot encore, avant de passer outre, ce n'est point
pour nous dire sa pensée, c'est pour écarter l'opinion qui nous
semble seule vraiment naturelle et raisonnable, seule appuyée

par des indices précis tirés du quatrième évangile1, savoir que
l'auteur de ce livre suppose connue la tradition synoptique,
qu'il cherche à la compléter et n'en reproduit les récits qu'autant

qu'il le juge nécessaire au but en vue duquel il écrit.
Les destinées du « Jean de l'histoire, » après que Jésus eut

définitivement quitté ses disciples, sont aussi, d'après M. van
Gœns, tout à fait défavorables à l'idée qu'il serait l'auteur du

quatrième évangile. Il n'y a rien, par exemple, dans l'histoire
de l'église apostolique, qui établisse « la supériorité de l'apôtre
Jean. » — Cependant ne le voyons-nous pas en plus d'une
occasion importante agir avec Pierre (Act. Ill, 1 ss. ; IV, 13,

19, Vili, 14, ss.) Il montre le même courage, la même
assurance que ce dernier, dans le témoignage qu'ils rendent
ensemble à leur Maître, notamment lorsqu'ils ne craignent pas
de dire en présence du conseil des Juifs : « Jugez s'il est juste
devant Dieu de vous obéir plutôt qu'à Dieu; car nous ne
pouvons pas ne point parler des choses que nous avons vues et

entendues » (IV, 19, 20.) Bien des années plus tard l'apôtre
Paul nous le présente encore comme étant avec Pierre et
Jacques l'une des colonnes de l'église. (Gai. II, 9.) Nous n'en
demandons pas davantage. Nous ne voyons pas pourquoi il

1 Voir Godet, Commentaire sur l'évangile de saint Jean, 2S édit., I,
pag. 107-110.



170 FRÉDÉRIC RAMBERT

faudrait absolument que le quatrième évangéliste eût été supérieur

aux autres apôtres en influence ou en activité. Du reste,
encore ici, nous ne pouvons retenir un léger mouvement de

surprise. Une page plus haut M. van Gœns nous a montré que
le « disciple que Jésus aimait » était trop peu en évidence pour
pouvoir être le Jean de l'histoire. « Qu'y a-t-il de commun,
s'écriait-il, entre le rôle accentué de l'un des Boanerges et le
rôle effacé du disciple que Jésus aimait » Maintenant tout à

coup c'est le « Jean de l'histoire » qui a un rôle trop effacé

pour être « le disciple que Jésus aimait » et l'auteur du
quatrième évangile. Un mot d'éclaircissement pour expliquer une
volte-face aussi rapide n'aurait pas manqué d'à propos.

Nous arrivons maintenant au point le plus saillant de cette

opposition si tranchée qui doit exister entre le « Jean de l'histoire

» et l'auteur du quatrième évangile. Le premier, d'après
M. van Gœns, est un « sévère judaïsant, » tandis que le
second professe, au contraire, «l'universalisme antijudaïque ; »

or il y avait entre ces deux tendances une guerre à outrance ;

donc le quatrième évangéliste ne peut pas être le « Jean de

l'histoire. » — Le raisonnement est irréprochable au point de

vue de la logique. Mais tous les partis ont à leur service, pour
emporter d'assaut les positions difficiles, quelques-uns de ces

syllogismes retentissants, et nous avons pu déjà pressentir que
la critique systématique ne doit pas faire exception sous ce

rapport. Toute la question est de savoir si les prémisses du
raisonnement sont bien d'accord avec les faits. C'est là le

point délicat qu'il s'agit d'examiner. Le « Jean de l'histoire »

est-il un si sévère judaïsant et l'auteur du quatrième évangile
un anti-judaïsant si prononcé, qu'il y ait réellement entre eux

l'opposition radicale que l'on prétend y voir M. van Gœns

s'applique, naturellement, à prouver l'affirmative, et sa

démonstration se résume à ceci : Le « Jean de l'histoire » était
un apôtre de la circoncision, de même que Jacques et Pierre ;

il n'était pas d'un « spiritualisme bien élevé, » comme le montre

sa rencontre avec Cérinthe ; il portait le nirakov en qualité
de ts/jsûî ; il célébrait la Pâque le 14 Nisan, ce que ne pouvait
faire le quatrième évangéliste ; enfin ce dernier traite les Juifs



DE L'AUTEUR DU IVe ÉVANGILE 171

de telle façon qu'ils devaient lui être « tout-à-fait antipathiques.

» L'argument tiré de la comparaison entre le quatrième
évangile et l'Apocalypse fait l'objet d'un paragraphe spécial.

Beprenons successivement les différents points de cette
démonstration

Le premier s'appuie essentiellement sur le deuxième
chapitre de l'épître aux Galates. Jean s'y trouve associé à Jacques
et à Pierre. C'est à eux essentiellement que pensait l'apôtre
Paul, lorsqu'il parle de oî SoxoOvteç ûvxi n (v. 6), ceux qui paraissent

être quelque chose, ceux qu'on juge dignes de respect et

dont on accepte l'autorité. Il les désigne même expressément
comme oî Soxouvrsç arviai élvxi (vers. 9), ceux qui paraissent être
des colonnes, c'est-à-dire ceux qu'on envisage comme tels.

Il est dès lors vraisemblable que Jean partageait les vues de

ses deux collègues, bien qu'il pût y avoir entre lui et eux quelque

divergence, comme nous devons conclure de ce chapitre
même qu'il en existait entre Pierre et Jacques. Mais quel était
donc le point de vue général auquel se rattachaient les trois
colonnes de l'église de Jérusalem Nous pouvons essayer de

le déterminer d'après les passages mêmes de l'épître aux
Galates sur lesquels M. van Gœns s'appuie. Paul, voyant son

œuvre entravée par les attaques des chrétiens judaïsants, se

décide à monter à Jérusalem pour exposer « à ceux qui sont
considérés » roïç Soxoûmv c'est-à-dire aux principaux apôtres,
l'évangile qu'il annonce parmi les nations. Il est accompagné
de Barnabas et prend avec lui Tite. Mais celui-ci, « bien qu'il
fût grec, ne fut pas contraint d'être circoncis.» Par qui n'y fut-
il pas contraint? Evidemment par les apôtres auxquels Paul
avait exposé son évangile. La suite du passage (vers. 4 et 5)

est diversement interprétée. On se demande si Tite, bien qu'il
n'y fût pas forcé, a été néanmoins circoncis ou s'il ne l'a pas
été. Cette dernière interprétation, d'après laquelle Tite n'a pas
été circoncis, nous semble la plus naturelle ; mais, si même il
fallait admettre qu'il l'a été, il n'en demeurerait pas moins

certain, d'après la déclaration catégorique de Paul, que les

apôtres de Jérusalem ne l'ont point exigé. La circoncision de

Tite aurait eu lieu seulement « à cause des faux frères furtive-



172 FRÉDÉRIC RAMBERT

ment introduits, qui s'étaient insinués pour épier la liberté

que nous avons en Jésus-Christ, afin de nous asservir. »

L'apôtre des gentils aurait fait une concession aux préjugés des

judéo-chrétiens de Jérusalem, et cela librement, par gain de

paix. Il aurait agi dans cette circonstance comme il le fit à

propos de Timothée et d'après le même principe qui le porta,
lors de son dernier séjour à Jérusalem, à s'associer à un vœu
de quelques chrétiens de cette ville. Nous le répétons, cette
opinion n'est point la nôtre. Il nous paraît infiniment plus probable

que Paul n'a pas donné aux chrétiens judaïsants cette satisfaction.

Mais, l'eût-il donnée, il n'en faudrait pas moins reconnaître

que les apôtres de Jérusalem ne l'avaient pas exigée de

lui. C'est là le point important à relever pour la question qui
nous occupe. 11 nous montre, en effet, par un témoignage
irrécusable, que Pierre, Jacques et Jean recevaient comme des

frères en Christ les chrétiens d'origine païenne, sans leur
imposer la circoncision. Il y avait donc une différence fondamentale

entre eux et les adversaires de Paul, qui parcouraient les

églises en prêchant la nécessité de la circoncision. (Act. XV, 1;
Gal. V, 2.) M. van Gœns n'en tient aucun compte. « Si les
trois colonnes, dit-il, n'usaient pas de la violence des faux
frères, des zélateurs aveugles, c'est l'effet de la différence qui
existe entre la théorie et la pratique *. » Nous pouvons opposer
à cette insinuation un fait qui nous paraît décisif, c'est que les
trois « colonnes » ont accueilli Tite, bien qu'il fût grec, sans

exiger qu'il fût circoncis, et, nous basant sur ce fait, nous
n'hésitons pas à dire que Pierre, Jacques et Jean étaient plus
rapprochés du point de vue de Paul que de celui des « sévères

judaïsants. »

D'après M. van Gœns, la suite de ce chapitre de l'épître aux
Galates achève de montrer le désaccord profond qui existait
entre Paul et les apôtres de Jérusalem. Ce n'est pas sans
ironie, pense-t-il, que ces derniers y sont désignés comme oî

SozoOvteç eivxi Tt, ou oî SoxoOvtsç arvkoi avai. (vers. 6, 9.)—Nous ne
savons pas voir cette ironie. Paul combat des docteurs judaïsants

qui niaient son apostolat et prétendaient s'appuyer pour

' Pag. 490.



DE L'AUTEUR DU IVe ÉVANGILE 173

cela sur l'autorité des apôtres de Jérusalem. Il leur déclare

tout d'abord qu'il n'est nullement inférieur à ces premiers apôtres

qu'ils estimaient si haut, qu'ils considéraient comme des

colonnes, et rien ne montre qu'en s'exprimant ainsi il ait
voulu les rabaisser, bien moins encore parler d'eux ironiquement;

mais il ne veut pas davantage qu'on les élève au-dessus

de lui. Il déclare, de plus, que c'est sans raison qu'on se

réclame d'eux contre lui, puisqu'ils ont solennellement reconnu
son apostolat et lui ont donné, à lui et à Barnabas, la main
d'association. — Ici la critique systématique est dans un
étrange embarras. Elle ne sait comment accorder avec ses

formules sur l'histoire apostolique, ce fait si simple, et pourtant

si admirable dans sa simplicité. A l'entendre, — et M. van
Gœns s'en fait, comme à l'ordinaire, le fidèle écho, — ce serrement

de mains dut être d'une froideur glaciale. Paul avait eu
de grands succès, on était bien forcé de l'avouer ; puis on avait
besoin d'argent pour les pauvres, et l'apôtre des gentils pouvait

en collecter : aussi se résigna-t-on, bien à contre cœur, à

lui donner la main, mais sans qu'il y eût aucun accord sur les

principes : on demeure des adversaires, des rivaux, après
comme avant. — C'étaient de bien fins politiques et de rusés
calculateurs que ces trois « colonnes » de l'église. On ne
s'attendrait guère à trouver à leur tête celui qui avait dit à Simon
le magicien : « Que ton argent périsse avec toi » Mais le
système le veut ainsi! Il exige qu'on sacrifie impitoyablement à

ses formules ce mémorable exemple de fraternité chrélienne,
dans lequel nous voyons des disciples de Jésus-Christ, après
s'être communiqué leurs pensées et avoir pu constater entre
eux des divergences d'opinions très réelles, se donner
néanmoins la main d'association, parce qu'ils ont reconnu qu'ils
avaient une même foi et servaient le même Sauveur. Des

critiques, qu'on dit habiles, font, sans hésiter, ce sacrifice. C'est

peut-être par excès de sagacité : à force de scruter les nuances
ils ne savent plus distinguer les couleurs. Aussi quand ils nous
disent que les apôtres de Jérusalem étaient de « sévères judaï-



174 FRÉDÉRIC RAMBERT

sants, » et qu'il n'y avait entre eux et les « zélateurs aveugles »

que la différence de la théorie à la pratique, nous leur répondons

simplement que les « colonnes » de l'église, Pierre,
Jacques et Jean, ont mis leur main dans la main de Paul, qu'ils
ont approuvé son œuvre, qu'ils l'ont reconnu comme leur
associé dans l'œuvre du ministère, et tout cela après que
l'apôtre des gentils leur avait loyalement exposé son évangile.
Voilà le fait! Il nous suffit.

Nous ne prétendons nullement par là effacer toute différence
entre le point de vue de Paul et celui des apôtres de Jérusalem.

Ces derniers, élevés dans les usages et les traditions du
judaïsme, en subissaient encore l'influence. Ils n'avaient pas
compris aussi nettement que Paul que tout cela appartenait
maintenant à une économie passée. Ils avaient de la peine
surtout à admettre qu'en Christ il n'y ani grec ni juif, que l'Israélite

selon la chair ne peut plus prétendre dans l'église
chrétienne à une position privilégiée. Cependant il nous semble
ressortir de ce chapitre même de l'épître aux Galates qu'ils
étaient retenus par des habitudes, plus encore que par des

principes. Ils ne songeaient pas à imposer la loi de Moïse aux
païens: aussi n'exigent-ils pas la circoncision de Tite et, lorsque

Paul leur expose l'évangile qu'il prêche parmi les
nations, ils l'approuvent ; mais, en revanche, ils ne peuvent se

résoudre à « manger avec les païens. » (vers. 12). Ils acceptent le

principe, savoir, l'entrée des gentils dans le royaume de Dieu

par la seule foi en Jésus-Christ, ils appliquent ce principe en

un point essentiel, en ne leur imposant pas la circoncision;
mais ils n'en discernent pas toutes les conséquences, ils ne
voient pas que l'esprit nouveau doit se former un corps
entièrement neuf et pour cela faire disparaître les distinctions
anciennes fondées sur la loi et sur les traditions du judaïsme. Ce

point de vue, avec les contradictions qu'il implique, n'a pas de

quoi nous surprendre. Il devait nécessairement se produire
dans une époque de transition comme celle de l'âge apostolique,

et il était naturel que les apôtres de Jérusalem en
fussent les premiers représentants. Mais ce qui n'est pas moins

évident, c'est qu'il était pratiquement intenable et ne devait

pas tarder à les mettre dans une fausse position.



DE L'AUTEUR DU IVe ÉVANGILE PÎ5

Nous en avons immédiatement la preuve dans la suite de ce
même chapitre de l'épître aux Galates. Pierre, qui, sans doute,
à Jérusalem, ne mangeait pas avec les païens, lorsqu'il vient
à Antioche, se trouve obligé, par la force même des choses,
de « vivre à la façon des gentils » (eBvtxû; ç«v, vers. 14), et il se

soumet à cette nécessité, ce à quoi un o sévère judaïsant » n'eût
jamais consenti. « La faiblesse, qui le rendit infidèle à son

amour pour Jésus dans la cour de Caïphe, nous dit M. van
Gœns, le porta à renier sa conviction dogmatique à l'égard
des observances légales, dans le milieu ethnico-chrétien
d'Antioche '. » Il faut assurément faire la part de la faiblesse.
Jacques aurait été peut-être plus ferme. Mais n'y a-t-il pas à ces

inconséquences de Pierre une cause plus profonde? S'il n'a
pas le courage de son opinion, ne pouvons-nous pas en
conclure qu'il n'avait plus à ce moment-là une « conviction
dogmatique à l'égard des observances légales » Il avait
approuvé l'œuvre de Paul en lui donnant la main d'association,

et maintenant qu'il se trouve à Antioche, au sein d'une
église dans laquelle les vues de cet apôtre sont couramment
admises, il est moralement obligé de faire un pas de plus et
de vivre lui-même avec les chrétiens d'origine païenne,
sans plus avoir aucun égard à la loi et aux coutumes juives.
S'il y avait eu là pour lui une question de principe, s'il avait
encore eu sur ce point une « conviction dogmatique, » il est

probable qu'il l'aurait maintenue, ou bien qu'il ne se serait

point exposé à l'épreuve redoutable d'un séjour à Antioche
auprès de Paul, sachant qu'il s'y trouverait dans une situation
fausse et difficile. Nous sommes donc en droit de penser que
son attachement aux pratiques du judaïsme était déjà singulièrement

ébranlé, puisqu'il suffit d'un changement de milieu

pour l'y faire renoncer. Mais s'il n'avait plus à leur égard une
conviction arrêtée, il n'était pourtant pas encore arrivé à la

conviction contraire. Nous le voyons incertain, hésitant. Lorsqu'il

vient à An tioche des envoyés de Jacques, il craint de s'être

trop avancé, il craint peut-être que cette concession qu'il a faite

au point de vue de Paul ne soit envisagée à Jérusalem comme

une infidélité et blâmée par l'église. Il n'est pas assez sûr de

' Pag. 490.



176 FRÉDÉRIC RAMBERT

lui-même pour accepter courageusement les conséquences de

sa conduite: aussi essaye-t-il de revenir en arrière et Paul est-

il obligé de lui adresser une énergique remontrance pour le
ramener dans le chemin delà droiture. «Si toi qui es juif, lui dit-

il, tu vis à la manière des nations, et non à la manière des Juifs,
comment contrains-tu les nations à judaïser » (vers. 14.)

Pierre, revenant aux préjugés du judaïsme, après avoir paru y
renoncer, agissait, en effet, comme s'il fallait « judaïser » pour
avoir part au royaume de Dieu, et son exemple aurait
inévitablement produit une scission dans l'église d'Antioche. Quel fut

pour lui le résultat de cette répréhension publique? Est-ce

qu'il persista dans ce mouvement rétrograde, ou bien marcha-

t-il plutôt dans le sens d'une application plus large des
principes du christianisme? C'est à cette dernière opinion que
nous devons certainement nous arrêter, si nous consultons

l'épître qu'il nous a laissée et dans laquelle, s'adressant à des

chrétiens d'origine païenne, il leur dit : « Vous êtes une race

élue, un sacerdoce royal, une nation sainte, un peuple
acquis..., vous qui autrefois n'étiez point un peuple, mais qui
maintenant êtes le peuple de Dieu. » (II, 9, 10.)

Ainsi, pour nous résumer, Pierre, à l'époque où nous transporte

le chapitre deuxième de l'épître aux Galates, était fort
éloigné d'être un « sévère judaïsant, » et rien ne montre qu'il
le soit jamais devenu. Nous devons penser plutôt qu'il le fut
de moins en moins. Si donc Jean lui est associé comme
partageant avec lui « l'apostolat de la circoncision ', » il ne faut

pas en conclure qu'il fût plus que lui un « sévère judaïsant. »

L'argument étant sans valeur pour Pierre, il ne saurait en
avoir pour Jean.

Une seconde raison qu'allègue M. van Gœns à l'appui de sa

thèse est tirée de la rencontre de Jean et de Cérinthe à Ephèse,
telle qu'Irénée nous la rapporte, en s'en référant au témoi-

1 II ne sera peut-être pas superflu de rappeler, vu l'usage fréquent
qu'on fait de cette expression, qu'elle ne signifie point que les apôtres de
Jérusalem prêchassent la circoncision, mais seulement qu'ils estimaient
avoir à ce moment-là pour mission spéciale d'annoncer l'évangile parmi
les circoncis.



DE L'AUTEUR DU IVe ÉVANGILE 177

gnage de Polycarpe1. Nous reconnaissons bien là, d'après
l'honorable critique, le « Jean de l'histoire. » tandis qu'un pur
spiritualiste, tel que l'auteur du quatrième évangile, ne se

serait jamais permis une conduite aussi inconvenante. «

Trouverait-on aujourd'hui un spiritualisme bien élevé au chrétien
qui refuserait de saluer un autre chrétien uniquement parce
qu'il diffère de lui sous le rapport de quelques vues dogmatiquess?

» — Pour un rien, vraiment, on nous ferait voir dans
le quatrième évangéliste le précurseur de ce christianisme
affadi qui, prenant envers toutes les autorités, la science y
comprise, les libertés les plus étranges, se décore ingénuement de

l'épithète de « libéral. » Dans le cas particulier l'anachronisme
est d'une touchante bonhomie ; car c'est ce même apôtre du
spiritualisme, l'auteur de l'évangile de Jean, qui écrit dans la
seconde des épîtres que nous possédons de lui : « Beaucoup
de séducteurs sont venus dans le monde, qui ne confessent

point Jésus-Christ venant en chair ; c'est le séducteur et
l'antichrist... Quiconque ne demeure point dans l'enseignement
de Christ ne possède point Dieu... Si quelqu'un vient à vous
et ne porte pas cet enseignement, ne le recevez pas dans votre
maison et ne le saluez pas; car celui qui le salue participe à

ses mauvaises œuvres. » (Vers. 7-11.) Décidément le « Jean de

l'histoire » et celui de l'évangile et des épîtres se ressemblent
ici à s'y méprendre. Ils sont aussi éloignés l'un que l'autre de

ce « spiritualisme élevé » qui consiste à professer l'indifférence,

— si ce n'est même le dédain, — pour tout ce qu'il lui
plaît d'appeler des « vues dogmatiques. » Le fait historique
rappelé par M. van Gœns prouve donc précisément le
contraire de sa thèse. De plus, si le « Jean de l'histoire » était un
sévère judaïsant et professait un grossier chiliasme, comme on
cherche à le démontrer, se serait-il si violemment opposé à

Cérinthe, connu, lui aussi, par son ébionitisme et par ses vues
chiliastes?

Un troisième argument, c'est « l'affirmation assez ambiguë
de Polycrate, évêque d'Ephèse, que Jean portait tô nérùo/, en

' Adv. Han-. III, 3.
ä Pag. 491.

THÉOL. ET PHIL. 1877. 12



178 FRÉDÉRIC RAMBERT

qualité de lepûs \ » Ce témoignage est, en effet, assez ambigu,
ou plutôt tout à fait énigmatique. Polycrate parlant des

« grandes lumières qui se sont éteintes en Asie, » mentionne
tout spécialement Jean, et cherchant les qualifications les plus
propres à relever la dignité de cet apôtre, il le désigne comme
« celui qui reposa sur le sein de Jésus, qui fut sacrificateur
portant le bandeau (nérxlov), et témoin et docteur2. » Nous

avons évidemment ici un trait légendaire dont la piété de

l'église d'Ephèse avait orné la figure du vénérable apôtre qu'elle
se glorifiait d'avoir possédé dans son sein. Ce disciple bien-aimé
qui avait été transporté en esprit dans le sanctuaire céleste, qui
y avait contemplé le trône de Dieu et entendu les cantiques
d'adoration des chérubins (Apoc. IV, 1, sq.), n'était-il pas
naturel de lui décerner les honneurs sacerdotaux et, par conséquent,

les insignps de cette haute dignité Nous ne voyons pas
trop pourquoi M. van Gœns, qui trouve Tertullien bien naïf
d'admettre, surla foi de la tradition, que Jean avait été plongé
dans l'huile bouillante sans en éprouver aucun mal, croit
devoir tout à coup prendre au sérieux un autre trait, non
moins évidemment légendaire, de cette même tradition. La
seule raison de cette anomalie, c'est, apparemment, qu'il pense
trouver ici un argument favorable à sa thèse. Mais qui prouve
trop ne prouve rien. Il faut une foi robuste à la sévérité du

judaïsme de Jean, ou bien à l'infaillibilité de la tradition, pour
se le représenter jouant au grand-prêtre et se ceignant du
bandeau sacerdotal.

Un quatrième argument, auquel M. van Gœns paraît
attacher une certaine importance, est tiré des discussions qui
agitèrent l'église dans la seconde moitié du second siècle à propos
du jour de la célébration de la fête de Pâques. Mais nous
avons quelque peine à le suivre dans la manière dont il cherche

à tirer parti de ce fait. Après avoir rappelé que les synoptiques

fixent la mort de Jésus au 15 nisan, tandis que le
quatrième évangile la place un jour plus tôt, il ajoute : « Cette
différence de date enfanta deux partis, dont les débats éclatè-

¦ Pag. 491.
• Eus. H. E. Ill, 31.



DE L'AUTEUR DU IVe ÉVANGILE 179

rent en Asie-Mineure vers l'an 170 ] » Ce serait donc, d'après
cela, cette divergence d'un jour quant à la date précise de la
mort de Jésus, qui aurait provoqué les violents débats du
second siècle sur la fête de Pâques. Nous aurions su gré à

l'honorable critique d'essayer en quelques mots la preuve de

cette assertion ; car elle est fort loin, croyons-nous, d'être un
résultat acquis à l'histoire. Le chef de l'école de Tubingue, par
exemple, dont M. van Gœns ne dédaigne sûrement pas l'autorité,

avait une opinion diamétralement opposée. Il pensait que
c'étaient les discussions sur la fête de Pâques qui avaient
déterminé le quatrième évangéliste à modifier en ce point la
tradition pour combattre le rite asiatique. Cette position, défendue

pourtant avec talent, s'étant trouvée intenable, la critique
systématique, au lieu d'abandonner l'argument, ce qui eût été

plus rationnel, s'est avisée de le retourner. Ce n'est plus la

dispute sur la Pâque qui a produit le récit du quatrième évangile

; c'est, au contraire, ce récit qui, en avançant d'un jour le
dernier repas et la mort de Jésus, a provoqué la dispute sur la

Pâque. Avant de nous demander ce qu'il faut en penser, nous
nous permettrons, tout d'abord, de constater que, d'après ce

nouveau point de vue, le quatrième évangile étant antérieur
aux disputes sur la Pâque ne peut pas avoir été composé dans

l'intérêt de l'un ou de l'autre des deux partis en présence,
qu'il est, par conséquent, entièrement indépendant de tout ce
débat. C'est bien là, du reste, l'opinion de M. van Gœns; car il
attribue, comme nous le verrons, à une tout autre cause le
changement que, d'après lui, le quatrième évangéliste doit
avoir fait subir ici àia tradition de l'église.

Mais comment les disputes du second siècle ont-elles pu
naître du récit de l'évangile de Jean? L'honorable critique
nous l'indique immédiatement après. « Quel est, continue-
t-il, le vrai jour de la célébration de la Pâque du Seigneur?
Telle fut la question. L'église de l'Asie-Mineure disait : c'est le
14 nisan, jour où, selon les synoptiques, Jésus célébra lui-
même la Pâque et institua la fête chrétienne. Non, disaient
l'église de Rome et la plupart des autres chrétiens, conformé-

1 Pag. 492.



180 FRÉDÉRIC RAMBERT

ment au quatrième évaigile, nous ne nous soucions pas de la

Pâque juive et nous célébrons la fête chrélienne le dimanche
de Pâques, jour de la résurrection du Seigneur. » Nous

comprenons sans peine qu'on en soit venu à invoquer d'après
le récit des synoptiques l'exemple de Jésus à l'appui du rite
des églises d'Asie ; mais nous comprenons beaucoup moins
comment le quatrième évangile, en plaçant un jour plus tôt la
mort et le dernier repas de Jésus, devait donner naissance au
rite romain. Si vraiment celte divergence d'un jour avait «

enfanté les deux partis » en présence, la question se serait posée
très différemment. On aurait vu les églises du second siècle
discuter avec beaucoup de vivacité s'il fallait célébrer la fête
de Pâques le 14 nisan ou le 13. Or, d'après M. van Gœns lui-
même, il s'agissait de tout autre chose. Il s'agissait de savoir
si l'on devait célébrer la fête le 14 nisan, « ou bien le dimanche

de Pâques, jour de la résurrection du Seigneur. » S'il en

est bien ainsi, qu'est-ce que la divergence signalée entre
l'évangile de Jean et les synoptiques vient faire encore dans ce
débat? Qu'importe-t-elle ici Elle importe si peu que les deux

partis luttèrent de longues années, au second siècle, avant
d'en soupçonner même l'existence. Il est, dès lors, assez

étrange de prétendre qu'elle fut l'occasion déterminante et

l'objet propre de la discussion.
Nous nous empressons toutefois de reconnaître que ce n'est

pas sans quelque raison qu'on a mêlé le nom de l'apôtre Jean

à ces disputes du second siècle. Il est constant, d'après les

lettres de Polycrate et d'Irénée à l'évêque Victor, qui nous ont
été conservées par Eusèbe, que les églises d'Asie s'appuyaient

pour conserver la date de la Pâque juive, sur la pratique de

l'apôtre Jean. C'était déjà le motif qu'alléguait Polycarpe pour
maintenir la tradition asiatique. « Anicet, dit Irénée, ne put
pas persuader à Polycarpe de ne pas observer ce qu'il avait

toujours observé avec Jean, le disciple du Seigneur, et avec
les autres apôtres avec lesquels il avait vécu1. » Ces témoignages

si positifs nous paraissent établir d'une manière certaine
uelle était la pratique de l'apôtre Jean en Asie-Mineure. Il

« Eus. H. E., Y, 24.



DE L'AUTEUR DU IVe ÉVANGILE 181

célébrait la Pâque à la date juive, le 14 nisan. Mais faut-il en

conclure, avec M. van Gœns et l'école de Tubingue, qu'il
contredit par là les dates du quatrième évangile et ne peut, par
conséquent, en être l'auteur? Nous ne saisissons absolument pas
la rigueur de ce raisonnement. Il nous semble même que ce

qui ressort des prémisses posées, c'est bien plutôt la conclusion

contraire. Supposons, en effet, qu'il y ait réellement une
divergence inconciliable entre les synoptiques et le quatrième
évangile, celui-ci plaçant la mort de Jésus au 14 nisan, tandis

que ceux-là la fixent au 15. Supposons encore, comme le dit
ailleurs M. van Gœns, que le quatrième évangéliste tenait
tellement à faire coïncider la mort de Jésus avec l'immolation
de l'agneau pascal, qu'il a dans ce but altéré la tradition de

l'église. Que doit-il en résulter pour lui? Evidemment il ne

sera que conséquent avec lui-même s'il célèbre la Pâque au
14 nisan. Cette date doit lui être doublement sacrée,
puisqu'elle lui rappelle tout à la fois l'immolation de l'agneau pascal,

dont le sang fut pour Israël le signe de la délivrance, et
le sacrifice de «l'Agneau de Dieu, » dont le sang <cnous purifie
de tout péché. » (1 Jean, I, 7.) Ainsi, même en admettant les

prémisses posées par M. van Gœns, nous sommes conduit à

cette conclusion, que l'auteur du quatrième évangile, pour
être conséquent avec lui-même, devait faire exactement ce

qu'a fait le « Jean de l'histoire, » c'est-à-dire célébrer la Pâque
le 14 nisan. Bien loin de «. renverser par là la thèse de son

propre évangile, » il la confirmait, au contraire. En ce point
encore la prétendue opposition se résout en harmonie.

Si le « Jean de l'histoire » et celui du quatrième évangile
sont ici d'accord, cela montre aussi de la manière la plus
évidente combien il serait téméraire de fonder sur cette date du
14 nisan une accusation de judaïsme; car l'accusation pourrait

retomber non-seulement sur «l'apôtre de la circoncision,»
mais encore sur le représentant de « l'universalisme
antijudaïque, » ce qui serait une contradiction dans les termes.
Paul, qu'on ne soupçonnera sûrement pas de favoriser les

préjugés des chrétiensjudaïsants, considérait, lui aussi, Jésus-
Christ comme le véritable agneau pascal et, selon toute proba-



182 FRÉDÉRIC RAMBERT

bilité, il célébrait la Pâque à la date juive. (Act. XX, 6; 1 Cor.

V, 6-8.) Cet usage était, sans nul doute, généralement répandu
parmi les judéo-chrétiens, et devait naturellement pénétrer de

là chez un grand nonbre de chrétiens d'origine païenne. On

peut supposer avec toute vraisemblance que l'apôtre Jean le
trouva déjà établi en Asie-Mineure et n'eut, par conséquent,
qu'à s'y associer. La fête de Pâques n'était pas encore, ce

qu'elle devint plus tard, la fête commémorative de la
résurrection de Jésus-Christ ; elle se célébrait en souvenir de sa

mort. Il était dès lors parfaitement naturel que des chrétiens,
tels que Paul, Jean et leurs disciples, quelque opposés qu'ils
fussent à l'étroitesse des judaïsants, conservassent pour cette
solennité religieuse la date du 14 nisan.

M. van Gœns ne saurait absolument admettre que l'auteur
du quatrième évangile ait pu en agir de la sorte, et il s'appuie
sur l'antipathie profonde que cet auteur éprouvait à l'égard
des Juifs. « Comment, s'écrie-t-il, celui qui a qualifié les Juifs

comme il l'a fait dans le quatrième évangile, a-t-il pu célébrer
la Pâque juive àia manière des Juifs, manger la Pâque àia
manière des enfants du diable et en même temps qu'eux ' »

Mais l'honorable critique a bien tort de s'étonner; car il se

charge lui-même de répondre à cette question et cela d'une
manière qui doit le satisfaire parfaitement. Il expose, en effet,

quelques pages plus loin, que, si l'auteur du quatrième évangile

a avancé d'un jour la mort de Jésus, c'était pour en faire
coïncider la date avec celle de l'immolation de l'agneau pascal.
« Le quatrième évangéliste, nous dit-il, ami des types et des

symboles,... a sacrifié l'histoire à l'idée, la tradition humaine
à la typologie divine et scripturaire et représente le jour de la
mort de Jésus comme celui de l'immolation de l'agneau pascal

véritable2. » Voilà donc un homme qui tient tellement à ce

que la mort de Jésus ait eu lieu au moment précis de l'immolation

de l'agneau pascal, qu'il ne craint pas de falsifier dans

ce but la tradition de l'église, et c'est ce même homme qui
envisagerait comme une abomination de célébrer à la date

« Pag. 494.
» Pag. 511-512.



DE L'AUTEUR DU IVe ÉVANGILE 183

juive le souvenir de la mort de Jésus-Christ I Décidément les
contradictions qu'on prétend découvrir entre le « Jean de

l'histoire » et celui de l'évangile ne sont que des jeux d'enfant
auprès de celles dont se charge comme à plaisir la critique
systématique.

Il nous reste à examiner en peu de mots ce qu'il faut penser
de l'antipathie de l'auteur du quatrième évangile contre les Juifs
et de l'opposition qu'on cherche à établir, de ce chef, entre
lui et le « Jean de l'histoire. »

M. van Gœns commence par faire lui-même d'importantes
réserves. « L'auteur du quatrième évangile, dit-il, considère
Israël comme la préparation de la manifestation du Logos. (I,
11 ; IV, 22.) Il apprécie un Abraham (VIII, 56), un Moïse. (V,
46, 47.) L'Ancien Testament est, à ses yeux, l'Ecriture infaillible

et divine. (X, 34, 35.) Il aime à renvoyer aux prophéties
et aux types que cette Ecriture contient (échelle de Jacob,
serpent d'airain, manne, agneau pascal) \ » — Il est aisé de voir,
en effet, d'après de nombreux passages, que le quatrième
évangéliste rattache étroitement l'œuvre de Jésus à l'Ancien
Testament8 et qu'il se faisait la plus haute idée des glorieuses
prérogatives d'Israël comme nation choisie de Dieu pour la

préparation du salut. Il est donc fort loin de sa pensée de vouloir

en quoi que ce soit rabaisser l'ancienne alliance. M. van
Gœns le reconnaît; cependant il n'en découvre pas moins des

indices qui lui paraissent dénoter une antipathie profonde contre

les Juifs et le judaïsme.
1° « Si l'Ecriture, dit-il, a (pour l'auteur du quatrième évangile)

une grande valeur comme type et prophétie, elle est tombée

comme loi. (I, 17.) » Le passage cité oppose à la loi,
donnée par le moyen de Moïse, la grâce et la vérité venues

par le moyen de Jésus-Christ. Il fait ressortir l'immense
supériorité de l'œuvre de Christ sur celle de Moïse. Mais, en dehors
des sectes judaïsantes les plus étroites, c'était dans l'église le
sentiment général. Pourquoi donc le « Jean de l'histoire » ne

' Pag. 493.
« I, 23, 46; II, 17; V, 39; VI, 45; XI!, 15, 37-41; XIII, 18 ; XV, 25; XIX,

24, 28, 36, 37, etc,



184 FRÉDÉRIC RAMBERT

l'aurait-il pas exprimé et pourquoi l'expression de ce sentiment
dénoterait-elle de l'antipathie contre les Juifs? Nous ne savons

pas le voir. L'apôlre Paul a proclamé celte même vérité avec
bien plus d'énergie encore que le quatrième évangile, et cela

n'empêche pas M. van Gœns de relever, avec beaucoup de

raison, l'ardente sympathie dont il était animé pour son peuple.
2° Le quatrième évangéliste « parle de leur loi (XV, 25) ou

de votre loi.» (X, 34.) Cette remarque n'a pas plus de portée que
la précédente; car les expressions signalées sont lirées de

discours de Jésus. Or, comme le fait observer M Godet, « si

Jésus dit aux Juifs : votre loi, c'est que réellement il ne pouvait
s'exprimer d'une autre manière. De sa part c'eût été déroger
que de dire : notre loi, tout comme de dire en parlant de Dieu :

notre père. Sa relation avec la loi, aussi bien que sa relation
avec Dieu, différait trop de celle des Juifs, pour qu'elles pussent

être comprises sous la même expression '. » Il n'y a donc

pas trace ici d'antipathie contre les Juifs. Les évangélistes
n'auraient jamais eu l'idée de faire dire à Jésus, en parlant de la

loi de Moïse : « notre loi : » Une telle expression ne serait pas
moins déplacée dans les synoptiques que dans l'évangile de
Jean.

3° « S'il qualifie le peuple de Dieu, le quatrième évangéliste
préfère au terme consacré ïaiç celui de èôvos (XI, 48, 51, 52 ;

XVIII, 35), par lequel les autres écrivains de Nouveau Testament,

comme les Juifs, désignent ordinairement les goïm ou
les païens. » L'honorable critique nous paraît faire ici une

étrange confusion entre zb ëBvoç et rà ëBv-n. Cette dernière forme
s'applique, en effet, toujours dans le Nouveau Testament aux
païens ou aux chrétiens d'origine païenne. Mais il n'en est pas
de même du singulier êBvoç, qui a la signification générale de

peuple ou nation, sans aucun égard à la distinction entre les
Juifs et les païens (Math. XXIV, 7; Apoc. V, 9; VII, 9, etc.)
et se trouve à plusieurs reprises, en dehors du quatrième évangile,

appliqué au peuple juif. (Luc VII, 5; XXIII, 2; Act.X, 22;
XXIV, 3, 10,17 ; XXVI, 4; XXVIII, 19.) Il faut donc beaucoup
de bonne volonté pour voir dans l'usage que fait de ce mot le

1 Godet, Commentaire sur l'évangile de saint Jean, I, pag. 208.



DE L'AUTEUR DU IVe ÉVANGILE 185

quatrième évangéliste un indice d'antipathie contre les Juifs,
et cela d'autant plus que dans les passages cités, la nation

juive est aussi désignée par >«ôj. (XI, 50 ; XVIII, 14.)
4° « Si le quatrième évangéliste parle des fêtes, de celle de

la Pâque, de celle des Tabernacles, il ajoute constamment les
mots des Juifs. (II, 13; V, 1 ; VT, 4; VII, 2; II, 6; XI, 55; XIX,
21, 40, 42.) Ne le savait-on pas en Asie-Mineure? Il y a plus.
C'est à tort que les Juifs disent que Dieu est leur Dieu. (VIII,
54.) Il n'est pas leur père. (VIII, 42.) Jamais ils n'ouïrent sa

voix, ni ne virent sa ressemblance (V, 37) etc. \ » — II est vrai

que, lorsqu'il est question dans le quatrième évangile d'une
fête ou de quelque coutume juive, on rencontre assez souvent
des expressions comme celles-ci : « La purification des Juifs

(II, 6), la coutume des Juifs (XIX, 40), la fête des Juifs (V, 1 ;

VI, 4; VII, 2), la Pâque des Juifs (II, 13; XI, 55), etc. » Il est

encore vrai que le quatrième évangile nous rapporte, de même

que les synoptiques, des discours d'une grande sévérité
prononcés par Jésus contre ses adversaires et qu'il nomme
souvent ces derniers : les Juifs, au lieu de dire, comme le font
habituellement les synoptiques: « les scribes et les pharisiens. »

Cependant il ne laisse aucun doute sur le sens de cette
expression. Il montre clairement qu'il ne faut pas entendre par
là la nation juive en général, mais, très souvent, les principaux

du peuple et tout spécialement les pharisiens, qu'il place,
lui aussi, au premier rang des ennemis du Seigneur. C'est

pour fuir les « pharisiens » que Jésus quitte la Judée et s'en

va en Galilée. (IV, l.)Ce sont « les pharisiens et les principaux
sacrificateurs » qui, voyant la faveur dont il jouissait auprès
de « la foule, » envoient des huissiers pour le saisir. (VII, 32.)
Ce sont eux encore, après le grand miracle de Béthanie,
qui tiennent conseil pour le faire mourir, disant : « Si nous le

laissons faire, tous croiront en lui » (XI, 47-53), et c'est par
crainte des « pharisiens » que plusieurs disciples secrets
n'osent se déclarer. (XII, 42.) Il y a même des chapitres où les
adversaires de Jésus sont nommés tour à tour « les Juifs » ou
« les pharisiens. » (VIII, 13, 22; IX, 13, 16,18, 22, 40.) D'un

1 Pag. 493.



186 FRÉDÉRIC RAMBERT

autre côté, dans un grand nombre de passages, « les Juifs »

ne sont pas exclusivement les adversaires, mais la foule,
profondément divisée, qui se laisse aller aux impressions les plus
diverses, tantôt prenant des pierres pour lapider Jésus (VIII,
59; X, 31), tantôt l'acclamant avec enthousiasme comme le
roi d'Israël. (XII, 13.) Aussi ne trouva-t-il pas, parmi « les

Juifs, » des ennemis seulement ou des disciples d'un jour, mais
des amis qui lui demeurèrent fidèles, par exemple, Nicodème,
« magistrat des Juifs » (III, 1) et ceux au nombre desquels fut
Joseph d'Arimathée (XIX, 38), et que l'évangile désigne comme
« les Juifs qui avaient cru en lui. » (VIII, 31 ; XI, 45 ; XII, 11,

42.) Il n'y a donc pas lieu de penser que ce soit par antipathie
contre les Juifs que l'auteur du quatrième évangile nomme
de leur nom les adversaires de Jésus. Il suffirait, du reste, de

rappeler, pour réduire à néant une semblable supposition,
que c'est lui qui nous a conservé cette parole significative :

« Le salut vient des Juifs. » (IV, 22.)
Si l'on s'étonne que l'auteur du quatrième évangile parle des

Juifs comme il le fait et désigne souvent de ce nom les ennemis
de Jésus, il n'est nullement besoin, pour l'expliquer, de recourir

à d'aussi fragiles hypothèses: il suffit de consulter l'histoire.
Jésus avait succombé à la haine des principaux des Juifs, qui
avaient soulevé le peuple contre lui et cherchèrent ensuite par
tous les moyens possibles à détruire l'église naissante. L'opposition

entre le christianisme et le judaïsme était ainsi scellée
du sang de Jésus-Christ lui-même et des premiers martyrs, et
nous la voyons se maintenir, aussi violente qu'à l'origine,
dans tout le cours de la période apostolique. Aussi l'apôtre
Paul déjà désigne-t-il comme « les Juifs, » non le peuple en

général, mais les adversaires que le christianisme y rencontrait.
U dit que l'évangile est un scandale « pour les Juifs » (1 Cor.

I, 23), que lui-même, il a été cinq fois flagellé « par les Juifs. »

(2 Cor. XI, 24), et il rappelle aux Thessaloniciens les
souffrances que les églises de la Judée ont à supporter« de la part
des Juifs. » (1 Thés. II, 14.) Le livre des Actes des apôtres, composé

antérieurement à notre évangile, parle très fréquemment
des « Juifs » dans ce même sens. Pourquoi dès lors faudrait-il



DE L'AUTEUR DU IV" ÉVANGILE 187

trouver étrange que le « Jean de l'histoire, » écrivant, au plus
tôt, vers l'an 80, se soit exprimé d'une manière semblable?
La rupture entre les Juifs et leur Messie était pour lui dès

longtemps un fait consommé. Il avait été personnellement
témoin du supplice de Jésus-Christ, puis des persécutions, dont
son frère avait été l'une des premières victimes. Il avait vu
s'accomplir la destruction de Jérusalem et la dispersion du

peuple. Il vivait depuis nombre d'années sur terre païenne,
au milieu de chrétiens, pour la plupart, sortis du paganisme.
Comment aurait-il pu hésiter un seul instant à suivre l'exemple
de Paul et à se servir d'une expression déjà très usitée dans

l'église, comme on peut le conclure du livre des Actes, c'est-à-

dire à désigner par le terme général de « Juifs » les adversaires

de l'évangile, appartenant au peuple hébreu? — Si l'on
tient compte de cette situation historique, et du fait que le

quatrième évangéliste s'adressait essentiellement à des chrétiens

d'origine païenne, on ne s'étonnera pas non plus qu'il
parle comme il le fait des fêtes et coutumes juives. Cela pouvait
avoir quelque utilité pour ses lecteurs et quant à lui-même,
bien qu'il fût juif de naissance et qu'il rattachât étroitement
le christianisme à l'Ancien Testament, il ne se sentait plus uni
aux débris de son peuple par le lien d'une vie religieuse
commune. Bien ne l'empêchait donc de dire : « La Pâque des

Juifs, les purifications des Juifs, etc., » et l'on ne saurait voir
non plus dans de telles expressions l'indice d'une animosité
quelconque contre ses anciens coreligionnaires.

Ainsi, pour nous résumer, de tous les arguments avancés

par M. van Gœns dans ce paragraphe, pour établir, d'une

part, que « le Jean de l'histoire » était un sévère judaïsant,
d'autre part, que le quatrième évangile témoigne chez son
auteur d'une profonde antipathie contre les Juifs, il n'en est pas
un seul qui soit confirmé par une étude impartiale des faits.
Il nous reste à voir si l'honorable critique est plus heureux en
se fondant sur le livre de l'Apocalypse.

(La suite prochainement.) F. Bambert.


	De l'auteur du IVe évangile. Partie 2

