
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 10 (1877)

Artikel: Le problème christologique : dans les limites du nouveau testament

Autor: Chapuis, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379215

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379215
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE PEOBLEME CHKISTOLOGIQUE

DANS LES LIMITES DU NOUVEAU TESTAMENT

Depuis tantôt six mois que l'autorité supérieure m'a appelé
du fond de nos montagnes aux hautes et importantes fonctions

dans lesquelles je viens d'être installé par les paroles
aussi éloquentes que sympathiques de M. le chef du département

de l'instruction publique et des cultes, je me suis
tourmenté à chercher pour la solennité qui nous réunit maintenant
un sujet qui sans être banal ne fût pourtant pas une question
spéciale réservée aux théologiens de profession, un sujet, en

un mot, digne d'attirer pendant quelques instants votre attention

et propre aussi à vous faire connaître l'esprit général et
la méthode de mon enseignement. J'ai longtemps erré; j'ai
parcouru en tous sens ce vaste domaine de la théologie dans

lequel je suis appelé à travailler comme ouvrier. Cette
hésitation vous surprend peut-être et vous seriez tout disposés à

l'attribuer à une trop grande abondance de richesses. Sans

contredit, il n'est pas dans les sciences religieuses de champ
plus riche en questions de tout genre et qui s'adressent à tous

que celui qui fait l'objet de nos études spéciales.
Le Nouveau Testament constitue les sources par excellence

de la religion chrétienne. C'est là que le fidèle puise la nourriture

de sa foi, les lumières divines dont il a besoin ; c'est là

que nos pasteurs cherchent et trouvent les éléments essentiels

* Cette étude, essentiellement méthodologique, a été lue comme
discours d'installation dans la chaire d'exégèse du Nouveau Testament, à
l'académie de Lausanne. Nous aurions aimé a lui donner, pour la Revue,

une forme quelque peu autre et surtout plus développée. Cependant des

motifs impérieux nous commandent de laisser h ce travail sa forme
primitive, quitte a revenir plus tard sur les différentes questions qu'il
soulève. Du reste, en tant que discours, il ne sera peut-être pas déplacé dans
ce premier numéro de notre Revue, qui commence sa huitième année.



64 PAUL CHAPUIS

de leurs exhortations ; c'est là enfin que tous ceux qui veulent

apprendre à connaître dans sa sève, dans son originalité
première, le christianisme pour l'attaquer ou le défendre, sont
tenus de prendre leurs informations, au risque de se tromper
étrangement sur sa nature et sa valeur. Ce livre constitue en
effet la base essentielle et fondamentale de la théologie
chrétienne tout entière, dans ses diverses disciplines. L'histoire de

l'église y trouve ses premiers principes, l'origine et souvent
les causes de ces immenses transformations, de cet admirable
développement par lesquels a passé la société chrétienne. On

peut dire d'un autre côté que l'histoire des dogmes, ou si l'on
veut l'histoire de l'église dans le domaine des idées religieuses,
n'est autre chose que l'exposé des manières diverses de
concevoir et de comprendre dans le cours des siècles les faits et
les notions exprimés dans les écrits du Nouveau Testament,
considérés comme la source la plus ancienne et la plus sûre,
et par conséquent comme la norme du véritable christianisme.
C'est dire aussi que la dogmatique d'un côté, la théologie
spéculative ou, si l'on veut, la philosophie chrétienne de l'autre,
tiennent de près à notre domaine. L'Ancien Testament enfin
est lui-même étudié en vue du Nouveau, pour expliquer et

mettre en lumière la genèse de ce dernier. Ce document est

donc, au point de vue théologique, le centre d'où tout rayonne
et auquel viennent se rattacher nos différentes disciplines. Ce

fait, à lui seul, est bien propre à nous montrer la grandeur de
la tâche qui nous est imposée et nous n'oserions envisager
sans crainte l'immense responsabilité qui pèse sur nous, si

nous ne pouvions compter sûrement sur le triomphe final de

la vérité, qui finira par anéantir un jour toutesles erreurs dont
nous pourrions nous rendre coupables, et si nous n'avions pas
une ferme confiance dans le secours qui nous sera donné de

Dieu.

Et, messieurs, nul de vous n'en ignore, les questions que
soulève ce livre et son contenu demandent aujourd'hui plus
que jamais aux penseurs, aux hommes qui s'occupent des
sciences religieuses, des réponses pressantes, plus approfondies,

plus vraies si possible que celles qu'ont données les



LE PROBLÈME CHRISTOLOGIQUE 65

siècles passés. Elles demandent des solutions nouvelles en
harmonie avec l'esprit de notre temps, avec les conceptions
qu'il s'est formées par l'étude de l'homme et de la nature. Or,
au milieu de tous ces problèmes, il en est un que peut-être
vous ne considérerez point sans intérêt. Il a le don, bien légitime

du reste, de passionner les esprits, et c'est lui surtout
qui depuis un demi-siècle environ réclame une étude nouvelle
en rapport avec les idées que, sous l'influence des progrès de

la connaissance humaine, nous nous faisons des relations de

Dieu avec le monde, du fini avec l'infini, du divin avec
l'humain.

Il s'agit, vous l'avez deviné, de la question christologique,
non point dans son ensemble, cela va sans dire, mais dans la

sphère du Nouveau Testament. Nous avons à déterminer nettement

la valeur et le caractère de la personne de Jésus de

Nazara, telle qu'elle ressort de nos documents sacrés. Il a été

dans le sens précis de ce terme le fondateur d'une religion
nouvelle qui a pesé d'un grand poids dans les destinées de

l'humanité et que nous prétendons être sinon dans toutes ses

manifestations, du moins dans son essence, dans son principe,
la religion définitive et parfaite. Le problème a donc une
suprême importance ; mais ce n'est pas, je tiens à le constater
expressément dès l'abord et à le bien faire entendre, une question

de foi, une question religieuse qui reste elle-même
entièrement réservée, mais un problème scientifique. Au point
de vue purement religieux, la personne de Jésus - Christ a

exercé et exerce encore une puissante influence, et depuis
dix-neuf siècles plus d'un croyant a pu s'appliquer la parole
du vieux saint Paul : Christ est ma vie l. C'est là un fait
d'expérience indubitable, un fait bien constaté ; mais ce n'est pas
la réponse au problème, c'est le problème lui-même, qu'il s'agit

de résoudre. Au point de vue scientifique, nous nous
demandons quelle est l'image, la vraie représentation de cette

personnalité, si puissante qu'elle agit aujourd'hui encore dans
les âmes, quelle est la cause, la nature de la cause qui corres-

' Philip. I, 21.

THÉOL. ET PHIL. 1877. 5



66 PAUL CHAPUIS

pond à un si grand effet. Le fidèle sent, fait l'expérience;
l'homme de science, qui, pour bien saisir le phénomène, doit
être lui-même aussi un croyant, se rend compte de l'impression

reçue et l'analyse.
Le problème qui va nous occuper a fait l'objet de discussions

sans nombre dans l'église. Dès l'origine de savants
penseurs s'en sont informés ; les conciles ont donné des solutions

qui prétendaient s'appuyer sur l'Ecriture. Mais les formules
des conciles catholiques, des diètes et des synodes protestants,
les confessions de foi dogmatiques anciennes et modernes
subissent la loi commune du développement et demandent sans
cesse à être réformées et corrigées. Toutefois, dans la question

que nous avons en vue, l'élude sérieuse et approfondie
ne date pas de bien loin en arrière. La réformation, occupée
avant tout de sa lutte contre Rome et des intérêts religieux,
accepta en beaucoup de points et sans bénéfice d'inventaire
la doctrine romaine, telle que l'avaient constituée les siècles.
La christologie en particulier fut laissée intacte et l'on vécut
pendant trois cents ans et plus de ce capital, sans songer qu'ici
aussi une transformation était urgente, était réclamée par les

principes mêmes qu'inaugura le grand mouvement religieux
du XVIe siècle.

Beaucoup d'esprits fort sérieux et certainement très respectables

se contentent encore des vieilles formules; mais qu'on
l'approuve ou qu'on le désapprouve, peu importe ici, il se fait
sentir dans l'église un mouvement puissant qui pousse à un
remaniement complet de la question christologique. Ce phénomène

me paraît tenir à deux causes principales. D'un côté les

progrès accomplis dans le domaine des connaissances
humaines, la manière plus approfondie et plus vraie de traiter
les notions morales et religieuses nous font un devoir de
refaire selon nos moyens le travail des siècles précédents. D'un
autre côté, notre temps peut revendiquer pour lui, sans faire
tort à sa modestie, le renouvellement des études et des
méthodes historiques et à ce fait surtout se rattache la transformation

christologique et dogmatique qui s'opère et dont nous
appelons de tons nos vœux le prompt achèvement.



LE PROBLÈME CHRISTOLOGIQUE 67

Depuis que Schleiermacher d'un côté, Strauss et Baur de

l'autre, eurent accompli dans le domaine théologique une
révolution et parfois une destruction qui a pu effrayer d'abord,
l'Allemagne scientifique a compris qu'une des bases

essentielles, indispensables d'une dogmatique digne de ce nom était
l'étude sérieuse et historique de la personne de Jésus et des

origines du christianisme. Ce mouvement généreux nous a

valu des ouvrages d'une haute érudition, des travaux distingués,

qui font la gloire et la valeur de la théologie allemande.
En France et chez nous, ce besoin de l'histoire en théologie

s'est fait sentir beaucoup plus tard, ou plutôt, on peut le dire,
il commence seulement à se manifester. Cette infériorité d'un
moment serait facile à expliquer par la situation particulière
de la France protestante et par d'autres causes encore. Dans

notre pays, en particulier, l'élan religieux et philosophique
qu'inaugura Vinet et que continuèrent brillamment quelques-
uns de ses amis et disciples se porta principalement sur
l'apologétique. Il établit la valeur du christianisme et son droit à

se nommer la religion absolue sur des arguments spéculatifs,
et revendiqua hautement, avec éloquence parfois, les droits
légitimes et imprescriptibles de la conscience morale oubliée
ou même anéantie par les penseurs d'outre-Rhin. Tous ces

travaux n'ont pas été perdus pour la théologie, bien loin delà,
et nous sommes heureux de nous sentir nous-mêmes sous cette
vivifiante influence et de nous nommer les disciples de nos

grands penseurs.
Toutefois, pour que cette apologétique chrélienne, cette

philosophie religieuse ait une base solide, il est de toute nécessité

qu'elle soit appuyée et confirmée par les faits, qu'elle montre
jusqu'à quel point et dans quel degré elle a le droit de s'appeler
chrétienne. Dans ce but, nous aussi nous avons à profiter, à

faire, à refaire, à corriger s'il le faut les études historiques
commencées ailleurs que chez nous.

Dans ce débat et ces recherches, le théologien du Nouveau
Testament a avant tout le rôle d'un historien. Laissant de côté,
autant du moins que cela se peut faire, les préoccupations
dogmatiques, il doit rechercher les bases historiques, les éléments



68 PAUL CHAPUIS

primitifs de la question. Il expose non ses idées, les conceptions
qu'il s'est faites, mais avec tout le soin, toute l'exactitude dont
il est capable, celles qui présidèrent à la naissance du christianisme,

celles de Jésus et des premiers écrivains chrétiens.
Remarquez-le, messieurs, je ne demande pas à l'historien, surtout

à l'historien religieux, ce qu'on est convenu de nommer
l'impartialité absolue. On a voulu imposer celle-ci comme règle
et condition de toute étude sérieuse ; mais c'est là une utopie
que ceux-là mêmes qui sont les plus ardents à la réclamer et
à la vanter sont les premiers à faire mentir. Et d'ailleurs fût-
elle même dans le domaine des faits réalisables, je la considérerais

comme le plus grand des malheurs. Pour l'étude d'un
sujet, il faut l'amour de ce sujet, et l'on ne peut aborder la

personne de Jésus sans un sentiment pareil. Il s'agit sans doute
de voir les choses et les hommes tels qu'ils sont ; mais
toujours est-il que nos yeux spirituels sont formés de telle
manière que suivant notre développement, le milieu qui nous a

formés, nous considérons les faits sous un angle spécial, et

pour nous, messieurs, cet angle peut se déterminer par le
postulat suivant : Jésus-Christ est le sauveur du monde, mon
expérience, ma conscience morale, ma foi me l'affirment ; il me
reste à pénétrer ce fait par mon intelligence, à le concevoir

par l'histoire.
C'est dans cet esprit que je voudrais aborder ici le grave

problème du Christ du Nouveau Testament, non pour le résoudre

absolument, c'est la tâche de mes études et de ma vie, mais

pour indiquer en peu de mots la méthode que je crois bonne
et que j'essaierai de suivre. Vous ne vous étonnerez pas qu'en
indiquant le chemin je ne décrive pas aussi le but ou le résultat

du voyage. Il faudrait trop de temps pour parcourir la route
entière, et puis, je l'avoue sans honte, je suis encore en voyage.
Vous pardonnerez, n'est-il pas vrai, cette lacune ; vous la mettrez,

si vous le voulez, sur le compte de la jeunesse d'un homme

qui vient de quitter les bancs de l'auditoire et qui a eu à peine
le temps de se reconnaître avant de monter dans la chaire
professorale. Pour moi, je me console de cet état de choses par*une
pensée, triste à certains égards, mais consolante pourtant, c'est



LE PROBLÈME CHRISTOLOGIQUE 69

que tant d'hommes blanchis déjà au milieu des labeurs sont à

peine arrivés au but et par le ferme espoir que Dieu me donnera

force et lumière pour faire moi aussi la portion du sentier

qui m'est dévolue. Mais abordons sans plus tarder notre sujet
spécial.

I

Dans l'étude du Christ d'après le Nouveau Testament, nous
avons deux points principaux à examiner. Une partie de nos

sources nous parlent de Jésus, de savie, de ce qu'il a dit et fait
durant sa carrière terrestre. Elles nous font connaître d'après
la tradition la personne historique du Maître, ce qu'était dans

son caractère et son enseignement Jésus de Nazara. Dans cette
catégorie peuvent être rangés la presque totalité de nos évangiles

synoptiques et en partie seulement l'évangile de Jean,
écrit à un point de vue plus spécial. Le reste de nos
documents, parmi lesquels nous trouvons surtout les épîtres et aussi
le quatrième évangile, qui occuperait ainsi une place intermédiaire,

nous donnent plutôt au sujet de Jésus ce que ses

contemporains, ses amis, ses disciples plus ou moins immédiats
ont dit de sa personne, l'impression que cette personnalité a

faite sur eux et la manière dont ils se sont rendu compte de

celle-ci. Nous avons ici une première appréciation de cette
grande individualité, fondée, comme je le crois, sur l'histoire
et sur l'expérience religieuse. En d'autres termes, le problème
christologique considéré dans les limites du Nouveau Testament

comprend une question historique, ou mieux encore une
question de faits et une question dogmatique. Ce dernier terme
mérite d'être précisé ; nous y reviendrons plus tard après avoir
examiné la première partie du problème.

Nulle étude dans la théologie tout entière n'est aussi importante

que celle de la personne historique du Christ. Pour bien
saisir les grands mouvements religieux qui se sont manifestés
au sein de l'humanité, il est absolument nécessaire de
connaître aussi exactement que possible les fondateurs, les
auteurs ou les promoteurs de ces phénomènes qui exercent sur



7ft PAUL CHAPUIS

la vie, la civilisation, les destinées et la place des peuples dans

l'histoire une influence aussi prépondérante. De nos jours ce

besoin s'est de plus en plus fait sentir et l'on a fait de savantes

recherches sur le Bouddha, sur Mahomet, par exemple.
Pour le christianisme, cette étude est encore plus essentielle

si possible, grâce à l'importance que le fondateur de cette
religion possède dans cette religion elle-même et à la place centrale

qu'il y occupe. A bien des égards, le Bouddha et Mahomet

n'ont été que les occasions ou les instruments des grands
mouvements religieux qui portent leurs noms. Le corps de

doctrine, les vérités religieuses et morales dont ces hommes ont été

les premiers propagateurs existent en eux-mêmes, d'une
manière indépendante de leurs personnes. Celles-ci n'ont dans le

système qu'une place des plus minimes. Tout autre est la question

pour le christianisme. Jésus de Nazara, à en croire le témoignage

de l'histoire, ne s'est pas borné à se faire le porteur
d'idées plus ou moins nouvelles, renouvelées ou développées,
telles que celles du royaume de Dieu sur la terre, de la justice,
de l'amour, de la miséricorde de Dieu qui est le père des

hommes et non-seulement leur juge. Il n'a pas prêché un
judaïsme spiritualise seulement, mais par ses paroles et par ses

actes, son martyre, par exemple, il a spécialement attiré l'attention

de ses disciples sur sa propre personne à laquelle il a attribué

une valeur particulière. De cette importance, de ce cachet

spécifique que vous donnez ou refusez au fondateur du
christianisme dépend aussi la valeur propre, la place spéciale que
vous accordez à cette religion.

Aussi comprend-on fort bien, d'après ce que nous venons de

dire, que tous les efforts de l'attaque et de la défense se

concentrent sur ce point, que toutes les grandes tendances de la

théologie moderne se distinguent les unes des autres par leurs
diverses manières d'envisager la personne du Christ. Pourquoi
avons-nous vu tant d'hommes distingués, mais d'opinions
différentes, opposées même, depuis Strauss, Schleiermacher,
Néander jusqu'à Keim, de Pressensé et Renan, pour ne citer que
quelques noms, appliquer tout leur talent et leur vaste savoir
au problème dont nous parlons? Ce fait ne montre-t-il pas déjà



LE PROBLÈME CHRISTOLOGIQUE 71

à lui seul toute l'importance que l'église et le christianisme
entiers attachent à cette question compliquée.

Je dis compliquée et elle l'est en effet. Strauss le premier,
Strauss qui inaugura à bien des égards les recherches sur le
Christ historique, en fit la dure expérience. Il nous adonné un

grand enseignement. Malgré la part de vérité que renferme son

point de vue, il nous a montré que, pour arriver à une solution

de la question, il n'est nullement suffisant de critiquer, de

dissoudre par l'analyse la vie du Christ des évangiles en

appliquant partout un seul et unique procédé. Le mythe peut avoir
ici et là sa raison d'être ; mais il n'explique pas tout. Rien n'est

plus dangereux dans une question d'histoire que de vouloir, à

bonne intention sans doute, reconstruire l'histoire au moyen
d'un système philosophique, qu'il vienne de Hegel ou d'ailleurs
Toutefois, si le procédé de l'illustre mais trop ardent Wurtem-
bergeoisest maintenant partout abandonné dans ce qu'il a d'exagéré,

il a néanmoins le mérite d'avoir frayé la voie à une étude

vraiment historique. La Vie de Jésus de Strauss, inspirée par la

philosophie de son compatriote Hegel, n'était elle-même, et

nous pourrions fort bien le montrer, si c'en était ici le lieu et
le moment, que la résultante presque nécessaire des travaux
précédents, soit de ceux du supranaturalisme qui se contentait
d'une harmonie des évangiles, où l'esprit de la période des
lumières ne laissait pas que de trouver sa place, soit des études
du rationalisme, de Paulus entre autres, qui se bornait à enlever,

par des moyens qui nous font maintenant sourire, ce que
les faits évangéliques avaient de surnaturel. Aussi a-1-elle eu

l'immense et précieux avantage de montrer clairement, sans

qu'il y eût aucune illusion possible, le néant du système et les

graves défauts de la méthode employée jusque-là '.
Cette Vie de Jésus, qui suscita tant de colères, tant de débats

' Ce point de vue et particulièrement les rapports étroits qui unissent
la Vie de Jésus de Strauss aux méthodes théologiques de son époque
ont été développés de la fanon la plus intéressante par le professeur Hausrath,

de Heidelberg, dans vin ouvrage dont le premier volume vient de

paraître : David-Friederich Strauss und die Theologie seiner Zeit. Heidelberg,

Bassermann, 1876.



72 PAUL CHAPUIS

passionnés, qui remua profondément les esprits, fit comprendre
qu'il était de toute nécessité d'appliquer aux évangiles, à l'histoire

du fondateur du christianisme les mêmes règles
historiques qu'aux ouvrages et aux hommes de l'histoire profane.
Quelques-uns ont pu s'effrayer de cette prétention, comme si

l'image du Christ avait à perdre quelque chose du grand jour
et de'la critique de l'histoire; mais ce sont là de vaines
terreurs qui témoignent d'une petite foi dans la puissance de la

vérité, d'un respect peu éclairé pour la personne du Maître.
Celle-ci n'a rien à craindre de la science sérieuse et
chrétienne ; elle a tout à gagner dans ce travail qui, en fin de

compte, c'est notre forte espérance, aboutira à sa gloire.
Or ces règles, ces préceptes suivis par la méthode historique

moderne et qui sont les conditions essentielles d'une connnais-

sance exacte et scientifique de Jésus, peuvent tous se ramener
à deux. Il s'agit en premier lieu de se rendre compte de la
valeur, de l'âge, de l'authencité des documents que nous avons
à notre disposition pour notre étude, de la confiance qu'ils
peuvent inspirer, de leur point de vue et de leur but ; il faut
ensuite acquérir une idée vraie de l'époque, du milieu moral,
religieux, politique, social, dans lesquels s'est passée la vie du
Christ et dont il a lui-mêmje reçu l'empreinte.

Quant à la première condition, celle qui plus que toute autre
manquait à Strauss, Baur et son école se sont chargés de nous
mettre sur la voie. On peut reprocher à ce chef illustre de
l'école de Tubingue et à plusieurs de ses disciples les plus immédiats

un certain parti pris, des exagérations de points de vue
justes en eux-mêmes, une tendance assez prononcée à nier plutôt

qu'à affirmer, parfois une subjectivité excessive dans les

arguments employés et qui enlève à ceux-ci leur valeur. Tous
ces griefs peuvent être fondés et ces fautes s'expliqueraient
déjà suffisamment par ce phénomène constamment remarqué
dans l'histoire que les idées et les principes nouveaux prennent
toujours chez ceux qui les ont trouvés une forme et une
importance plus grandes qu'il ne convient et qu'on est obligé
d'atténuer dans la suite. En tout cas, nul esprit sérieux ne
pourra contesterai! professeur de Tubingue le zèle, la sagacité,



LE PROBLÈME CHRISTOLOGIQUE 73

la finesse, la profondeur de vue, le tact exquis de l'historien.
C'est lui qui avec ses disciples tels que Schwegler, Kœstlin,
Hilgenfeld, a créé au fond l'histoire critique du Nouveau
Testament. Sous son impulsion, tous les partis, toutes les
tendances se sont mis à l'œuvre. On a étudié jusque dans leurs
moindres détails nos documents canoniques. Aucun livre n'a
échappé; les témoignages du premier siècle, les preuves
externes et internes, la langue, les idées et l'histoire du temps, le
développement religieux et philosophique de l'époque, tout a

été mis à contribution pour jeter sur nos documents et leur
origine le plus de lumière possible. Pour les évangiles, en
particulier, on peut dire que chaque ligne a été étudiée en détail.
Les ouvrages qui traitent de ces questions sont devenus très
nombreux et représentent des tendances très diverses, depuis
le vieil Hilgenfeld, qui continue encore, avec quelques légères
modifications, le système de Baur, son maître, jusqu'à de

"Wette, Bleek, Weizsäcker, Weiss, Holtzmann, Volkmar et
Schölten.

Quel est le résultat de cet immense et minutieux travail? A

l'heure qu'il est on ne peut dire qu'il soit achevé ; au contraire,
il reste encore beaucoup à faire, beaucoup de questions à

éclairer, de solutions mêmes à réviser, et peu nombreux sont
les points sur lesquels on est parvenu à s'accorder entièrement

et qu'on peut considérer comme définitivement acquis.
Il semble parfois qu'il y ait presque autant de solutions que de

critiques, plus d'hypothèses et de chaos que jamais. Cet état
de choses peut sembler un moment donner raison aux esprits
timorés qui demandent à grands cris qu'on en revienne aux
anciens points de vue et qu'on accepte sans plus tarder les
traditions que notre siècle a voulu orgueilleusement renverser,
car, dit-on, la critique engendre un état général de scepticisme,
la négation de toutes les vérités reçues. Strauss esl en partie
d'accord avec ces craintifs. Dans son dernier ouvrage, qui est

comme le testament spirituel (désolant testament à la vérité)
de cet homme1, il prétend qu'on ne peut rien savoir d'exact
sur la personne de Jésus, vu que nos évangiles n'ont aucune

1 Der alte und der neue Glaube.



74 PAUL CHAPUIS

valeur historique. C'était là peut-être une boutade du vieillard
dans un moment de mauvaise humeur, mais nullement
l'expression de la situation actuelle. Au contraire, les études faites

jusqu'ici semblent nous amener à ce résultat général que les

synoptiques nous donnent en somme des matériaux historiques
assez certains. On discute encore pour savoir lequel de nos
trois évangiles est le plus ancien et se rapproche le plus de la

source primitive. Celle-ci doit être cherchée uniquement dans
la tradition orale, ainsi que dans quelques écrits évangéliques
relatant tout ou partie de la vie et de l'enseignement du Maître,
ou bien se trouverait-elle principalement dans un ouvrage perdu
pour nous et dont les restes et la physionomie nous auraient été
conservés surtout par notre Marc actuel, comme le veulent
Holtzmann et Reuss? Quel rapport y a-t-il entre les Discours
de Matthieu, cités par Papias, évêque de Hiérapolis au milieu
du second siècle, et l'évangile qui porte le nom de cet apôtre?
Voilà autant de problèmes à étudier encore. Mais ils deviennent

à certains égards secondaires quand on songe que les
synoptiques fournissent, de l'avis général, une base historique
solide. On peut se rapprocher plus ou moins de l'un d'eux,
préférer Marc à Matthieu ou Matthieu à Marc, mais celte divergence

laisse subsister en entier le fondement posé et n'atteint
à tout prendre que des détails.

Quant au quatrième évangile, il est encore trop sujet aux
critiques et aux débats pour que nous puissions le ranger sur
la ligne des trois premiers, bien que pour nous-mêmes nous
penchions fort à admettre son authenticité, surtout après le
savant et consciencieux travail de M. Godet sur ce sujet. Nous
aurions sans doute nos réserves à faire, nous voudrions établir plus
exactement que ne le fait le théologien neuchâtelois l'influence
de la personne et des réflexions de saint Jean sur la manière
dont il rend les discours du Seigneur, par exemple. Mais
passons et contentons-nous de dire que, de l'avis de presque tous
les critiques, les synoptiques nous fournissent des matériaux
suffisants pour connaître historiquement la vie et l'œuvre de

Jésus.

Toutefois, ce point de vue général ne suffit pas, car un ou-



LE PROBLÈME CHRISTOLOGIQUE 75

vrage authentique, historique, peut renfermer des erreurs. Il
faut donc entrer dans l'analyse elle-même, étudier fait après

fait, parole après parole et discuter la valeur de chacune des

narrations, de chacune des affirmations de l'évangéliste.
C'est ici surtout que le point de vue philosophique auquel
on se place exercera son influence sur les résultats auxquels
on pourra aboutir. Selon que vous concevez les rapports de

Dieu avec le monde, vous admettez ou niez le surnaturel et

par ce fait vous admettez ou niez à priori un certain nombre
de récits évangéliques, connus sous le nom de miracles. Ici, on

ne peut y contredire, la question historique est dominée par
un problème de philosophie que l'histoire en elle-même est

1ncapable de résoudre. Si, avec le déterminisme ou le déisme,
le surnaturel est une notion contradictoire, impossible à

concevoir, il faudra de toute nécessité nier le caractère historique

des miracles et le problème consistera à expliquer
comment il se fait qu'à une époque relativement rapprochée des

événements les légendes ou les mythes aient pu s'emparer à

un tel point de l'histoire de Jésus ; pourquoi tant de guérisons,

par exemple, nous sont rapportées et attribuées à la puissance
surnaturelle du Maître. Je ne crois pas cette tâche facile. Les

plates explications d'un Paulus, l'ingénieux système de Strauss

qui résout tout en mythes, les habitudes orientales, l'amour
du Sémite pour les faits concrets, la disposition de cette race
à matérialiser les idées, l'influence même de l'esprit nouveau
inspiré par Jésus et qui aurait porté les premiers chrétiens à

entourer leur maître de l'auréole des miracles, les analogies
historiques empruntées à d'autres milieux, à d'autres religions,
ne m'ont pas encore convaincu du caractère légendaire de tous
ces faits extraordinaires. J'avoue croire encore à la possibilité
du surnaturel, que j'estime entièrement conforme aux notions
chrétiennes de Dieu, de l'homme et de la naturei. J'en
demande pardon aux habiles qui tranchent d'un mot la question.
Pour moi, elle me paraît plus compliquée qu'on a l'air de le

penser. Qu'il puisse y avoir dans nos documents tel fait lé-

1 Comp. Les conditions et la notion du surnaturel au point de vue du
théisme. — Revue de théologie et de philosophie. Juillet 1876.



76 PAUL CHAPUIS

gendaire, telle narration mal rapportée, c'est ce que je crois
vrai. C'est à la critique de détail de décider dans chaque cas

particulier, sans que pour cela le principe général soit
entamé.

Une fois ce travail accompli, nous n'avons encore réalisé

qu'une partie de notre tâche. Il nous reste à coordonner le
mieux possible les faits que nous aurons reconnus comme
historiques, à chercher la place de chacun d'eux, afin d'avoir,
non-seulement un tableau d'ensemble tel que celui que nous
tracent à grands traits et sans préoccupations scientifiques nos
évangiles, mais aussi une histoire qui nous fasse entrer dans la
genèse des événements, dans leur enchaînement. Comme

tout être humain Jésus a eu un développement, non-seulement

physique, mais aussi intellectuel et moral, et l'histoire
s'appliquera à rechercher, à caractériser les principales phases
de ce développement. Dans la première, cela se comprend,
Jésus se forme avant tout lui-même comme individu ; il est plus
réceptif qu'actif. Il considère le monde, s'instruit par
l'expérience, s'informe même auprès des docteurs de Jérusalem des

choses qui le préoccupent. Arrivé à l'âge de la maturité avec
une claire conscience de son but, il se met à l'œuvre, accomplit

sa mission. Ne serait-il pas possible, à l'aide des quelques
rares indices que nous fournissent nos évangiles, de montrer
le progrès dans l'idée que se fait Jésus de sa mission de Messie,
du développement continuel de sa communion avec Dieu? Le
Christ a-t-il eu dès le commencement de son ministère une vue
parfaite de sa passion? Questions difficiles et intéressantes
à résoudre avec beaucoup d'autres.

En tout cas, une chose est certaine et c'est la condition
même de toute histoire. Jésus, que l'Ecriture regarde comme
un homme, sur l'humanité duquel elle insiste avec force, a dû
à priori subir un développement dans tout son être. Si on le

conçoit autrement, il ne faut plus parler de son humanité; il
faut se ranger parmi les docètes et nier carrément une histoire
de sa personne.

Enfin les évangiles, si authentiques puissent-ils être, ne
suffisent pas pour donner à Jésus sa vraie place dans l'histoire,



LE PROBLÈME CHRISTOLOGIQUE 77

pour déterminer avec exactitude ce qui le distingue particulièrement,

ce qui fait son originalité et sa grandeur. Comme nous
l'avons indiqué plus haut, pour être compris dans sa vérité,
tout individu qui a joué un rôle historique important doit être
placé dans le milieu dans lequel il a vécu, jugé et apprécié
d'après, les circonstances qui l'ont entouré. On a raison sans
doute d'appeler Jésus une individualité centrale dans l'histoire,
un homme qui, au point de vue religieux, dépasse en

puissance, en autorité et par l'immense influence qu'il a exercée,
tout ce que nous avons connu jusqu'à ce jour. Tous les
hommes sérieux, même les plus prévenus, les plus opposés
au courant d'idées et de sentiments qui ont dans le
christianisme leur berceau, ne peuvent nier ce fait et doivent en
tenir dans l'histoire un compte proportionné à la grandeur de

cette influence.
Malgré cela, les lois générales de l'histoire qui rattachent les

uns aux autres par d'étroits liens les événements et les phénomènes

de tout genre qui se succèdent au sein de l'humanité
n'ont pas été violées par l'apparition de cette personnalité
gigantesque, qui n'est qu'un anneau, anneau important, essentiel,

central, dans la longue chaîne de l'humanité. Il s'agit donc
de savoir comment cet anneau se rattache à ceux qui l'ont
précédé.

Il y a une grande part de vérité dans les paroles suivantes
de Spinoza: «L'homme n'est pas dans la nature comme un empire

dans un empire, mais comme une partie dans un tout, et
les mouvements de l'automate spirituel qui est notre être sont
aussi réglés que ceux du monde matériel où il est compris. »

Otez à cette thèse du grand philosophe ce qu'elle a de trop
déterministe dans sa négation de toute liberté et vous aurez cette
idée, à mon sens profondément juste, que chaque individu est

en partie formé dans son caractère, dans ses idées, dans la
manière dont il conçoit sa mission dans le monde, par l'époque
qui l'a vu naître. Si, d'un côté, en vertu de sa liberté et selon

l'énergie de son individualité, il moule plus ou moins à sa

façon les facteurs qui le forment et exercent sur lui une
constante influence, il est pourtant toujours par quelque côté fils



78 PAUL CHAPUIS

de son temps, qu'il ne peut dépasser que dans la mesure où
cette faculté créatrice que nous appelons le génie lui a été

donnée.
A cette loi, nul être humain n'échappe et, comme Platon,

Racine, Shakspeare s'expliquent en partie par leur époque,
Jésus aussi fut fils de son temps, enfant de sa patrie terrestre,
de ses conceptions, de ses luttes, de ses préoccupations. S'il
fût né à Athènes, dans ce centre intellectuel et philosophique,
plutôt que dans un bourg obscur de Palestine, dans un milieu
religieux profondément différent du monde grec et danslequel
les conceptions de Dieu, du monde, de la nature, étaient
autres que celles de l'antiquité classique, il eût porté aussi un

autre caractère et son génie se serait manifesté sous une autre
forme.

Aussi pour connaître Jésus importe-t-il extrêmement de

connaître son milieu historique et, à ce point de vue, il nous
reste encore beaucoup à faire. Comme cela arrive trop souvent

pour les grands génies, on les étudie trop en eux-mêmes sans

tenir un assez grand compte des circonstances qui les ont
produits, sans chercher suffisamment comment ces héros ont été

ce qu'ils ont été, non-seulement par la force de leur caractère,
par cette étincelle divine qui leur fut dévolue, mais encore par
leur milieu. Ainsi combien ne trouvons-nous pas d'hommes,
même parmi les plus instruits en ces matières, qui n'ont
qu'une idée fort peu nette des liens qui rattachent Jésus à son

époque, qui, par conséquent, ne peuvent concevoir que très
généralement aussi ce qui fait son originalité et sa grandeur.

Ainsi l'on croit et l'on dit souvent que Jésus se rattache à

l'Ancien Testament, dont il spiritualise ou développe les
notions fondamentales. A prendre cette thèse dans tout ce qu'elle
a de vague, nous n'avons rien à y opposer. Rappelons seulement

qu'entre Jésus et le dernier prophète de l'ancienne
alliance avant Jean-Baptiste, il s'est écoulé près de quatre
siècles. Durant ce temps, les idées ont marché, l'état religieux
d'Israël n'était plus sous Hérode Antipas ce qu'il fut au
VIIIe siècle ou à l'époque de Malachie. La domination persane,
puis la période grecque exercèrent sur la marche des idées



LE PROBLÈME CHRISTOLOGIQUE 79

une profonde influence, sans parler de la philosophie d'Alexandrie,

de Philon, entre autres. Les apocryphes de l'Ancien
Testament sont les trop rares documents de cette époque.
A l'heure où Jésus apparut sur la scène de l'histoire, le peuple

juif, en Palestine du moins, était divisé en plusieurs partis
religieux, qu'il s'agirait d'étudier sérieusement. Les sadducèens

représentaient la tradition antique; les pharisiens, tout en se

rattachant à la loi, prétendaient pouvoir la développer et
constituaient en religion ce qu'en politique nous appellerions la
fraction progressiste. Les essèniens enfin, établis sur les bords
occidentaux de la mer Morte, non loin des lieux où le Baptiste

exerça son ministère, avaient leurs doctrines spéciales. En

outre, le livre de Daniel et probablement d'autres apocalypses
semblaient à ce moment occuper les esprits '. Ces phénomènes
divers donnaient à la synagogue, à la vie religieuse du peuple
palestinien un cachet particulier. Jésus a profité, a tenu compte
positivement ou négativement de tous ces éléments, il a été
influencé par eux. Ainsi, pour ne citer qu'un trait, qu'un seul

exemple, la notion du royaume des cieux, à laquelle le
prédicateur galiléen a donné une si grande importance et un si complet

développement, n'est qu'en germe dans les écrits canoniques

de l'ancienne alliance; elle se retrouve développée et

précisée dans les apocryphes.
Au point de vue politique, la situation de la Palestine à

l'époque de Jésus était toute spéciale, et la position faite à la

société juive par la conquête romaine ne laissait pas que de

donner au pays et à ses antiques espérances messianiques une
couleur particulière. On pourrait relever d'autres points encore;
mais le temps presse et nous devons passer. Disons seulement

que cette étude qui consiste à placer Jésus de Nazara dans son

milieu historique, qui cherche à jeter par là un nouveau jour
sur sa personne, a été entreprise par deux théologiens de

renom, Hausrath et Keim? Mais cette préoccupation, ce point de

1 Ainsi le Lieve d'Hénoch et l'Assomption de Moïse. — Hausrath,
Neutestamentliche Zeitgeschichte. (1868-1872.) Keim, Gesch. Jesus von Nazara in
ihrer Verkettung mit dem Gesammtleben seines Volkes, 3 vol. — Citons
encore Schürer, Neutest. Zeitgesch. (1874.)



80 PAUL CHAPUIS

vue relativement nouveau demandent encore beaucoup
d'études spéciales, ont besoin aussi d'être complétés et précisés
en plus d'un point.

Ainsi, par les divers moyens que nous venons d'indiquer,
et en suivant scrupuleusement la méthode scientifique, nous
pouvons arriver, je crois, à connaître d'une façon assez complète

la personne historique du Christ et à déterminer l'essence
même de son caractère et de son œuvre. Mais après les faits
et leur exposition génétique, il nous reste à examiner l'impression

que la personnalité de Jésus a faite sur ses contemporains
et comment ceux-ci l'ont expliquée. A cette question, que
répond le Nouveau Testament?

II

Il y répond en statuant, de diverses manières et à divers
points de vue, ce que nous avons coutume d'appeler la divinité
de Jésus-Christ. Qu'on veuille bien le remarquer, cette
affirmation n'est pas à proprement parler une thèse historique,
l'affirmation d'un fait concret. Elle résume plutôt l'impression
que la personne du Christ historique a faite sur ses contemporains

et l'explication qu'ils ont donnée de l'influence de cette
puissante individualité. C'est pour cela que nous rangeons
l'étude de cette question, non pas dans l'histoire même du Maître,
bien qu'elle puisse fort bien en former la conclusion, mais plutôt

dans la théologie biblique. C'est, si l'on veut, la philosophie
de cette histoire, son explication dernière. Aussi avons-nous
appelé ce côté de la question le côté dogmatique.

Cette impression, cependant, résumée dans ces mots : la
divinité du Christ, s'appuie sur l'histoire, en est la conclusion.
Elle a été produite par les faits, par la personnalité même de

Jésus, par ses miracles, par ses paroles pleines d'autorité et de

nouveauté, par son caractère, par sa pureté morale et aussi

par certaines expressions employées par Jésus, lorsqu'il parlait

de la nature de ses rapports avec Dieu son Père. 11 prétendait,

n'est-il pas vrai, d'après le témoignage de nos documents,
être sur la terre l'exacte représentation de Dieu, son image



LE PROBLÈME CHRISTOLOGIQUE 81

parfaite, puisque quiconque l'avait vu et connu avait vu et

connu le Père*. Il disait encore que lui et son Père ne
formaient au fond qu'une seule et même unité morale, et que le

secret de la communion entre l'homme et Dieu se trouvait dans

sa propre personne. Par elle, en elle, la créature s'unit au

créateur, le divin à l'humain.
L'expérience de la primitive église, l'immense et féconde

impression produite par le Maître sur les disciples ont confirmé
ces assertions, étranges au premier abord, et dans un accord
unanime ou presque unanime les écrivains du Nouveau Testament

ont proclamé ce grand fait, expression de leur conscience

religieuse : Jésus est divin d'origine ; il dépasse par sa grandeur

morale tout enfant d'Adam. En lui s'est réalisé une fois
l'idéal humain, l'union complète du divin et de l'humain, et
ainsi il est devenu le modèle accompli, le type le plus parfait
de la race humaine.

Ce langage que je viens de tenir, messieurs, ressemble plus,
n'est-il pas vrai, à celui d'un homme inspiré par l'esprit du

XIXe siècle, par les conceptions religieuses, morales, spéculatives

de notre époque qu'à celui des écrivains du Nouveau
Testament. C'est vrai : et, dans ces quelques mots, je n'ai
cherché qu'à exprimer à ma manière et selon les habitudes

d'esprit qui me sont propres la pensée fondamentale, la
substance même de ce que nous disent en une autre langue le?

premiers et plus anciens écrivains chrétiens. Mais ce phénomène

vous montre qu'ici pour le côté dogmatique, comme pour
le côté historique de la question, il est nécessaire de tenir
compte des formes et des méthodes de pensée propres aux
divers âges de l'histoire. Le Christ dogmatique du Nouveau
Testament, ou si vous le voulez, pour employer une expression

usitée, le Christ idéal, a besoin lui aussi d'être étudié à la
lumière des idées, des conceptions diverses au milieu
desquelles il est né.

Et n'est-ce pas peut-être pour avoir trop négligé cet élément
au fond si simple et si naturel que les discussions sur ce sujet

« Jean XIV, 9.

THÉOL. ET PHIL. 1877. 6



82 PAUL CHAPUIS

ont si souvent dégénéré en débats passionnés et stériles. Chacun

tranche la question de prime abord, chacun nie ou accepte
l'impression apostolique, selon les idées qu'il se fait de Dieu et
de ses rapports avec le monde. Personne ne songe qu'il serait
avant tout nécessaire de s'informer quelle est au fond l'exacte
conception du Nouveau Testament sur ce sujet, de ce qu'il y a

de permanent, d'éternellement vrai dans ce système et de ce
qu'il faut attribuer à l'époque, aux idées du temps, élément
constamment variable et toujours à transformer, au fur et à

mesure des progrès de la pensée et de l'état général de la
conscience religieuse. D'ailleurs, si l'on y regardait d'un peu près,
on verrait bientôt, on l'a vu du reste, que nos écrits sacrés,,

tout en ayant sur le sujet qui nous occupe une pensée unique
et fondamentale, présentent pourtant celle-ci sous des formes
ou des faces différentes, et nous donnent ainsi le spectacle non
d'une seule et unique christologie, mais de plusieurs systèmes
de ce genre. On peut, en tout cas, en compter deux, peut-être
même davantage. Ainsi les évangiles de la naissance ont à la
base de leurs divers récits une conception matérialiste, ou du
moins physique, assez différente de celles de la théologie johannique

ou du système paulinien. Paul, en plus d'un point,
s'écarte de Jean, et si nous en avions le temps, nous pourrions
entrer dans les détails de ces divergences. Mais, quoi qu'il en
soit, un trait essentiel sépare la christologie apostolique de la
nôtre. « Comme le dit Rothe, les premiers chrétiens et leur
époque n'avaient pas et ne pouvaient pas avoir la notion d'une
habitation morale de Dieu en Christ1. Aussi cherchaient-ils,
Paul et Jean en particulier, à y suppléer et à résoudre le
problème de la divinité du Christ par le moyen de l'idée, alors
répandue dans la théologie juive, d'un esprit du Messie qui
aurait préexisté dans le ciel auprès de Dieu. » Ainsi est née

1 Le problème christologique, par J.-P. Astié, 1874, pag. 221. La pensée de

Rothe est sur ce point quelque peu absolue. Il est évident que la théologie

apostolique possédait la notion de l'habitation morale de Dieu dans

l'homme. Il suffit de citer, pour le prouver, la doctrine du Nouveau
Testament sur le Saint-Esprit. Mais ce qui est sûr, et c'est en cela que la
pensée de ce théologien nous paraît très juste, c'est que pour expliquer



LE PROBLÈME CHRISTOLOGIQUE 83

l'idée du Christ préexistant % du Verbe qui était éternellement

auprès de Dieu et qui a été manifesté en chair. Christ, dans

cette conception, est l'image du Dieu invisible, le premier-né
de toutes les créatures, le commencement de la créature de

Dieu. Tout en conservant l'identité personnelle, son moi, comme

s'exprime la philosophie moderne, a passé de la sphère divine,
de l'existence indépendante de l'espace et du temps dans la

sphère humaine, dans le monde fini. Il a été soumis à toutes
les conditions des êtres finis, et le procès normalement
commencé, moralement accepté, s'est achevé dans la glorification
du Christ, c'est-à-dire dans une perfection dans laquelle l'être
lui-même a acquis la réalisation parfaite et définitive de son

individualité. C'est là, à grands traits, la physionomie, la
tendance générale du système. Il s'agit maintenant, pour la théologie

historique du Nouveau Testament, d'entrer dans les

détails, de pénétrer dans l'intimité même des idées exprimées,
d'en montrer la genèse, le développement, la raison d'être,
ce que le temps dont nous disposons ne nous permet pas de

faire.
Un mot encore et j'ai fini : Quelques-uns de mes auditeurs

se demanderont peut-être ce qui restera pour nous de cette

impression des apôtres, de cette divinité de Jésus-Christ, après

qu'elle aura été éclairée et expliquée à la lumière de l'histoire.
Devrons-nous prononcer une condamnation complète de ce

point de vue et le ranger purement et simplement au nombre
de ces systèmes que la pensée philosophique et religieuse
s'est plu à élever dès l'origine de notre race et qui disparaissent

la personne de Christ on insistait moins que ne nous le faisons de nos

jours sur l'identité essentielle de la nature divine et de la nature
humaine. On expliquait surtout la divinité du Christ par sa préexistence.
Sans négliger ce côté de la question, nous mettons aussi l'accent sur le

côté moral, nous déduisons la divinité du Christ plus encore de sa
parfaite sainteté que de sa préexistence. — Voyez aussi Ch. Secretati,
Philosophie de la liberté. — L'histoire. — Leçon XIII.

1 N'oublions pas, cependant, que cette explication est à elle seule

insuffisante. 11 s'agirait, entre autres, de savoir, la question n'est pas
entièrement résolue pour moi, si Jésus lui-même n'a pas affirmé sa

préexistence.



84 PAUL CHAPUIS

les uns après les autres? Je ne le crois pas. Plus d'un détail
sans doute, plus d'un trait de ces vastes et grandioses conceptions

devront s'effacer devant nos yeux habitués à une autre
lumière, à une autre mesure des choses. Mais le principe lui-
même, l'impression résumée par ces mots : la divinité du Christ
reste toujours, même si en plus d'un point nous la présentons
et la concevons d'une façon quelque peu différente des auteurs
du premier siècle.

J'en trouve une première preuve chez ceux-là mêmes qui
s'efforcent de faire disparaître cet élément de la christologie
moderne. Strauss lui-même n'a-t-il pas déclaré dans un de ses

meilleurs, mais trop courts moments, que Jésus est un être

unique, qui ne sera jamais dépassé. Keim, de son côté, en
appelle à la personne du Christ comme au plus grand des

miracles, comme au seul vrai miracle. Qu'est-ce à dire en
dernière analyse, sinon que Jésus est plus grand qu'aucun homme.
Car c'est gravement outrager l'humanité et son histoire que
de dire de l'un de ses membres, même du plus grand, du plus
profond des génies, qu'il ne sera jamais dépassé. — Qu'en
savons-nous? Qui nous le dit? Où est la garantie d'une affirmation

aussi colossale? Et si nous sommes forcés par l'étude
impartiale des faits d'accorder à Jésus cette place unique,
centrale, dans le sein de notre race, pourquoi vouloir attribuer à

cette exception une cause tout ordinaire, pourquoi se refuser
à proportionner la cause à l'effet?

Comme le dit un de nos théologiens, « si les études
historiques impartiales ne permettent pas d'admettre les préjugés
de l'ébionitisme le plus extrême qui ne sait voir en Jésus qu'un
simple homme, il faut avoir le courage de surmonter la répulsion

à l'égard du surnaturel, pour peu qu'on tienne encore à

sa réputation d'historien désintéressé et impartial '. » Et pour
nous, jusqu'à plus ample informé, en attendant une solution
plus satisfaisante du problème, si toutefois on peut jamais nous
la donner, nous en restons, pour le principe général, à la
conclusion des apôtres : Jésus est un être qui unit en sa personne
la divinité et l'humanité. Ce qui nous permet de faire cette

1 Le problème christologique, par Astié.



LE PROBLÈME CHRISTOLOGIQUE 85

synthèse, c'est cette notion biblique et chrétienne, Irop oubliée
et négligée, qui ne voit pas dans ces deux natures ou ces deux
formes d'existence une différence essentielle, mais une identité

fondamentale. Si l'on nous permettait d'exprimer ici en
deux mots notre pensée sur ce sujet, pensée qui, pour être
bien comprise et équitablement jugée, devrait être développée,
nous dirions : Jésus a réalisé d'une manière parfaite l'idéal
humain, il a atteint à la parfaite sainteté et par là il a montré
qu'il possédait en lui la vraie nature humaine. Celle-ci, comme
le pressentaient déjà les antiques traditions religieuses des

Hébreux *, suppose nécessairement un rapport métaphysique,
un rapport de nature entre Dieu et l'homme, condition essentielle

d'une union morale entre la créature et son créateur. Ce

Jésus, chef nouveau de l'humanité restaurée, invite ses frères
à le suivre et à atteindre, par leur communion avec l'Auteur et
le Principe de tout ce qui existe, cette union dans leur personne
du divin et de l'humain qui leur permettra de se nommer
légitimement les fils de Dieu.

On nous reprochera peut-être une trop grande hardiesse et

un abandon dangereux et effrayant des doctrines scripturaires.
Ce reproche, je le crois peu fondé. J'ai abandonné peut-être
certaines théories acceptées et aimées, mais non les principes,
les bases mêmes de la foi évangélique. D'ailleurs, j'appartiens
à ceux qui, avec notre grand Vinet, ont encore la naïveté de

croire que l'Evangile a toujours de nouveaux trésors à nous

dévoiler, que sous son influence bénie nous sommes appelés
à sonder toujours mieux, à approfondir toujours davantage les

grandes choses qu'il nous enseigne, afin d'avancer toujours plus
aussi dans une véritable connaissance de l'homme et de Dieu.
Ce grand élan donné à la pensée et à la foi religieuse par Jésus

n'est point achevé encore ; il durera autant que le monde lui-
même et le même esprit de foi et de science aussi qui a produit

et inspiré les saint Paul, les saint Jean, les Calvin, les

Luther, avec leur amour pour la cause de Dieu qui est celle
de l'humanité, avec leurs profondes spéculations, a encore
aujourd'hui la force créatrice des premiers jours.

' Gen. I, 28.



86 PAUL CHAPUIS

III

Tel est aussi l'esprit de science et de foi éclairée qui, avec
l'aide de Dieu, dirigera mon enseignement, tant qu'il me sera
donné de me trouver au milieu de vous. Il n'est, du reste, point
nouveau venu dans cette académie vaudoise, qui a déjà compté
dans son sein plus d'un esprit d'élite, plus d'un savant
penseur. Et sans chercher bien loin parmi ceux qui ne sont plus,
je me fais un plaisir et un devoir de rendre ici un témoignage
public de ma reconnaissance à ceux d'entre vous, messieurs
les professeurs, mes chefs collègues, qui avez été mes maîtres
bien-aimés. Vous m'avez inspiré l'amour du travail ; vous m'avez

initié aux profondeurs de la pensée avec cet esprit de

largeur et de vérité dont je viens de parler. Vous, en particulier,
messieurs les professeurs de la faculté de théologie, vous avez
été pour moi dès l'origine, comme vous l'êtes pour tous ceux
qui vous sont confiés, non-seulement des maîtres vénérés, de

savants docteurs, mais aussi des amis fidèles et dévoués. Il
n'est pas éloigné le temps où j'étais moi-même assis sur les
bancs de l'auditoire pour écouter vos profondes et intéressantes
leçons, et certes je ne pensais pas alors que je serais sitôt
appelé à me placer à vos côtés. S'il m'eût été permis de choisir,
j'aurais préféré rester encore longtemps dans la solitaire mais
aimable vallée où j'exerçais avec joie la grande et noble mission

de ministre de Jésus-Christ, où je pouvais travailler et

méditer en paix les difficiles problèmes que nous pose la
religion. Mais il a dû en être autrement. Acceptez-moi donc non-
seulement comme un collègue dans la grande œuvre que nous
avons à poursuivre en commun pour le bien de la patrie et de

l'église, mais aussi comme un homme qui, à cause de sa

jeunesse et de son inexpérience, a encore grand besoin d'être
dirigé et conseillé. Traitez-moi encore un peu, je vous prie,
comme votre élève ; que je trouve en vous des guides sûrs et

éclairés
Quant à vous, messieurs les étudiants, que vous dirai-je

Ma présence en ce lieu, à ce moment, doit, n'est-il pas vrai,



LE PROBLÈME CHRISTOLOGIQUE 87

rappeler à votre mémoire le maître aimé et regretté *
que

nous avons perdu et auquel je suis appelé à succéder. Ses

talents, son affection, ses dons du cœur et de l'esprit dont il était
si richement doué, vivront longtemps encore au milieu de nous,
et ce souvenir nous consolera quelque peu de son trop rapide
départ pour les demeures éternelles. Je veux essayer moi aussi

de m'inspirer de l'esprit de ce maître vénéré, qui fut le mien :

et mon désir le plus cher serait qu'au jour où comme lui j'aurai

achevé ma course ici-bas, après avoir travaillé en humble
serviteur à la tâche qui m'est imposée, on pût m'appliquer
ces paroles que l'un des vôtres prononça sur le bord de la

tombe de notre ami : « Christ vivait dans son enseignement. »

J'ai dit.
Paul Chapuis.

1 Louis Miéville, professeur à l'académie de Lausanne depuis octobre
1872 à juillet 1875. (t 9 juillet 1875.)


	Le problème christologique : dans les limites du nouveau testament

