
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 10 (1877)

Artikel: Du dogme et de son histoire : au point de vue de la théologie
protestante réformée

Autor: Viguet, C.-O.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379213

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379213
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DU DOGME ET DE SON HISTOIRE

AU POINT DE VUE

DE LA THÉOLOGIE PROTESTANTE RÉFORMÉE1

En avril 1863, le Chrétien évangélique publiait un article de
M. le professeur Astié, à propos de l'Histoire des dogmes chrétiens

de M. Eug. Haags. Cet article, d'une valeur beaucoup
plus considérable et plus durable que ne le ferait penser
l'occasion qui lui a donné naissance, débute ainsi : « Qu'est-ce
qu'un dogme Les dogmes peuvent-ils avoir une histoire »

C'est précisément sur ce double sujet que je me suis proposé
d'attirer votre attention, en en modifiant pourtant la seconde

partie; car je ne pense pas que personne parmi nous, et
maintenant, en soit à douter que les dogmes puissent avoir et aient
réellement une histoire ; il s'agira plutôt d'examiner comment,
sous quelles conditions et dans quelles limites ils en ont une.

La question que je soumets à votre étude n'est assurément

pas une de ces questions brûlantes qui saisissent bon

gré mal gré l'attention et qui passionnent les esprits. Elle n'a,
en apparence, rien de spécialement actuel; elle n'est pas de
celles dont on dit avec une certaine emphase, parfois peu
justifiée, qu'elles sont à l'ordre du jour. En est-elle moins
utile à approfondir? Je ne le pense pas, car elle est à la base,
base cachée sous le sol, il est vrai, mais indispensable
néanmoins, d'une foule de questions graves et de discussions
touchant aux domaines les plus importants de la théologie et de

la religion.

' Rapport présenté h la Société vaudoise de théologie dans sa séance

du 30 mai 1876.
* Chrétien évangélique, 1863, pag. 168 sq.



C.-O. VIGUET

D'où viennent bien souvent ces malentendus qui font qu'on
discute parallèlement en quelque sorte et sans se rencontrer
en réalité, qu'en employant les mêmes expressions on n'y
attache pas exactement le même sens et qu'on n'arrive à aucun
résultat net et satisfaisant? Tout simplement de ce qu'on n'a

pas préalablement établi les notions générales, défini les

termes, délimité le terrain sur lequel on veut se placer. Les

questions de méthodologie — et celle-ci en est une—sont peu
attrayantes, sans doute ; elles exigent un travail lent, minutieux,

fatigant; les solutions qu'elles obtiennent parlent peu
à l'imagination et n'ont rien de brillant. Les esprits superficiels
en diront volontiers avec un superbe dédain : ce sont des questions

d'école Mais il faut qu'elles soient éclaircies, et si elles le
sont une fois nul homme sérieux ne regrettera le temps et la

peine qu'il y aura consacrés.

I

Qu'est-ce que le dogme et un dogme
Un petit aperçu philologique et étymologique ne sera pas

sans utilité pour préciser la notion que ce mot exprime.
àôyçia' signifie originairement une décision, une ordonnance,

un commandement ; il était en particulier employé chez les

Grecs, comme chez les Latins le mot « decretum » par lequel
ceux-ci le traduisent, pour désigner les principes établis par
les philosophes. « Sapientia, dit Cicéron, neque de se dubitare
debet, neque de suis decretis, qure philosophi vocant dogmata,

quorum nullum sine scelere prodi poterit. Quum enim decretum

proditur, lex veri rectique proditur. » Les Stoïciens
surtout, Marc-Aurèle et Sénèque entre autres, emploient dans ce

sens §Ó7(ms et decretum. « Il y a donc dans Sôypt«, remarque à ce

sujet Baur, la notion de ce qui est essentiel et nécessaire, de ce

qui est fondamental et de principe, et qui, comme tel, doit être
entièrement reconnu et a une valeur absolue. »

Dans le Nouveau Testament ce mot se rencontre cinq fois.
Dans deux passages, il a un sens purement politique : IÇuXOsv

1 Voyez Baur, Vorlesungen, I, 1, pag. 8 sq.



DU DOGME ET DE SON HISTOIRE

Sóyp« ¦Kxpi. Kodaxpoç Aùyoûorou.... (LUC II, 1) ; outos 7tóvts; carà/K/ïi twv

Soy(zâTwv Kaiirupo; Tzpaaaouaii/. (Act. XVII, 7.) Dans deux autres cas,
il se rapporte aux ordonnances de la loi de Moïse : t«v ê/Op«», Iv

ta axpxi «ùtoû ròv vifiov tmï Ii/toXwv ev Soyfiaujv xarxpyhuxi; (Eph. II, 15) J

è^xlei-^ixç to xaS'^fiwv yeipr/ypxytr/ -zoïç SAypxvï/ ô rr/ Ù7revavTÌov r/f*tv. (Col.

II, 44.) Dans un dernier passage, il est appliqué aux décisions
du Synode de Jérusalem : nxpeUSoirxv aùroîç fj\i.aaei\i rà Soy/nara rà

v.expiy.i-/x Û7rô râv ànwroXwv xaî irpeaßvTepw/ twv Iv IspouoXûjiOt;. (Act.
XVI, 4.) Il s'agit donc toujours d'ordonnances, de prescriptions,
de stipulations arrêtées et ayant autorité, mais non pas
précisément de doctrines, d'enseignement chrétien, de vérité révélée.

Pour exprimer ces idées, le Nouveau Testament emploie
les termes de Uxtf (Math. VIII, 26; Luc IV, 32; Jean VII, 46 ;
Act. Il, 42 ; Tite I, 9, al.), de eixyyeliiv, de >óyo; OU liyoç toO ©sou

(Act. XII, 24 al.) et autres du même genre.
Venons aux Pères de l'église qui commencent à déterminer

le sens ecclésiastique et théologique du terme.
Déjà dans Ignace d'Antioche (commencement du IIe siècle)

110US lisons I oirovSàÇsTE ouv ßeßtxiaQvnmi Iv toî; Siyjj.xmv zo~/ Kv/5to\i xxi

Twv ànotnilom. (Magn. XIII.) Le sens est évidemment le même que
celui de StS«^ dans le Nouveau Testament : enseignement,
doctrine '. Origene appelle les prédicateurs de l'Evangile StSâcr-

¦xcàoi toO So^fiOToç. Basile le Grand, Chrysostome, Cyrille
d'Alexandrie, d'autres encore, emploient le mot Só^a ou Sóypa tò

âsîov, ou §. twç lxjfl»i(Tt«ç pour désigner l'ensemble de la doctrine,
parfois un point spécial de doctrine, soit vrai, soit faux, (râv Its-

jooSôÇwv Sóyprzra, Bas. t-Tiç xaeßeix; Somara, Chrys.) Cyrille de Jérusalem

dit : ô tmç Beoaeßeixc Tpiizoç êx Svo toutwv tjvviar/ixe, Soypârwv ex/ae-

j3wv xxpißeixi xxi -npa^ew/ àyxBûv. D'autres Pères (Chrysostome,
Grégoire de Nysse, Socrate...) font la même distinction entre le
côté dogmatique et le côté moral, ou plutôt pratique du
christianisme. Basile le Grand fait une autre distinction, dont les
deux termes sont Soy^a et xhpvypa. Les x-r,piiypxTx, selon lui, sont
ce que nous possédons par l'enseignement écrit, et ce qui est

prêché publiquement par l'église ; les SóypaT«, ce qui est par-

1 Voy. Suicer, Thés, eccles., s. v. Sôyp«.



8 C.-O. VIGUET

venu mystérieusement par la tradition des apôtres et qu'on ne

publie pas. Suicer entend par ces Somara les rites et cérémonies

du culte, dont on faisait un mystère à ceux qui n'y étaient

pas encore initiés ; Baur, le côté intérieur et, en quelque sorte,
èsotérique de la doctrine. Quoi qu'il en soit, cette distinction
demeure presque isolée et ne laisse pas de traces durables
dans l'usage ecclésiastique.

D'après ces divers emplois, on peut dire déjà d'une manière
générale, mais sans préciser et sans prétendre encore à une
définition nette et scientifique que « le dogme » est l'enseignement

chrétien dans son ensemble, considéré comme contenant
la vérité divine et absolue ; « les dogmes, » les déterminations
particulières des points partiels dont se compose cet ensemble,
mais toujours en tant qu'expressions reconnues et admises de

la vérité révélée. On ne doit pas, ainsi qu'on l'a fait quelquefois,

appeler dogme une opinion personnelle, admise ou enseignée

par quelque docteur ; cette notion répondrait plutôt aux
termes de Sóc«, vó»fta : le nom de dogme doit être réservé à une
doctrine regardée par l'ensemble de l'église, ou par une fraction

importante de celle-ci, comme faisant partie essentielle
de l'enseignement chrétien.

II

L'emploi courant et usuel du mot dogme, en français,
présente le même sens général, mais aussi la même indécision.

Littré, dans son Dictionnaire de la langue française, le
définit ainsi : « Dogme. Terme de théologie et de philosophie.
Point de doctrine établi comme fondamental, incontesté, certain

» Bouillet (Dictionnaire universel des sciences, des

lettres et des arts) s'exprime à peu près de même : « Dogme (de

dogma, opinion arrêtée) proposition fondamentale enseignée

en religion ou en philosophie. » Dans ces deux définitions, la

réunion de la philosophie avec la théologie ou la religion introduit

une indétermination inévitable. En effet, la philosophie
n'a et ne prétend avoir qu'un élément humain, rien, par
conséquent, d'absolu, rien qui s'impose avec une autorité souve-



DU DOGME ET DE SON HISTOIRE 9

raine ; la religion, au contraire, possède ou tout au moins se

donne comme possédant un élément divin. Un dogme, au sens

philosophique, et un dogme, au sens religieux ou théologique,
sont donc nécessairement deux choses différentes qui ne peuvent

rentrer dans la même définition qu'en ôtantà celle-ci tout
caractère rigoureux et scientifique.

M. E. Naville, dans son quatrième discours sur Le problème
du mal, a donné du dogme une définition revêtue de toutes les
formes de la dialectique et des apparences de la rigueur la plus
complète * et qui me paraît cependant inacceptable à cause des

idées confuses et peu justes qu'elle me semble introduire.
« Qu'est-ce qu'un dogme Un dogme est une affirmation qui

ne s'appuie pas directement sur le raisonnement ou sur
l'expérience, mais sur la foi à l'autorité d'un témoignage. Si nous

prenons le terme dans un sens tout à fait général, il faut dire
que notre pensée ordinaire est remplie de dogmes. Comment
sais-je, par exemple, moi qui n'ai jamais été en Angleterre,
qu'il existe une ville nommée Londres, qui est la capitale de ce

pays? Je ne le sais pas par le raisonnement ;.... je ne le sais

pas non plus par mon expérience ; je le sais par la foi accordée

au témoignage qui me transmet l'expérience d'autrui. » Il
suivrait de là que ce qui constitue un dogme, ce n'est ni le fond
de l'idée, ni la forme qu'elle revêt, mais la méthode par
laquelle l'idée est reçue. « Il existe une ville nommé Londres » :

cette vérité de fait n'est pas un dogme pour celui qui a été à

Londres, elle en est un pour celui qui n'y a pas été. Ce sens
du mot dogme est étrange et certainement n'est pas le sens
habituel qui lui est attribué.

Mais arrivons sur le terrain religieux proprement dit. M.
Naville reprend un peu plus loin2 : « Qu'est-ce qu'un dogme
religieux C'est une affirmation qui est acceptée sur l'autorité
d'un témoignage surnaturel, c'est-à-dire d'un témoignage portant

sur des faits qui sont en dehors du cercle de l'expérience
humaine. » Cette explication de ce qu'est « un témoignage
surnaturel » est déjà contestable: des faits qu'on pourrait caracté-

' Le problème du mal. Genève, pag. 163, 1868.
* Ibid., pag. 164, 165.



10 C -O. VIGUKT

riser comme étant « en dehors du cercle de l'expérience
humaine » ne seraient pas des faits religieux, car ils resteraient
sans relation avec nous. Mais passons. « Le témoin peut n'être
qu'un simple agent de transmission, comme Mahomet, par
exemple, l'est pour les musulmans ; il peut aussi connaître
directement et par sa nature même le monde divin, comme c'est
le cas du Christ dans la foi des chrétiens. Un dogme chrétien
est une affirmation dont la base est l'autorité du témoignage de

Christ, qui est le dogme des dogmes. Par sa nature même, le

dogme fait autorité. Comme c'est un témoignage rendu dans

l'histoire, il demeure immobile à litre de fait historique. Pour
celui qui accepte ce témoignage comme étant une manifestation
de la vérité absolue, le dogme devient une vérité immobile,
une vérité qu'on peut comprendre plus ou moins, dont l'intelligence

peut être progressive, mais qui reste fixe en elle-même. »

Remarquons ici que, cette définition admise, il ne peut plus
être question d'histoire du dogme, ni des dogmes. Ce qui est

immobile échappe à la notion d'histoire. Un arbre peut avoir
une histoire, une borne n'en a pas.

Mais examinons ces assertions en elles-mêmes, ce Un dogme
chrétien est une affirmation dont la base est l'autorité du
témoignage de Christ, qui est le dogme des dogmes. » La fin de

cette phrase capitale est doublement obscure. D'abord, qu'est-
ce que l'auteur entend par le « dogme des dogmes » Est-ce

simplement une expression emphatique signifiant « le dogme

par excellence? » ou cela signifie-t-il « le dogme qui détermine
tous les autres, qui les contient, qui en est la source?» Ensuite,
et surtout, il y a amphibologie : qu'est-ce qui est le « dogme
des dogmes » Est-ce l'autorité du témoignage de Christ est-

ce le témoignage de Christ? Est-ce Christ? D'après l'ensemble
du passage j'incline à penser que l'auteur a voulu dire que
c'était le témoignage de Christ. Mais l'expression est inexacte
et soulève des questions auxquelles elle ne répond pas. Que

le témoignage de Christ joue un rôle important, fondamental,
dans le dogme d'accord ; mais que les deux termes coïncident,

qu'on puisse dire proprement: le dogme, ou le dogme
des dogmes c'est le témoignage de Christ, non.



DU DOGME ET DE SON HISTOIEE 11

Plus loin le dogme est. représenté comme étant, pour le

chrétien, « une vérité immobile, une vérité qu'on peut
comprendre plus ou moins, dont l'intelligence peut être progressive,

mais qui reste fixe en elle-même. » Ceci encore ne laisse

pas une idée claire et soulève des objections. Si, pour le
chrétien, le dogme n'est autre chose que la vérité immobile,
la vérité en elle-même, si les deux notions sont identiques,
l'un des termes est superflu, le mot dogme doit être suprimé.
Si au contraire ce mot a sa raison d'être, s'il est nécessaire
(et il n'existerait pas, s'il n'était pas nécessaire), c'est qu'il
exprime autre chose, nous verrons tout à l'heure quoi : sans

doute, il y a un rapport étroit entre les deux notions de dogme
et de vérité absolue, mais ce rapport n'est pas une identité, il
reste à déterminer.

Chose remarquable, nous trouvons encore une grande
indécision dansl'usage du mot, jusque chez un penseur et un
théologien comme Vinet. « La religion chrétienne, écrit-il ', n'a dit
des dogmes, ou pour mieux nous exprimer, des faits mystérieux
tombés à sa connaissance, que ce qui était strictement nécessaire

à son but. » Et ailleurs2 : « C'est un caractère de tous les

dogmes clairement révélés dans l'Evangile de tendre tout
directement à la pratique... » Et dans un discours adressé à la

délégation des classes en mars 4838, nous lisons3 : « La théologie
est la formule des doctrines; mais les doctrines, mais la vérité,
c'est tout ce que la Bible renferme et tout ce qu'elle enseigne
à un cœur simple et soumis. Sous ce rapport, un laïque pieux,
s'il ne sait pas aussi bien que vous formuler les dogmes
chrétiens, est aussi bon juge que vous de la présence ou de

l'absence de la vérité dans un livre ou dans une prédication ; me

permettrez-vous d'ajouter: meilleur juge dans un certain sens?

parce que la science peut enfler... •>/ Nous aurons occasion de

revenir sur cet important passage ; mais du rapprochement de

ces trois citations, il ressort que, pour Vinet, les expressions
« doctrines, » « dogmes chrétiens, » «vérité, » «. tout ce que

1 Philosophie morale, pag. 36.
* Esprit de Vinet, I, pag. 103.
3 Liberté religieuse et questions ecclésiastiques, pag. 197.



12 C.-O. VIGUET

la Bible renferme, » sont équivalentes, et qu'il entend par
« dogme » non pas une formule théologique ou religieuse, mais,
à peu près comme M. Naville, le contenu seul de la formule,
le fait divin, la vérité absolue qu'elle s'efforce d'exprimer.

Sans doute il n'est besoin que de s'entendre ; une terminologie

est toujours plus ou moins conventionnelle et l'important
est de ne laisser aucune ombre sur le sens qu'on attache aux
termes qu'on emploie ; mais dans le langage scientifique, il
nous faut une rigueur plus exacte, nous ne pouvons admettre

que le mot « dogme » soit un simple synonyme de celui de

« vérité : » il y a une différence et nous devons arriver par
l'analyse de l'idée à une définition qui serre celle-ci de plus près
et en trace plus précisément les limites.

III

Pour nous, chrétiens, qui ne prétendons ni posséder ni
découvrir en nous-mêmes et par nous-mêmes la vérité absolue,
mais qui croyons que Dieu, le Dieu vivant et personnel, dont
notre péché nous a séparés, est venu à nous dans sa miséricorde,

s'est révélé à nous, lui qui est la vérité, et nous a donné
cette vérité ; pour nous, le dogme chrétien se compose de deux

éléments inséparables, car il nous est absolument impossible
de posséder, et même de concevoir l'un sans l'autre, mais qui
doivent être soigneusement distingués: l'élément divin, absolu,
et l'élément humain, relatif, le fond et la forme, la vérité et son

expression.
Ce qu'il y a d'incomplet et de vague dans les phrases de

Vinet et dans les explications de M. Naville que nous avons
citées vient précisément de ce qu'ils ne tiennent compte que
du premier de ces éléments. Le dogme, pour eux, c'est le
contenu, uniquement; pour nous, c'est le contenu et le contenant.

Or, comme on ne peut réellement saisir et apercevoir le

contenu que par le moyen et au travers du contenant, si l'on
ne veut pas tenir compte de celui-ci, on n'arrivera à aucune
détermination nette et exacte.

Oui, il y a des faits, des idées, une vérité et des vérités qui



DU DOGME ET DE SON HISTOIRE 13

nous viennent de Dieu, qui nous sont donnés de lui (ein
Gegebenes, comme le disent Baur1 et Engelhardt*); mais ce fond
divin ne peut atteindre notre esprit, et de notre esprit se

communiquer à d'autres esprits, qu'en revêtant une forme. Cette

forme est produite par la rencontre même de l'idée donnée et
de l'esprit recevant et réagissant; elle est le point de jonction
de l'élément objectif et divin et du facteur subjectif et humain;
divine, en un sens, car elle est provoquée par l'initiative de la

révélation divine, elle est humaine, aussi, par le concours de

notre volonté et de notre intelligence. Le dogme, qui résulte
de ce travail d'assimilation et de reproduction, est donc bien
à la fois divin et humain.

Ce que je dis là s'applique spécialement au dogme ecclésiastique,

à l'expression de la vérité telle qu'elle se formule successivement

dans l'église. On pourrait l'appliquer aussi, dans une
certaine mesure, à l'expression de la vérité dans l'Ecriture sainte,
car en elle aussi les deux éléments sont en présence et en activité.

Mais nous admettons que dans ce cas l'élément humain lui-
même n'est pas purement humain, qu'il a été pénétré extraor-
dinairement, et grâce à une action spéciale du Saint-Esprit,
d'une puissance et d'une lumière tout à fait exceptionnelles.
Nous aurons à insister plus tard sur cette différence.

IV

Adressons-nous maintenant aux théologiens de profession et
citons d'abord la définition qu'établit Ferd. Chr. Baur (f 1860)
dans l'introduction de ses oc Leçons sur l'histoire des dogmes
chrétiens ,» publiées en 4865. « Sous le terme de dogmes3, dit-
il, on doit comprendre les enseignements de la foi chrétienne,
en tant qu'ils contiennent la vérité chrétienne absolue. Mais

comme ce qui doit être considéré comme vérité absolue
demande à être déterminé aussi exactement que possible, ceci
encore appartient à la notion du dogme. Les enseignements

' Baur,o. c, pag. 8 et 17.
•¦ Engelhardt, D. G., I, pag. 5 § 12.
3 Baur o. c, pag. Il et 12.



14 C -O. VIOUET

de la foi chrétienne sont des dogmes en tant qu'ils consistent
en propositions dans lesquelles ils ont obtenu autant qu'il est
possible leur forme didactique (Lehrform) ecclésiastique
déterminée ; on ne peut, par exemple, parler d'un dogme de la
Trinité sans se représenter en même temps une forme déterminée

de cette doctrine. »

La dualité d'éléments que nous avons déjà indiquée, est à la
base de l'idée de Baur. Il en est de même dans la définition ou
plutôt les définitions données par M. Astié et à l'examen
desquelles nous allons arriver. Mais rappelons encore, sans nous
y arrêter longuement, une définition, ou, pour mieux dire, une
observation de Néander « : « Le mot Sóypa bien compris est

particulièrement approprié à désigner le côté humain dans le

développement de la vérité divine. » Sans méconnaître le double

élément qui constitue le dogme, le pieux théologien ne
maintient pas suffisamment l'équilibre : il verse à son tour, du
côté opposé à celui de MM. Naville et Vinet, quoique moins
complètement qu'eux ; l'accent est placé trop fortement sur
l'élément humain.

M. Astié a défini le dogme, à ma connaissance, dans quatre
passages de ses écrits. D'abord dans l'article du Chrétien
évangélique de 4863 que nous avons déjà mentionné, puis dans sa

brochure intitulée L'orthodoxie et le libéralisme, du point de

vue de la théologie indépendante, 4873 (pag. 35) ; enfin dans

son livre sur La théologie allemande contemporaine, 1874. (Préface,

pag. 30 et pag. 437 note.) De ces définitions trois au

moins sont occasionnelles ; il est juste de le remarquer, car il
en résulte que, tout en étant semblables, identiques même

pour le fond, elles varient dans la forme, insistant plus ou
moins sur tel ou tel élément selon que le demandait la circonstance

qui les avait provoquées.
« Le dogme, écrivait M. Astié en 4863 *, c'est la conception

humaine de la Parole de Dieu ; les doctrines sont les enseignements,

les formules dont les hommes se sont servis pour rendre

de leur mieux, pour exprimer les vérités divines révélées

' Néander, Christi. DG., pag. 2.

* Chrétien évangélique, 1863, pag. 169.



DU DOGME ET DE SON HISTOIRE 15

dans la sainte Ecriture. » Vous remarquerez immédiatement,
Messieurs, que nous sommes ici, comme avec Baur, sur le
terrain scientifique ; la précision du langage en fait foi. Les

deux éléments du dogme sont nettement distingués. L'élément
divin est désigné par les termes : « Parole de Dieu, » « vérités
divines révélées dans la sainte Ecriture ; » l'élément humain

par ceux-ci : « conception humaine,» « enseignements, formules

dont les hommes se sont servis. »

Dans sa brochure de 4873, notre collègue présente la
même idée au fond mais sous une forme un peu différente,
plus précise encore dans un.sens, moins complète dans un
autre: « Le dogme, dit-il, est la formule scientifique,
historique, par conséquent nécessairement variable, quoique
indispensable, des expériences que les chrétiens vivants ont
été appelés à faire dans le cours des siècles. » « Le dogme,
dit-il encore dans sa Théologie allemande (Préface, pag. 30),
est la formule scientifique qu'une église particulière
sanctionne en la présentant comme l'exposant adéquat de la
conscience religieuse de ses membres sur un point donné. Il
résulte de cette définition que le dogme est une œuvre
éminemment humaine. Il ne saurait être confondu ni avec la
révélation, ni avec les données scripturaires : c'est un travail de

seconde main, un produit de la réflexion chrétienne, cherchant
à se rendre intellectuellement compte des expériences que la
conscience chrétienne a faites au contact de la révélation et
de l'Ecriture. » Plus loin, dans le même ouvrage, il ajoute :

« le dogme représente le côté humain dans l'appropriation du
christianisme: il résulte des efforts, éminemment libres,
auxquels se livre l'intelligence du fidèle en vue de comprendre les
laits dont lui parle l'Ecriture, et qui trouvent de profonds échos
dans sa conscience. »

On a fait à la seconde de ces définitions un reproche qui
pourrait s'étendre à toutes quatre, mais qui porte sur un défaut
plus apparent que réel. On a dit que faire du dogme la formule
des expériences des chrétiens, c'était lui donner un fond purement

subjectif et compromettre la base divine, révélée, sur
laquelle il repose. En regardant de plus près, cependant, on re-



16 C.-O. VIGUET

connaît que « les expériences » dont il est parlé doivent avoir
été faites par des « chrétiens vivants, » ou par « la conscience
chrétienne, au contact de la révélation et de l'Ecriture. » L'objet

divin de la foi est donc nécessairement supposé, indiqué
même clairement, et si l'on peut reprocher à ces définitions
d'être trop implicites, il n'est pas difficile de les compléter.
Rappelons le développement suivant, aussi de la plume de

M. Astié et qui se trouve dans l'article de 4863 ' : « Le dogme
ne peut prétendre au titre de chrétien que dans la mesure où

il expose fidèlement la vie et les faits consignés dans la Sainte
Ecriture. De là la distinction profonde entre la Parole de Dieu
et les doctrines ecclésiastiques. La première seule fait règle et
autorité : les doctrines, sous peine d'erreur, sont tenues de lui
être conformes.... » La même idée est répétée sous une forme
plus brève mais non moins positive dans la Théologie
allemande contemporaine (pag. 34) : « Pour l'église évangélique
l'accord avec l'Ecriture est la condition sine qua non de la
vérité des doctrines. »

Mais il est un autre détail de ces définitions sur lequel une
objection me paraît devoir être élevée : c'est l'épithète «

scientifique » employée pour caractériser le dogme : « la formule
scientifique, historique, par conséquent nécessairement variable...

» et ailleurs de nouveau : «c la formule scientifique qu'une
église particulière sanctionne... » Je crois celte épithète non

pas fausse, loin de là, mais trop absolue. La science joue un
rôle dans la formation des dogmes et parfois un rôle prépondérant

; mais elle n'est pas seule, et il me semble qu'il y a

quelque importance à le remarquer, afin que la distinction,
très légitime, entre la religion et la théologie n'aboutisse pas à

un divorce fatal à toutes deux.
Le dogme n'appartient pas seulement à la science ; il appartient

dans une large mesure à la conscience générale de

l'église et des chrétiens. Il est le produit de la foi, qu'il contribue
à son tour à nourrir, tout autant que de la théologie, qui l'élabore

et pour laquelle il devient un objet de spéculation. Un

élément simplement religieux s'y mêle à l'élément scientifique,

1 Chrétien évangélique, 163, pag. 172.



DU DOGME ET DE SON HISTOIRE 17

et c'est par là que la théologie, au lieu de se séparer de la vie
de l'église et de se perdre dans une spéculation abstraite,
conserve un pied sur le terrain de la réalité religieuse, reçoit des

inspirations salutaires, des avertissements, des impulsions de

la vie des simples chrétiens et réagit salutairement aussi sur
cette vie pour l'éclairer et l'exciter. Au mot « scientifique, » je
voudrais, dans les définitions que nous étudions, substituer les

mots « à la fois religieuse et scientifique, » ou, plus simplement

et plus généralement, le mot « humaine » employé d'ailleurs

aussi par M. Astié.

Rappelons ici le passage de Vinet que nous citions tout à

l'heure ' : « Un laïque pieux, s'il ne sait pas aussi bien que
vous formuler les dogmes chrétiens, est aussi bon juge que
vous de la présence ou de l'absence de la vérité dans un livre
ou dans une prédication ; me permettrez-vous d'ajouter : meilleur

juge dans un sens parce que la science peut enfler, parce
qu'un grand savoir peut mettre hors de sens, parce que le sens
élevé du théologien a besoin de l'assistance du sens commun
du laïque, parce que toute spécialité, exclusivement cultivée,
même la spécialité théologique, conduit à quelques idées

étroites, et que les hommes très spéciaux, en tout genre, dont
le regard approfondit un certain point des questions, mais un
seul, se trouvent bien de l'assistance et des conseils des
hommes moins spéciaux, moins profonds, mais plus naïfs, et,
si j'ose dire ainsi, plus généraux. •» La même idée est au fond
du beau rapport dont Vinet accompagnait, en février 1847, le

projet de confession de foi proposé au synode constituant de

l'église libre. Quoiqu'il ne parle pas expressément des dogmes,
ce qu'il dit de la confession de foi s'y rapporte en réalité, car un
symbole ecclésiastique n'est-il pas la constatation la plus
authentique, la plus exacte, la plus imposante, des formules qui
expriment les vérités de la foi dans leurs traits essentiels Je

ne cite de ce morceau, bien connu, qu'un court passage
2

:

« Cette confession est celle des troupeaux ou celle des doc-

' Liberté religieuse et questions ecclésiastiques, pag. 197.
1 Ibid., pag. 649.

THÉOL. ET PHII.. 1877. 2



18 C.-0. VIGUET

teurs. Si elle est celle des docteurs, il ne faut plus dire que
nous sommes protestants ; si elle est celle des troupeaux, elle
doit l'être effectivement ; elle doit pouvoir être adoptée ou
repoussée par chacun de leurs membres avec connaissance de

cause; ce qu'on attend d'eux, à cet égard, c'est un acte de foi,
non un acte de complaisance. La fiction peut trouver une place
ailleurs, elle n'en a point ici. Personne ne doit signer des

paroles qui ne seraient pas la pure et fidèle expression de sa foi.
C'est la loi du protestantisme, et la loi, plus impérieuse et plus
haute, de la droiture chrétienne. »

Peut-être ne sera-t-il pas sans intérêt de nous transporter un
instant sur le terrain de l'histoire et de montrer par des faits

qu'il en est bien ainsi, que la science n'a pas été seule à
formuler des dogmes, mais que la foi de l'église y a concouru pour
sa bonne part.

S'il est dans l'histoire de l'église une controverse profondément

théologique, et qui ait mis en exercice toutes les

ressources, parfois toutes les subtilités de la science et de la

spéculation des docteurs, c'est assurément cette longue
controverse, connue sous le nom de controverse arienne, qui avait

pour objet de déterminer les rapports du Logos divin avec Dieu,
du Fils avec le Père. Comme chacun le sait, elle a abouti une

première fois au symbole adopté dans le concile de Nicée en

3ü5, puis, après une nouvelle lutte, aussi longue que passionnée,

à la confirmation de ce symbole dans le premier concile
de Constantinople en 384.

Pendant la seconde moitié du IIme siècle et tout le IIInie, ce

point de dogme avait donné lieu à des controverses ardentes,

qui restaient essentiellement dans le domaine de la théologie
et auxquelles les docteurs seuls prenaient part; l'église n'y
intervenait que pour repousser les extrêmes décidément en

opposition avec le sentiment chrétien général, non encore
déterminé. Toutes les tentatives, si diverses, parfois si opposées

dans leurs points de vue, qu'on groupe sous le nom de mo-



DU DOGME ET DE SON HISTOIRE 19

narchianisme, avaient succombé à ce jugement, en quelque
sorte préalable, qui laissait cependant la question non résolue

théologiquement.
Peu après le commencement du IVe siècle parait Arius. Partant

d'un des éléments du problème, celui de la distinction
des personnes divines et le poussant logiquement sans tenir
compte de celui qui lui fait contrepoids, il arrive à représenter
le Fils comme une créature tirée du néant, à laquelle il ne
conserve le nom de Dieu que parce que la divinité lui a été

communiquée : il a été « fait Dieu, » îQeowhfci. A l'apparition
de cette doctrine, les théologiens s'émeuvent et se lèvent, mais
les simples fidèles s'émeuvent aussi : la conscience chrétienne
se sent froissée et c'est ce qui explique la vivacité et la gravité
du débat. Il ne s'agit pas seulement de la science, il s'agit de
la foi. On en vient à convoquer le premier concile œcuménique

: la doctrine athanasienne y triomphe. Pourquoi? Est-ce

une victoire théologique Non ; la majorité des théologiens
n'était pas de ce côté-là, et la suite l'a bien prouvé; elle était
encore moins, il est vrai, du côté d'Arius. Sans doute la pression

impériale a puissamment contribué au vote presque
unanime qui a terminé les débats du concile, mais cette pression
elle-même demande à être expliquée : ce qui a déterminé
Constantin à peser dans ce sens, ce ne sont certainement pas
des considérations scientifiques ; les motifs qui l'ont fait agir
étaient, quelle que fût d'ailleurs leur valeur réelle, d'une
nature essentiellement ecclésiastique et religieuse. Si donc la
doctrine athanasienne a triomphé à Nicée, si, remise en question,

elle a triomphé de nouveau, après cinquante-six ans de

lutte opiniâtre, et cette fois définitivement, à Constantinople,
c'est que la science des docteurs a été soutenue par le sentiment

religieux et la vie des fidèles ; l'un des facteurs ne doit
pas plus être oublié que l'autre dans cette grande élaboration,
si confuse en apparence, si triste par certains détails, si belle
dans l'ensemble et dans les résultats.

Ces résultats eux-mêmes sont-ils purement scientifiques
ne fournissent-ils d'aliment qu'au travail des docteurs? n'en
fournissent-ils pas aussi à la simple foi, et celle-ci, de nos jours



20 C-O. VIGUET

encore, peut-elle se désintéresser de ce que nos antiques et
vénérables prédécesseurs, les théologiens du IVe siècle, ont
déterminé

VI

Je voudrais présenter un second exemple, très différent, et

qui, par une autre voie, conduit à la même conclusion. C'est
le dogme fondamental de la Réformation, celui de la justification

par la foi. Il a fallu quinze siècles pour arriver à sa
formule précise, quinze siècles d'élaboration, scientifique en
grande partie, j'en conviens, pendant lesquels pourtant celte
doctrine, quoique confusément entrevue, et saisie d'une
manière presque inconsciente, faisait le fond de la foi des fidèles,
car assurément le salut gratuit, le salut reçu comme un don

par la foi, n'a pu, depuis qu'il y a eu un chrétien dans le

monde, êlre réellement étranger à aucun de ceux qui ont droit
à ce titre.

Transportons-nous au moment où l'élaboration s'est achevée,
et voyons comment ce dogme est exprimé dans les écrits
symboliques les plus importants et les plus populaires des églises

protestantes. Ce rapprochement de textes est instructif et
édifiant. Je me borne à cinq documents : la confession d'Augsbourg

(1530), les articles de la dispute de Lausanne (4536), le
catéchisme de Calvin (4544), la confession de foi des églises
de France (1559) et le catéchisme dit de Heidelberg (4563).

« Les églises enseignent, dit la confession d'Augsbourg
(art. IV), que les hommes ne peuvent être justifiés devant
Dieu par leurs propres forces, mérites ou œuvres, mais qu'ils
sont justifiés gratuitement à cause de Christ par la foi, quand
ils croient qu'ils sont reçus en grâce et que leurs péchés sont
remis à cause de Christ qui a satisfait par sa mort pour nos

péchés. Dieu impute cette foi pour justice devant lui-même. »

Voici le premier des dix articles rédigés par Farei pour
servir de base à la dispute de Lausanne : « La saincte escrip-
ture nenseigne point autre maniere pour estre iustifie sinon
celle qui est par la foy en Jesuschrist une fois offert et qui



DU DOGME ET DE SON HISTOIRE 21

iamais plus ne le sera tellement que celuy aneantist du tout la
vertu de Christ qui meet aultre satisfaction oblation ou purgation

pour la remission des péchez. »

Dans le catéchisme de Calvin, nous lisons (19e dimanche) :

« M. Comment dis-tu que l'homme est iustifie par foy — E.
Pource qu'en croyant, et recevant en vraye fiance de cœur
les promesses de l'Euangile, nous entrons en possession de
cette iustice. — M. Tu entens, que comme Dieu nous la
présente par l'Evangile, aussi le moyen de la recevoir, c'est par
foy. — E. Ouy. »

Ecoutons les églises de France confessant leur foi au premier
synode national réuni à Paris en mai 4559: « Art. XVIII. Nous

croyons que toute notre justice est fondée en la rémission de

nos péchez, comme aussi c'est nostre seule félicité comme dit
David. C'est pourquoi nous rejettons tous autres moyens de

nous pouvoir iustifier deuantDieu : et sans presumer de nulles
vertus ny mérites, nous nous tenons simplement à l'obéissance
de Jesus-Christ, laquelle nous est allouée, tant pour couurir
toutes nos fautes, que pour nous faire trouuer grace et faueur
deuantDieu... » « Art. XX. Nous croyons que nous sommes
faits participans de ceste iustice par la seule foy : comme il est

dit, qu'il a souffert pour nous acquérir le salut, afin que
quiconque croira en luy, ne perisse point. Et que cela se fait
d'autant que les promesses de vie qui nous sont données en

luy, sont appropriées à nostre vsage et en sentons l'effet, quand
nous les acceptons, ne doutans point qu'estans asseurez par la
bouche de Dieu, nous ne serons point frustrez. Ainsi la justice
que nous obtenons par foy depend des promesses gratuites,
par lesquelles Dieu nous declare et testifie qu'il nous aime. »

Le catéchisme de Heidelberg est un peu plus développé et

présente la doctrine de la manière la plus complète et la plus
précise : (Sect. XXIII.) « 60 D. Comment êtes-vous justifié
devant Dieu? R. C'est seulement par une véritable foi en Jésus-
Christ : Tellement, qu'encore que ma conscience m'accuse
d'avoir grièvement péché contre tous les commandements de

Dieu, de n'en avoir accompli aucun, et d'être continuellement
enclin à tout mal : cependant Dieu, sans aucun mérite de ma



22 C.-O. VIGUET

part, mais par un effet de sa pure grâce, me donne et m'impute
la parfaite satisfaction de Jésus-Christ, sa justice et sa sainteté,
tout de même que si je n'avais jamais péché, et qu'il n'y eût
aucun défaut en moi, mais que j'eusse parfaitement rendu à

Dieu cette obéissance que Jésus-Christ lui a rendue pour moi,
pourvu que j'embrasse ses bienfaits par une véritable foi. —
64 D. Pourquoi dites-vous que vous êtes justifié seulement par
la foi R. Ce n'est pas que je sois agréable à Dieu par la dignité
de ma foi ; mais c'est parce que la seule satisfaction de Jésus-

Christ, sa justice et sa sainteté me tiennent lieu de justice
devant Dieu et que je ne saurais les embrasser, et me les appliquer

autrement que par une vraie foi. »

On ne peut méconnaître dans ces divers développements la
main des théologiens, il faut encore des théologiens pour en

analyser sûrement tout le contenu et en saisir entièrement la

portée. Dira-t-on pourtant que ce sont des formules scientifiques?

Non ; ce sont des formules essentiellement religieuses ;

elles expriment bien la vérité religieuse accessible à tout fidèle;
elles sont populaires, dans le sens chrétien du mot, et par leur
contenu, et par leur forme même ; lisez-les à un chrétien sans
culture théologique proprement dite, mais d'une foi développée
et éclairée, il y reconnaîtra immédiatement l'expression de sa

foi, il en sera édifié et réjoui. C'est du dogme, cependant, mais

ce dogme, s'il a eu besoin de science, et de beaucoup de

science pour se formuler, procède néanmoins de la foi et de

la vie, et revient à la foi qui s'empresse de le reconnaître et de

l'adopter.

VII

Nous avons reconnu que le dogme se compose de deux
éléments : un principe divin qui lui donne sa valeur et son

autorité, et une formule humaine qui s'efforce d'exprimer
aussi purement et exactement que possible la vérité révélée.
Le premier élément est absolu, immuable et, par conséquent,
nous l'avons déjà remarqué occasionnellement, est en dehors
et au-dessus du domaine de l'histoire. Mais il n'en est pas



DU DOGME ET DE SON HISTOIRE 23

de même du second. Dieu en lui-même ne peut avoir d'histoire,

mais la manifestation de Dieu, sa révélation, en a une,
par cette raison qu'elle est un rapport établi avec l'homme et

que la présence de ce facteur fini, imparfait et variable, ajnène
nécessairement une cause de mutabilité dans le rapport. De
même la vérité en soi est immuable et n'a pas d'histoire, mais

l'expression humaine de la vérité, les efforts que doit faire l'esprit

humain pour saisir la vérité, se l'approprier, la rendre par
la parole qui est son organe, tout cela peut varier et rentre dans
le domaine historique.

Le dogme est même sujet à des variations provenant d'une
double cause. D'abord l'expression n'est jamais adéquate à

l'objet qu'elle doit rendre, à la vérité en soi; elle fait effort

pour le devenir, et cet effort la modifie. Ensuite elle est souvent

troublée par des erreurs positives qui cherchent à s'y
mêler, qui réussissent à la dénaturer, parfois gravement, et
dont elle doit se dégager.

Il y a donc une histoire des dogmes. L'histoire des hérésies
et des sectes s'y rattache intimement. L'hérésie est un facteu r
important dans la fixation de la doctrine ; elle y a souvent
introduit des éléments de trouble ; plus souvent encore elle a

exercé indirectement une influence utile par la réaction et la
lutte dont elle a été le point de départ. C'est elle qui, dans un
grand nombre de cas, a obligé les docteurs à approfondir les
idées reçues, à éclaircir ce qui était demeuré obscur, à déterminer

les points vagues ou indécis. Il résulte de là que l'histoire

des dogmes n'est pas celle d'un progrès continu, d'un
développement régulier et normal. Elle présente, d'une
manière générale, un progrès sensible, mais fréquemment des

arrêts ou des reculs dus à des causes diverses, tantôt intérieures,

tantôt extérieures. Sa marche est en relation, non pas
constante cependant, avec la marche générale de l'église dans

ses diverses manifestations.
Le point de vue que nous venons d'exposer est en opposition

avec celui de l'église catholique romaine : pour celle-ci,
il ne peut y avoir d'histoire des dogmes. En effet, à ses yeux,
ce n'est pas seulement la matière, l'essence du dogme, qui est



24 C.-O. VIGUET

divine parce qu'elle est l'objet de la révélation de Dieu, c'est,
au même titre, la forme, l'expression. L'église est infaillible:
ce qu'elle proclame, jusque dans ses moindres détails et
jusqu'aux termes dont elle se sert, est divin, absolu. De là l'autorité,

absolue aussi, de tous ses enseignements ; il suffit qu'ils
procèdent d'elle pour devoir être reconnus non pas seulement
comme les porteurs de la Parole de Dieu, mais comme la
Parole de Dieu elle-même, au sens propre et complet. Dans une
pareille conception, la notion de mouvement historique ne
saurait trouver place.

Le célèbre théologien catholique Georges Hermes ', professeur

à Bonn depuis 1849, mort en 1834, qui a laissé son nom
à un parti, presqu'à une secte, et donné lieu à une lutte vive
et prolongée dans le sein du catholicisme allemand, ne se
faisait, malgré ses tendances philosophiques et libérales, aucune
illusion sur ce point. « Il affirmait, rapporte Néander8, que la
tractation de l'histoire des dogmes comme discipline particulière

est, à cause du changement qu'elle présuppose dans le

développement, en opposition avec l'église catholique, et, pour
ce motif, il s'est fait scrupule d'en donner des leçons. » Ces

scrupules n'ont pas empêché que le pape Grégoire XVI
condamnât par un bref la doctrine d'Hermes dont les ouvrages ont
été mis à l'index. (4835.)

L'immobilité du dogme a dès lors reçu, de l'autorité catholique

romaine, une sanction officielle et éclatante. Le concile
du Vatican, dans sa Constitutio dogmatica de fide catholica*,
proclamée le 24 avril 1870, s'est prononcé à cet égard avec une
clarté qui ne laisse rien à désirer * : « La doctrine de la foi,
que Dieu a révélée, n'a pas été, comme une invention philosophique,

proposée aux esprits humains pour être achevée (per-
ficienda), mais, comme un divin dépôt, remise à l'épouse de

Christ pour être fidèlement gardée et infailliblement déclarée.
De là suit que le sens des dogmes sacrés qui doit être perpé-

* Voy. Kurz, Lehrb. der KG. § 181, 1.

* Néander, Christi. DG., 1, 28.
* Etudes religieuses, par des Pères de la Compagnie de Jésus. Mai 1870.
* Cap. IV. De fide et ratione. L. c. pag. 667.



DU DOGME ET DE SON HISTOIRE 25

tuellement retenu est celui qu'a une fois déclaré la sainte mère
église et il ne faut jamais s'écarter de ce sens sous l'apparence
et le prétexte d'une intelligence plus haute. » Ce principe est

encore résumé sous forme d'anathème dans le dernier canon de

cette constitution : « Si quelqu'un dit qu'il peut se faire que
parfois, selon le progrès de la science, on doive attribuer aux
dogmes proposés par l'église un sens autre que celui que
l'église a compris et comprend, qu'il soit anathème '. »

VIII

Cette négation complète de l'histoire du dogme est en
connexion intime avec une conception de l'église et de la révélation

que nous ne saurions admettre, car elle entraîne l'acceptation
du principe romain jusqu'aux dernières conséquences où la
logique, non moins que les ambitions combinées du siège de

Rome et de la Compagnie dite de Jésus, l'a conduit, et que
nous avons vues se formuler sans ambages dans la fameuse

encyclique du 8 décembre 4864 et dans les décisions du concile
du Vatican. Mais la légitimité de cette histoire une fois reconnue,

il reste encore à trancher une question d'une haute
importance, celle de l'étendue de son champ, et plus particulièrement

du point de départ qu'il faut lui assigner.
Le mouvement dogmatique est inséparable de tout le

développement ecclésiastique et religieux. Il a dû commencer,
vaguement d'abord, dès que l'église a existé et que des chrétiens

ont cherché à se rendre compte de ce qui faisait leur vie

spirituelle. Il s'est continué dès lors et se continuera sans

interruption possible, parce qu'il répond à un besoin de l'esprit
humain, besoin qui, nne fois réveillé, ne cesse plus de réclamer

une satisfaction.
Mais où placer le début de cette histoire Les documents

du Nouveau Testament rentrent-ils dans le mouvement humain
et scientifique qu'elle retrace Les doctrines exprimées dans

¦ Si quis dixerit, fieri posse, ut dogmatibus ab Ecclesia propositie, ali-
quando secundum progressum seientiEe sensus tribuendus sit alius ab

eo, quem intellexit et intelligit Ecclesia; anathema sit. Ibid. pag. 671.



26 C.-O. VIGUET

les écrits des apôtres font-elles partie de ces dogmes dont il
s'agit d'étudier et d'exposer les péripéties et le développement?

La réponse à cette question peut être double, et ce qui
détermine le choix, c'est, nous le reconnaissons, une donnée
à priori, c'est la valeur qu'on attribue au Nouveau Testament,
l'idée qu'on se forme de son rôle dans la révélation divine et
de son autorité. Pour ceux qui voient dans les écrits apostoliques

simplement l'expression humaine des sentiments et des

idées de chrétiens hautement distingués par leur foi, leur
dévouement, leur valeur personnelle, le développement de la vie
religieuse dans leurs cœurs et aussi les circonstances spéciales
dans lesquelles ils ont été placés, mais rien qui distingue
spécifiquement ces écrits des ouvrages qui peuvent sortir de la

plume de tout chrétien eminent, pour ceux qui les regardent
comme inspirés, dans le même sens, quoique peut-être à un
degré plus élevé, que les travaux d'un Augustin, d'un Luther
ou d'un Vinet, il n'existe aucun motif pour ne pas faire rentrer
les écrits des apôtres dans le champ de l'histoire des dogmes,
au même titre que les ouvrages des Pères apostoliques, des

Pères apologètes et de tous les autres docteurs de l'église. Pour

ceux, au contraire, qui comme nous attribuent aux livres du
Nouveau Testament une valeur exceptionnelle et normative,
une autorité positive découlant d'une inspiration divine
spéciale, ces livres sont en dehors du mouvement historique
auquel ils servent de point de départ, qu'ils dominent, auquel ils
donnent l'impulsion sans en être entraînés. « Le Nouveau
Testament, dit à cet égard M. Astié ', demeure seul ferme et
immuable ; les doctrines qui s'appuient plus ou moins sur lui
peuvent se contredire, se modifier, varier dans le cours des

siècles. Ce n'est pas avec mais après les apôtres que l'histoire
du dogme commence. Leurs ouvrages sont non pas le premier
anneau de la chaîne, mais le roc ferme auquel elle est scellée :

elle en part et doit y aboutir de nouveau. Car à la fin, la
dernière conception du christianisme, qui satisfera à tous égards
tous les fidèles, ne jouira de ce grand privilège que parce qu'elle

1 Chrétien évangélique, 1863, pag. 172.



DU DOGME ET DE SON HISTOIRE 27

rendra, dans un parfait équilibre, les données diverses renfermées

dans le Nouveau Testament. »

IX

Les considérations que je vous ai présentées vous
apparaîtront mieux dans leur suite et leur unité, si, au lieu d'y
ajouter une conclusion développée, je les résume scolastique-
ment et sèchement en un certain nombre de thèses qui en
offrent la substance condensée et qui puissent servir de base à

une discussion.

THÈSES

4. Dans l'usage habituel, le mot dogme a un sens indéterminé

qui peut prêter à de fâcheux malentendus. Pour l'usage
scientifique, il a besoin d'être soigneusement défini.

2. Au sens scientifique, le dogme comprend deux éléments :

une vérité divine, révélée, qui en constitue l'essence et une
expression humaine qui en est la forme nécessaire mais

imparfaite.

3. Le mot dogme s'applique légitimement et dans un sens

analogue, d'une part à l'ensemble de l'enseignement chrétien,
et d'autre part à chaque enseignement partiel rentrant dans

cet ensemble ; de même que le mot « péché » désigne l'état
général de révolte contre Dieu, chacune des diverses dispositions

qui caractérisent cet état, et même chaque acte particulier

manifestant ces dispositions et cet état.

4. Le dogme, comme porteur de la vérité absolue, a une
autorité reconnue dans l'église ; par sa forme humaine, il est

variable, amendable et progressif.

5. Le dogme relève à la fois, dans une proportion variable
et impossible à délimiter, du domaine de la science théologique
et du domaine de la foi religieuse.

6. Définition. Le dogme est la substance des faits révélés qui
sont l'objet de la foi des chrétiens, substance revêtue d'une



5ÄS C.-O. VIGUET

expression humaine, historique, par conséquent variable, mais
généralement reconnue par l'église.

7. Il y a une histoire du dogme et des dogmes. Cette
conception est inconciliable avec le point de vue catholique.

8. L'histoire du dogme commence après les apôtres. Les
écrits du Nouveau Testament sont placés au seuil mais en
dehors de son développement.


	Du dogme et de son histoire : au point de vue de la théologie protestante réformée

