
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 9 (1876)

Artikel: L'apôtre Jean est-il l'auteur du IV évangile?

Autor: Goens van, F.-C.-J.

Kapitel: VII

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379209

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379209
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


EST-IL L'AUTEUR DU IV ÉVANGILE 519

VII

Passons enfin à la doctrine de Jésus telle qu'elle nous a été
transmise dans nos quatre documents. Commençons par la

forme.
Nous constatons que selon le IVe évangile Jésus s'énonce

dans les mêmes termes que le précurseur et l'évangéliste et

rappelle même l'auteur de la première épître de Jean. On a

dressé des colonnes fort instructives qui placent cette
ressemblance dans tout son jour. D'où vient-elle De deux
choses l'une : ou l'évangéliste et l'épistolaire ont formé leur
style sur celui de Jésus ; mais Jésus n'a rien écrit et son
enseignement oral se revêtait de tout autres formes, au point que
la terminologie synoptique est absente du IVe évangile et
réciproquement. Ou bien l'évangéliste met ses expressions sur les

lèvres de Jésus. D'où il résulte que les discours de Jésus dans

le IVe évangile, du moins quant à la forme, ne sont pas
historiques. Et en effet, c'est le cas: Ce qui le confirme bien, c'est

que ce n'est pas seulement Jésus et le précurseur qui parlent
comme l'évangéliste, mais encore la Samaritaine, les disciples,
l'aveugle-né, la multitude, Pilate même. (XIX, 9; cp. VII, 28;
VIII, 14.) Ajoutons enfin que c'est toujours le même thème qui
revient à peu près dans les mêmes termes ; que tous ces

discours constituent un système bien lié et que quelques-uns
d'entre eux n'ont pas eu de témoins, comme ceux du Seigneur
avec Nicodème et avec la Samaritaine, en sorte qu'on se
demande comment l'évangéliste a pu en porter connaissance.

Quel contraste avec les synoptiques D'un côté la sentence
et la parabole, le tour vif et net, de l'autre, un langage imagé,
l'allégorie, si vous voulez, mais pas une seule parabole, c'est-à-
dire l'absence du trait le plus caractéristique et le plus
touchant de l'enseignement de Jésus, qui interroge toujours la

nature, l'histoire, la vie quotidienne, pour éclaircir les mystères
du royaume de Dieu; puis le dialogue et la dissertation, quelque

chose d'ample et de lâche. D'un côté un enseignement
moral et pratique provoqué par les questions du jour, par



520 l'apotre jean

celles du jeûne, de la tradition, du sabbat, de l'impôt, de la
résurrection, du Messie, etc. ; de l'autre, un enseignement dogmatique

et mystique dont la personne de Jésus et cette personne
considérée comme le Verbe incarné forme le thème perpétuel.

Jésus a-t-il employé ces deux méthodes si totalement
divergentes? N'avons-nous pas ici deux types non-seulement divers
mais opposés et qui s'excluent réciproquement Que l'on ne
dise pas que Jésus employait ces deux méthodes suivant les-

auditeurs auxquels il s'adressait, la forme populaire en Galilée,
la forme plus spéculative à Jérusalem, et que Jean, grâce à son
esprit contemplatif a consigné de préférence les discours
qui ont échappé aux synoptiques. Les faits condamnent cette
hypothèse. Nous possédons dans les synoptiques les nombreux
entretiens que Jésus eut à Jérusalem pendant les derniers
jours de sa vie. Or, la forme de ses discours à Jérusalem est
exactement la même qu'en Galilée ; toujours absence de
spéculation et de mysticisme; trésor de bon sens élevé et de

reparties heureuses. Partout et toujours le Jésus synoptique
offre le même contraste avec le Jésus johannique. Dans ce

conflit, le premier me paraît avoir un avantage évident. Chaque

mot porte avec soi la garantie de son authenticité dans la
profondeur même de son originalité, dans sa limpide simplicité,
dans sa beauté religieuse. Les discours du IV8 évangile ont
aussi leur beauté, mais ils ont moins de cachet, l'empreinte de

l'originalité n'y est pas aussi vive; il y règne une uniformité,
une monotonie qui contraste avec la variété émaillée des

synoptiques ; ce sont toujours les développements théologiques
du programme, je veux dire du prologue. C'est que le langage
du héros et de l'écrivain se confondent1. Parfois même on ne
saurait distinguer où un interlocuteur cesse de parler et où l'autre

commence. Ainsi les uns attribuent au Précurseur toute la

péricope (III, 27-36), tandis que les autres mettent 31-36 sur le

compte de l'évangéliste. Souvent les faits ne semblent servir

» Le passage de Jean XII, 34 est fort instructif sous ce rapport. L'évangéliste

met ici dans la bouche de la multitude, non les termes du vers. 23

(ce qui eût été naturel), mais ceux de III, 14, que le û-j/w6w de XII, 32 lui
rappelle.



EST-IL L'AUTEUR DU IV" ÉVANGILE 521

que d'occasion aux discours. Ainsi Nicodème (III, 1-21), Jean-
Baptiste (III, 25-36), les Grecs (XII, 20 et suivants) montent
sur la scène, mais on ne les voit pas se retirer. On ne sait pas
même si les Grecs sont admis auprès de Jésus '. Si les lecteurs
n'avaient pas besoin de l'apprendre, il faut convenir cependant
que c'est une singulière manière d'écrire l'histoire. Il est un
phénomène surtout qui mérite d'être relevé dans toute son
étendue : c'est la naïveté, l'inintelligence, la stupidité des

interlocuteurs du Christ dans les dialogues du IVe évangile2.
Nous en trouvons un seul exemple chez les synoptiques ; c'est
celui des disciples qui méconnaissent d'une manière absurde
le sens dans lequel Jésus parle du levain. (Math. XVI, 6, 7.)
Mais cet exemple est unique et il s'agit, non des principaux
de Jérusalem, mais de pêcheurs et de péagers de la Galilée.
Dans le IVe évangile les exemples se reproduisent coup sur
coup et dans toutes les classes de la société de Jérusalem.
Quand Jésus dit qu'il rebâtira le temple en trois jours, qu'il
substituera en peu de temps une religion nouvelle à la religion
formaliste des Juifs, ils songent au bois et à la pierre et
s'écrient: On a été quarante-six ans à bâtir ce. temple et tuie
rebâtiras en trois jours (II, 20.) Si Jésus appelle Dieu son Père,
ils l'accusent, de se faire égal à Dieu. (V, 18; X, 33.) Si,
faisant allusion à son départ pour le ciel, Jésus déclare que les
Juifs le chercheront, mais sans le trouver, ils s'imaginent qu'il
va se rendre à l'étranger (VII, 35) ou qu'il veut se tuer. (VIII,
22.) Une autre fois si Jésus parle de son Père, les Juifs pensent
qu'il est question d'un père terrestre et demandent où il est?

(VIII, 9.) Jésus parle de la liberté morale. Les Juifs croyants la
confondent avec la liberté politique et nationale et vont (ce

1 Hausrath, III, 583. « Les récits ne sont poussés et les situations ne
sont dépeintes qu'autant qu'il est nécessaire d'y rattacher un développement

ultérieur de la doctrine du Logos. Dès que l'histoire a conduit à

l'idée qui doit être exposée, les personnages se retirent et nous n'apprenons

pas ce qu'ils sont devenus. »

* Cp. Reuss, Histoire de la théologie chrétienne II, 412-415. N'oublions pas
que les expressions symboliques ont été de tous temps très familières
aux Orientaux et notamment aux Israélites. Ce fait aggrave l'invraisemblance

de l'historicité de ces malentendus.



522 L*APOTRE JEAN

qui dépasse toute idée) jusqu'à s'écrier : Jamais nous ne fûmes

asservis à personne! eux dont toute l'histoire proclame un

long asservissement et qui obéissent encore à l'heure qu'il est

au pouvoir romain. (VIII, 31-33.) Qu'est-ce qui était plus simple

pour un Juif, pour un Juif de Jérusalem, que l'affirmation
qu'Abraham avait salué dans un prophétique transport le jour
du Messie? Eh bien, les auditeurs se récrient lorsque Jésus

déclare qu'Abraham s'est réjoui de voir son jour et disent : Tu
n'as pas cinquante ans et tu as vu Abraham! (VIII, 56, 57.)Si
Jésus déclare que celui qui garde sa parole ne verra pas la

mort, les adversaires attribuent cette assertion à une suggestion

du diable, parce qu'Abraham et les prophètes ont subi la

mort. (VIII, 52.) Mais tout cela, dit-on, est l'effet de la malveillance

qui aime à tordre les paroles de Jésus. Eh bien

tournons-nous vers les amis. Nicodème, le docteur en Israël, (ô Si-

Zàvxalo; rov 'iuparhl, III, 10) qui doit être censé connaître les

expressions figurées de l'Ancien Testament relatives à la circoncision

du cœur et au renouvellement de l'esprit, ainsi que la

qualification rabbinique de nouveau-né, donnée à un prosélyte

', Nicodème entendant parler de la nouvelle naissance va

jusqu'à demander : comment un homme qui est vieux peut-il
naître? peut-il rentrer dans le sein de sa mère et naître?

(III, 4.) Il n'en est pas autrement des Galiléens. Ils prennent
le pain spirituel dont Jésus parle pour un pain supérieur mais

matériel, comme la manne. (VI, 34 ; coll. 36, 41, 42.) Et après
avoir entendu dire à Jésus qu'il donnera sa chair pour la vie
du monde, ils demandent : Comment celui-ci peut-il donner sa

chair à manger? (VI, 52.) La Samaritaine entend par la fontaine
d'eau vive en vie éternelle une eau qui désaltère une fois pour
toutes le corps et dispense désormais d'aller en puiser. (IV, 15.)
Et les disciples! Quand Jésus parle d'une nourriture qu'ils ne
connaissent pas, ses disciples se demandent si quelqu'un lui a

apporté à manger. (IV, 32,33.) Quand Jésus leur dit que Lazare
malade dort, mais qu'il va l'éveiller, ils répondent : Seigneur
s'il dort, il sera guéri. (XI, 12.) Pas plus que les Juifs, l'apôtre

1 Meyer, ad h. I.



EST-IL L'AUTEUR DU IV" ÉVANGILE 523

Thomas après trois ans de commerce avec Jésus, ne sait où il
va. (XIV, 5.) Je demande : ces malentendus perpétuels, ces

naïvetés inouïes, se répétant de page en page, peuvent-ils être

historiques? Ne sont-ils pas autant de ficelles destinées à

provoquer le développement d'un thème donné? L'artifice n'est

pas bien délicat, dites-vous. J'en conviens, mais gardons-nous
de juger les œuvres orientales d'après les règles esthétiques
dictées par notre goût littéraire.

Au reste, les défenseurs de l'historicité et de l'apostolicité
du IVe évangile sont assez accommodants quant à la forme,
quoique la concession soit très sérieuse, comme on vient de

le voir ; ils sont disposés à convenir que nous n'avons pas ici
devant nous une photographie; mais ils soutiennent que la
substance est demeurée intacte et qu'il ne s'y est mêlé aucun
élément étranger. En d'autres termes, si les discours johanni-
ques, dit-on, n'ont pas été littéralement reproduits, ils l'ont
pourtant été fidèlement. C'est ce qui nous conduit à examiner
le contenu, le fond des discours que nos documents nous
présentent.

Ici un champ immense s'ouvre devant nous et nous devons

nécessairement nous restreindre. Nous nous bornerons à un
seul fait, mais il est capital ; il domine tout l'enseignement de

Jésus-Christ dans l'une et l'autre source. Je veux parler du
rôle de la personne de Jésus, souverain dans le IVe évangile,
subordonné dans les synoptiques.

On connaît la manière absolue dont le Jésus johannique
parle de sa personne. Je suis la lumière du monde (VIII, 12),

je suis la vérité (XIV, 6), puisqu'il est le Logos incarné. Il est

donc naturel que lui seul et en lui le Père soient l'objet de la
foi (XIV, 1 ; III, 15,18 ; XII, 44, etc.), en sorte que personne
ne vient au Père que par lui (XIV, 6), que la foi en lui est la
seule œuvre agréable à Dieu (VI, 29) ; ne pas croire ce qu'il
est, c'est-à-dire le Verbe incarné, c'est se condamner à mourir

dans ses péchés. (VIII, 24.) Bref, la prédication du Jésus

johannique a pour objet lui-même, le Logos incarné.
Il faut bien dfte que les synoptiques nous donnent une tout

autre idée du contenu des discours de Jésus. Ici, Jésus ne se



254 l'apotre jean

prêche pas lui-même, mais le royaume de Dieu, le royaume des

cieux, ou l'évangile c'est-à-dire la bonne nouvelle de l'avéne-
ment de ce royaume '. Dans le IVe évangile on ne trouve que
deux fois le terme de Royaume de Dieu (Jean III, 3 et XVIII, 36),
et, dans le second passage, Jésus en fait encore son royaume, à

lui. Remarquons ensuite que chez les synoptiques Jésus dans
toutes ces paraboles qui retracent le royaume de Dieu n'en est

pas l'objet, mais l'organe. Ce n'est pas lui qui est le bon berger,

comme dans Jean X, mais c'est Dieu (Luc XV, 4-7 ; Math.
XVIII, 12-14) ; et le fils prodigue n'a pas besoin de médiateur

pour se retrouver dans les bras de son père. (Luc XV, 11-32.)
Si, dans le IVe évangile, Jésus recommande la prière en son
nom (XIV, 13, 14 ; XV, 16 ; XVI, 23), il donne dans les synoptiques

un modèle de prière sans y joindre son nom et en se

contentant de celui du Père céleste. (Math. VI, 5-13.)
Ce grand principe le guide dans toute sa conduite. Jean veut

empêcher un homme qui fait du bien de continuer d'en faire,
parce qu'il n'est pas au nombre des disciples avoués. Ne l'en
empêchez pas, dit Jésus, celui qui n'est pas contre nous est

pour nous. (Marc IX, 38-40.) Une femme exalte le bonheur de la
mère qui possède un fils tel que Jésus : Heureux plutôt, dit-il,
ceux qui entendent la Parole de Dieu et qui la gardent. (Luc
XI, 27, 28.) Un jeune homme le qualifie de bon maître: Pourquoi

m'appelles-tu bon, dit-il, il n'y a qu'un seul bon, savoir
Dieu. (Marc X, 18.) Ce ne sont pas ceux qui me disent, à moi :

Seigneur Seigneur qui entreront dans le royaume de Dieu,
mais ceux qui font la volonté de Dieu. (Math. VII, 21.) C'est le

Père céleste qu'il importe de glorifier. (Math. V, 16.) Aussi
défend-il expressément de publier son nom. (Marc I, 44; III, 12 ;
V, 43.) Lorsque le Précurseur députe ses disciples pour inter-

1 II n'y a que de rares exceptions a cette règle, lesquelles d'ailleurs
prêtent k la critique. Math. XIII, 41 (le royaume du Fils de l'homme);
mais ce verset appartient évidemment à une tradition postérieure (36-

43), insérée par le rédacteur final de l'évangile. — Math. XVI, 28 (Idem)
mais ici nous lisons le royaume de Dieu chez Marc VIII, 34. — Math. XX,
21. C'est la mère des fils de Zébédée qui parle et d'ailleurs Marc X, 37

remplace ton royaume par ta gloire. Enfin Luc XXII, 30 mon royaume,
mais au vers. 29 il est dit que c'est le royaume dont le Père a disposé en

faveur de Jésus, comme Jésus en dispose en faveur des douze.



EST-IL L'AUTEUR DU IV" ÉVANGILE 525

roger Jésus sur sa messianité, celui-ci se contente de renvoyer
à l'activité spirituelle qu'il déploie et de déclarer quant à sa

personne : Bienheureux celui pour qui je ne serai pas une
occasion de chute. (Math. XI, 1-6.) On se rappelle ses défenses

expresses après la confession mémorable de Pierre (Math.
XVI, 20) et après la transfiguration. (XVII, 9.) Il n'y a pas
jusqu'à sa qualité de juge qui ne présente ce caractère touchant;
malgré le premier plan, où elle le place forcément, Jésus ne

demande pas ce qu'on a pensé de lui, mais si l'on a rassasié

les affamés et visité las prisonniers (Math. XXV, 34-40) ; ce qui
revient à dire qu'il ne demande pas si on lui a rendu un

hommage personnel, mais si l'on a manifesté son esprit. Les
ouvriers d'iniquité auront beau faire intervenir son nom et s'en

réclamer, ce nom ne servira de rien '. (Math. VII, 22, 23.) S'il

parle de lui-même dans la conscience de sa supériorité, c'est

surtout lorsqu'on lui jette un défi et alors il n'a garde de se placer

à côté de Dieu, mais au-dessus des prophètes, de Salomon,
du temple. Le titre qu'il se donne de Fils de l'homme, marque
toute l'affinité qui l'unit à la nature humaine *. (Cp. Marc II,
27, 28.) Selon le IVe évangile, Jésus est le fils unique (povoyem;)

et Dieu est son propre Père (ò'ìSw; -narinp, V, 18), les croyants
reçoivent la puissance de devenir ses enfants (rix-/a Bsov, 1,12)
le Jésus synoptique, vlb; to-j Beov, par le lien moral et religieux
qui l'unit à Dieu3, fait des siens autant de vloi rov Qeov. (Math. V,
9, 45; Luc VI, 35 ; XX, 36.) Après cela nous ne nous étonnerons

pas que la formule mareveiv ei; avrb-/, ei; èpk, c'est-à-dire en

Christ, laquelle revient à chaque instant dans le IVe évangile,
soit étrangère aux synoptiques4. Ici ce n'esl pas Jésus qui est

1 Voir au reste sur ce passage et le précédent, Baur, Vorlesungen über
neutestamentliche Theologie. 1864, pag. 85, 86, 109-111.

« Le sabbat est fait pour l'homme et non l'homme pour le sabbat. »

Jésus n'aurait pas pu conclure de cette thèse : « de sorte que le Fils de

l'homme est maître même du sabbat, » si le Fils de l'homme n'était pas
désigné par ce nom comme un des hommes a qui l'on peut appliquer ce

qui est affirmé à l'égard de l'homme.
3 Voir Baur. Vorlesungen über neutestamentliche Theologie, pag. 115-118.
* Elle ne se lit que Math. XVIII, 6 : twv murevir/rw/ ei; èpé ; mais c'est

ne rédaction postérieure de riiv marai (se. Qeov) s^ovtmv dans le passage
aprallèle de Marc IX, 42.



526 l'apotre jean

l'objet de la foi, mais l'évangile, la bonne nouvelle du royaume
de Dieu (Marc 1,15) et Dieu. (Marc XL 22 ; Math. XXI, 21.)

Nous rencontrons quelques passages qui semblent contredire

le résultat que nous avons obtenu jusqu'ici. C'est Math.
V, 11 (où cependant le hexe-/ èpov est expliqué au vers. 10 par
'évexev 8«<«o<rüv»is). Math. X, 37. Math. XVI, 25 (où il faut remarquer

que, dans le passage parallèle, Marc VIII, 35, ajoute : xal

roxi £ù«77s>to-j). Math. XIX, 29 (où Marc X, 29 ajoute de nouveau
xai roxi evayyeliov, tandis que Luc substitue aux deux termes celui
de hexe-/ tô; ßamleia; rov Beov, XVIII, 29). Enfin Marc IX, 37. Dans

tous ces passages Jésus signale sa personne et parle de
persécutions ci cause de moi, de digne ou indigne de moi, du sacrifice

de la vie à cause de moi, à cause de mon nom. Nous

remarquons : 1° Que la tradition varie çà et là, comme nous
l'avons indiqué. 2° Que le grand résultat que nous avons obtenu
plus haut doit évidemment servir ici de règle à l'interprétation
et qu'en conséquence Jésus parle dans ces passages en qualité
de chef du royaume de Dieu. En effet, qui est celui qui aime
Jésus plus que son fils ou sa fille? qui est-ce qui est digne de

lui? c'est celui qui prend sa croix et suit Jésus. (Math. X,37,38.)
— Celui qui reçoit Jésus reçoit Dieu : en résulte-t-il que Jésus

soit l'égal de Dieu? Dans ce cas le disciple sera égal à Jésus,

parce qu'il est dit : celui qui vous reçoit me reçoit. (Math. X, 40.)

— Je ne saurais admettre que Jésus ait prononcé les paroles
de Math. XXVIII, 18-20 : 1° à cause de la formule doctrinale
antipathique à l'esprit de Jésus-Christ; 2°à cause de la formule
différente qu'on lui substitue constamment (Act. II, 38; VIII,
16; X, 48 ; Gal. Ill, 27) ; 3° à cause de l'abstention des douze

à l'égard de l'évangélisation des païens, qu'ils abandonnèrent
à Paul (Gai. II, 7-9); 4° à cause de l'ignorance totale que Pierre
et ses amis manifestent relativement à l'incident qui nous
occupe. (Act. X, 9-21,38-44 ; XI, 8,17.) — Enfin je dois en dire
autant de Math. XVIII, 15, 20. « Un principe moral, comme celui
dont il s'agit dans ce passage, dès qu'il est formulé, doit pouvoir

être appliqué de suite. Mais pour que cela pût être le cas

ici, il aurait fallu d'abord fonder une église extérieurement,
l'organiser comme association régulière et l'investir de privi-



EST-IL L'AUTEUR DU IVe ÉVANGILE 527

léges et d'attributions. Or, rien de pareil n'a existé du vivant
du Seigneur et il n'y a aucune trace qu'il ait entrepris de créer
formellement une institution de ce genre. Nous en concluons

que le discours en question ne nous est pas parvenu dans sa

forme primitive '. » Comment, au reste, Jésus aurait-il pu
aspirer à se faire égal à Dieu, le Jésus synoptique qui a déclaré,
et cette déclaration est fondamentale : A celui qui aura parlé
contre le Fils de l'homme, il sera pardonné; mais à celui qui
aura parlé contre le Saint-Esprit (Dieu dans la conscience), il
ne lui sera pardonné, ni dans ce siècle, ni dans celui qui est à

venir? (Math. XII, 32.) Est-il possible d'effacer plus énergiquement

sa personne, et d'exalter davantage Dieu et sa gloire?
Nous demandons encore une fois si nous n'avons pas ici

devant nous deux types d'enseignement tellement différents

pour le fond et la forme, qu'ils sont irréductibles. Peuvent-ils
être sortis d'une même conscience intellectuelle et morale?
Peut-on compléter le sermon sur la montagne par les données
du IV" évangile? Peut-on fondre dans l'intuition d'une même

personne les deux éléments qui prédominent dans chacune
des deux sources? Les circonstances où il se trouve, les
auditeurs auxquels il s'adresse, le but qu'il se propose peuvent
faire parler le même homme de manières très différentes,
mais il faut qu'il reste le même homme. Souvenons-nous de

Paul qui se fait tout à tous. Or, un prophète de Nazareth

peut parler autrement devant le peuple de la Galilée que
devant la hiérarchie hiêrosolymite, mais il devra rester
prophète de Nazareth, et s'il se donnait pour ce que le IV« évangile

fait de lui, il faudrait, osons le dire, pour sauver son

caractère moral, recourir à l'hypothèse d'une aberration mentale.

Or, comme il n'y a rien qui nous permette de douter de

l'admirable lucidité et de l'élévation morale de Jésus, nous
ne saurions admettre qu'il ait parlé tantôt en prophète et tantôt
en Logos incarné, et nous en concluons que les déclarations

que le IVe évangile attribue à Jésus ne sauraient être de lui.
Un apologiste de l'apostolicité du IVe évangile, bien timide

1 ReuSs, Histoire de la théologie chrétienne, I, 239.



528 l'apotre jean

sans doute, mais enfin un apologiste va même jusqu'à demander

si le culte du Maître et les souvenirs profonds de sa vie
n'auraient pas dû détourner l'apôtre Jean de ces libres
compositions subjectives ' Pour moi, je n'en doute point et j'y
vois une raison de plus pour les refuser au témoin oculaire et

pour les attribuer à un auteur inconnu.

Parvenu au terme de notre travail, nous demandons à le
résumer.

Avant l'an 180 l'apôtre Jean n'est nulle part signalé
expressément, ni nominativement comme l'auteur du IVe évangile, et

s'il l'est à partir de cette époque, les affirmations ne sont
soutenues par aucune preuve historique sérieuse.

La critique interne vient donner un poids considérable à ce

phénomène.
Elle montre d'abord que « le disciple que Jésus aimait » est

en contradiction flagrante avec le Jean des synoptiques, avec
l'apôtre de la circoncision dont parle Paul et avec le judéo-
chrétien de l'Asie-Mineure. Et si l'Apocalypse est johannique,
celle-ci achève de démontrer l'incompatibilité qui existe entre
le Jean de l'histoire et celui du IVe évangile.

Rapprochant ensuite le Jésus du IVe évangile de celui des

synoptiques, un examen approfondi révèle l'abîme qui sépare
l'histoire, la personne et la doctrine de Jésus, telles qu'elles
sont présentées dans ce double ordre de documents.

Nous concluons de ces faits que Jean, le fils de Zébédée,

l'apôtre de Jésus, ne saurait être l'auteur de l'évangile qu'on
lui attribue.

F.-C.-J. van Goens
docteur en théologie et ancien pasteur de Leide.

* C. Hase. Geschichte Jesu, pag. 42. Cet auteur considère le IVe évangile
comme une tradition historique, émanée, en Asie-Mineure, de Jean l'apôtre,

mais rédigée après sa mort par un de ses disciples, pag. 51.

Lausanne, septembre 1876.


	

