
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 9 (1876)

Artikel: L'apôtre Jean est-il l'auteur du IV évangile?

Autor: Goens van, F.-C.-J.

Kapitel: VI

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379209

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379209
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


512 l'apotre JEAN

et des symboles, qui voyait en Jésus le vrai agneau pascal
dont les os n'étaient pas rompus (XIX, 32,36), ait sacrifié l'histoire

à l'idée, la tradition humaine à la typologie divine et

scripturaire et représenté le jour de la mort de Jésus comme
celui de l'immolation de l'agneau pascal véritable '. C'est si

peu altérer le fait central de la religion, que c'est, au contraire,
au point de vue de l'auteur, le glorifier. Ne s'est-il pas permis
d'ailleurs la même audace — si audace il y a — en anticipant
sur la cène (Jean VI) et surla purification du temple(II)
conformément à son but non historique, mais spéculatif et didactique

Rappelons-nous enfin la controverse pascale dont nous
avons parlé plus haut. Le plus ancien parti suivait dans la
célébration de la cène la tradition synoptique et célébrait la

Pâque le 14 Nisan, jour où Jésus l'avait célébrée eu même

temps que les Juifs, en disant : i-nol-me rb -iayja. » xpll7T^ T°rî TV

ripépa -/.ai ot«6sv Sto xàpï 5ît, b-/ rpówo-/ b xvpio; ènoirine-/, oû'ra itoisb/ ä.

VI

La personne de Jésus ne présente pas moins de différences

que son histoire, suivant qu'on s'adresse aux trois premiers
évangiles ou au dernier.

Les synoptiques ne nous parlent pas de la préexistence
divine de Jésus. Dans la parabole des vignerons infidèles (Math.
XXII, 37) le fils de la maison exprime la supériorité théocrati-

' Paul est ici le pendant du quatrième évangéliste. Fort du rr/evpa
Oso"/ qu'il possède (1 Cor. VII, 40) et de la grâce qu'il a reçue d'être fidèle
(2-5), il prête a l'histoire un sens idéal, il christianise l'histoire ; l'histoire
israélite est le tableau de l'histoire chrétienne. Ainsi la mer Rouge, c'est
le baptême ; la manne et l'eau du rocher, c'estle pain et le vin de
l'eucharistie ; le rocher, c'est Christ. (1 Cor. X, 1-10.) La lettre est indigne de

Dieu qui parle dans l'Ecriture ; l'acception spirituelle seule est digne de

lui. Ainsi, quand il est dit : Tu n'emmuselleras pas le bœuf qui foule le
grain, ce n'est pas des bœufs que Dieu se met en peine : il a voulu
assurer les droits des ministres de l'évangile. (1 Cor. IX, 8-12.) L'épître aux
Hébreux présente le même phénomène ; on n'a qu'a se rappeler comment
elle traite l'histoire de Melchisédec. (VIT, 3.)

8 Chronicon pascale- Ed. Dindorf, 1, 14.



EST-IL L AUTEUR DU IVe ÉVANGILE 513

que de Jésus aux prophètes, non la génération métaphysique
du èÇrilQo-/ èx roîi K&rpo;, de Jean XVI, 28. — On se demande si
les mots ovU b vlb; (Marc XIII, 32) sont originaux, en comparant
Math. XXIV, 36 où on ne les trouve point. — La discussion
rapportée Math. XXII, 41-45 est trop ambiguë pour permettre
une affirmation positive. — Dans la formule du baptême (Math.
XXVIII, 19) le nom du Père est celui sous lequel le Jésus
synoptique adorait Dieu lui-même et qu'il ordonnait à ses disciples

de sanctifier. (Math. VI, 9.) Il en résulte que le Père
comprenant l'Etre divin tout entier, le Fils ne saurait marquer
une personne en Dieu, mais est l'attribut d'un autre sujet. Ce

sujet, c'est Jésus, appelé Fils (de Dieu) dans l'acception théo-
cratico-religieuse des synoptiques, c'est-à-dire roi ou chef du
royaume de Dieu '. — Le seul passage johannique que les
synoptiques nous présentent au sujet de la question qui nous
occupe, c'est celui de Math. XI, 27. Cp. Luc X, 22. «Personne ne
connaît le Fils que le Père et personne ne connaît le Père que
le Fils et celui à qui le Fils aura voulu le révéler. » On peut
dire qu'il n'y a pas de lecteur attentif et impartial de l'évangile
qui n'ait été frappé de rencontrer ici cette parole, tant elle
détonne. On dirait, pour parler avec un savant de nos jours,
un aérolithe tombé du ciel johannique -. Un coup d'œil jeté sur
le contexte vient justifier cette défiance. Supprimez, en effet,
le verset 27 et les versets 25 et 26 correspondent infiniment
mieux avec les versets 28-30. Il y a une discordance frappante
entre le Christ métaphysique du vers. 27 et le Jésus reconnaissant

qui s'incline devant le bon plaisir du Père (vers. 25, 26) et
qui, doux et humble de cœur, appelle à lui les travaillés et les
chargés, leur recommande son joug et leur promet le repos de
l'âme. (Vers. 28-30.) Nous demanderons enfin à ceux qui ne
voudraient pas sacrifier ce passage, s'il faudrait donc lui sacrifier

la conception totale des synoptiques à l'égard de Jésus?
Serait-ce obéir à une saine logique que de vouloir assimiler
cette conception à celle du IVe évangile, parce qu'il se présente

' Voy. au reste ce que nous avons encore à dire de ce passage, pag. 526.
' C. Hase. Geschichte Jesu. Leipzig, 1876, pag. 422.

THÉOL. ET PHIL. 1876. 3g



514 L'APOTRE JEAN

dans Matthieu une seule parole qui ne s'accorde point avec les
idées habituelles des synoptiques '

Or, quelles sont-elles? Nous pouvons dire qu'elles offrent
un cachet sincèrement humain ; elles n'ont rien d'absolu. Un

coup d'œil comparatif sur la prescience, la puissance et la sainteté

du Jésus johannique et du Jésus synoptique pourra nous
en convaincre.

Enfant, Jésus écoute et interroge pour s'instruire, comme
tous les enfants (Luc II, 46) ; ce ne sera pas comme s'exprime
un vieux dogmaticien : « Ceu doctor doctorum, ob doctorum
informationem s. » Il grandit en sagesse et en stature. (Luc II,
52.) Habituellement, il sait les choses pour les avoir apprises.
(Math. IV, 12 ; XIV, 13 ; Marc II, 17 ; V, 36.) Il s'étonne de la
foi du centenier. (Math. VIII, 10.) Il cherche des figues, mais

en vain, puisque le figuier se trouve être stérile. (Marc XI, 13.)
11 espère, mais en vain, de garder l'incognito (Marc VII, 24) ; il
fait, grâce à l'impression que produit sur lui une Phénicienne,
un signe qu'il n'avait pas eu l'intention de faire (Marc VII, 27,

29; Math. XV, 24-28); il repousse l'enivrante boisson qu'on lui
présente, dès qu'il l'a goûtée. (Math. XXVII, 34.)

Dans le IVe évangile, c'est bien différent. Si, selon les synoptiques,

Jésus a déjà de bonne heure un pressentiment de sa lin
douloureuse (Marc II, 20), il ne commença 5 à décrire sa destinée

sanglante que vers la fin de son ministère (Marc VIII, 31) ;
il parle, au contraire, déjà à Nicodème de sa croix. (III, 14.) Sa

prescience a un caractère absolu. Selon Marc, Simon ne reçoit
pas le nom de Pierre dès sa première vocation, comme dans

le IVe évangile (I, 43), mais plus tard, lorsque les douze furent
élus (Marc III, 16 ; Cp. I, 18) et après que Jésus eût eu
l'occasion d'apprendre à connaître le caractère de son disciple. Il
y a plus. Selon le IV' évangile, Jésus voit, sans être présent,
Nathanaël sous le figuier (I, 48) et connaît les destinées d'une

1 On trouvera d'autres vues sur ce passage chez Keim. Geschichte Jesu

ron Nazara, II, 379 et suiv. Je ne saurais les partager.
2 Voy. Calovius chez Meyer, ad Luc II, 46.
3 àr-b totî 'î,pi,aro. Antea non ostenderat. Bengel.



EST-IL L'AUTEUR DU IVe ÉVANGILE 515

femme qu'il n'a jamais vue. (IV, 16-18.) Il connaît dès le
commencement qui ne croirait pas en lui (VI, 64) et même qui le
trahira ; il sait que Judas est. un démon (vers. 70) et, malgré cette
science certaine, il le range au nombre des douze et lui confie
la caisse. (XII, 6.) Il sait que Lazare est mort quoique personne
ne l'en ait informé. (XI, 11-13.) Bref, est-il dit, il connaissait
tous et n'avait pas besoin que quelqu'un lui rendît témoignage
d'aucun homme (rov àvOpùnov), car il connaissait lui-même ce

qui était dans l'homme. (II, 24, 25.) Aussi, lorsque Jésus
demande comment on achètera du pain pour nourrir une si

grande multitude, l'évangéliste prévient les conclusions qu'on
pourrait en tirer contre la science absolue de Jésus en ajoutant:

il disait ceci pour éprouver Philippe. (Jean VI, 6.) Après
cela il n'est pas permis de supposer, au point de vue de

l'évangéliste, que si Jésus n'avait pas appris l'excommunication de

l'aveugle-né, il l'aurait ignorée (IX, 35) ou qu'il eût ignoré la

maladie de Lazare, si les sœurs ne la lui avaient pas apprise
(Xl, 4, 6), — lui qui montre peu après qu'il savait que Lazare

était mort, sans qu'on le lui eût rapporté (XI, 11,14) — ou, enfin

qu'il eût besoin que Pilate lui ouvrît son cœur, pour qu'il
le connût (XVIII, 34), lui qui connaissait tout. (II, 24.) Disons-

le, autant la science de Jésus, selon les synoptiques, est relative,

autant, selon le IVe évangile, elle est absolue.

Il en est de même de sa puissance. Le Père a mis tout entre
ses mains (III, 35), dans le domaine moral et dans le domaine

physique, et Jésus en a la conscience. (XIII, 3.) Dieu lui a donné

pouvoir sur toute chair afin qu'il lui donne la vie éternelle

(XVII, 2), le pouvoir d'exercer jugement (V, 27), le pouvoir de

vivifier qui il veut. (V, 21.) Personne ne peut arracher ses brebis

de sa main, pas plus que de celle du Père. (X, 28, 29.) Tout

ce que le Père a, dit Jésus, est à moi. (XVI, 15; XVII, 10.) Moi

et le Père sommes un. (X, 30.) Et les miracles du IV0 évangile
dont nous avons parlé plus haut1, le prouvent bien. Que s'il
énonce sa subordination au Père, dont il garde le commandement

(X, 18; XII, 49, 50), dont il cherche la gloire (VII, 18) et

hors duquel il ne peut rien faire (V, 19,30), ce n'est pas que,
1 Voyez pag. 505.



516 l'apotre jean

grâce à l'incarnation, le Logos soit renfermé dans les bornes

humaines ; c'est parce que le Logos qui parle en Jésus et
constitue sa personnalité est inférieur à Dieu (h> npb; ròv Beb/, I, 1).

Dieu, le Père, est seul ô fisôç, ó pòvo; àlrfiv/b; Oeb; (XVII, 3) qui est

plus grand que lui1 (XIV, 28) et qui l'a envoyé. (VI, 38.)
La prière semble peu conciliable avec une telle puissance.

Aussi voyez la place qu'elle occupe et le caractère qu'elle
revêt dans le IVe évangile. Pour le Jésus synoptique la prière
est une préparation, souvent nocturne, dans la communion

avec Dieu, en présence de l'œuvre importante qui l'attend.

(Marc I, 35 ; VI, 46; Math. XIV, 23; Marc XIV, 32-39; Luc V,

16; VI, 12; IX, 28; XI, 1.) Dans ie IVe évangile, s'il rend

grâce près du tombeau de Lazare de ce que Dieu l'a exaucé,
ce n'est pas à cause de lui-même, par besoin intime, c'est à

cause de la multitude (XI, 42) afin qu'elle croie à la mission
de Jésus. Si son âme est troublée à l'idée de la passion qui
l'attend (XII, 27), on serait tenté de retrouver les sublimes
échos des synoptiques. (Math. XXVI, 36 ss. ; Luc XII, 49, 50.)
Mais est-il possible de l'admettre lorsqu'on compare les
paroles * et qu'on voit Jésus lui-même se hâter d'expliquer la

voix céleste qui répond à la sienne : cette voix n'est pas pour
moi, mais pour vous (XII, 30)? N'est-ce pas un phénomène
analogue à celui que nous avons relevé tout à l'heure devant le
tombeau de Lazare? En s'adressant à Dieu, le Jésus johannique
s'adresse à son égal : qu'ils soient un, comme nous (xaQû;

r,peï;) sommes un (XVII, 11), qu'ils soient un en nous (b -hpï-/)

(vers. 21, 22, 23). Il ne déclare pas à Dieu ce qu'il souhaite en

1 C'est ici que parle encore le Logos et non Jésus en tant qu'homme.
Comment, en effet, l'homme Jésus eût-il établi entre lui et le Père, entre
sa grandeur et celle du Père, une comparaison quelconque?

5 Hausrath. Neutest. Z. G., III. s. 573. « Le Logos, a la veille de mourir,
ne peut pas souhaiter que la coupe passe loin de lui. Au contraire, il
proteste contre ces paroles. A la question: dirai-je: Père! délivre-moi de

cette heure, il répond qu'il ne le dira pas, parce qu'il est venu pour cette
heure. (XII, 27.) La chair s'ébranle, mais le Logos repousse cette émotion.
Il n'a pas à renouveler jusqu'à trois fois la lutte et la prière, il peut se

passerde disciples qui veillent avec lui et d'un ange qui lui sèche le front
baigné de sueur. »



EST-IL l'aUEEUR DU IV" ÉVANGILE 517

qualité d'homme, mais ce qu'il veut comme Fils de Dieu : je veux
(eélu) que les miens soient là où je suis1. (XVII, 24.) Il réclame
la gloire future comme un bien qu'il possédait déjà avant la
fondation du monde, comme une propriété légitime. (XVII, 5.)

Le même caractère absolu distingue la sainteté du Jésus

johannique. On connaît celle du Jésus synoptique : la tentation
des quarante jours (Marc I, 13) ; celle dont Pierre fut l'aveugle
auteur et qui fait dire à Jésus : o-y.à-/Zalò-/ pov â, tu m'es une
occasion de chute (Math. XVI, 23) ; l'angoisse que causent au

Seigneur la vue du feu qu'il a allumé et la perspective du
baptême sanglant qui l'attend (Luc XII, 50) ; enfin l'agonie de

Gethsémané. Ce n'est qu'au sortir de cette lutte ardente que
Jésus peut dire avec un nouveau courage : Voici, celui qui me
trahit, approche. (Math. XXVI, 46.) Un dernier nuage, provoqué

par l'excès des souffrances, vient encore offusquer ce

beau jour et arracher au crucifié l'exclamation : « Mon Dieu

mon Dieu pourquoi m'as-tu abandonné? » (Math. XXVII, 46.)
Et ce n'est qu'après ce triomphe suprême qu'il rend l'esprit.
Nous reconnaissons ici celui qui, à force de souffrir, a appris
l'obéissance. (Hébr. V, 8.) La sainteté du Jésus johannique
consiste dans une majestueuse placidité. Qui peut me convaincre

de péché? (VIII,46.) Je fais toujours les choses qui plaisent
à mon Père. (VIII, 29.) Moi et le Père sommes un. (X, 30.) Tu
es en moi et je suis en toi. (XVII, 21.) Le prince de ce monde
n'a rien en lui; le Logos est inattaquable. (XIV, 30.) Les traces
de tentation et de combat sont absentes. Si Jésus dit : àyiaÇ»

èpavrb-/ (XVII, 19), il faut bien se garder de songer à un progrès
moral ; ce serait contraire au terme tel que notre évangéliste
l'emploie ailleurs. (X, 36.) Il en résulterait d'ailleurs qu'avant
de venir au monde Jésus eût fait des progrès en sainteté, ce

qui est absurde quand il est question d'un Dieu. Sanctifier
signifie dans ces passages du IVe évangile consacrer : « Je me

consacre à Dieu par l'immolation volontaire de ma vie en

faveur de mes disciples, afin qu'eux à leur tour soient vérita-

1 Reculant devant la lettre, les anciennes versions, comme celle de

Martin, adoucissent l'expression en traduisant : mon désir est. C'est naturel

du moment qu'on oublie que c'est toujours le Logos qui parle.



518 l'apotre jean

blement(lv £hfiiîa) consacrés à Dieu '. » En face de la souffrance

et de la mort, c'est toujours l'invariable sérénité du Logos qui
a le pouvoir de donner sa vie et celui de la reprendre. (X, 18.)
Qu'on se rappelle les dispositions dans lesquelles il se rend au

jardin lugubre : afin que le monde sache que j'aime le Père

et que je Jfais ce que le Père m'a commandé, levez-vous,
allons-y. (XIV, 31.) En Gethsémané découvrez-vous quelque
symptôme d'une âme saisie de tristesse jusqu'à en mourir?
(Math. XXVI, 30.) Vous n'entendez que l'inaltérable calme du

Logos qui demande : ne boirai-je pas la coupe que le Père m'a
donnée (XVIII, 11) et qui fait tomber les adversaires à la

renverse. La mort de Jésus enfin, telle que le IVe évangile la
dépeint, conduit aux mêmes conclusions. S'il demande à boire
au moment de mourir, ce n'est pas poursesoulager (cp. Math.

27, 34), c'est pour pouvoir proclamer solennellement
l'accomplissement des prophéties et la réalisation des types de l'Ecriture.

(XIX, 30 ; Cp. 28.) Et tandis que le prophète de Galilée

expire en remettant son esprit entre les mains de son Père

(Luc XXIII, 46), il appartient au Logos incarné de rendre l'esprit

en disant : t-sté^otc*! (XIX, 30), toutes les prophéties et tous
les types de l'Ecriture sont accomplis

Telle étant la différence qui existe entre la personne de

Jésus selon les synoptiques et celle que nous retrace le IVe

évangile, nous ne sommes pas étonnés de la différence qui en

résulte à l'égard des hommages qu'il faut lui rendre. Le Jésus

synoptique déclare que si quelqu'un a parlé contre le Fils de

l'homme, il lui sera pardonné, mais que si quelqu'un a parlé
contre le Saint-Esprit, Dieu dans la conscience, il ne lui sera

point pardonné (Math. XII, 32) ; le Jésus johannique, au
contraire, veut qu'on honore le Fils comme on honore le Père.

(V, 23.) Le Jésus synoptique affirme qu'il n'y a qu'un seul Bon,
savoir Dieu, décline les honneurs qu'on lui décerne (Marc X,
18), veut qu'on adore Dieu et qu'on le serve, lui seul (Math.
IV, 10) ; le Jésus johannique agrée les hommages de l'adoration

et se laisse appeler Seigneur et Dieu. (XX, 28.)

* Cp. Meyer ad Jo. XVII, 19.


	

