
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 9 (1876)

Artikel: L'apôtre Jean est-il l'auteur du IV évangile?

Autor: Goens van, F.-C.-J.

Kapitel: V

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379209

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379209
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


504 l'apotre jean

Passons maintenant au second ordre de considérations que
nous avons indiqué. Il s'agit de tracer un parallèle entre le
Jésus du IVe évangile et celui des synoptiques, pour constater
auquel des deux il convient d'attribuer le caractère historique.
Nous distinguons ici l'histoire de Jésus, sa personne et sa

doctrine.
Déjà, on ne saurait le nier, le prologue spéculatif fait

involontairement présumer une histoire dominée par une idée

dogmatique, ou si l'on veut, l'idée incorporée dans l'histoire.
Sans doute, l'idée peut avoir procédé de la considération de

l'histoire, comme l'histoire peut être émanée de l'idée.
Toujours est-il que l'historien philosophe est sujet à subordonner
l'histoire à sa philosophie ; un homme, comme on l'a dit, aura
beau faire ; il ne parviendra jamais à sauter hors de son ombre.

Cette présomption se confirme, dès l'entrée, par la comparaison

des tableaux que les deux genres de documents nous
donnent du Précurseur. Chez les synoptiques, Jean est un
prophète juif, plus qu'un prophète (Math. XI, 9) à titre de préparateur

direct et suprême des voies du Messie, mais toujours
inférieur au plus humble chrétien. (Math. XI, 12.) Il prêche
la repentance et annonce le jugement. Il connaît d'ailleurs
si peu Jésus personnellement qu'étant en prison et ayant
entendu parler des œuvres de Jésus, il fait demander par ses

disciples s'il est le Messie1. (Math. XI, 1, 2.) Dans le IVe évangile

le Précurseur est un chrétien johannique; il emploie
exactement le même langage que Jésus et l'évangéliste ~ et énonce
les mêmes idées : la préexistence de Jésus (I, 15, 30), sa venue

1 La demande de Jean ne se fait ni en faveur de ses disciples, ni a

cause de l'éclipsé qu'aurait subie sa foi, mais ày.oiiaa; rà epya yjpiirov.
Ce bruit lui fit concevoir le soupçon que Jésus pourrait bien être le
Messie qu'on attendait.

* Nous pensons que III, 31-36 sont des paroles de Jean-Baptiste : rien
n'annonce qu'elles s'arrêtent an vers. 30 et les verbes au présent, sari-/,
lalei, paprvpù, etc., confirment cette idée. — 11 suffit de relire les dis-



EST-IL L'AUTEUR DU IVe ÉVANGILE 505

du ciel (III, 31), le rapport du Fils avec le Père (III, 35),
l'agneau de Dieu qui ôte les péchés du monde (I, 29; cp. XIX,
36), c'est-à-dire l'expiation des péchés par la mort du Christ et
l'universalisme. Ajoutons que, selon le IVe évangile, Jésus se
trouvait déjà entouré de disciples avant que Jean-Baptiste fût
incarcéré (III, 22-24; IV, 1-3), tandis que selon Math. IV, 12-
17, Jésus ne commença son ministère qu'après que le
Précurseur eût forcément cessé le sien.

Quant à la descendance de Jésus, il faut remarquer qu'il
n'est question dans le IVe évangile ni de Bethléem, ni de la

race de David, ni d'une naissance miraculeuse. Philippe et les
Juifs qualifient Jésus de fils de Joseph (I, 45; VI, 42), sans
aucun commentaire restrictif de l'évangéliste, comme le ù; l/oal-

Çero de Luc. (III, 23.) La qualité de Fils, qui clans la tradition
synoptique se rattache à la conception immaculée (Luc I, 31,

32), repose selon le IVe évangile sur la génération métaphysique

du Logos, émané de l'essence du Père.
Ce même évangile ne mentionne ni le baptême de Jésus, car

Jésus n'apparaît à Béthabara que pour que Jean lui rende
témoignage ; il n'est pas question du baptême lui-même (I, 24-
34) ; ni la tentation au désert, au contraire, le prince de ce
monde n'a rien en Jésus (XIV, 30); ni l'agonie de Gethsémané;
ni, ce qui est très grave, toute cette catégorie de guérisons qui
occupent une place si considérable dans les synoptiques, celle
des possédés; l'auteur y substitue des miracles qui tout en
étant inférieurs en nombre, renchérissent par leur merveilleux
incomparable sur les prodiges analogues des synoptiques. Il
ne s'agit pas dans le IVe évangile d'un paralytique quelconque,
mais d'un paralytique depuis 38 ans (V, 5), ni d'un aveugle
ordinaire, mais d'un aveugle-né (IX, 1), ni d'un mort qui vient
d'expirer, mais d'un mort qui donne déjà de l'odeur, puisqu'il
est là depuis quatre jours. (XI, 39.) Remarquons encore que
selon les synoptiques la guérison que Jésus opère se trouve

cours du Précurseur (I, 33, 34; III, 27-36) pour se rappeler autant
d'équivalents dans la bouche de Jésus. La colère de Dieu (111, 36), tout a fait
différente de la òoyh des synoptiques, trouve son parallèle dans IX, 41;
XII, 46.



506 l'apotre jean

dans le rapport le plus intime avec la foi des malades (Marc V,
36; VII, 29 ; IX, 23, 24; X, 52) au point qu'il est dit que Jésus

ne pouvait pas faire de miracles à Nazareth à cause de

l'incrédulité qui y régnait. (Marc VI, 5, 6.) On peut dire que ce
facteur manque dans le IVe évangile.

Voici un autre fait non moins important de l'histoire de

Jésus sur lequel nos sources varient. Un jour a été où Jésus s'est

reconnu le Messie et s'est donné comme tel. D'après les synoptiques

la conscience religieuse, c'est-à-dire l'essence de sa

messianité, se développa de bonne heure. (Luc II, 49 L'Ancien
Testament fut pour lui le livre de la religion qu'il étudia et comprit

comme aucun de ses compatriotes. La nature lui prêcha
le Père céleste. Et la vie humaine, telle qu'elle se manifestait

autour de lui, lui ouvrit une mine inépuisable d'enseignements.
Mais si la conscience de sa messianité acheva de se réveiller
à l'occasion de son baptême, il ne la déclara que plus tard '.
Lorsqu'on le prend pour le Messie, il défend d'en parler.
(Marc I, 24, 25, 34.) Ce n'esl qu'à Cesaree de Philippes, c'est-à
dire àia fin de son ministère qu'il affirme être le Messie (Marc

VIII, 27-29) ä et même alors il défend sévèrement à ses disciples

d'en parler. (Marc VIII, 30; IX, 9.) Enfin, ce n'est qu'à la
suite de l'adjuration du grand prêtre qu'il le proclame
catégoriquement : je le suis. (Marc XIV, 62.)— A entendre le IVe

évangile, ce développement progressif n'existe pas. Etant au

ciel, le Logos en est descendu en possession de la vérité
absolue; ce qu'il annonce au monde, il le tient directement de

Dieu. (Jean III, 13.) Nous ne sommes donc pas étonnés de le
voir qui, dès l'entrée de son ministère, se fait connaître comme

1 Hase. Gesch. Jesu. pag. 411. « Ce silence s'explique par le fait que Jésus

venait fonder un autre règne messianique que celui que le peuple
attendait. Une révélation prématurée aurait fomenté les passions
populaires et provoqué la hiérarchie juive autant que le pouvoir ombrageux
de Rome. Les expériences douloureuses que Jésus fit de bonne heure,
dans son pays et dans sa famille, l'engagèrent à préparer par son
enseignement et par sa vie le moment où l'on se demanderait spontanément:
celui-ci n'est-il pas le fils de David? » (Math. XII, 23.)

* Voir M. Vernes, Histoire des idées messianiques. (Pag. 211-213.)



EST-IL L'AUTEUR DU IVs ÉVANGILE 507

le Messie à Nathanaël l (I, 52), à Nicodème (III, 16), à la
Samaritaine (IV, 26), sans leur défendre de divulguer cette
révélation importante.

Nos documents ne s'accordent pas davantage sur le théâtre
où Jésus a exercé son ministère. Selon le IVe évangile, Jésus,
après quelques excursions fugitives en Pérée et en Galilée, se

rend à Jérusalem et y ouvre son ministère par la purification
du temple (II, 13-20); ses compatriotes galiléens en sont
transportés. (IV, 45.) Aussi, en commençant son œuvre non en
Galilée mais à Jérusalem, Jésus pouvait-il dire : un prophète n'est

pas honoré dans son pays5. (IV, 44.) Selon les synoptiques,
Jésus débute en Galilée (Marc I, 14, 15) et y obtient un grand
succès (Vers. 28). Il y trouve ses premiers disciples ; de là, il
les envoie au loin; c'est là qu'il compte des partisans distingués.

Ce n'est qu'après avoir fondé son œuvre en Galilée qu'il
se rend à Jérusalem, y fait son entrée triomphale, purifie le

temple, etc. Cp. Math. XVI, 21; XIX, 1; XXI, 10, 11. De

quel côté se trouve la vérité historique5? Est-il vraisemblable

que Jésus Galiléen ait commencé à Jérusalem une œuvre
qu'il n'avait pas préparée? qu'un inconnu qui ne s'était pas
encore légitimé devant l'opinion publique, ait débuté par
attaquer au cœur la puissante hiérarchie N'est-il pas plus
naturel d'admettre qu'il ne se soit tourné vers Jérusalem

qu'après qu'il eut consolidé son œuvre en Galilée La
purification du temple placée à l'entrée du ministère de Jésus

n'est-elle pas en harmonie avec l'esprit du IVe évangile qui
représente Jésus comme le Aôyo; descendu directement du ciel
et invariablement doué de la conscience de sa divinité? Mais,

1 Le vib; roxi à-Spônzov du IVe évangile est synonyme de Aôyo;. Cp.

III, 13; VI, 62; XI, 4. Cp. XIII, 31.)
2 Les synoptiques n'appliquent cette parole qu'a Nazareth. (Marc VI,

1.4.)
3 Holtzmann. Judenthum und Christenthum, 1867, 11, 371. « II paraît en

effet évident comment un tableau d'idéaliste pouvait établir l'activité
de Jésus dans le centre de la hiérarchie, tandis que son apparition en

Galilée appartient tout a fait à la franche réalité » (der rauhen
Wirklichkeit angehört.)



508 l'apotre jean

sans multiplier ces questions, je veux signaler deux faits qui
donnent à réfléchir sur l'historicité du IVe évangile relativement
au théâtre qu'il a assigné à l'œuvre du Christ. Voici le premier.
A entendre les frères de Jésus, il a à Jérusalem des disciples,
mais qui n'ont pas vu ses œuvres; jusqu'ici il a agi secrètement,

il ne s'est pas montré au monde (Jean VII, 3, 4), tandis

que les Juifs ont déjà voulu le tuer à cause de la guérison du

paralytique le jour du sabbat (V, 18) et qu'à peine arrivé à

Jérusalem après ses frères, Jésus se plaint de ce qu'on cherche
à le faire mourir (VII, 19, 25, 30,44.) Voici le second fait, plus
grave encore. C'est celui de la résurrection de Lazare. S'il est

surprenant que les narrateurs des faits de la Galilée aient gardé
e silence sur les noces de Cana, il est plus surprenant encore

qu'en mentionnant les derniers événements qui se sont passés

en Judée, ils se soient tus sur la résurrection de Lazare,
laquelle exerça une influence, non occasionnelle et indirecte,
mais capitale et souveraine sur le dénouement tragique de la

vie du Seigneur. (Jean XI, 46-53.) C'est à partir du jour où

quelques témoins de cet événement en instruisirent les Pharisiens,

que ceux-ci délibérèrent de le faire mourir. (Vers. 46, 53,
àn'èxel-iYiç tô; -hpipa;.) L'enthousiasme du dimanche des rameaux
est un effet de la résurrection de Lazare. (XII, 17, 18.) Notons
encore que ce miracle s'est accompli en présence d'amis et
d'ennemis (XI, 19,31,33, 37,45) et qu'il fut suivi d'une rumeur
générale. (XII, 9,10.) Eh bien, il n'y a pas même de place pour
cet événement dans les récits synoptiques. Selon eux, Jésus

vient à Béthanie, mais fait, sans s'y arrêter, son entrée à

Jérusalem. (Math. XXI, 2-11 ; Marc XI, 2-11 ; Luc XIX, 30-44.) Il est

évident qu'un pareil silence rend le récit très suspect.
D'autre part, convenons-en, il est peu probable que Jésus,

israélite de cœur, selon les synoptiques, ait négligé la participation

aux fêtes, quoique nous en cherchions vainement les indices
dans ces documents. Luc (X, 38) nous offrirait une trace du

passage de Jésus en Judée dans le cours de son ministère, s'il
avait désigné le bourg indiqué par le IVe évangile ; mais le
contexte nous force de chercher ce bourg en Galilée. Ce n'est que
plus tard que Jésus arriva à Béthanie. (Luc XIX, 29.) On en a



EST-IL L'AUTEUR DU IVe ÉVANGILE 509

appelé au -noaixi; de Math. XXIII, 37 pour établir les séjours
plus fréquents que Jésus aurait faits à Jérusalem, et qui,
racontés par le IVe évangile, sont passés sous silence par les

synoptiques. Mais, d'une part, il me paraît difficile d'admettre

qu'un commerce prolongé de trois ans de Jésus avec ses

disciples ait pu s'effacer d'une mémoire lant soit peu fidèle et,
d'autre part, ne peut-on pas consentir à accorder à l'inlervalle
qui s'écoula entre l'entrée triomphale et l'arrestation une plus
longue durée que celle que le IVe évangile lui accorde? Le

xaff-hpipa-i de Marc XIV,49 ne semble-t-il pas l'insinuer? Le

développement des dernières destinées de Jésus à Jérusalem
n'est-il pas une énigme si Jésus n'y a passé que ces quelques
jours1? Et si ces quelques jours s'étendent à quelques
semaines, le Tzocrâxi; ne se trouve-t-il pas suffisamment expliqué?
Ceci, au reste, n'empêche pas que Jésus ait fréquenté
auparavant les fêtes et ait pu faire des amis qui se produisirent
plus tard, tel que Joseph d'Arimathée, mais toujours où yavepû;

à)l'à; h y.pv-nrû. (Jean VII, 3-10.) De cette manière s'expliquerait
le silence des synoptiques qui ne parlent que de l'œuvre
publique du Seigneur s.

Nous signalons une dernière divergence dans les récits de la

mort de Jésus. Je ne parle pas de l'heure, quoique ici les textes
soient également inconciliables, puisque Jean fixe le crucifiement

à midi (XIX, 14) et Marc à neuf heures du matin (XV, 25);

1 Holtzmann, Ibid. « La dernière présence de Jésus à Jérusalem doit
avoir duré plus longtemps que la lettre des récits synoptiques ne le laisse
deviner. En effet le développement des destinées suprêmes de Jésus à

Jérusalem avec tout ce qui s'y rattache, flotte comme une énigme en l'air
si Jésus n'a pas déployé dans la capitale une plus longue activité que
celle qui remplit l'intervalle entre le jour de son entrée et. celui de sa

mort. »

'- Toute la difficulté du -Kovàxi; disparaît si l'on adopte l'ingénieuse
conjecture de Strauss. {Das Leben Jesu für das deutsche Volk bearbeitet
1864, s. 2-19.) 11 fait remarquer que Math. XXIII, 34-39 présente le même
discours que celui que Luc XI, 49-51 met dans la bouche de la sagesse de

Dieu. Nous aurions donc ici devant nous la citation d'un écrit composé
environ ä l'époque de la destruction de Jérusalem et destiné à reprocher,
e persona Dei, aux Juifs le sang des prophètes qu'ils avaient répandu de



510 L'APOTRE JEAN

mais je veux parler du jour, ce qui est bien plus grave. Selon

le IVe évangile, Jésus n'a pas célébré la Pâque avec ses disciples

la veille de sa mort; il a fait avant la Pâque (XIII, 1) un

repas ordinaire avec eux, Ssjttkov (XIII, 2), et les discours
prononcés à cette occasion ne renferment aucune allusion à la

Pâque. Ensuite, il est évident que les Juifs ne devaient la manger

que le lendemain soir. (XVIII, 28.) Enfin les disciples
s'imaginent que Judas va acheter ce qu'il faut pour la fête. (XIII, 29.)
Au contraire, selon les synoptiques, le dernier repas de Jésus

fut un repas pascal (Marc XIV, 14-16; Math. XXVI, 17-19, Luc
XXII, 8-15) le 14 Nisan, tandis que celui du IVe évangile a lieu
le 13. Ainsi, selon le dernier, Jésus meurt le 14 Nisan, jour de

Pâque; selon les synoptiques cet événement a lieu le 15,
lendemain de la Pâque '.

Cette différence qu'aucune subtilité ni aucun sophisme ne
peuvent faire disparaître2 excite une juste surprise. Quoi se

demande-t-on, une date à la fois aussi simple et aussi importante

que celle de la mort de Jésus, surtout si elle a coïncidé

avec une fête aussi vénérée que la Pâque, pouvait-elle ne pas
se graver dans le souvenir de tous les chrétiens sans subir la
moindre variation? De quel côté se trouve la vérité?

On a fait plusieurs objections à la date synoptique. Peut-on

s'imaginer une séance du sanhédrin pendant la nuit de Pâque?
Mais cette séance ne fut pas officielle ; elle se tint, comme
c'était la coutume aux jours de sabbat et de fêtes, selon le

Talmud5, non dans le temple, mais dans le palais du souverain
sacrificateur ; tous les membres n'y assistèrent pas, par exem-

tout temps. Luc aurait allégué la source où il a puisé les paroles;
Matthieu en aurait fait une déclaration de Jésus. Si Luc (XIII, 34) transporte
ailleurs les paroles de Math. XXIII, 37, c'est qu'il trouvait une occasion

plus favorable de les insérer Luc XIII, 33 (après Jérusalem) que Luc XI,
52 (après l'apostrophe dirigée contre les Docteurs de la loi.).

' Voir l'exposition lumineuse de la question chez Strauss, Leben Jesu

für das deutsche Volk. pag. 535-541.
3 « Ici se trace la ligne de démarcation entre les théologiens avec

lesquels il est encore possible de raisonner et ceux qu'il faut abandonner à
eux-mêmes et au principe auquel ils se sont asservis. » Ici. (Pag. 536.)

3 Id. Ibid. (Pag. 539.)



EST-IL L'AUTEUR DU IVe ÉVANGILE 511

pie Joseph d'Arimathée. (Luc XXIII, 51.) N'oublions pas qu'à
la fête des Tabernacles, les pharisiens et les principaux
sacrificateurs envoyèrent des sergents pour prendre Jésus et qu'ils
leur firent un reproche de ne pas l'avoir amené. (Jean VII,
11, 32, 45.) De même Hérode fit arrêter Pierre et le mettre en

prison aux jours des pains sans levain. (Act. XII, 3, 4.) Remarquons

ensuite que le supplice de Jésus était abandonné au

gouverneur païen. Notons enfin le suprême degré d'exaspération

et de haine auquel le sanhédrin était parvenu et qui a

pu l'entraîner au delà des limites de la légalité. — Simon, dit-
on, vient du champ ; nous avons donc affaire à un jour ouvrable,

non férié. Mais qui prouvera que Simon venait de quitter
son travail? Ne pouvait-il pas, habitant de la campagne, venir
célébrer la fêle en ville? — Les femmes s'occupent à préparer
(h-oip.'/.'jv.-j, Luc XXIII, 56) les aromates. Mais d'abord, cela ne

pouvait pas même être censé défendu au premier jour de la

lete, d'après Ex. XII, 16, et puis Marc raconte, contrairement
à Luc, que les femmes n'achetèrent (hyópana-/, XVI, 1) des

aromates que le samedi soir après le coucher du soleil. — Enfin,
si le joui du crucifiement est appelé par Matthieu (XXVII, 62)

TTv.paay.ivh et par Marc (XV, 42) irpoaaßßuro-/, ils se sont prévalus
de l'usage qui permettait d'appliquer ces termes tant à la veille
d'un sabbat, comme ici, qu'à celle d'un jour de fête '. D'autre
part, ce qui plaide pour le récit synoptique, c'est la sainte

cene, telle que Paul nous la fait connaître. (1 Cor. XI, 23-26.)
Le 'i.prrj-j TO-JTOV et le rò -norôpio-/ (vers. 26) ainsi que le rb iroTÔpio-/ tô;
zvloyiu; (Kos habberakah) (1 Cor. X, 16) ramènent évidemment
vers le repas pascal.

Nous renouvelons, après cola, la question : Comment a-t-on
pu varili' sur la date à la fois si peu compliquée et si grave de

la mort du Seigneur? sur la question si simple: Jésus est-il
mort ou non le jour de Pâque?¦

On conçoit difficilement ce malentendu dans la grande tra-
diiion chrétienne dont les synoptiques sont l'écho. Ce qu'on
conçoit mieux c'est que le quatrième évangéliste, ami des types

Voyez Meyer ad Ml. XX VII, 62.



512 l'apotre JEAN

et des symboles, qui voyait en Jésus le vrai agneau pascal
dont les os n'étaient pas rompus (XIX, 32,36), ait sacrifié l'histoire

à l'idée, la tradition humaine à la typologie divine et

scripturaire et représenté le jour de la mort de Jésus comme
celui de l'immolation de l'agneau pascal véritable '. C'est si

peu altérer le fait central de la religion, que c'est, au contraire,
au point de vue de l'auteur, le glorifier. Ne s'est-il pas permis
d'ailleurs la même audace — si audace il y a — en anticipant
sur la cène (Jean VI) et surla purification du temple(II)
conformément à son but non historique, mais spéculatif et didactique

Rappelons-nous enfin la controverse pascale dont nous
avons parlé plus haut. Le plus ancien parti suivait dans la
célébration de la cène la tradition synoptique et célébrait la

Pâque le 14 Nisan, jour où Jésus l'avait célébrée eu même

temps que les Juifs, en disant : i-nol-me rb -iayja. » xpll7T^ T°rî TV

ripépa -/.ai ot«6sv Sto xàpï 5ît, b-/ rpówo-/ b xvpio; ènoirine-/, oû'ra itoisb/ ä.

VI

La personne de Jésus ne présente pas moins de différences

que son histoire, suivant qu'on s'adresse aux trois premiers
évangiles ou au dernier.

Les synoptiques ne nous parlent pas de la préexistence
divine de Jésus. Dans la parabole des vignerons infidèles (Math.
XXII, 37) le fils de la maison exprime la supériorité théocrati-

' Paul est ici le pendant du quatrième évangéliste. Fort du rr/evpa
Oso"/ qu'il possède (1 Cor. VII, 40) et de la grâce qu'il a reçue d'être fidèle
(2-5), il prête a l'histoire un sens idéal, il christianise l'histoire ; l'histoire
israélite est le tableau de l'histoire chrétienne. Ainsi la mer Rouge, c'est
le baptême ; la manne et l'eau du rocher, c'estle pain et le vin de
l'eucharistie ; le rocher, c'est Christ. (1 Cor. X, 1-10.) La lettre est indigne de

Dieu qui parle dans l'Ecriture ; l'acception spirituelle seule est digne de

lui. Ainsi, quand il est dit : Tu n'emmuselleras pas le bœuf qui foule le
grain, ce n'est pas des bœufs que Dieu se met en peine : il a voulu
assurer les droits des ministres de l'évangile. (1 Cor. IX, 8-12.) L'épître aux
Hébreux présente le même phénomène ; on n'a qu'a se rappeler comment
elle traite l'histoire de Melchisédec. (VIT, 3.)

8 Chronicon pascale- Ed. Dindorf, 1, 14.


	

