
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 9 (1876)

Artikel: L'apôtre Jean est-il l'auteur du IV évangile?

Autor: Goens van, F.-C.-J.

Kapitel: IV

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379209

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379209
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


494 l'apotre jean

26), jugeait charitablement les auteurs de la mort de Jésus
(1 Cor. II, 8) et considérait le nom de \ovMo; comme un titre
honorable, même pour des chrétiens (Rom. II, 29), et je laisse
à penser si le Jean de l'histoire a pu s'exprimer sur le judaïsme
comme le IVe évangile le fait. Le Jean de l'histoire est un
sévère judaïsant, tandis que le IVe évangile est essentiellement
anti judaïque. Peut-on donc admettre que l'un soit l'auteur de

l'autre '

IV

Nous n'avons pas fini avec le Jean de l'histoire. Auteur de

l'Apocalypse, il offre un nouvel argument contre l'authenticité
du IVe évangile.

Sans nier la valeur des objections que Lücke, Volkmar et
d'autres ont alléguées contre l'origine johannique de l'Apocalypse,

je tiens à constater les deux grands arguments qui
militent en sa faveur, l'un externe et l'autre interne 8.

L'argument externe, c'est le témoignage exprès de Justin,
unanimement répété après lui jusqu'à Denys d'Alexandrie.
Justin, qui n'allègue nominativement aucun autre auteur du
Nouveau Testament, donne expressément pour auteur à

l'Apocalypse àvrip n;, w ô-jopa laiv-rri;, ei; rûv ÙKoaroluv rov yj-inrov. (Dial.
c. Tryph. c. 81 ; coll. Eus. H. E. IV, 18.) Il n'existe pas chez
lui de témoignage comparable en faveur du IVe évangile. En

1 Bleek (Einl. i. d. JSf. T. pag. 187-193) prétend que les Tr,pov-jre;, Polycarpe
et ses amis, ne se souciaient pas précisément de célébrer la cène le même

jour que Jésus, mais célébraient toujours encore, quoique chrétiens, la
Pâque juive. Trouvant cet état de choses en Asie Mineure, Jean ne pouvait

pas avoir de raison de le modifier ou de se refuser à sa participation
comme il ne s'y était pas refusé pendant son séjour à Jérusalem. Je

demande si on ne donne pas au texte un sens forcé et si le passage de

Jérusalem a Ephèse n'a pas dû exercer une grande influence sur Jean. (Voy.
Bleek lui-même, pag. 210.) Je demande surtout comment celui qui a

qualifié les Juifs comme il l'a fait dans le quatrième évangile, a pu célébrer

la Pâque juive a la manière des Juifs, manger la Pâque à la manière
des enfants du diable et en même temps qu'eux

* Hilgenfeld. Einleitung, admet aussi l'apôtre Jean comme auteur de

l'Apocalypse, pag. 417-452.



EST-IL L'ACTEUR DU IVe ÉVANGILE 495

effet, en alléguant les mémoires des apôtres, au lieu des évangiles,

il ne cite jamais aucun nom d'évangéliste et prouve
d'ailleurs qu'il ne connaissait pas le IVe évangile, tant par l'usage
exclusif qu'il fait des synoptiques que par l'application qu'il
fait de la doctrine philonienne du \6yo; au Jésus synoptique '.
Quant à Papias il ne cite Jean ni comme auteur de l'Apocalypse,

ni comme auteur du IVe évangile. Eusèbe (H. E. III, 39,
16) raconte que Papias s'est servi de praprvpiat ànb tô; lw-h-nov npo-
répa; ÎT-io-rolô;. Admettons qu'il en soit ainsi. Il n'en résulte pas

que Papias, comme Eusèbe de son temps, ait pris cette lettre
anonyme pour une épître de Jean ; il en résulte encore moins

qu'il ait pris Jean pour l'auteur du IVe évangile. D'ailleurs,
supposé que Papias eût eu entre les mains un évangile de cet
apôtre, aurait-il pu, comme il le témoigne (Eus. H. E. III, 39,

4), s'informer auprès des presbytres de ce qu'André ou Pierre
ou Jean avaient dit? Enfin s'il a connu le IVe évangile, Papias
millénaire a-t-il pu considérer comme apostolique un évangile
aussi an ti chi li aste?

L'argument interne qui milite en faveur de l'origine johannique

de l'Apocalypse, c'est l'accord frappant qui existe entre
le contenu'de ce livre et le Jean de l'histoire, tel que nous
avons appris à le connaître. Nous retrouvons ici l'un des

Boanergès des synoptiques, l'apôtre de la circoncision du temps
de Paul, le ieptv; rb né-.alo-j Trscpoor/ci; de la tradition postérieure.
Il y a un rapport incontestable entre l'apôtre exclusif qui ne

peut pas souffrir qu'on fasse du bien au nom de Jésus-Christ,
à inoins qu'on ne s'associe à son cortège et l'apocalyplicien qui
crie aux églises : si quelqu'un ajoute aux paroles écrites dans

ce livre, Dieu ajoutera sur lui les plaies écrites dans ce livre
(Apoc. XXII, 18) ; entre l'apôtre qui appelle le feu du ciel et

l'apocalypticien qui, animé d'une haine implacable contre

Rome, c'est-à-dire le paganisme, fait monter les flots de sang

1 Lorsque Justin réunit les déclarations de Jésus relatives à ses

rapports avec Dieu et cherche à établir par elles la doctrine du Logos, que

fait-il? en appelle-t-il au quatrième évangile qui aurait si bien répondu

a ses vues? Non, il ne sait alléguer que Math. XI, 27; XVI, 16. (Luci,
35.) Voy. Dial. c. Tryph., cap. 100.



496 l'apotre JEAN

païen jusqu'à la hauteur des mors des chevaux sur un espace
de cinquante lieues, c'est-à-dire toute la longueur de la Palestine

(Apoc. XIV, 10) et fait verser à sept anges sept coupes
d'or pleines du courroux de Dieu sur le monde rebelle (XV, 7);
entre l'apôtre qui demande à être assis à la droite du Christ
et l'apocalypticien qui salue avec bonheur le trône qui lui est

réservé pendant le règne millénaire. (XX, 4.)
Voilà les faits. On se demande si cet auteur peut être à la

fois celui du IVe évangile. Il importe d'examiner la différence

qui sépare les deux écrits pour la forme et pour le fond.
Signalons d'abord la différence frappante du style. Celui de

l'évangile est d'un grec alexandrin relativement pur ; celui de

l'Apocalypse accuse le pire des hébraïsants. Nous n'insisterons

pas beaucoup sur les barbarismes, les solécismes, les incorrections

qui se trouvent dans l'Apocalypse et qui n'ont point
d'analogie dans l'évangile. Nous ne prétendons pas plus les

aggraver que les atténuer. Nous ne dresserons pas non plus la

liste des termes que les deux écrits ont en commun. Il est clair
que dans deux productions chrétiennes se retrouvent des

expressions communes et que deux écrits d'une nature très
différente diffèrent dans le genre des termes qu'ils emploient.
S'ils Ont en commun Ttoiei/ ra êpya, -nepvnareb/, noieïv rb-/ lóyov, rvipeïv

rb-/ lóyov, àlv)Bivb;, Sntôv, izeivâr/, axir/ov\i, ôSvjyîîv, etc., l'Apocalypse
seule possède l'expression fréquente et caractéristique de vno-

po-rn, ô oixovpé-iYj, oi xaroixoxr/re; im tô; yô;, if/suSviç, -h paprvpla \t)<70~>, b

pàprv;, -ii àpyh rô; xriaein; rov Beoxi, ò npcnrbroxo; twv vexpûv, tandis que
l'évangile seul présente ce riche catalogue de termes, tels que
•èl àXvjOsta, noiev/ Tir/ àlrfieiur/, ei-/a.i ex rn; àlnBeia;, Ç&wi aiwvto;, ô xbapo;, o

nmnpb;, b ap^or/ rov xbapov rovrov, rà rréva rov 8soû, èx roxi Oeoxi eivai et

¦ycwrjB-ôvai, rà réxva roxi tiiaßolov, uxoria et fü;, etc.
Toutefois, gardons-nous de décider sur de simples

apparences et de confondre des termes et des conceptions identiques

pour la forme, mais au fond très différents. Je me
bornerai ici à deux exemples. L'évangéliste et l'apocalypticien
parlent l'un et l'autre de l'Agneau et du Logos. Mais il s'agit
d'examiner comment. L'évangéliste, d'accord avec les autres
écrivains du Nouveau Testament (Act. VIII, 32 et Pier. I, 19),



EST-IL L'AUTEUR DU IVe ÉVANGILE 497

«e sert exclusivement du mot àpvb; pour désigner Jésus (I, 29,

36), tandis que l'Apocalypse emploie exclusivement jusqu'à
trente fois le mot àpûw. Ce phénomène ne laisse pas de nous
surprendre, si nous avons devant nous un seul et même
auteur. L'évangéliste, dit-on, connaît aussi le mot àpîov. (Jean

XXI, 15.) Admettons que ce chapitre soit du quatrième
évangéliste : la différence constante qui existe dans la désignation
du Christ (àav6;et àpîov) devient encore plus surprenante, car il
se trouvera que Jean se sera servi habituellement dans

l'Apocalypse, pour désigner le Seigneur, d'un terme qu'il n'emploie
dans l'évangile que pour marquer les agneaux du troupeau.

L'apocalypticien désigne, dit-on, le Christ par le terme de Logos
comme le IVe évangile (Apoc. XIX, 13) et les autres écrivains
du Nouveau Testament ne s'en servent point. Cela est vrai.
Mais notons d'abord, qu'antérieur à l'évangile, ce terme n'a

pas du tout été inventé par l'un ou l'autre auteur biblique
auquel il appartiendrait exclusivement '. Observons ensuite que
l'Apocalypse dit: ô 16yo; rovflsoO, formule usitée dans la théologie

judaïque de la Palestine ; l'évangile dit simplement ó lóyo;,

comme la philosophie philonienne*. Que si enfin nous consultons

le contexte nous avons devant nous (Apoc. XIX, 11-16) un

personnage au manteau teint de sang, à l'épée aiguë, monté

sur un cheval blanc, c'est-à-dire un exécuteur, un organe des

jugements de Dieu, appelé pour cela sa parole. Ce personnage
est très concret et d'ailleurs on ne peut plus différent du Abyo;

incarné. Leurs attributions sont incompatibles. Le Logos de

l'Apocalypse respire tout à fait l'Ancien Testament ; celui du
IV° évangile rappelle l'école alexandrine.

On le voit, la différence entre les deux écrits qui nous occupent

peut échapper h quiconque se borne à la surface; elle se

manifeste davantage à mesure qu'on pénètre plus avant. Nous
allons achever de nous en convaincre en mettant en parallèle
quelques conceptions théologiques et religieuses inhérentes
aux deux documents.

' Bibellcxikmi de Schenkel, I, 98, V, 086; Bleek, Einl., pag. 211, 1862.

Cp. Reuss, Hist. de la théologie chrétienne, II, 567, 2e édit,

THÉOL. ET PHIL. 1876. 32



498 L'APOTRE JEAN

Et d'abord, la conception du Cìirist est foncièrement
différente1. Si, selon le IV1' évangile, l'apparition du Logos détermine
chez les méchants un état de jugement (IX, 39), le Verbe
n'apparaît pas dans l'intention de juger, mais afin de préserver du

jugement et de sauver. (V, 24; III, 17; XII, 47.) L'Apocalypse
ne connaît que le juge et le jugement en présence du monde.
Selon l'un le juge est la parole (XII, 47, 48) ; c'est la vérité qui
se venge ; selon l'autre, c'est le Christ lui-même ou ses serviteurs,

à son ordre, qui inondent la terre des tourments les

plus affreux. Aussi quelle différence entre le bon berger qui
donne sa vie pour ses brebis et qui considère les païens comme
d'autres brebis qu'il doit conduire - (X, 16) et le Roi des rois,
le Seigneur des seigneurs, qui gouverne les nations avec une

verge de fer et les brise comme un vaisseau du potier (II, 27;
XII, 5), qui foule la cuve du vin de l'ardente colère du Dieu
Tout-Puissant. (XIX, 15.) Ces deux conceptions du Chrisl ne
s'excluent-elles pas?

On peut en dire autant de la vie chrétienne. Tandis que le IV1'

évangile consacre un spiritualisme totalement étranger à tout
formalisme judaïque, l'apocalypticien ne se contente pas de

condamner, comme Paul (1 Cor. VIII-X), l'usage des eiSwMOvr«,

si cet usage scandalise les faibles, mais il le condamne
absolument sans distinguer entre la vraie et la fausse liberté et
flétrit ceux qui s'avisent de manger de ces viandes du nom de

Balaamiles et d'amis de l'idolâtre Jésabel3. (Apoc. Il, 14, 15,

1 Nous renvoyons pour de plus amples détails a lu christologie de

l'Apocalypse de M. Hoekstra, reproduite dans cette Revue 1871, pag. 177-218.

Voyez aussi Hilgenfeld, Einleitung, pag. 449-451.
2 \yayzh n'est pas amener, comme si Jésus devait amener les païens

vers Israël, mais conduire. Jésus, en bon berger, est représenté comme
précédant les brebis (les païens) qui le suivent. Voy. Meyer ad b. 1.

3 On n'a voulu voir dans l'interdiction de l'apocalypticien que celle des

inipudicités qui se commettaient aux repas païens dans les temples. Mais
1° Il n'en est pas dit une syllabe chez Paul dans la question des eiùoù.b-

Ovrv. qui n'a rien a démêler avec 1 Cor. V. 2° Le tropvevei-j est figuré (cp.

Math. XII, 39, por/ali.;), ou bien il marque le maringe contracté d'une
manière illégale entre des degrés de parenté interdits. Cela se confirme

par le cas que l'Apocalypse fait de la virginité. (Apoc. XIV, A.) Dans ce



EST-IL L'AUTEUR DU IVe ÉVANGILE 499

20.) Il n'est donc pas surprenant que l'apocalypticien s'honore
du nom de juif et le refuse à ceux qui n'imitent pas la rigidité
de sa vie légale (II, 9 ; III, 9), tandis que le titre de 'lo>jSaïoç pour
le IV° évangile, comme nous l'avons vu, équivaut à celui
d'adversaire du Seigneur.

La même disparate se manifeste lorsqu'il s'agit de l'église
et du règne de Dieu. L'universalisme du IVe évangile ne fait

pas le moindre doute. Jésus a encore d'autres brebis à

conduire qu'Israël. (X, 16.) Ce n'est pas seulement le Juif qui
entendra sa voix, mais quiconque est de la vérité. (XVIII, 37.)
L'heure vient où l'on n'adorera ni à Garizim ni à Jérusalem ;

où la vraie adoration ne dépendra pas du lieu, mais uniquement

de l'esprit. (IV, 21, 24.) L'œil porté sur les Grecs, Jésus

prophétise la moisson du monde païen dans lequel il revivra
spirituellement. (XII, 24.) Qu'il en est autrement dans la pensée

de l'Apocalypse Sion, dont le Jésus johannique avait
proclamé la déchéance, est glorifiée comme le siège indestructible
des élus. (XIV, l.)La nouvelle Jérusalem descend du ciel mais

s'établit sur la terre renouvelée (XXI, 1, 2), tandis que le Jésus

johannique renvoie ses amis vers le ciel. (XIII, 36; XIV, 2, 3;
XVII, 24.) Le collège des douze est glorifié par leur nom gravé
sur les douze fondements (XXI, 14; cp. II, 2), conformément
au judéo-christianisme qui fait des douze un collège directeur
revêtu d'une autorité doctrinale (Act. II, 42 ; VIII, 14,15, 17),
mais contrairement au IVe évangile selon lequel tous les fidèles
deviendront ce que sont les douze (XVII, 20, 21) par l'illumination

du Paraclet. (XVI, 13.) L'avenir réserve de grands
privilèges à Israël selon l'Apocalypse. Quoique Jérusalem soit une
Sodome (XI, 8), elle ne sera détruite qu'en partie (XI, 2) et le

reste rendant gloire à Dieu sera sauvé. (XI, 13.) Aussi dans la
nouvelle Jérusalem, c'est Israël, ce sont les 144 000, douze

mille de chaque tribu, qui occupent les premiers rangs (VII,
4-8) et entourent le trône de l'agneau. (XIV, 1-4.) Une grande
multitude de toute nation et tribu et peuple et langue est na-

passage, l'abstention de tout commerce sexuel est considérée comme une

marque de sainteté supérieure et un gage de salut. (Cp. Düsterdieck sur
ce passage et Reuss, Histoire de la théologie chrétienne, I, 327, 361.)



500 L'APOTRE JEAN

tionalement incorporée à Israël. (VII,9.) Maison se tromperait
en comprenant dans cette multitude tous les païens, .car ponila

plupart ils ne se convertissent pas et portent la peine de leur
impénitence. (IX, 20, 21 ; XVI, 9, 11, 21.) Si l'Apocalypse
admet un universalisme, c'est celui du jugement. (XIV, 6, 7.) Il
en résulte que lorsqu'il est dit que la nouvelle Jérusalem est

le tabernacle de Dieu avec les hommes (XXI, 3), l'auteur, à

moins de se contredire de la manière la plus flagrante, n'a pas

pu entendre par là l'universalisme dans le sens du IVe évangile.

(XII, 32, je tirerai tous les hommes à moi.) Les hommes,
dans le dernier passage de l'Apocalypse ne sont pas opposés à

Israël, mais à Dieu, et la pensée revient évidemment à ceci :

jusqu'ici Dieu était au ciel séparé de la terre, des hommes;
mais lorsque la nouvelle Jérusalem sera descendue surla terre,
Dieu se sera approché d'eux et vivra avec eux. C'est le tabernacle

d'assignation de l'ancien Israël. Nous avons ici une allusion

à Lév. XXVI, 11, 19 ; Ezéc. XXXVII, 27.

Nous fixons un moment les yeux sur le millennium. (XX, 1-
6'.)Nous sommes en l'an 69. La fin de toutes choses approche.
Le Seigneur va venir. Dès que Néron, l'Antéchrist qui n'est

pas mort, comme on le pense, reviendra, Christ apparaîtra à

son tour avec ses armées célestes pour le combattre. Néron et
le faux prophète sont jetés dans la fournaise ardente. Leurs
partisans sont tués par le glaive du Christ et Satan est
enchaîné pour mille ans. C'est alors qu'a lieu la première
résurrection ; celle des martyrs et des autres fidèles qui n'ont pas
apostasie. Ils sont jugés dignes de régner en sacrificateurs et

en rois avec Dieu et avec Christ pendant mille ans sur les chrétiens

alors vivants, car les païens de l'empire romain sont déjà
exterminés (XIX, 21) et les peuples Gog et Magog (Scythes et

Germains) ne sont pas encore mis en contact avec le Christ.
Que nous sommes éloignés ici des conceptions du IVe évangile

Il ignore et le règne de mille ans et la première
résurrection. S'il parle (V, 24-29) d'une double résurrection, celle

1 Selon Bleek, Vorlesungen über die Apocalypse (pag. 80), il est possible

que ce dogme soit d'origine chrétienne, mais il n'est pas invraisemblable

que les chrétiens l'aient emprunté aux Juifs.



EST-IL L'AUTEUR DU IVe ÉVANGILE 501

des corps sera la seconde ', mais la première, la véritable
résurrection est la spirituelle, celle de l'âme ici-bas durant la

vie terrestre : l'heure vient, et elle est déjà venue, où les morts
entendront la voix du Fils de Dieu et ceux qui l'auront entendue

vivront. (V, 25s.)
Il nous reste un mot à dire de l'esprit qui anime l'Apocalypse.

Il peut se résumer dans la vnopovh, fruit de la ™-i; (XIV,
12; XIII, 10), c'est-à-dire la persévérance dans la confession du

nom de Jésus-Christ, en vue de la juste Némésis qui se

prépare. « La nécessité des souffrances, en face d'un monde
ennemi, était pour cette génération un article de foi, la patience
une vertu recommandée avec instance, et le mot qui la
désignait (vKopovh) servait en même temps à nommer la pieuse
attente de la venue du Seigneur dans sa gloire 3. » Cette disposition

n'a donc rien de commun avec celle des npaeï; et des èlm-

pove; que Jésus recommandait dans le sermon surla montagne.
(Math. V, 4, 7.) Victime de la persécution, le peuple de Dieu

peut endurer et attendre, sachant que Néron qui l'a jeté en

prison, le sera lui-même dans la prison éternelle (XX, 10) et

que, si ce prince impie et cruel a tué le peuple de Dieu par
l'épée, il sera tué à son tour par elle. (XIII, 10.) C'est cet

esprit de vengeance qui pénètre l'Apocalypse d'un bout à l'autre.
Les martyrs s'écrient: jusques à quand, Seigneur? ne demandes-tu

pas compte de notre sang à ceux qui habitent la terre?
(VI, 10) et il leur est dit qu'ils n'ont qu'à user d'un peu de

patience (VI. 11). Les prières des saints portées devant Dieu sont
brûlées en guise d'encens ; elles sont aussitôt exaucées et par
suite l'ange jette sur la terre la braise de l'encensoir, symbole
des châtiments qui sont réservés aux persécuteurs. (Vili, 1-5.)
Les chants célestes rendent grâces à Dieu de ce que sa colère

est venue et qu'il est arrivé le moment de juger les morts et
de perdre ceux qui perdent la terre. (XI, 15-18.) Un ange exalte

1 Cette résurrection même n'aura pas lieu selon le quatrième évangile,
s'il est vrai, comme le prétendent quelques critiques, que les versets 28 et
29 sont interpolés.

• Cp. Hilgenfeld, Einleitung, pag. 128.
3 Reuss, Histoire de la théologie chrétienne, etc. 1, 425.



502 l'apotre jean

la gloire de Dieu : ils ont répandu, s'écrie-t-il, le sang des

saints et des prophètes; tu leur as donné aussi du sang à boire,
car ils en sont dignes. (XVI, 5, 6.) Une voix céleste dit à l'ange
exterminateur : faites à Rome comme elle a fait elle-même et
rendez-lui au double selon ses œuvres ; faites-lui boire double
dose dans le calice où elle vous a fait boire. (XVIII, 6.) Les amis
de Rome plaignent son sort (9-19), mais la catastrophe fait éclater

les jubilations du ciel, des apôtres, des prophètes. (20.) On
entend ici les fidèles échos de psaumes comme XI, LXIX, CIX,
CXXXVII, etc. Enfin, après le règne de mille ans, les païens les

plus éloignés (Gog et Magog) se liguent contre Jérusalem, et

quel est leur sort Dieu fait descendre le feu du ciel qui les
dévore. (XX, 8, 9.) Aussi l'Apocalypse résume-t-elle l'évangile
éternel et universel dans cette parole : Craignez Dieu, car
l'heure de son jugement est venue. (XIV, 6, 7.)

Après cela, il sera permis d'affirmer avec un théologien que
personne ne taxera de téméraire ' : dans l'Apocalypse c'est un
tout autre esprit qui pense que dans le IVe évangile, un tout
autre cœur qui bat, une tout autre bouche qui parle. Ici un
ascétisme eschatologique tout matériel ;là un mysticisme
contemplatif et tout spirituel. Ces deux conceptions ont-elles pu
exister simultanément chez le même individu? peut-il être à

la fois spiritualiste élevé et grossier chiliaste? Si non, est-il

permis à l'histoire de confondre ce que la psychologie distingue?

peut-on soutenir que deux écrits que sépare une si

grande distance soient sortis de la même plume Si non, ne
faut-il pas donner l'apôtre Jean pour auteur à l'Apocalypse et
le refuser au IVe évangile »

La conclusion est hâtive, a-t-on dit. Entre l'Apocalypse de

l'an 68 et l'évangile de l'an 90, il y a vingt ans. Or, dans l'espace
de ces vingt ans, il s'est opéré une crise dans l'âme de Jean,
surtout à la vue de la destruction de Jérusalem, en sorte que
le judaïsant fougueux s'est transformé en écrivain mystique.

1 Fr. Düsterdieck. Kritisch exegetisches Handbuch über die Offenbarung,
1859, pag. 68.

* « Attribuer les deux écrits au même auteur, ce serait admettre que
Lessing ait pu être l'auteur de la Messiade et Klopstock celui de Nathan. »

Strauss, Leben Jesu für das deutsche Volk, pag. 73.



EST-IL L'AUTEUR DU IVe ÉVANGILE 503

L'idée est ingénieuse; mais supporte-t-elle l'examen?
Supposons que Jean, lorsque Jésus l'appela, c'est-à-dire l'an 28 ou
29, eût 20 ans. Il en avait 60 au moment où il composa
l'Apocalypse écrite en 68. On suppose donc une transformation

totale opérée à l'âge de 60 ans, transformation de culture,
de vues autant que de style, chez un pêcheur de la Galilée que
le sénat juif appelle homme du peuple sans instruction (àypip-

p.aro; xal iStwr«, Act. IV, 13), initié maintenant à la philosophie
alexandrine du Logos, qu'il reproduit presque intégralement.
Mais admettons cette révolution. Il restera à expliquer : lp
comment il a pu se résoudre à rompre si ouvertement avec des

conceptions que, quelques années auparavant, dans l'Apocalypse,

il avait qualifiées de révélations divines. 2° Et surtout,
comment il se fait que l'évangile ne porte aucune trace de

l'antagonisme qui existe entre les vues anciennes et les vues
nouvelles de l'auteur. La sérénité avec laquelle l'évangéliste s'élève
au-dessus de la lutte entre le judaïsme et le christianisme ne

permet guère d'admettre que cette lutte se soit accomplie dans

son propre sein. Que si l'on invoque l'exemple de Paul pour
prouver qu'une crise profonde et rapide peut changer tout le
courant de la vie et modifier tout l'ensemble des vues d'un
homme, il est permis d'invoquer aussi cet exemple pour montrer

comment le passé d'un homme se prolonge dans son présent

et comment le souvenir de la crise se perpétue et
s'exprime par les préoccupations polémiques. Disons-le donc. On a

de la peine à concevoir que celui qui tombe comme mort
d'effroi au pied du Christ glorifié (Apoc. 1,17) soit le même

disciple que celui qui fut couché sur le sein du Jésus terrestre.
Aussi la très grande majorité des critiques ' a-t-elle pleinement

"reconnu l'impossibilité d'assigner une source commune aux
deux écrits.

1 On peut en trouver une listç assez complète dans l'ouvrage d'un très
savant anonyme anglais, intitulé: Supernatural religion. An inquiry into
the reality of divine revelation, 6 ed., London, 1875, vol. II, pag. 389 et
390. Nous signalons les noms de Bleek, d'Ewald, de Lücke, de Heuss, de

Weizsäcker. Il est curieux de rencontrer déjà un spécimen de saine
critique sur ce sujet chez Denys, évêque d'Alexandrie, en 248. Voyez Eus.

H. E. Vil, 25, 7.


	

