Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 9 (1876)

Artikel: L'apobtre Jean est-il I'auteur du IV évangile?
Autor: Goens van, F.-C.-J.

Kapitel: I

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379209

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379209
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

482 L’APOTRE JEAN

celle-ci et transformé dans un but déterminé? Qui en est ’au-
teur, si Jean ne ’est pas? quand cet auteur a-t-il vécu ? est-il
originairement juif ou paien? quel a été son but? Nous nous
gardons bien d’essayer de répondre & toutes ces questions. C’est
tout au plus si, en passant, nous en cotoyons uelques-unes
toutes les fois que nous ne pourrons pas nous en dispenser.
L’unique objet de notre travail est Uauthenticité du IVe évangile.
Le sujet est déja assez vaste, assez complexe et assez délicat,
comme on va le voir. Nous devons nous borner a ’essentiel.

Commencons par constater le témoignage que I'évangile lui-
méme rend & son auteur. Les critiques, si partagés sur tant
d’autres points, sont assez généralement d’accord sur celui-ci:
lauteur du IVe évangile y est représenté comme le disciple
que Jésus aimait, le disciple par excellence et notamment
comme Jean 'apotre, le fils de Zébédée.

" 11 suffit, ce semble, pour s’en convaincre, d’analyser le pas-
sage XIX, 35. Celut qui U'a vu (c’est-a-dire sortir du sang et de
I’ean du coté du crucifié) en a rendu témoignage et son témoi-
gnage est digne de fou et il sawt qu’il dit vrar afin que vous
croytez aussi. Il résulte de ce passage que le témoin oculaire
qui n’est pas nommé est représenté : 1° comme un disciple de
Jésus (afin que vous croylez ausst) ; 2° comme encore vivant au
moment ou I’évangéliste écrit (il sait qu’il dit vrai); 3° comme
Vauteur lui-méme (il sait gu’il dit la vérité ; nous avons ici l'ex-
pression d’un fait de conscience intime ; auteur et le témoin
sont identiques) ; 4° comme la méme personne qui s’appelle
ailleurs le disciple que Jésus aimait ; car, selon XIX, 26, c’'est
le seul disciple que I’évangéliste suppose étre présent au pied
de la croix.

Ce témoin oculaire représente Jean 'apotre. Il est facile de
s’en convaincre par un procédé d’élimination. Le disciple que
Jésus aimait est au nombre des douze, car au dernier repas il
était couché sur le sein de Jésus. (XIII, 23.) Il ne saurait étre
'un des douze nominativement signalés dans cet évangile, ni



EST-IL L’AUTEUR DU IV® EVANGILE 483

André, ni Pierre, ni Philippe, ni Nathanaél, ni Thomas, ni Jude,
pour ne pas parler de Judas Iscarioth. Il fautdonc le chercher
parmi les cing qui restent. Parmi ces cinq il doit occuper une
place distinguée. Or nous savons par les synoptiques que
¢’étaient Pierre, Jacques et Jean qui rentraient dans cette caté-
gorie. Ce sera donc un des fils de Zébédee, et nous pensons de
préférence & Jean par la raison que le disciple que Jésus aimait
est souvent combiné dans cet évangile avec Pierre (XIII, 23,
24; XVIII, 15; XX, 2), comme Jean 'est ailleurs. (Luc XXII,
8; Act. III, 1; IV, 13,19 ; VIII, 14.) Ajoutons que si Jean ne
se cache pas sous la dénomination du disciple que Jésus ai-
mait, on ne comprend pas comment un disciple aussi célébre
en Asie Mineure ne figure pas dans un écrit apparemment ori-
ginaire de cette contrée. Disons enfin qu’en admettant 'apotre
Jean on s’explique pourquoi, dans le 1Ve évangile, le précur-
seur soit constamment appelé Jean tout court, & la différence
des synoptiques qui'appellent toujours Jean-Baptiste. La con-
fusion n’était pas possible.

It résulte de ces données que 'auteur du IVe évangile y est
représenté comme le disciple de Jésus par excellence et notam-
ment comme 'apélre Jean; mais il n’en résulte pas encore que
celui-ci azt été effectivement I'auteur du IVe évangile. Si cet
évangile fournissait les preuves irréfragables du contraire, il
faudrait admettre qu’un auteur inconnu ait voulu, pour une
ralson ou pour une autre, faire passer cet écrit pour I'ccuvre
d’'un disciple de Jésus, qu’il ait écrit sous un nom supposé. Or,
dans ce temps-l4, les idées en fait de propriété littéraire étaient
tellement différentes de ce qu’elles sont de nos jours que cette
hypothése n’aurait rien de contraire a4 I'esprit de I’époque.

En effet, on se prévalait chez les Juifs et & leur exemple
chez les chrétiens des premiers siécles, d’un nom connu et ve-
nére du public auquel on s’adressait, dans un intérét religieux.
Ce phénomene s’explique d’une part par 'anonymie qui ré-
gnait dans I’ancienne littérature des Hébreux et de 'autre par
le culte des noms propres qui s’'introduisit chez les Juifs aprés
le retour de la captivité. On connait le grand nombre d’écrits
qui se formérent hors du canon de I’Ancien Testament sous



484 L’APOTRE JEAN

les noms d’Enoch, de Moise, de Salomon, d’Esaie, d’Esdras,
toutes apocalypses dont l'essence est d'étre pseudonymes'.
Quant au canon de I’Ancien Testament, personne n’ignore
combien de Psaumes sont mis sur le compte de David et com-
bien de Proverbes ainsi que 1’Ecclésiaste I'ont été sur celui de
Salomon, tandis qu’un contemporain juif d’Antiochus Epiphane
fait proférer ses oracles a Daniel. Il en fut de méme aux pre-
miers siecles de I’église. Non-seulement le nombre d’évangiles,
d’actes, d’apocalypses apocryphes, c¢’est-a-dire sous des noms
supposés, est considérable *, mais dans le canon du Nouveau
Testament un auteur inconnu fait écrire a4 Pierre une seconde
épitre avec toutes sortes de protestations personnelies sur le
compte de cet apotre. (2 Pier. I, 13-15, 18; 1III, 1.) Et, pour ne
pas citer d’autres exemples, ne faut-il pas admettre que dans
les synoptiques la primitive église a mis sur les lévres de
Jésus des discours qu’il n’a pas prononcés, & moins qgu’on ne
lui attribue des prophéties catégoriques sur son retour visible
et trés prochain démenties par I'événement? (Math. XVI, 27,
28 ; XXIV, 29 ss.) Ce serait trés mal connaitre 'antiquité que
de placer cette pseudonymie sur la méme ligne que notre
fraude littéraire, de poser le dilemme moderne: histoire ou
imposture, de parler de faussaires dans ’acception que la juris-
prudence donne & ce terme et de crier & 'hypocrisie et & 'im-
piété. La grande masse de ces ouvrages prouve combien peu
de scrupule on se faisait de ces procédés. Ce qui était édifiant
était vrai; ce qui était évident était antique ; ce qui était digne
d’un apotre était apostolique. On croyait si peu manquer ainsi
4 Jésus-Christ lui-méme qu’on était persuadé de 'honorer en
lui mettant sur les lévres ce qu'on savait de meilleur. On s’en
rapportait au mvevpa 5.

t Voir Histoire des idées messianiques depuis Alexandre jusqw’a Hadrien,
par Maurice Vernes, Paris 1874.

* Il suffit de rappeler les Evangelia apocrypha et les Acta apostolorum
apocrypha publiés par C. Tischendorf, Lipsiz 1851, 1853, et T'ouvrage de
M. Vernes cité plus haut,

* Voyez Dillmann, Pseudepigraphen des N. T. und Apokryphen des N. T.,
dans la Real. Encycl. de Herzog, XII, 300-337; Kostlin, Die pseudonyme
Litter. d. dlt. Kirche., Theol. Jahrb. de Baur, X, 1851, 149-221. Ce dernier



EST-IL L’AUTEUR DU IV® EVANGILE 485

Il est donc possible que nous ayons affaire ici & un auteur
anonyme. Les données de I'époque autorisent cette hypothése.
Il s’agit maintenant de rechercher si 'histoire d’une part et le
contenu du IVe évangile de l'autre la repoussent ou la con-
firment.

II

Nous commeng¢ons par interroger le témoignage des deux
premiers siecles de Uéglise. Que disent-ils de 'auteur du IVe
évangile?

1l fallait examiner quels sont, pendant cet intervalle, les
auteurs ecclésiastiques et les héréliques qui ont constaté ou
non par leurs allégations I'existence du IV* évangile, nous de-
vrions envahir les colonnes de cette revue pour bien long-
temps. Ces passages sont tellement controversés que tel savant
trouve déja des traces de notre évangile chez Barnabas, tandis
que d’autres soutiennent que jusqu’a I’an 170 on n’en constate
pas une seule ni chez les auteurs ecclésiastiques, ni chez les
gnostiques®. Il est permis d’en conclure que ces traces ne sau-
tent pas aux yeux. Heureusement nous pouvons nous dispenser
de prononcer ici un jugement qui sous notre plume risquerait
d’étre téméraire. Nous n’avons qu’a nous occuper de la ques-
tion de savoir ce que les deux premiers siécles nous disent de
Pauteur du IVe évangile, ce qui est bien différent. Or, les ré-
sultats & cet égard sont parfaitement unanimes. C’est Théo-
phile, évéque d’Antioche, qui le premier signule nominative-
ment Jean apétre comme auteur du IVe évangile, dans son
apologie du christianisme, adressée 4 un paien, Autolycus (II,

travail est classique sur la matiere ; il justifie le phénomene en I'expi-
quant, notamment par rapport au IVe évangile. A. Hilgenfeld, H. K
Linledtung in das Neuwe Testament, 1875, pag. 165-173.

* Pour s’en convainere, 1l suffit de confronter Tischendorf, Wann wir-
den unsere Evangelien verfasst? Leipzig 1865, avec M. Scholten, Die tes-
ten Zeugnisse betreffend die Schriften des N. 1. historisch untersucht, a. d.
holl. von C. Manchot, Bremen 1867. Ce dernier ouvrage est une réponse
au premier. Je me permets de le recommander & ceux qui ne connais-
sent que celui du théologien de Leipsig.



	

