
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 9 (1876)

Artikel: L'apôtre Jean est-il l'auteur du IV évangile?

Autor: Goens van, F.-C.-J.

Kapitel: I

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379209

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379209
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


482 l'apotre jean

celle-ci et transformé dans un but déterminé? Qui en est
l'auteur, si Jean ne l'est pas? quand cet auteur a-t-il vécu? est-il
originairement juif ou païen? quel a été son but? Nous nous
gardons bien d'essayer de répondre à toutes ces questions. C'est
tout au plus si, en passant, nous en côtoyons quelques-unes
toutes les fois que nous ne pourrons pas nous en dispenser.
L'unique objet de notre travail est l'authenticité du IVe évangile.
Le sujet est déjà assez vaste, assez complexe et assez délicat,
comme on va le voir. Nous devons nous borner à l'essentiel.

I

Commençons par constater le témoignage que l'évangile lui-
même rend à son auteur. Les critiques, si partagés sur tant
d'autres points, sont assez généralement d'accord sur celui-ci:
l'auteur du IVe évangile y est représenté comme le disciple
que Jésus aimait, le disciple par excellence et notamment
comme Jean l'apôtre, le fils de Zébédée.
' Il suffit, ce semble, pour s'en convaincre, d'analyser le

passage XIX, 35. Celui qui l'a vu (c'est-à-dire sortir du sang et de
l'eau du côté du crucifié) en a rendu témoignage et son témoignage

est digne de foi et il sait qu'il dit vrai afin que vous

croyiez aussi. Il résulte de ce passage que le témoin oculaire
qui n'est pas nommé est représenté : 1° comme un disciple de
Jésus (afin que vous croyiez aussi) ; 2° comme encore vivant au
moment où l'évangéliste écrit (il sait qu'il dit vrai) ; 3° comme
l'auteur lui-même (il sait qu'il dit la vérité ; nous avons ici
l'expression d'un fait de conscience intime ; l'auteur et le témoin
sont identiques) ; 4° comme la même personne qui s'appelle
ailleurs le disciple que Jésus aimait; car, selon XIX, 26, c'est
le seul disciple que l'évangéliste suppose être présent au pied
delà croix.

Ce témoin oculaire représente Jean l'apôtre. Il est facile de
s'en convaincre par un procédé d'élimination. Le disciple que
Jésus aimait est au nombre des douze, car au dernier repas il
était couché sur le sein de Jésus. (XIII, 23.) Il ne saurait être

l'un des douze nominativement signalés dans cet évangile, ni



est-il l'auteur du rv* évangile 483

André, ni Pierre, ni Philippe, ni Nathanaël, ni Thomas, ni Jude,

pour ne pas parler de Judas Iscarioth. Il faut donc le chercher
parmi les cinq qui restent. Parmi ces cinq il doit occuper une
place distinguée. Or nous savons par les synoptiques que
c'étaient Pierre, Jacques et Jean qui rentraient dans cette
catégorie. Ce sera donc un des fils de Zébédée, et nous pensons de

préférence à Jean par la raison que le disciple que Jésus aimait
est souvent combiné dans cet évangile avec Pierre (XIII, 23,

24; XVIII, 15; XX, 2), comme Jean l'est ailleurs. (Luc XXII,
8 ; Act. Ill, 1 ; IV, 13,19 ; Vili, 14.) Ajoutons que si Jean ne
se cache pas sous la dénomination du disciple que Jésus

aimait, on ne comprend pas comment un disciple aussi célèbre
en Asie Mineure ne figure pas dans un écrit apparemment
originaire de cette contrée. Disons enfin qu'en admettant l'apôtre
Jean on s'explique pourquoi, dans le IVe évangile, le précurseur

soit constamment appelé Jean tout court, à la différence
des synoptiques qui l'appellent toujours Jean-Eaptiste. La
confusion n'était pas possible.

Il résulte de ces données que l'auteur du IVe évangile y est

représenté comme le disciple de Jésus par excellence et notamment

comme l'apôtre Jean; mais il n'en résulte pas encore que
celui-ci ait été effectivement l'auteur du IVe évangile. Si cet

évangile fournissait les preuves irréfragables du contraire, il
faudrait admettre qu'un auteur inconnu ait voulu, pour une
raison ou pour une autre, faire passer cet écrit pour l'œuvre
d'un disciple de Jésus, qu'il ait écrit sous un nom supposé. Or,
dans ce temps-là, les idées en fait de propriété littéraire étaient
tellement différentes de ce qu'elles sont de nos jours que cette

hypothèse n'aurait rien de contraire à l'esprit de l'époque.
En effet, on se prévalait chez les Juifs et à leur exemple

chez les chrétiens des premiers siècles, d'un nom connu et
vénéré du public auquel on s'adressait, dans un intérêt religieux.
Ce phénomène s'explique d'une part par l'anonymie qui
régnait dans l'ancienne littérature des Hébreux et de l'autre par
le culte des noms propres qui s'introduisit chez les Juifs après
le retour de la captivité. On connaît le grand nombre d'écrits
qui se formèrent hors du canon de l'Ancien Testament sous



484 l'apotre jean

les noms d'Enoch, de Moïse, de Salomon, d'Esaïe, d'Esdras,
toutes apocalypses dont l'essence est d'être pseudonymes '.
Quant au canon de l'Ancien Testament, personne n'ignore
combien de Psaumes sont mis sur le compte de David et combien

de Proverbes ainsi que l'Ecclesiaste l'ont été sur celui de

Salomon, tandis qu'un contemporain juif d'Antiochus Ëpiphane
fait proférer ses oracles à Daniel. Il en fut de même aux
premiers siècles de l'église. Non-seulement le nombre d'évangiles,
d'actes, d'apocalypses apocryphes, c'est-à-dire sous des noms

supposés, est considérable 2, mais dans le canon du Nouveau
Testament un auteur inconnu fait écrire à Pierre une seconde

épître avec toutes sortes de protestations personnelles sur le

compte de cet apôtre. (2 Pier. 1,13-15,18; III, 1.) Et, pour ne

pas citer d'autres exemples, ne faut-il pas admettre que dans

les synoptiques la primitive église a mis sur les lèvres de

Jésus des discours qu'il n'a pas prononcés, à moins qu'on ne
lui attribue des prophéties catégoriques sur son retour visible
et très prochain démenties par l'événement? (Math. XVI, 27,
28 ; XXIV, 29 ss.) Ce serait très mal connaître l'antiquité que
de placer cette pseudonymie sur la même ligne que notre
fraude littéraire, de poser le dilemme moderne : histoire ou

imposture, de parler de faussaires dans l'acception que la
jurisprudence donne à ce terme et de crier à l'hypocrisie et à

l'impiété. La grande masse de ces ouvrages prouve combien peu
de scrupule on se faisait de ces procédés. Ce qui était édifiant
était vrai ; ce qui était évident était antique ; ce qui était digne
d'un apôtre était apostolique. On croyait si peu manquer ainsi
à Jésus-Christ lui-même qu'on était persuadé de l'honorer en

lui mettant sur les lèvres ce qu'on savait de meilleur. On s'en

rapportait au mâp* *•

1 Voir Histoire des idées messianiques depuis Alexandre jusqu'à Hadrien,

par Maurice Vernes, Paris 1874.
* 11 suffit de rappeler les Evangelia apocrypha et les Acta apostolorum

apocrypha publiés par C. Tischendorf, Lipsiœ 1851, 1853, et l'ouvrage de

M. Vernes cité plus haut.
3 Voyez Dillmann, Pseudepigraphen des N. T. und Apokryphen des N. T.,

dans la Real. Encycl. de Herzog, XII, 300-337 ; Köstlin, Die pseudonyme
Litter, d. alt. Kirche., Theol. Jahrb. de Baur, X, 1851, 149-221. Ce dernier



est-il l'auteur du ive évangile 485

Il est donc possible que nous ajons affaire ici à un auteur

anonyme. Les données de l'époque autorisent cette hypothèse.
Il s'agit maintenant de rechercher si l'histoire d'une part et le

contenu du IVe évangile de l'autre la repoussent ou la
confirment.

II

Nous commençons par interroger le témoignage des deux

premiers siècles de l'église. Que disent-ils de l'auteur du IVe

évangile?
S'il fallait examiner quels sont, pendant cet intervalle, les

auteurs ecclésiastiques et les hérétiques qui ont constaté ou
non par leurs allégations l'existence du IVe évangile, nous
devrions envahir les colonnes de cette revue pour bien

longtemps. Ces passages sont tellement controversés que tel savant
trouve déjà des traces de notre évangile chez Barnabas, tandis

que d'autres soutiennent que jusqu'à l'an 170 on n'en constate

pas une seule ni chez les auteurs ecclésiastiques, ni chez les

gnostiques1. Il est permis d'en conclure que ces traces ne sautent

pas aux yeux. Heureusement nous pouvons nous dispenser
de prononcer ici un jugement qui sous notre plume risquerait
d'être téméraire. Nous n'avons qu'à nous occuper de la question

de savoir ce que les deux premiers siècles nous disent de

l'auteur du IVe évangile, ce qui est bien différent. Or, les

résultats à cet égard sont parfaitement unanimes. C'est Théophile,

évêque d'Antioche, qui le premier signale nominativement

Jean l'apôtre comme auteur du IVe évangile, dans son

apologie du christianisme, adressée à un païen, Autolycus (II,

travail est classique sur la matière ; il justifie le phénomène en l'exp i-
quant, notamment par rapport au IVe évangile. A. Hilgenfeld H. K
Einleitung in das Neue Testament, 1875. pag. 165-173.

' Pour s'en convaincre, il suffit de confronter Tischendorf, Wann xviir-
den unsere Evangelien verfasst? Leipzig 18G5, avec M. Schölten, Die ältesten

Zeugnisse betreffend die Schriften des N. T. historisch untersucht, a- d.

holl. von C. Manchot, Bremen 18G7. Ce dernier ouvrage est une réponse
au premier. Je me permets de le recommander à ceux qui ne connaissent

que celui du théologien de Leipsig.


	

