
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 9 (1876)

Artikel: L'apologétique chrétienne fondée sur l'anthropologie. Partie 2, Les
religions non-chrétiennes

Autor: Baumstark, Christian-Édouard

Kapitel: I: Le paganisme

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379199

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379199
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'APOLOGÉTIQUE CHRETIENNE

FONDÉE SUR L'ANTHROPOLOGIE
DE

CHRISTIAN-EDOUARD BAUMSTARK '

SECONDE PARTIE

Les religions non-chrétiennes.
Nous ne saurions établir que le christianisme est la religion

absolue avant d'avoir fait voir que les autres cultes ne donnent

pas satisfaction aux besoins religieux. En quittant ainsi le
terrain subjectif fourni par les dispositions de la nature
humaine, se manifestant au moyen des faits de conscience, pour
aborder le domaine objectif de la vie des peuples, l'apologétique

doit sauvegarder trois intérêts. Il faut établir que les
éléments constitutifs de la religion se trouvent chez tous les

peuples; que ces religions ne donnent pas satisfaction aux besoins
constatés ; que ce qu'il y a de défectueux se montre dans ces

religions mêmes, dans la vie des peuples qui les ont
pratiquées, de sorte que l'aspiration au christianisme trouve son

expression grandiose dans la vie des peuples.

I
LE PAGANISME

A) Les religions des peuples sauvages.

1° La religion des Africains. — Il est manifeste que les cultes
grossiers de ces peuples ne correspondent pas à l'idée de

religion. L'étude de ces religions n'en est pas moins des plus in-

1 Voir la première livraison de 1875 de la Revue de théologie et de

philosophie.



L'APOLOGÉTIQUE CHRÉTIENNE 175

structives pour l'apologétique. C'est là qu'on voit clairement

que les besoins religieux sont indestructibles et que l'aspiration
vers quelque chose de supérieur se montre dans toute sa force

Le fétichisme, culte des tribus nègres de l'Afrique, est un
polythéisme qui voit dans les divers objets concrets tout
autant de dieux et cela sans aucune idée d'ensemble ou d'unité.
Le polythéisme a atteint ici son point culminant ; le monde
entier fourmille des dieux les plus divers. La lune, à laquelle on
rend un culte quand elle est nouvelle ou pleine, occupe une
place distinguée parmi ces divinités. La rapidité du vol a fait
voir dans les oiseaux des incarnations de la divinité. Les

bocages et les arbres sont vénérés comme demeures, sanctuaires
des divinités. La mer, les lacs, les fleuves et leurs sources ont
aussi leur part d'adoration. Les animaux qui, par leur apparence

extérieure ou par leurs mœurs trahissent quelque chose

d'éminemment démoniaque, comme certaines bêtes de proie,
le serpent, et qui font l'impression d'être particulièrement bien
doués quant à l'instinct, ont leur part du culte des nègres.
Nullement certain d'être à la tête de la nature et sans conteste
au-dessus des animaux, le nègre voit en ceux-ci des êtres énig-
matiques, mystérieux dans leur vie et leurs mœurs, qui lui
font l'effet d'être tantôt ses supérieurs, tantôt ses inférieurs.
Il faut ajouter que tout ce qui paraît se mouvoir d'une manière
indépendante passe à leurs yeux pour un animal. Ils tinrent la
première cornemuse pour un dieu ainsi que le premier vaisseau

européen qui aborda sur leurs côtes. Ils honorent en

particulier l'éléphant, la hyène, le léopard, le tigre.
Les produits de l'art sont également un objet de culte, soit

parce qu'ils ont certaines propriétés remarquables, une
origine, une destination énigmatiques, soit que la baguette magique

des enchanteurs les ait consacrés pour en faire des
sanctuaires des dieux.

On ne voit pas clairement si pour le nègre le fétiche est le
dieu lui-même ou simplement son lieu de résidence préféré.
Quelques nègres toutefois distinguent entre le fétiche proprement

dit, esprit invisible, et sa manifestation concrète.
Les diverses circonstances de la vie sont placées sous l'in-



176 CHRISTIAN-EDOUARD BAUMSTARK

fluence de ces dieux adorés par le nègre. Un fait qui montre
bien la grande influence du culte sur les relations de la famille,
c'est que deux familles dont les fétiches portent le même nom
se considèrent comme parentes. Toutes les fêtes importantes
des nègres ont une signification religieuse ; presque partout,
à des époques rapprochées, ils ont un jour consacré aux dieux.

Pour se rendre ces dieux favorables, on leur fait les offrandes
les plus diverses, depuis de simples libations jusqu'à des sacrifices

humains. A cela s'ajoute l'art de consulter les dieux
pratiqué par les prêtres.

La magie et la sorcellerie se lient très étroitement au culte
des nègres. Les prêtres, qui sont en rapports divers avec les

dieux, font des objets les plus variés autant d'instruments de

magie pourvus de forces divines. Dès que l'enfant est né on lui
attache au corps quelques-uns de ces objets pour détourner
certains malheurs, et, pendant sa vie entière, le nègre a

recours à des amulettes pour détourner certains dangers. C'est

surtout dans les maladies que la magie est appelée à jouer un
grand rôle. Comme les maladies sont données par la magie,
c'est aussi à elle qu'il convient de recourir pour en être délivré.
Comme la mort est la conséquence d'un ensorcellement, le

prêtre est chargé de découvrir le coupable ; celui qui est

soupçonné doit être mis à la question.
Tout ce qui précède suffit pour montrer que la foi religieuse

embrasse la vie entière du nègre. Le fait que la religion joue
ce rôle important chez des peuples placés si bas, montre assez

combien la nature la plus intime de l'homme a besoin de la

religion ; la circonstance que partout où ils rencontrent quelque

chose de mystérieux, ils croient se trouver en présence
d'une manifestation religieuse, qu'ils attribuent une portée
religieuse aux choses les plus insignifiantes, tout cela montre

que la foi religieuse ne procède pas des perceptions sensibles.
Pour être en mesure de découvrir quelque chose de divin
dans tous les phénomènes sensibles imaginables, il faut que la
foi à quelque chose de divin préexiste : il faut qu'il y ait des

motifs intérieurs favorisant cette foi. Or, comme ces peuples ne

possèdent pas une culture intellectuelle leur permettant de



L'APOLOGÉTIQUE CHRÉTIENNE 177

mettre des bornes à l'imagination, ils en sont réduits à des

fantaisies quand ils veulent traduire en représentations
religieuses les impressions que produit sur eux le divin. C'est ce

qui explique pourquoi le divin, au lieu d'être saisi comme un
et général, est morcelé en une pluralité de dieux. Et, comme
chez les peuples sans culture, c'est de beaucoup la sensibilité

qui domine, il ne peut être question de donner aux dieux les

belles formes que fournit l'imagination poétique ; ils font porter
leur respect et leur culte religieux sur les phénomènes immédiats

du monde des sens.

Mais à travers ces représentations grossières on démêle une
aspiration vers quelque chose de supérieur. On voit percer la
foi en un Dieu un, qui, bien qu'elle ne soit en rapport avec
aucun des usages ou des idées du culte ordinaire, ne manifeste

pas moins une aspiration vers le monothéisme. Que cette

aspiration ait pour base objective une religion historique primitive,

ou une base exclusivement subjective, elle n'en prouve
pas moins que le nègre sent ce que sa religion a d'insuffisant
et de faux. Or il parait hors de doute que les nègres admettent
un Dieu suprême, créateur du monde. Tandis que le fétichisme
est inspiré par la crainte, ils voient dans ce Dieu suprême un
être bon.

Les Hottentots eux-mêmes qui ont passé longtemps pour ne

pas avoir de représentations religieuses ont également cette
idée supérieure, seulement elle est réléguée à l'arrière-plan
par le culte des animaux et de la lune. Comme on demandait à

un Hottentot pourquoi il n'honorait pas ce grand Dieu
suprême, il répondit qu'il n'en savait rien. Il ajouta toutefois :

Nos ancêtres nous ont raconté que leurs pères ont péché d'une
manière si terrible contre ce Dieu suprême qu'il leur a endurci
le cœur, ainsi qu'à leurs descendants, de sorte qu'ils ne peuvent

plus le bien connaître, ni l'honorer, ni le servir. Quoique
les Béchuanas soient plus bas encore, ils croient cependant à

un homme invisible dans le ciel, qui domine tout, qu'ils prient
dans les temps de disette et qu'ils honorent par des danses

avant d'entreprendre une guerre. Les Cafres ont des idées

analogues bien que confuses. Les Cafres proprement dits se

THÉOL. ET PHIL. 1876. 12



178 CHRISTIAN-EDOUARD BAUMSTARK

trouvent au degré inférieur. N'ayant ni temples, ni culte, ils
adorent les esprits de leurs chefs décédés ; tout en croyant ainsi
à l'immortalité, ils ont le sentiment de l'insuffisance de leur
religion ; ils sont effrayés par les puissances des ténèbres et
redoutent surtout la mort, dont ils ne peuvent entendre parler..
Quoique les Béchuanas n'aient aucune trace de culte, ils
prononcent souvent le nom de Dieu. Il y a même parmi eux des
âmes d'élite devant lesquelles se posent les problèmes les plus
difficiles accompagnés de mouvements de conscience
remarquables. Chez d'autres Cafres on trouve un culte, des images
des dieux, et, comme chez tous les autres, une foi plus ou
moins distincte en une divinité invisible. Les habitants de

Madagascar parlent aussi d'un Dieu créateur. Mais, à côté de lui
il y a un mauvais principe et il est trop élevé pour s'occcuper
des hommes. Ce soin est laissé à une foule de dieux
subalternes.

2° La religion des sauvages de l'Amérique. —La religion des

Esquimaux, la plus pauvre de toutes celles des tribus américaines,

consiste surtout dans le culte des mauvais esprits et
dans la magie. Ils ont pourtant l'idée d'un être suprême et de

l'immortalité des âmes.

Chez les Indiens se trouve un mélange du culte de la nature,
venu du Sud, et du fétichisme et de la foi aux esprits, venus
du Nord. Le culte de la nature est d'abord immédiat: ils
honorent les objets de la nature qui les impressionnent, outre le

soleil, les étoiles et les phénomènes célestes, les éléments et

leurs effets, les saisons de l'année, les plantes. Mais ces objets
ne sont honorés qu'en tant qu'ils sont considérés comme
manifestations de la divinité. Ils adorent surtout le feu qu'ils
conservent dans le temple du soleil. L'eau et la terre, les plantes
et les animaux sont également un objet de culte. En un mot,
la nature entière est regardée comme divine.

Le culte des esprits, venu du Nord, a refoulé le naturisme.
Ces esprits sont innombrables, ils diffèrent d'une tribu à l'autre.

Chacun a recours à diverses cérémonies pour s'assurer un
esprit protecteur. A cela viennent s'ajouter les mauvais esprits
qui nuisent aux hommes de diverses façons. La foi aux esprits



l'apologétique chrétienne 179

se présente en général comme peur des revenants. Les âmes

des trépassés font partie des esprits qui ont droit à un culte.
Ces esprits peuvent se révéler et exercer sur les vivants une
influence bonne ou mauvaise. La peur des esprits les détourne
du meurtre.

Ce culte des esprits n'est que du fétichisme : les objets les

plus divers, qu'aucun lien ne relie, sont considérés comme
autant d'habitations des dieux. Comme toujours le fétichisme est

accompagné de la magie ; elle est particulièrement développée
chez les Indiens ; tout le monde la pratique, mais surtout les

sorciers.
Le naturisme et le culte des esprits ne sont pas juxtaposés

dans ce culte ; ils se pénètrent. Les lois de la nature et leurs
effets, les objets dans lesquels elles se manifestent, ont également

leurs esprits protecteurs. Les objets d'art étant aussi
considérés comme des manifestations des dieux, la religion des

Indiens est surtout un culte d'images, soit d'animaux, soit
d'hommes. L'apparition de cet anthropomorphisme indique un
besoin de s'élever au-dessus des notions religieuses inférieures;
c'est une tendance à concevoir la divinité comme personnelle.

L'aspiration vers une religion supérieure se manifeste dans

le culte du Grand-Esprit qui constitue le trait le plus remarquable

de la religion des Indiens. On n'a pourtant pas le droit
de voir là du théisme, ni de prétendre que cette idée du

Grand-Esprit doive être attribuée à l'influence européenne. Les

noms les plus répandus le désignent comme créateur, toutefois

il ne fit pas tout de rien. Le ciel et l'eau ont existé de tout
temps, la seconde comme obstacle à la création.

Le Grand-Esprit est quelquefois confondu avec un des dieux
naturels, ainsi avec le dieu soleil. Là où le culte du soleil est

inconnu, le Grand-Esprit devient le dieu ciel, ou bien il est

représenté par des animaux, en particulier par un oiseau

quelconque. Les arbres, les éléments, le feu surtout sont considérés

comme des manifestations immédiates du créateur.
La tendance à l'anthropomorphisme se manifeste aussi dans

les idées qu'on se fait du Grand-Esprit, qui est souvent représenté

comme homme. La même tendance se fait jour dans les



180 CHRISTIAN-EDOUARD BAUMSTARK

rapports établis entre le Grand-Esprit et le premier homme.
Celui-ci reçoit les honneurs divins ; le Grand-Esprit et le
premier homme sont tour à tour invoqués comme ayant pouvoir
sur les esprits ; on va même jusqu'à les identifier, en désignant

par le même nom le créateur et le père de tous les hommes

venus après le déluge.
A titre de créateur, le Grand-Esprit est le seigneur de la vie,

donnant l'existence aux hommes et renouvelant annuellement
la vie de la nature. Il est en même temps le maître de la mort,
qui recueille à l'issue de la vie les guerriers auprès de lui dans

le paradis. Comme seigneur de la mort, il est aussi esprit mauvais,

celui auquel appartient le côté sombre du monde
inférieur. Il est aussi roi de la guerre. On suppose qu'il jouit des

sacrifices qui lui sont faits; voilà pourquoi, lui prêtant leurs
goûts anthropophages, ils lui font des offrandes d'hommes.

Malgré sa puissance sur la mort et sur la vie, le Grand-Esprit

n'arrive pas à l'indépendance réclamée par le théisme.
Etant identique à la nature, dont il personnifie les forces
supérieures, il est soumis au destin immuable et inflexible. Cette
idée du destin est éminemment païenne, soit qu'elle s'exprime
d'une manière inconsciente dans la magie, soit qu'on arrive à

l'idée consciente du fatum, comme l'ont fait quelques Peaux-

Rouges. Le Grand-Esprit ne saurait changer les décisions de

la destinée. A cela se rattache l'idée que le Grand-Esprit aurait
eu son origine dans le temps.

Les idées sur une vie de l'âme après la mort se rattachent
soit à la foi au'Grand-Esprit, soit au culte grossier de la nature
et au fétichisme. Le Grand-Esprit décide du sort des trépassés,
dans une demeure divisée en deux sections, l'une pour les

bons, l'autre pour les méchants. La vie actuelle se continue,
les guerriers sont les plus heureux. L'idée d'une rétribution
morale apparaît quelquefois chez quelques tribus, mais le courage

demeure toujours la première des vertus.
L'idée de la migration des âmes se rattache au culte de la

nature qui éclipse souvent celui du Grand-Esprit. Là où se

trouve le culte des étoiles on voit en elles non-seulement les
demeures des âmes, mais les âmes mêmes. Quand c'est le culte



l'apologétique chrétienne 1S1

des animaux qui prédomine, on admet une migration dans des

corps de bêtes diverses. Il est beaucoup d'Indiens qui croient
avoir été jadis des animaux. Les enfants morts en bas-âge
reparaissent bientôt comme hommes. C'est toutefois la notion
d'immortalité en accord avec le fétichisme qui prédomine.
L'individu devient un esprit divin qui fait ses apparitions sur cette
terre. La vie qu'il mène dans l'existence nouvelle est essentiellement

la même, quoique moins malheureuse.
Malgré les éléments sensibles qui les déparent, on trouve

dans le culte des Indiens les deux éléments fondamentaux de la
religion : le sentiment de la dépendance d'une puissance supra-
sensible et de l'immortalité de l'âme humaine. Le fait de la

pensée du Grand-Esprit et la circonstance que la crainte est
le ton dominant de leur religion indiquent bien qu'ils en sentent

l'insuffisance. La tristesse est le ton dominant de leurs
chants.

La religion des indigènes des Grandes Antilles avait le même
caractère. La foi aux esprits, bons ou mauvais, avait revêtu la
forme du fétichisme. Chaque individu a son esprit protecteur ;

c'est également le cas de chaque famille et de chaque état.
Par cette dernière idée, ils s'élèvent jusqu'à une certaine unité
inconnue aux Indiens de l'Amérique du Nord. Par contre, toute
conception morale de l'idée de l'immortalité fait défaut.

Le même mélange du fétichisme et du culte de la nature se

retrouve chez les Caraïbes, qui ont habité les Petites Antilles
et une partie du continent américain. Seulement on y trouve
plus accusé le dualisme des bons et des mauvais esprits qui
ne sont autres d'ailleurs que les âmes des divers individus. Ils
donnent à l'homme trois âmes dont l'une produit de bons, les
deux autres de mauvais esprits, qui ont des chefs différents.
Ils ont les mêmes idées que les Indiens sur les relations du
chef des bons esprits avec le monde. Correspondant aux deux
notions de religion, ils ont deux genres d'immortalité, l'une,
simple continuation delà vie actuelle, l'autre, migration. Dans

un cas pas plus que dans l'autre l'idée morale ne fait son
apparition. Ils admettaient que l'homme devait être primitivement
immortel surla terre. S'il en a été autrement c'est parce qu'une



182 CHRISTIAN-EDOUARD BAUMSTARK

vieille femme n'a pas ajouté foi àia promesse du Grand-Esprit.
La crainte est le sentiment dominant dans ce culte.

Se faisant une notion trop étroite de la religion, on a

prétendu qu'il n'y en aurait pas eu chez les peuples de l'Amérique
du Sud, en deçà des Cordillières et jusqu'en Patagonie au Sud.
Comme ces peuples sont sauvages, leur religion manque de tout
élément social, prêtres, temples, fêtes régulières, mais ils
connaissent le culte des esprits, le fétichisme et la magie. Chez

les tribus qui ont une demi-culture on trouve des éléments d'un
culte de la nature. Ils adorent les corps célestes, surtout la
lune, avec certains restes d'un culte du soleil. Ils ont aussi un
culte des animaux rqui se trouve en rapport avec celui des

étoiles, car ils croient que les animaux sont transportés dans
les étoiles. Là, comme ailleurs, domine la foi aux esprits bons
et mauvais, qui n'est que du fétichisme. A la tète des bons

esprits se trouve le dieu suprême, conçu comme créateur, ou
dieu du tonnerre. Ils admettent aussi à la tête des mauvais
esprits un dieu suprême qui fait tout le mal possible aux hommes.
Les prêtres et les temples ne jouent pas un grand rôle ; ces

peuples prient peu et ne font pas beaucoup de sacrifices ; ils
sacrifient des hommes à certaines fêtes religieuses. Leurs idées

sur l'immortalité sont essentiellement les mêmes que chez les

autres Indiens, mais l'idée morale fait défaut et la crainte est
le ton dominant de la religion.

3" Religion des jlustraliens. — Les indigènes du continent
de l'Australie sont si peu satisfaits de leur culte des esprits
qu'ils sont dans une angoisse perpétuelle. Ils croient à une
vie immortelle dans les nuages où on se nourrit de légions de

petits poissons. Bien que la crainte domine, il semble y avoir
d'autres éléments dans leur culte. Ils parlent d'un créateur et
père de tout, très irritable, qu'ils doivent apaiser par des

danses.

Les habitants de la Nouvelle-Zélande ont des idées plus
développées; ils possèdent des mythes cosmogoniques et théo-
goniques. Ils adorent six dieux désignés par le nom général
d'Atua. Les esprits des héros et des chefs sont les dieux
particulièrement honorés. Après la vie actuelle, on est heureux



L'APOLOGÉTIQUE CHRÉTIENNE 1S3

dans le ciel ou malheureux au fond de la mer. Les premiers
apparaissent parfois sous des formes surhumaines, ou dans des

formes animales, et font trembler les plus grands guerriers.
Les idées sont les mêmes dans les autres îles : les âmes des

chefs trépassés sont presque l'unique objet de culte. On parle
toutefois d'un dieu suprême, créateur des autres ; ils croient à

une vie future et redoutent beaucoup la mort. La crainte est le

ton dominant; on ne se propose pas de remercier les dieux,
mais d'apaiser leur colère et leur vengeance.

B) La religion des peuples païens civilisés.

1° La religion des peuples civilisés de l'Amérique. — La

religion des peuples sédentaires et civilisés de l'Amérique porte
un tout autre caractère que celle des sauvages. Dans leur culte
de la nature, les Péruviens adorent le soleil qui est pour eux
une personne. Les autres corps célestes, également personnels,
en sont les serviteurs. Ce culte du soleil est plus développé au
Pérou que partout ailleurs ; il est devenu le centre du
polythéisme. Le soleil est adoré ou immédiatement, ainsi quand il
se lève, ou médiatement au moyen d'images. La lune vient
d'abord après le soleil dont elle est sœur. Les étoiles servent
l'une ou l'autre.

Les types primitifs des animaux se trouvent être les étoiles :

le culte de celles-ci a pour correspondant celui des premiers.
On adore également les animaux comme manifestations des

forces divines. On honore aussi certaines divinités particulières
dans les plantes. La divinité se montre encore d'une manière

plus éclatante dans les éléments. Le feu occupe la première
place par suite de sa beauté, de sa force et de ses étroits
rapports avec le soleil.

'Le culte est également plus riche. Les Péruviens consacrent
à leurs dieux de l'or, de l'argent, des pierres précieuses ; ils
font des sacrifices sanglants ou non-sanglants, humains parfois.
Les Incas ont cherché à y substituer la saignée et la flagellation.
Ils sacrifiaient sur les hauteurs et dans les clairières des forêts.
Mais, comme on avait des images des dieux, il fallait des

autels, des temples du soleil. La prière ne joue pas un grand rôle.



184 CHRISTIAN - EDOUARD BAUMSTARK

On adorait le soleil par des chants, la danse, de grossiers
instruments de musique. A la tête du clergé se trouvait le grand
prêtre, dont la dignité égalait celle des rois.

Les idées sur l'immortalité varient. Aux restes du fétichisme
correspondaient les idées qu'il entraîne avec lui, et le culte de
la nature avait conduit à la pensée de la migration. Les Incas
seuls étaient transportés dans le soleil comme ses fils et ses

représentants; les autres hommes devaient ou parcourir les
étoiles pour arriver au soleil, ou se diriger vers le monde
inférieur en prenant une existence animale. Bien qu'il y eût deux
sections dans le monde avenir, l'idée morale ne jouait aucun
rôle.

Cette religion est supérieure à celle des sauvages en ce que
la foi en Dieu est plus déterminée et se rattache à l'adoration
de la nature. Mais la moralité fait défaut ; on ne s'élève pas
plus haut que le culte de la nature. Les dieux n'ont pas d'attributs

moraux ; si ce polythéisme exerçait une influence morale
sur la vie, elle serait plutôt mauvaise. L'industrie et l'ordre qui
distinguent ces nations des sauvages ne proviennent pas de la
religion, mais du despotisme de l'état qui surveille tout, ne
laisse presque aucune liberté à l'individu. Ensuite la civilisation
à elle seule sans religion retient les plus grossières expressions
de l'immoralité et crée un certain ordre. De plus, sans réussir
à les abolir, le culte du soleil a diminué les sacrifices humains
d'origine antérieure.

Comme on ne retrouve pas chez les Péruviens cette aspiration

à s'élever au-dessus du polythéisme, déjà signalée chez les

sauvages, on pourrait croire qu'ils trouvaient dans leur culte
une pleine et entière satisfaction de leurs sentiments religieux.
Le fait s'explique peut-être par le despotisme gouvernemental,
qui refoulait tout besoin religieux individuel. En outre, ce qui

prouve bien d'une manière positive le côté défectueux de cette

religion, c'est que la crainte en demeure le ton dominant.
Dans le culte des anciens Mexicains se trouvent d'abord des

restes d'une religion de la nature qui était celle des premiers
habitants, et ensuite des idées apportées par des conquérants,
surtout par les Azteks. Les premiers habitants adoraient les



L'APOLOGÉTIQUE CHRÉTIENNE 185

étoiles, les éléments, les animaux et surtout le soleil. Les

immigrants du nord ajoutèrent à ce culte de la nature celui des

esprits et le fétichisme. De là se développa une religion anthro-
pomorphique supérieure. C'est ce que nous retrouvons dans
le culte des trois dieux principaux : Quetzalcoalt, Huitzilo-
pochtli et Tezcatlipoca. Le premier est le héros de la civilisation,

le dieu des Tolteken, venus du Nord, qui leur enseigna les

arts et les organisa en état régulier. C'est la personnification
de la civilisation qui est ainsi divinisée et adorée. La forme
humaine de ce dieu est la plus récente, de sorte qu'il paraît
avoir été primitivement un dieu de la nature. Les Azteks
attribuent la même signification au second de ces dieux, qui
devient la divinité de la guerre, tandis que celui des Tolteken
était pacifique. Le troisième dieu était celui des Tlailotlaken,
tribu du Nord venue dans le pays après les Azteks. Ceux-ci
adoptèrent le dieu des derniers venus et en firent le frère de

leur Huitzilopochti. Ils avaient en commun le grand temple de
Mexico. Ce dernier venu était le plus grand dieu, le Grand-
Esprit, l'âme du monde.

On offrait des sacrifices sanglants ou non pour obtenir la
faveur des dieux. Les plus importants étaient les sacrifices
humains qu'on chercha à remplacer par la circoncision, la saignée
et autres usages. Les prières jouaient un très grand rôle dans

toutes les circonstances importantes. Les fêtes étaient
nombreuses, les prêtres occupaient une position importante. Ils
s'occupaient en outre de science, de médecine et de l'éducation

des jeunes gens riches. Ils avaient aussi des purifications
et des jeûnes. Ils croient àia migration des âmes. Les héros et

ceux qui sont tombés dans les combats occupent les premières
places dans la vie future qui contient un royaume de lumière
et un royaume de ténèbres.

Bien que leur religion soit supérieure à celle des Péruviens,
les Mexicains ne s'élèvent pas jusqu'à la joyeuse conscience de

l'union avec la divinité. Ils se sentent sous la dépendance de

puissances suprasensibles qu'ils redoutent. Leurs dieux ne
sont pas encore des êtres moraux. Les Tolteken mettent
cependant en rapport la religion et la morale. Chacun chez eux



186 CHRISTIAN-EDOUARD BAUMSTARK

devait se confesser à un prêtre une fois dans la vie. Mais les
Azteks firent disparaître cet élément moral.

2° Le paganisme de l'Orient. — La religion des Chinois date
de plusieurs époques et a plusieurs fondateurs. Fohi, père
de leur civilisation, 3070 avant Jésus-Christ, serait le plus
ancien. C'est Confucius quia rétabli l'ancienne foi dans une époque

de désordre, 600 avant Jésus-Christ. Il réunit les idées

religieuses et morales dans un livre appelé Schuking. Sa

doctrine, à la suite de longues luttes, finit par devenir religion de

l'état.
Cette religion était primitivement du naturisme. L'idée d'un

principe premier et spirituel du monde lui fait défaut. D'après
le principe que de rien il ne sort rien, on voit l'essence
fondamentale du monde dans le monde lui-même. Les deux phénomènes

les plus vastes, le ciel et la terre, sont par conséquent
les plus grandes divinités, celui-là le principe masculin, celle-
ci, le principe féminin. Le ciel a le pas en qualité de principe
actif; il est appelé Schang-ti, c'est-à-dire le dominateur
suprême ; il possède des qualités spirituelles, la toute-science,
la bonté, la justice; on lui adresse des prières comme s'il pouvait

les entendre. Le soleil, la lune et les étoiles, les montagnes

et les arbres reçoivent les honneurs divins. Comme
éléments très anciens mais étrangers au système de Confucius,
ils ont conservé le culte des ancêtres et des esprits protecteurs.

Les Chinois, sentant de bonne heure ce que cette religion
avait d'insuffisant, éprouvèrent le besoin d'aller chercher le

principe de l'être en dehors du monde phénoménal. La force

primitive Yang, et la matière primitive Ju, forment, d'après la

spéculation religieuse, le principe premier de l'être. Ces deux

principes n'existent pas chacun pour soi, mais dans leurs
rapports l'un avec l'autre, leur pénétration réciproque constitue
le monde réel. La variété de ce monde provient de ce que le

mélange des deux facteurs est infini, avec prédominance, tantôt

de l'un, tantôt de l'autre. Tschuhi s'éleva au-dessus du
dualisme de ces deux principes en voyant en eux les deux faces

subordonnées d'un seul et même être primitif, Tai-Ky. Il en-



L'APOLOGÉTIQUE CHRÉTIENNE 187

tendait par là, comme le panthéisme, la régularité inhérente au

monde, l'ordre, l'harmonie, la raison, Tao.

Dans cette spéculation que trouva Confucius et qu'il accepta
comme un cadre, l'homme occupe la même position que dans

tout système panthéiste. Comme tout le reste, l'individu est le

produit de la force inhérente au tout, seulement elle se manifeste

chez lui sous sa plus belle forme. Il n'y a pas d'immortalité

de l'âme individuelle. La force générale et primitive
subsiste seule, tandis que tous les êtres individuels périssent. Mais
la foi à l'immortalité ne s'en maintient pas moins dans la
conscience du peuple : elle trouve son expression dans le culte
des ancêtres et des esprits. La philosophie religieuse des Chinois

ne nie du reste pas l'immortalité, bien que ce soit là la

conséquence logique du système. Les docteurs les plus importants

gardent le silence sur ce sujet ou l'évitent. Les questions

pratiques passent en première ligne et les problèmes se

rapportant à la vie future sont mis de côté comme étant sans

valeur.
La morale chinoise exclut le fait de la liberté. La raison

humaine n'étant qu'une manifestation de la force primitive, ou
de la raison primitive, le bien est chez l'homme un instinct
inné. Or comme la raison générale du monde se manifeste par
la régularité du cours de la nature, la vertu de l'homme consiste
à tenir l'équilibre entre la raison et la sensibilité. La vertu
consiste à garder la voie moyenne. L'homme y arrive par la
domination des passions, par le regard de l'âme, par l'acceptation

de son sort, la soumission à l'ordre social, à la famille,
aux mœurs et surtout à l'état qui ne laisse à l'individu aucun
vestige de liberté.

La notion de la religion est loin d'être réalisée. Ce naturisme
est contraire à la notion de l'absolu qui ne peut être que supra-
sensible. La foi à l'immortalité est demeurée rudimentaire et

vague. La morale contraire à la liberté principe de toute morale,
n'a pas sa loi dans la volonté absolue de l'infini mais dans les

convenances sociales et gouvernementales. En somme cette

religion se fait remarquer par sa pauvreté. Si les idées populaires

ne satisfont pas les savants, la philosophie religieuse



188 CHRISTIAN-EDOUARD BAUMSTARK

vide et abstraite ne saurait contenter le cœur. Rien ne montre
mieux l'insuffisance de cette religion que l'invasion de cultes

étrangers et spécialement du Bouddhisme, malgré tous les
efforts des gouvernements pour l'empêcher.

Les Indous nous offrent une vie et une pensée religieuse plus
intense. Un naturisme polythéiste et une spéculation profonde
se coudoient; à côté des erreurs se trouvent d'importants
éléments de vérité ; on soupire ardemment après la satisfaction
des besoins religieux. Les Aryas ont primitivement adoré le

ciel, le resplendissant, Dyu et la terre son épouse, la mère
première. Mais dès que la branche orientale se fut établie sur
l'Indus, sous l'influence du climat, Indra prit le premier rang.
Il s'agit bien toujours d'adorer le ciel, mais un ciel particulier,
le ciel orageux. Indra est le dieu de l'éclair, le combattant dans
la nature, le vainqueur des mauvais puissances de la nature,
le dieu des batailles. Il a pour compagnons les vents et surtout
le vent d'orage Rudra. Outre ce Dieu de l'air on adore ceux de

la lumière, le dieu soleil Surgia, les jumeaux Mitra et Varuna,
le ciel du jour et le ciel de la nuit, après le feu, le messager,
le médiateur entre les dieux et les hommes.

Nous trouvons ici encore la même tendance au monothéisme

que partout ailleurs. Quand on invoque un dieu spécial on le

conçoit comme comprenant en lui-même la plénitude de la
divinité. On trouve dans les Védas la pensée que les divers
dieux ne sont que différents noms d'une seule et même divinité.

Il est d'autres chants dans lesquels on adore un dieu
qui n'a point de nom.

Les conceptions polythéistes des divers dieux n'ont du reste
rien de vulgaire ou de bas. Il n'y a pas d'image des dieux ; on
se les représente comme immortels ; ils habitent les cieux ; ils
ont fondé le ciel et la terre ; ils sont les seigneurs du monde

qui voient tout. Ils ont des qualités morales; ils ont établi la
loi et la justice ; ils punissent le crime et récompensent la vertu,
quoique justes ils sont pleins de miséricorde et de grâce ;

l'homme s'incline devant eux dans le sentiment de sa culpabilité.

Mais, chose étrange, ces dieux ont besoin des hommes qui



L'APOLOGÉTIQUE CHRÉTIENNE 189

peuvent les contraindre à leur rendre certains services. Les

prières déjà, les sacrifices surtout produisent cet effet. Par
l'offrande on fortifie chez le dieu cette force dont il fera usage

en faveur de l'adorateur.
Ce même mélange d'éléments sensibles et d'éléments spirituels

et moraux se trouve dans la doctrine des anciens Indous

sur l'immortalité. Les Védas enseignent positivement l'immortalité

personnelle ; le sort est déterminé par la conduite dans

la vie présente. Les bienheureux sont invoqués comme des

dieux, on leur offre des sacrifices aux nouvelles lunes.
Tout change à partir du moment où les Indous s'établissent

sur les bords du Gange. Les dieux de la nature s'éclipsent pour
faire toujours plus place au monisme qui pointait déjà dans

l'antique polythéisme. Mais, grâce à la spéculation, on ne conçut

pas le dieu suprême Brahma comme personnel et transcendant,

il fut confondu avec Atma, l'âme du monde, si bien que
le monisme aboutit au panthéisme.

Cet être divin primitif existe par lui-même ; il est éternel ; il
comprend tout; il est le principe premier du monde. C'est par
émanation que le monde est sorti de Brahma. De sorte qu'entre
lui et le monde il n'y a qu'une différence exclusivement
formelle. L'un est l'être simple et implicite, l'autre l'être épanoui
et divers. L'univers entier n'est qu'une grande échelle d'êtres
émanés de Brahma, diminuant en valeur à mesure qu'ils
s'éloignent de lui. L'élément matériel se trouvant au dernier
échelon, la vie physique de l'homme est une barrière; la mission

morale de l'homme consiste à la briser pour s'unir de

nouveau avec Brahma. A la doctrine de la réunion avec Brahma
se rattache celle de la migration. Pour rentrer en Brahma les
êtres doivent parcourir le même cercle qu'ils ont suivi pour en
sortir. La conduite morale pendant la vie actuelle détermine la
direction de la migration subséquente. L'homme voit des âmes
semblables à la sienne dans les pierres, dans les plantes et
dans les animaux, se disant que le sort de toutes ces choses

pourra être un jour le sien. La crainte de l'enfer vient s'ajouter
à ces pénitences dans des existences inférieures pour rendre la
vie des Indous extrêmement triste.



190 CHRISTIAN-EDOUARD BAUMSTARK

Cette religion aboutit à la plus déplorable morale. La vie
entière se trouve enchaînée par les prescriptions du plus rigoureux

légalisme. Il était impossible de tenir compte de toutes
ces règles, et cependant la violation de la moindre d'entre elles
entraînait les châtiments de l'enfer. Si elle eût été possible,
l'observation de tous ces préceptes aurait été insuffisante pour
ramener à Brahma. Il fallait pour cela rompre entièrement
avec l'élément physique. Ce suicide commence avec la vie du

solitaire absorbé dans la contemplation des écrits sacrés, et se

poursuivit par les divers tourments de l'ascétisme ; il atteint
son but lorsque toute l'activité spirituelle est concentrée dans

l'unique pensée de Brahma.
Une réaction, qui devait être une réformation de la religion,

ne pouvait manquer d'avoir lieu contre cette étroite morale.
Déjà au point où nous en sommes, il y a une tendence à s'élever

plus haut que cet étroit légalisme qui a tout envahi. La
subjectivité fait prévaloir ses droits en face des innombrables
prescriptions extérieures. Brisant le filet aux mailles étroites des

ordonnances et des prescriptions, l'individu arrive par lui-même
à s'unir à la divinité. La spéculation des Brahmines avait
aussi préparé la réaction. La rédemption consistait, disait-on, à

se savoir un avec Brahma. L'antagonisme est plus fort encore
dans la philosophie Sankhya. En opposition au panthéisme
orthodoxe, ce système affirme la réalité des âmes individuelles
et de la matière, voyant dans l'une et dans l'autre des principes
éternels du monde. Lors donc que l'esprit de tout temps uni
à la nature s'est aperçu que les diverses phases de son
existence sont autant d'effets, d'une nature différente de lui, et

qu'il s'est recueilli en lui-même, il est arrivé à la délivrance.
Il n'a pas besoin de renaître dans un nouveau corps.

Bouddha fut le réformateur du Brahmanisme. Fils de roi, ne
trouvant aucun plaisir aux gloires mondaines, il prend la fuite
gémissant sur le mal et la vanité de ce monde. Retiré dans la

solitude, absorbé par la lecture des livres sacrés et par les

tourments que lui impose un ascétisme inhumain, il soupire
après le repos. Il ne le trouve qu'après être arrivé à reconnaître

que l'ascétisme ne saurait conduire à la rédemption,



L'APOLOGÉTIQUE CHRÉTIENNE 191

mais qu'on n'y arrive que par une renonciation spirituelle à

soi-même. Grâce à cette connaissance, il devient Bouddha,
c'est-à-dire éclairé.

La doctrine qu'il prêcha bientôt après est éminemment
pratique. Théoriquement il s'appuyait sur la philosophie Sankhya,
sans aller bien au fond des questions spéculatives et ne s'en

tenant pas strictement aux prescriptions de ce système. Avec
cette doctrine il rejette le panthéisme des Brahmines, tout en

maintenant les dieux populaires qui sont adorés comme des

êtres supérieurs, parmi lesquels Brahma prend place. Plus
haut qu'eux tous se trouve Bouddha, c'est-à-dire un homme
éclairé en général. Le réformateur ne dit rien d'un être divin
éternel qui aurait créé le monde. Du reste l'homme ne saurait
arriver à connaître d'où viennent les êtres créés ni où ils vont.
Le Bouddha ne se préoccupe que de l'unique question pratique,
la rédemption, la délivrance du mal. L'homme peut se racheter
lui-même, il n'a pas besoin pour cela d'aucun dieu. Le moyen
n'est pas la connaissance comme dans le système Sankhya, mais
bien l'action morale, la victoire sur l'égoïsme et sur le
sensualisme. Quand on en vient à contempler le monde comme une
bulle d'eau ou d'air, on n'est plus effrayé parle roi de la mort.
Une grande supériorité du Bouddhisme sur le Brahmanisme
est qu'il renonce à l'idée des castes. Nous avons là un humanitarisme

universaliste, qui délivre l'homme de toutes les chaînes
des passions naturelles.

D'accord avec le christianisme, le Bouddha annonce une
religion de rédemption. Toutefois ce n'est pas dupéché et delà
culpabilité, mais du mal qu'on est racheté, et par ce mal il
faut entendre avant tout la migration des âmes. Ce n'est pas
en contenant les mauvais désirs et en faisant du bien aux autres

que l'on arrive à la rédemption, mais en renonçant au désir de

vivre. Pour arriver à la délivrance, il faut renoncer à tout
sentiment, à tout effort; c'est là le Nirvana. « Celui-ci est le remède
à tous les maux, l'eau qui apaise toute soif des désirs et éteint
le feu du péché héréditaire. Le Nirvanan'a ni forme, ni couleur,
ni espace, ni temps; il n'est ni limité, ni illimité, ni présent, ni
passé, ni futur; il ne consiste ni à venir, ni à aller, ni à vouloir



192 CHRISTIAN-EDOUARD BAUMSTARK

ni à désirer, ni à agir, ni à souffrir. La rédemption consiste

donc à arriver à l'annihilation. Si pendant la vie actuelle on fait

pour quelque temps du moins des pas dans cette direction, on

se trouve à tout jamais délivré de toute migration, délivré pour
toujours de l'existence. Mais c'est là une doctrine à l'usage
du petit nombre. La multitude ne pouvant attendre le but
suprême, doit contenir ses désirs, exercer la charité ; c'est là

pour elle le moyen d'arriver à être débarrassée de naissances

nouvelles dans des formes inférieures.
Après avoir sacrifié tout ce qui donne à la vie une forme et

une valeur, le Bouddhisme sacrifie la vie elle-même. La rédemption

consiste à se débarrasser de l'existence. C'est, une religion
de moines et de nonnes, puisque la plupart des hommes sont
retenus par les devoirs de leur vocation et de la famille. La

doctrine exotérique à son tour ne tarda pas à perdre toute
valeur. A mesure qu'il se propagea, le Bouddhisme, pour la
foi et pour le culte, accorda toujours plus de place à l'élément
sensible, aboutissant ainsi à un résultat diamétralement opposé
à celui qu'il avait en vue. D'après sa propre doctrine le Bouddha
devait être anéanti ; il n'en fut pas moins divinisé pour
devenir le centre de la doctrine et du culte. Il devint le Dieu
des Indous, venu du ciel pour les sauver ; il est tout-puissant ;

il sait tout ; c'est le Dieu des dieux ; des prières lui sont
adressées ; sa vie entière est pleine de légendes. On rechercha
ses moindres traces et on honora ses reliques.

Le Brahmanisme réagit à son tour en renonçant à son
panthéisme impopulaire, en donnant une place dans la notion de

Brahma aux anciens dieux populaires, Vischnou et Çiva. Le

premier qui, dans la religion de la nature était le Dieu de la

lumière, fut la personnification de la conservation ; Çiva,
identique à Roudra, représenta la destruction. L'essence divine
fut ainsi divisée en trois moments : création (Brahma), conservation

(Vischnou), destruction Çiva. Ce dernier est le côté

effrayant de la divinité, il est objet de crainte : dans Vischnou
on voit le côté de la divinité favorable aux hommes : c'est
aussi le dieu delà révélation historique. Le Bouddhisme fut ainsi
expulsé des Indes pour céder la place à un Brahmanisme mo-



L'APOLOGÉTIQUE CHRÉTIENNE 193

dilìè qui veut concilier le polythéisme de l'antique religion de

la nature avec le monisme.
Comme celles de tous les autres peuples, la religiou des

Perses était du naturisme, avant l'apparition de Zoroastre. Les

diverses forces, les divers phénomènes de la nature étaient
personnifiés, représentés dans une image à laquelle on rendait
les honneurs divins. Le feu était honoré comme porteur de la
lumière et partant de la vie. A cela se rattachait l'adoration du
soleil. Au culte du soleil se rattachait celui de Mithra. Celui-ci
est le Dieu supérieur de la lumière; il précède le soleil; il
combat, comme héros puissant, contre les esprits des ténèbres,
il est juge des méchants et donne la victoire. L'eau était également

honorée comme élément absolument indispensable à la
vie. Et Syrus passant pour amener la pluie, cette étoile était
honorée comme séjour des eaux supérieures.

L'aspiration vers le monisme se manifestait aussi dans la

religion des Perses. C'est à ce besoin que Zoroastre donna
satisfaction. Il fit son apparition environ 1300 ans avant notre
ère. Sa mission consista à spiritualiser et à moraliser la religion
de son peuple. Son système se trouve dans le Zend-Avesta,
bien que la partie la moins considérable de ce recueil soit
seule de lui. Il ne se présente que comme réformateur de

l'ancienne foi. Il en appelle en effet à d'antiques déclarations

lorsqu'il se trouve en présence des prêtres du feu. Il se croit
cependant possesseur d'une révélation immédiate accordée à

ses prières.
La doctrine de Zoroastre enseigne un Dieu personnel auquel

on accorde tous les attributs et toutes les prérogatives de la
divinité. Il est appelé Ahura-Mazda ou Ormuzd, c'est-à-dire,
celui qui est éternellement sage. Il est le créateur tout puissant,
omniscient ; il produit la vie et tout bien ; il est le père de toute
bonne disposition, de la pureté et de la vérité. Les Perses,
dans leurs prières, lui donnent les attributs les plus élevés.
Ce qui distingue cette religion c'est l'idée de création très fortement

accusée. Le monde n'est pas procédé d'Ormuzd par
émanation, mais de sa parole créatrice qui est à la fois pensée et
action.

THÉOL. ET PHIL. 1876. 13



194 CHRISTIAN-EDOUARD BAUMSTARK

La puissance d'Ormuzd, pour si grande qu'elle soit, est

cependant limitée par celle du principe mauvais appelé Angro-
Maingus ou Ahriman. La puissance de ce principe des ténèbres
est si grande qu'il concourt même à la création. Tous les êtres

mauvais, animaux, plantes, ou choses procèdent de lui. Malgré
cela Ahriman est toujours placé au-dessous d'Ormuzd, le
dualisme n'est donc pas complet. Ahriman ne domine pas
dans un royaume lui appartenant en propre; il se borne à

introduire ses impuretés dans les domaines du Dieu bon. Bien

qu'il soit aussi ancien qu'Ormuzd, sa puissance aura cependant

un terme, par suite de la victoire du bon principe.
Pour qu'Ormuzd ne demeure pas isolé dans son élévation

céleste, on place à côté de lui six saints immortels, les Amschas-

pands qui avec lui forment le nombre saint sept. Ce sont les six
forces ou qualités personnifiées. A cela s'ajoutaient les Izeds,

personnifications nouvelles qui désignent souvent les dieux en

général. Les esprits protecteurs des ancêtres sont également
adorés sous le nom de Fravashis. Ils forment autour de la

divinité tout un monde d'anges qui protègent le monde en

général et les hommes en particulier contre les funestes
influences du démon. Les objets de la nature, les eaux, les

arbres, les montagnes ont également leurs anges protecteurs.
Chez Ormuzd lui-même on distingue entre le Dieu suprême et

son ange protecteur. Plus tard on adora également le temps
incréé, comme fils d'Ormuzd, Zervan Akarana.

Les mauvais esprits, Devas, forment aussi une cour autour
d'Ahriman. Ils sont soit des personnifications et des abstractions,

la mort, la tromperie, soit des êtres plus concrets, les

serpents, etc.
Tout en appelant les prêtres du feu des prophètes de

mensonge, Zoroastre ne rompit pas avec l'antique culte des

éléments. Les anciens dieux furent conservés comme personnages
inférieurs, et le culte du feu, pris dans son action bienfaisante,
se mêla à celui d'Ormuzd. Le soleil, la lune et les étoiles
furent honorés comme porteurs de la lumière. On fit surtout
grand cas de Mithra autour duquel il se forma tout un mythe.
C'est le Dieu de la fructification et de la génération ; toutes les



l'apologétique chrétienne 195

bénédictions naturelles viennent de lui; il donne la santé et la
pureté. Il est le médiateur d'Ormuzd, le Dieu actif, agissant,
celui qui triomphe d'Ahriman, qui introduit dans le ciel des

bienheureux les âmes des trépassés.
Le royaume du bien et celui du mal ont été durant 3000 ans

en présence sans que le moindre combat ait éclaté. Prévoyant
qu'il n'en serait pas toujours ainsi, Ormuzd créa le monde

corporel pour lui servir de boulevard. L'homme comme tous
les êtres vivants, est procédé du taureau primitif tué par
Ahriman. Le premier homme ayant été tué par les Dévas, de

sa semence sortit un arbre à deux tiges duquel Ormuzd lit
Meschia et Meschiana, les ancêtres de toute la race humaine.
La mission des hommes était de combattre les Dévas et de

gagner le ciel par la pureté des pensées, de la parole et des

actions. Mais ce premier couple fut déjà conduit au mal par
les mensonges d'Ahriman. Celui-ci réussit à se faire passer
pour le créateur de toutes choses ; les hommes tombèrent
alors dans le péché et mangèrent des fruits qu'il leur donna.

A partir du moment de l'entrée du mal dans le monde, les

deux royaumes se trouvèrent mélangés. Mais l'état actuel de

lutte ne sera point éternel; la victoire demeurera au bon principe,

après un combat de 6000 ans. Zoroastre est apparu au

terme de la première période de 3000 ans qui est celle du

triomphe d'Ahriman ; après la victoire, au terme de la seconde

période, il y aura un renouvellement de la terre.
La rétribution de chaque individu suit immmédiatement la

mort. Tandis que les bons sont introduits dans les trois paradis
en franchissant le pont Tschinevad, les méchants vont dans

les trois enfers. La perfection n'est toutefois définitivement
acquise que lorsque tout mal sera vaincu, à la résurrection des

morts. Avant cette solution le mal prendra une grande extension

sur la terre. A la suite du jugement les justes seront
éternellement heureux, tandis que les méchants seront détruits
avec Ahriman, dans la conflagration générale qui précédera

l'apparition d'une terre nouvelle où il n'y aura que des choses

pures.
La mission de l'homme consiste à favoriser le règne d'Or-



196 CHRISTIAN-EDOUARD BAUMSTARK

muzd et à s'opposer à celui d'Ahriman, en se gardant avant

tout des souillures du corps et de l'âme. Il doit ensuite faire de

bonnes œuvres et fuir toute action mauvaise. A cela venaient

s'ajouter des observances cérémonielles, dont la plus célèbre

était l'ablution expiatoire avec de l'urine de vache. La législation

était surtout sévère pour ceux qui s'étaient souillés en

touchant quelque cadavre.
C'est évidemment ici une religion supérieure à toutes celles

qui nous ont occupés; aucune de celles qui sont venues plus
tard ne l'a même dépassée de beaucoup. C'est bien le parsisme

qui réalise mieux qu'aucun autre culte ce qu'on peut attendre
de la religion naturelle. Nulle part dans le paganisme, le
monothéisme n'éclate dans une si grande pureté. Pour ce qui est

de l'action morale sur ses sectateurs il peut aisément

supporter la comparaison avec le Brahmanisme et le Bouddhisme.
Nulle part les idées d'immortalité ne sont aussi fortement
accusées et présentées dans un rapport aussi étroit avec la vie
morale.

Toutefois le polythéisme n'est pas entièrement vaincu : les
anciens dieux sont simplement subordonnés à Ormuzd. Puis
la morale religieuse porte trop sur l'extérieur, au lieu de se

concentrer sur la vie intérieure. Par suite des pénitences qui
caractérisent la loi religieuse des Perses, ils n'échappent pas à

la crainte pour arriver à la conscience de la réconciliation et
de la communion avec Dieu.

C'est Babylone qui fut l'antique métropole du paganisme et
de l'idolâtrie parmi les Sémites. C'est laque se trouvent encore
aujourd'hui les ruines immenses du temple de Bel. Bel et
Mylitta étaient les principales divinités de la Babylonie. Le

premier était le Dieu du ciel, de la lumière, du feu ; Mylitta
était la déesse de la naissance. Toutes les femmes lui rendaient
un culte qui n'était autre que la prostitution. Il y avait également

un culte des étoiles, confié à des prêtres appelés
Chaldéens. Datant des meilleurs jours des peuples sémitiques il
fut mis en rapport avec celui de Bel et de Mylitta. Le soleil et
la lune étaient consacrés à Bel ; la terre et Vénus étaient
consacrés à Mylitta. De là résulta toute une science astrologique



l'apologétique chrétienne 197

fondée sur l'exacte concordance entre le ciel et la terre. Chaque

coin de la terre se trouvait subordonné à une étoile
spéciale. Les planètes étaient surtout adorées comme des dieux.
Jupiter et Vénus portaient bonheur, Saturne et Mars annonçaient

malheur.
La foi à un Dieu uniquemanque complètement, tandis qu'un

souffle panthéiste s'accuse assez fortement. A la base de l'idée
de la parfaite concordance entre le ciel et la terre se trouve
celle d'une âme divine pénétrant le monde entier. La pensée
de l'unité de Dieu n'est donc pas étrangère aux Babyloniens,
mais, ne pouvant se formuler en monothéisme, elle se présente
sous la forme panthéiste.

Les Babyloniens n'avaient pas à proprement parler l'idée de

la moralité de la vie humaine. La recherche des plaisirs des

sens était leur unique préoccupation, leur théologie n'avait en

vue que la vie terrestre ; le culte des étoiles ne servait qu'à
prévoir les destinées de l'homme sur la terre. On ne retrouve
pas chez eux les idées d'immortalité aussi accusées que chez
les sauvages, bien qu'elles ne leur soient pas complètement
étrangères. Il est question de conjuration des morts, ce qui
implique au moins leur existence. La présence de ces idées
dans le sein d'un peuple à ce point plongé dans le sensualisme,

montre combien le sentiment religieux doit être
profondément enraciné dans l'âme humaine.

Les Syriens, les Cananéens et les Phéniciens eurent une
théologie plus développée. Le Dieu principal était Baal, le

Seigneur; de même que tous les autres dieux il était conçu
comme divinité de la nature. C'est la force naturelle produisant
partout la vie, le seigneur du ciel et de la terre fructifiée par
ce dernier. Il est appelé Seigneur du ciel, du soleil. Comme le
soleil il a deux faces ; l'une par laquelle il réchauffe et vivifie,
l'autre par laquelle il brûle et détruit. Il est tour à tour conçu
comme Adonis ou comme Moloch. Suivant les peuples c'était
tantôt l'un, tantôt l'autre qui avait la priorité. Baal Adonis et
Aschera étaient les divinités féminines rappelant la vie fructifiante

de la nature au printemps. On leur rendait un culte
semblable à celui de Mylitta. Moloch était le grand destructeur,



198 CHRISTIAN-EDOUARD BAUMSTARK

le soleil qui brûle la terre. On voyait dans toutes les calamités
des expressions de la colère de Moloch qu'il s'agissait d'apaiser

par des sacrifices humains. On sacrifiait aussi des hommes

périodiquement un certain jour de l'année et àia veille de quelque

grande entreprise. Les enfants étaient les offrandes les

plus favorables, soit par suite de leur innocence, soit parce
qu'ils étaient ce que les parents possédaient de plus précieux.
Pour que le sacrifice fût efficace il fallait que les enfants fussent
librement offerts par les parents. Astarté était la déesse de la

destruction, on l'honorait par la mutilation.
Comme au fond ces divinités n'étaient primitivement que les

aspects d'un seul et même Dieu, on les groupait en divinités
qui, distribuant tour à tour des bénédictions et des châtiments,
finissaient par triompher du mauvais côté qu'elles avaient en
elles. C'était le cas de Baal-Melkarlh, et d'Ashera-Astarté. On

arriva aussi à unir les divinités masculines et les divinités
féminines. C'était le cas du Dieu soleil, Sandon, lour à tour
masculin ou féminin. Malgré ces synthèses diverses les divinités
locales se maintinrent; la vraie unité ne fut pas atteinte et on
demeura engagé dans le naturalisme. Aussi la foi à l'immortalité
ne s'élève-t-elle pas au delà de vagues pressentiments.

L'antique religion des Arabes était supérieure à celle des

autres Sémites. C'était avant tout un culte des étoiles. Comme
le soleil exerçait la plus grande influence on lui rendait les

plus grands honneurs. Puis venaient la lune, Saturne, Jupiter,
Vénus. Chaque tribu se trouvait en outre sous la protection
d'une étoile particulière. Mais un Dieu unique, Allah, adoré par
toutes les tribus, planait au-dessus des divinités spéciales. Il
était identifié avec le dieu soleil. Il avait à côté de lui une divinité

féminine Allât ou Alilat, accompagnée de deux autres
déesses Uzza et Manat.

Les Arabes n'arrivent pourtant pas à une claire conscience
de l'unité et de la spiritualité de Dieu ; il n'y avait en tout cela

que pressentiment vague et retour au naturisme et au
polythéisme. Bien qu'ils soient restés à l'abri des impuretés des

autres Sémites, la religion des Arabes n'exerça pas d'influence
positive sur leur moralité, faute de la liberté, principe de la



L'APOLOGÉTIQUE CHRÉTIENNE 199

morale. La vie des hommes est inflexiblement soumise à la
même loi qui règle le cours des étoiles.

Bien qu'ils n'aient pas des idées claires ni arrêtées sur
l'immortalité, ils parlent de l'apothéose de certains hommes, et

quelques Arabes admettaient une certaine immortalité que
d'autres contestaient.

En Egypte aussi, les divinités ne sont que le ciel et la terre
personnifiés, laforce mâle et femelle représentées parle soleil,
la lune ou la terre. Le nombre des dieux est très considérable,
quoique la signification soit à peu près la même. Le culte égyptien

est un mélange de divers cultes locaux. Les dieux locaux
furent conservés, de sorte que la divinité principale variait
d'une contrée à l'autre.

Le culte du soleil était le trait principal de la religion
égyptienne. Ra était le dieu le plus ancien, le dieu soleil; il appartenait

à l'Egypte entière, tout en ayant son siège principal à

Héliopolis. Par suite de la prépondérance politique de Thèbes,
son dieu Ammon devint une des principales divinités et fut associé

à Ra. Avec la domination de Memphis, son dieu Plah, père
des dieux, de Ba lui-même, augmenta en dignité. A côté de

ces trois divinités masculines se trouvaient trois déesses, Neith,
Pacht, Mut.

Le culte le plus général était celui d'Isis et d'Osiris : il ne
se rattachait à aucune localité particulière. Ces deux divinités
représentent le cours de la nature pendant l'année. Le sens du

mythe est que pendant les soixante-douze jours des canicules
la terre, dévorée par les forces destructives et privée de sa

fertilité, mène deuil sur elle-même. Mais elle revient bientôt à la

vie, la prospérité reparaît au printemps. Ce qu'il importe de

remarquer c'est l'intervention d'un dieu mauvais, Typhon. Les

religions naturistes des Sémites, des Grecs et d'autres peuples
ne connaissent pas le dualisme d'un dieu du mal ; c'est la même
divinité qui distribue tour à tour la bénédiction et la malédiction,

si bien qu'il faut s'assurer ses faveurs et détourner sa

colère. Ici tout est plus tranché ; il n'y a rien de commun
entre Isis et Osiris d'une part et Typhon de l'autre. Un trait
caractéristique de ce dualisme, comparé à celui que nous avons



200 CHRISTIAN-EDOUARD BAUMSTARK

vu ailleurs, c'est qu'il n'a pas de portée morale. Typhon est

simplement la personnification de ce qu'il y a de mauvais dans

la nature.
Ce mythe se rattache très étroitement à la foi à l'immortalité.

La victoire sur les principes hostiles n'a pas pour unique
effet la réapparition de la vie de la nature au printemps, comme
dans le culte d'Adonis, mais elle consiste en une persistance de

la vie dans le monde inférieur. La revivification de la nature
devient une image de ce qui se passera dans un monde à venir.
Les Egyptiens croient très expressément à la persistance de

la vie et mettent celte idée en rapport avec leur foi religieuse.
Mort sur la terre, Osiris devient le juge et le roi du monde

inférieur, dans l'Amentes. Le cœur est pesé aux balances de la

justice ; celui qui est léger est précipité dans l'enfer où il doit

expier ses péchés; les justes, après avoir été fortifiés par les

eaux de la vie, se rendent dans les champs du soleil, dans

l'ouest. La migration des âmes est présentée exclusivement
comme un châtiment pour les méchants. On supposait que
chaque trépassé avait été jugé favorablement; il prenait alors
le surnom d'Osiris ajouté à ses noms précédents.

Tandis que l'âme des trépassés vit dans le ciel, le corps vit
encore sur la terre. Celui-ci n'étant pas considéré comme
entièrement mort, on le croyait toujours dans une certaine relation

avec l'âme. Ainsi s'expliquent l'embaumement et le grand
soin que les Egyptiens prenaient des sépultures. Pour correspondre

à ces deux vies nous avons deux genres de jouissances
départies aux justes.

Evidemment, dans cette doctrine de l'immortalité l'esprit
triomphe de la sensibilité. Toutefois ne pouvant briser entièrement

les liens de la vie naturelle on transporte l'existence
actuelle dans la vie future. L'âme éprouve des besoins que le

monde ne saurait satisfaire, mais on n'arrive pas à une
conscience parfaitement claire du monde suprasensible.

Cet élément sensible qui persiste dans la religion des Egyptiens

les conduit à meltre la foi en Dieu en rapport avec le
culte des animaux. On voulait voir sous forme sensible la divinité

cachée ; on désirait la sentir près de soi, et les animaux



L'APOLOGÉTIQUE CHRÉTIENNE 201

parurent aux Egyptiens bien adaptés pour être des incarnations
de la divinité. Ce qu'il y a de mystérieux dans la vie des

animaux, leur instinct sûr, l'uniformité de leur vie, tout cela les

qualifiait admirablement pour être les organes d'une vie
supérieure. C'est ce que paraît du moins indiquer la tradition
suivante. A la prière d'un adorateur demandant à le voir, Ammon
avait répondu en s'enveloppant dans la peau d'un bélier. Des

usages immoraux se rattachaient à ce culte des animaux. Les
femmes égyptiennes devaient demeurer toutes nues pendant
quarante jours devant le nouveau bœuf Apis. Quelques-unes
s'abandonnaient à des boucs.

Le ton dominant de la religion égyptienne est mélancolique
et sombre. En sacrifiant l'animal ils le plaignent, et après l'avoir
mis à mort ils se frappent eux-mêmes. Les larmes et les lamen -

tations abondent dans leur culte. Dans leurs repas on se
faisait passer une momie en miniature pour contenir la joie des

invités dans de justes bornes. L'unique chant national était
une complainte sur la mort d'Osiris. Le joug des obligations
religieuses, des abstinences pesait lourdement sur les prêtres
et sur le peuple.

L'aspiration vers quelque chose de supérieur se manifeste

déjà dans ce fait que tout en maintenant rigoureusement les

idées anciennes, les prêtres ne purent prévenir des controverses

religieuses et l'introduction de dieux étrangers dans ce

pays célèbre pour son intolérance. Il y eut même une réaction
contre le polythéisme, vers 1430 avant Jésus-Christ, sous le roi
Aménophis IV. Dans les mystères égyptiens, à côté d'une
tendance matérialiste, on rencontre l'idée qu'au-dessus de ce

monde visible se trouve un être premier, suprême, indivisible
et immuable, qui se connaît lui-même et qui vit dans une
félicité parfaite.

3° Les religions des Gaulois et des Germains. — Ne connaissant

la religion des Gaulois que par les Romains qui souvent
leur ont prêté leurs divinités, nous savons seulement avec
certitude qu'ils étaient polythéistes. Les druides, outre la religion

publique, avaient une doctrine secrète. Ils s'occupaient
aussi de mathématiques, d'astronomie et de sciences naturelles.



202 CHRISTIAN-EDOUARD BAUMSTARK

Les sacrifices humains, très fréquents, jouaient un grand rôle.
Ils sacrifiaient des hommes faits. Le plus souvent, après avoir
rempli un immense pâturage d'hommes et d'animaux, on y
mettait le feu. Les sacrifices, quand ils n'étaient pas la

conséquence d'un vœu, consistaient en prisonniers de guerre offerts

en signe de reconnaissance pour la victoire. On offrait également

des esclaves ou des chiens après avoir recouvré la santé.
Dans les grands sacrifices nationaux, on immolait des criminels

qui auraient dû également être mis à mort sans cela.
Les Gaulois avaient une foi précise en une vie à venir, qui

n'était d'ailleurs que la répétition de l'existence actuelle. Les
données manquent pour décider s'il y avait des aspirations vers
quelque chose de supérieur.

La religion des Germains est dans un très étroit rapport avec
celle des anciens Aryas. Le dieu germain Zio ou Tiu n'est autre

que le Diu des Aryas. Après avoir occupé la première
place il était devenu le dieu de la guerre. Le principal dieu
des Germains élait "Wodan ou Odin qui était avec Zio dans le
même rapport qu'Indra avec Diu. Ce dieu suprême a des attributs

spirituels, il sait tout ; du haut du ciel il contemple la
terre et tout ce qui s'y passe : il a inventé tous les arts et la

sagesse. Il a de plus des qualités morales ; il est législateur et

juge ; il est le garant de la sainteté du serment.
Vient ensuite Thor, le dieu du tonnerre. Comme le précédent

il représente un côté particulier du dieu suprême Zio ; il
personnifie les grands phénomènes atmosphériques, le

tonnerre et l'éclair. Il est aussi en rapport avec la fécondité de la

terre ; il répand la bénédiction et il combat les forces naturelles
hostiles.

Les autres divinités naturelles sont Freyr, le dieu de la
lumière solaire fortifiante et Freya, sa sœur, déesse de la terre.
Cette dernière a encore un côté moral comme déesse de

l'amour, du mariage et du foyer domestique. Elle s'appelle alors

Frigg et devient l'épouse d'Odin. Comme la terre reprend tous
les vivants dans son sein, elle est aussi la déesse de la mort.
Balder, fils d'Odin et de Frigg, est le plus beau, le meilleur, le

plus sage des dieux. Il y a à son sujet tout un mythe qui rap-



L'APOLOGÉTIQUE CHRÉTIENNE 203

pelle celui d'Osiris. Le père de Balder, Forseti, est le juge des

vivants.
Il y a dans cette religion un mélange de conceptions

spirituelles et de représentations sensibles avec prédominance des

dernières. Les dieux sont conçus d'une manière anthropopati-
que et anthropomorphique. D'autre part ils sont saints; ils
règlent les destinées du monde et jugent. Ce n'est que chez Odin

que les attributs moraux prédominent. Or comme il se trouve
être le dieu suprême, on peut trouver là une aspiration vers
un dieu correspondant à la conscience morale et à la notion de

l'absolu, bien que la tendance au monothéisme fasse défaut
chez les Germains.

Le mauvais principe Loki possède une puissance presque
égale à celle d'Odin. Il a pour fils le loup Feuriz, l'image de la

mort qui dévore tout, Hel, la terre comme déesse de la mort
recevant tout dans son sein, et le serpent Midgard, la mer
enlaçant la terre et touchant à l'empire des morts. Sous d'autres

rapports ce Loki est présenté comme ami, frère, compagnon
d'Odin ; il entretient les meilleurs rapports avec lui et avec les
autres dieux. Cela tient à ce que primitivement il représentait
une des faces d'Odin.

Le dieu suprême, produit lui-même du devenir, n'est pas le
créateur mais simplement l'organisateur de la terre et du ciel.
Le bon principe ne triomphe pas toujours. A la fin du monde
tous les dieux bons sont tués, à l'exception de Balder qui règne
sur un monde nouveau avec les descendants des dieux actuels.

Les idées sur la vie à venir sont très peu précises. Les âmes
des guerriers morts sur les champs de bataille et celles des

princes vont, dans la Walhall où, sous la domination d'Odin,
elles mènent une vie en tout semblable à l'existence précédente.
Tous les autres vont dans le monde général des morts, Nifl-
heim, monde triste, ténébreux et froid placé sous la terre. A
cela s'ajoute la croyance que les morts habitent l'intérieur des

montagnes, les sources et les étangs. Çà et là on trouve l'idée
de rétribution.

Comme celle de tous les autres peuples la religion des
Germains inspirait un certain fond de tristesse. La peur des dieux



204 CHRISTIAN-EDOUARD BAUMSTARK

demeure le sentiment dominant. Odin lui-même auquel on est
redevable des bénédictions de la nature est conçu comme objet

d'effroi, si bien qu'on lui fait des sacrifices humains.
4° La religion des Grecs et des Romains. — La religion des

Grecs, riche en dieux, est la résultante de plusieurs
circonstances : l'exubérance de la vie naturelle, la position particulière

du pays sur les limites de l'Orient et de l'Occident, le

mélange de plusieurs tribus fort diverses, les rapports avec
des peuples étrangers, tout cela a concouru à produire cette

croyance populaire qui se trouve chez Homère et chez Hésiode.
Les mythes des Pelages, naturistes comme ceux de toutes les

peuplades de souche aryenne, forment la base générale. A côté
de Jupiter qui répand des bénédictions, nous avons sa femme
Géa, le soleil, la déesse du feu Hestia, Aidoneus et son épouse

Persephone, maîtres du monde inférieur.
Uranos, Cronos et les Titans, dieux antérieurs à ceux de

l'Olympe et vaincus par Jupiter n'étaient pas objets de culte. Celui

de Jupiter est le plus ancien. Ce n'est que lorsque la

mythologie est déjà formée pour l'essentiel qu'on voit naître la

théogonie, comme moyen de rendre compte de l'origine des

dieux. Les grandes révolutions de la nature furent considérées

comme des combats de dieux. Jupiter en serait sorti vainqueur
et avec lui l'ordre admirable clu Cosmos.

A côté de Jupiter on adorait des dieux naturels ayant une
manifestation dans la nature, et exerçant de l'influence sur le

cours des choses. Ainsi Géa, la mère de tous les vivants,
distribue toutes les bénédiclions, mais elle devient aussi déesse

de la mort parce qu'elle reçoit dans son sein tous les trépassés.
Puis vient Hélios, éclairant la terre de ses rayons, voyant
tout, il est témoin de toules les actions humaines. A lui se

rattachent ses deux sœurs, Eos et Selène. Des étoiles éclatantes
et des groupes d'étoiles, les nuages, les vents, la mer, les fleuves,

les sources passaient pour des divinités.
Il y aen tout ceci tendance à s'élever au-dessus du culte de

la nature, mais on n'aboutit pas; il n'y a pas vraie personnification:

ces personnalités ne sont pas seulement attachées à certains
objets naturels, elles se confondent souvent avec eux. Ce fut la



L'APOLOGÉTIQUE CHRÉTIENNE 205

conception des dieux de l'Olympe, personnalités libres
dirigeant le cours des affaires humaines, qui donna au sentiment

religieux des Grecs cette satisfaction qu'il ne pouvait trouver
dans les divinités inférieures. Ce n'est pas à dire que le côté

naturiste ait complètement disparu, mais l'élément moral
prédomine chez ces personnalités. Jupiter, Héra, Pallas, Athene,
Apollon ont tous une partie morale qui est la principale.

En faisant des dieux des personnes morales on accomplit un

progrès incontestable, mais d'un autre côté l'idée des dieux se

trouve amoindrie. On leur prête ses propres faiblesses sans

arriver à une conception qui réponde à l'idée qu'on se fait des

dieux. Ils ont un corps comme les hommes, seulement les
artistes s'efforcent de les présenter comme beaucoup plus beaux;
ce qui aboutit à confondre l'image et la divinité. Ayant un corps,
ils ont besoin de nourriture et ne peuvent échapper aux lois de

l'espace. Ils habitent le ciel et leur action sur la terre se manifeste

par des mouvements, des perceptions sensibles, seulement

leurs sens sont beaucoup plus puissants et leurs mouvements

plus prompts. Mais les dieux ne savent pas tout et ne
sont pas tout-puissants. Ils tiennent conseil et se trompent les

uns les autres. Les Grecs ne réussissent pas à s'élever au-dessus
de cette contradiction qui, d'une part, leur fait accorder aux
dieux la toute-science et de l'autre les pousse à la leur refuser.
Il en est de même pour la puissance divine, qui ne saurait être
illimitée, vu la pluralité des dieux. Les dieux régnent bien sur
la nature, mais ils ne l'ont pas créée. Aussi, quoiqu'ils soient
appelés bienheureux, ils n'échappent ni au besoin, ni à

l'inquiétude. Les querelles incessantes qui les agitent doivent être
déjà une cause de chagrin et d'ennui. S'ils n'échappent pas
aux lois de l'espace, ils subissent également celles du temps ;

l'éterniténe faisait pas partie intégrante de la notion des dieux ;

leur immortalité n'est pas de l'éternité. Ceux de l'Olympe ont
eu des prédécesseurs ; il est parlé de la mort de dieux. Pour
ne pas mourir, pour conserver ce corps divin supérieur à celui
des hommes, il faut recourir au nectar et à l'ambroisie. Encore
ici l'idée n'arrive pas à trouver son expression adéquate.

Le même contraste éclate quand il s'agit des attributs mo*-



206 CHRISTIAN-EDOUARD BAUMSTARK

raux. La justice retributive ne peut toutefois être soumise à

cette contradiction. Déjà chez Homère la principale fonction
des dieux consiste à punir l'injustice. Si elle ne se manifestait

par le châtiment atteignant le coupable, on se croirait autorisé
à douter de l'existence des dieux. Plutôt que de ne pas s'exercer,

cette justice distributive frappera l'innocent avec le
coupable. Les faits sont néanmoins contraires à cette croyance.
Alors on a recours à l'idée d'une expiation, soit dans cette vie
par substitution, soit dans une autre.

Le côté de cette justice distributive qui veut, que les bons
aient ce qu'il leur revient n'est pas accusé avec la même

rigueur. Le fait que les Grecs, malgré leur disposition fort
caractéristique à la gaité et à la joie, n'ont pu s'élever à l'idée de

récompense stricte, comme ils s'étaient élevés à celle de

vengeance, montre combien, en dehors de la révélation, l'homme
est hors d'état de trouver ce que la conscience religieuse
réclame. Ils sont plus certains du châtiment que de la récompense.

La justice retributive des dieux manifeste leur sainteté. Tout
en ayant cette dernière idée, les Grecs attribuent à leurs dieux
des choses qui la renversent. La divinité ne punit pas les
actions mauvaises uniquement dans l'intérêt de l'ordre extérieur,
mais son énergie la plus intime s'accuse contre l'action
mauvaise. L'orgueil, l'arrogance qui porte l'homme à franchir les
limites qui lui ont ,été imposées provoque la Némésis divine.
Mais à cela s'ajoute un autre côté de la Némésis divine qui
renverse la sainteté. Ce n'est pas l'arrogance humaine seulement,

mais toute grandeur extraordinaire, tout bonheur
dépassant les limites, qui provoque la Némésis, la colère céleste.
Cette jalousie est d'autant plus vive quand un dieu particulier
se trouve atteint. Cette haine ne poursuit pas uniquement le

coupable, mais les membres infortunés de sa race. L'immoralité

divine est ici manifeste. Ajoutons que les dieux tendent des

piégesaux hommes vertueux pour les faire tomber dans le mal.
N'étant pas saints les dieux grecs ne sauraient aimer. Il est

vrai que tout ce qui est bon provient d'eux. Mais d'abord il n'y
a que quelques dieux qui fassent du bien aux homines, d'autres



L'APOLOGÉTIQUE CHRÉTIENNE 207

leur font du mal ; l'amour n'est pas un attribut général des

dieux. En second lieu, ce n'est point par amour, mais bien
parce que leur nature les y porte qu'ils font le bien. Et, malgré
cela, chose contradictoire, ils ne font pas du bien à tous, mais
arbitrairement à quelques-uns. Les dieux se laissent aussi
réconcilier par des moyens arbitraires.

Comme leur pouvoir est limité, ils ne sauraient avoir créé le
monde. Celui-ci se serait développé de lui-même du chaos
primitif. Les dieux peuvent avoir d'autant moins créé que les plus
anciens d'entre eux sont le fruit du développement cosmique.
Par contre, ils sont bien les conservateurs du monde. Ils sont
la source de l'ordre public, des lois; ils dirigent l'histoire des

peuples. Les individus dépendent également d'eux à tous
égards. Mais les Grecs n'ont pas l'idée d'une direction
providentielle des dieux, d'un plan divin devant trouver sa réalisation

dans l'histoire des hommes et des peuples. Par suite de

déterminations contradictoires qu'ils prêtent aux dieux, il ne
saurait y avoir un plan vraiment un de l'histoire.

Au-dessus des dieux limités plane le destin illimité, Moïp«.

C'est là une aspiration très ancienne vers un absolu divin. Chez

Homère le destin est supérieur aux dieux ; Jupiter lui-même a

besoin d'en rechercher la volonté qui lui est inconnue. Lorsque
les dieux sont en accord avec le Fatum, ils ne font qu'en
exécuter les décrets ; en cas de désaccord ils ne peuvent faire

prévaloir leur volonté. Ce sont justement les points décisifs de

l'épopée qui échappent entièrement à l'intervention divine.

Jupiter lui-même se lamente de n'avoir pu prévenir la mort
de son cher fils Sarpédon. Ce n'est que tard, sous l'action de

la tendance au monothéisme s'accusant toujours mieux avec

Pindare, Eschyle et Sophocle, qu'on voit le destin et la volonté
de Jupiter ramenés à l'unité.

Cette foi au destin paraît être déjà une conséquence de

l'aspiration au monothéisme, d'après Naegelsbach, dont
Pfleiderer combat l'opinion. Comme par monothéisme on ne peut
entendre que la croyance en un absolu, ou en une divinité
une et que le destin se montre comme une puissance absolue

dominant tout, il est manifeste que la croyance au destin est



208 CHRISTIAN-EDOUARD BAUMSTARK

du monothéisme. L'essentiel c'est de croire à un absolu un,
bien qu'on doive aboutir à le concevoir comme personnel.
Les dieux de l'Olympe sont personnels, mais non absolus; le
destin est absolu, mais non personnel. Le monothéisme grec se

développa dans une autre direction. Les grands événements
de l'histoire furent rapportés par les poètes à la divinité que
les trois grands poètes identifièrent avec Jupiter, le destin à

son tour devint l'ordre moral identique à la volonté de Jupiter.

Tout cela n'exclut pas beaucoup de notions polythéistes qui
persistent. La conscience religieuse des Grecs aspire donc

vers un absolu personnel qu'elle ne réussit pas à atteindre.
La religion pénétrait la vie privée et publique des Grecs. Il

doit en être ainsi quand la divinité est la nature personnifiée et

que celle-ci n'est qu'une manifestation de la divinité. La

prière, manifestation la plus immédiate de la conscience
religieuse, jouait un grand rôle, surtout comme demande,
manifestation des besoins, de la dépendance et de la confiance en
Dieu. On ne demandait guère que des biens temporels ; ce
n'est que plus tard qu'on pria pour obtenir la vertu, la sagesse,
le pardon des fautes. Et encore ce point de vue est-il toujours
demeuré étranger au peuple. L'exaucement dépend d'une
foule de conditions et demeure incertain, même quand elles
sont remplies, car tout dépend des fantaisies des dieux qu'il
faut se rendre favorables.

Le sacrifice, centre du culte, jouait un rôle plus grand
encore. Rien d'important dans la vie publique ou privée n'avait
lieu sans qu'on y eût recours en offrant les objets les plus
divers. Il avait la signification tantôt d'un hommage, tantôt
d'une expiation. Même dans les temps historiques il y avait des

sacrifices humains périodiques, à Athènes et ailleurs, surtout
dans les temps de calamité, comme moyen d'expiation. Les pestes,

les défaites étaient censées envoyées par un Dieu irrité
qu'il s'agissait d'apaiser. Plus tard on eut recours à de simples
Châtiments corporels, ou bien les animaux furent substitués
aux hommes.

Plein de crainte et d'incertitude au sujet de l'avenir qu'il
brûlait de connaître, le Grec faisait un grand usage de la man-



L'APOLOGÉTIQUE CHRÉTIENNE 209

tique. Dans cette religion naturiste, les phénomènes les plus
divers devaient servir à manifester la volonté des dieux et
l'avenir. Le doute se fit toutefois jour de bonne heure, déjà du
temps d'Homère. Ceux qui firent de la divination un métier
achevèrent de la discréditer. La foi aux oracles se maintint
plus longtemps dans toute sa force. Ce qui leur conserva leur
haute valeur, c'est que les plus importants étaient au service de

la politique. Ils décidaient de la guerre et de la victoire par
l'enthousiasme guerrier qu'ils servaient à enflammer. Ge fut
aussi là ce qui les perdit, lorsque la Grèce n'eut plus de vie
politique indépendante. Le désir de connaître l'avenir ne fut
donc pas plus satisfait que les autres.

Les dieux n'ayant pas fait connaître leur volonté par des

commandements précis, les Grecs, pour tout ce qui concernait

leur conduite morale, étaient obligés de recourir aux
prescriptions de la conscience. La crainte était par conséquent
leur principal mobile, car ils ne pouvaient aimer des dieux qui
ne les aimaient pas ; il ne restait qu'à craindre des divinités qui
se manifestaient exclusivement comme justes. Commele grand
péché c'est l'arrogance, ô/3/«;, la vertu principale consistera
à savoir se tenir dans de justes bornes, aufpovvmi. En face des

dieux, cette vertu consiste à reconnaître la vanité, la fragilité
de la vie; à l'égard des homines, elle consiste dans la justice,
qui apprend à se tenir dans les justes limites imposées par les
droits des autres. C'est plus que le simple droit juridique ; on
fait appel à la conscience et à la crainte des dieux, il y a là

quelque chose rappelant l'amour du prochain. Il est ensuite
toute une classe de vertus rentrant dans la philanthropie.

Le mariage n'était pas une institution religieuse, bien que la
consécration de la religion ne fît pas défaut ; ce n'était pas non
plus l'union morale de deux personnes de sexe différent, en

vue de la satisfaction morale des besoins naturels ; c'était une
institution purement légale et politique ayant pour but unique
de donner des citoyens à l'état. L'amour entre les conjoints ne

jouait aucun rôle ; les considérations sociales décidaient de tout ;

les enfants, en vue desquels le mariage avait été conclu,
formaient l'unique lien entre le père et la mère. La fidélité conju-

THÉOL. ET PHIL. 1S76. 1-1



210 CHRISTIAN-EDOUARD BAUMSTARK

gale était la principale vertu de la femme, parce qu'il s'agissait

avant tout de continuer la race. Le mari pouvait se livrer
au concubinat et rompre aisément son mariage. La monogamie

et le fait que le mari avait pour mission de faire l'éducation

de sa femme, offrent deux heureux correctifs. La piété
des enfants envers leurs parents est aussi un des heureux
côtés de cette vie de famille que l'esclavage affectait
profondément.

Tout ce que l'individu fait pour l'état, c'est par reconnaissance

qu'il le fait. Il lui doit les bienfaits sociaux, ceux de la famille,
l'éducation et la religion. La justice exige donc qu'on aime
l'état. L'individu doit ici abdiquer à tous égards: mais les

étrangers ne sont considérés que comme des barbares.
La tempérance, sufpoawn, n'implique nullement la modération

de ses propres penchants sensibles. L'adultère seul était interdit,

mais les relations de l'homme marié avec les hétères allaient
sans dire. On sait aussi le peu de délicatesse des Grecs à

l'égard de la pédérastie.
Rien ne montre mieux ce que la vie morale des Grecs laissait

à désirer que la circonstance qu'ils n'avaient pas de mots

pour désigner le péché. L'essence du mal moral est conçue
négativement : c'est de la folie, uìtuo-j, quelque chose sans

conséquence, dont le siège est plutôt dans l'intelligence que
dans la volonté. Quand il est considéré positivement, le péché
consiste à franchir les limites imposées à l'homme, l'arrogance,
vßptc. L'idée de l'égoïsme, celle de l'éloignement de Dieu ne

jouent aucun rôle. Enfin, pour ce qui est de la culpabilité, elle
est mise sur le compte des dieux : chez Homère, ils trompent
les hommes et les conduisent au mal. Plus tard il y eut réaction

de la conscience morale. On vit le résultat d'un châtiment
dans le fait que les dieux aveuglaient certains hommes. Les

Erinnées, les déesses vengeresses, devinrent la personnification
des angoisses de la conscience qui ne se laisse apaiser par
rien. Ces deux sentiments, conscience de la faute et du châtiment

divin, conduisent au besoin d'expiation. Comme la faute
est une révolte, l'expiation se traduit par l'humiliation, par le

sacrifice qui possède une valeur expiatoire, même lorsqu'il n'a



L'APOLOGÉTIQUE CHRÉTIENNE 211

pas lieu par substitution. A l'expiation s'ajoutait la purification
qui avait lieu avec de l'eau ou avec du sang. Tout cela ne
suffit pas pour donner à la foi populaire le sentiment du
pardon, qui n'est pas général, mais dépend toujours de la
fantaisie des dieux. Ensuite il y a des crimes qui ne sauraient
être expiés et que la vengeance divine poursuit de génération
en génération. Les Grecs ont beau considérer le péché d'une
façon assez superficielle, le besoin de pardon se fait jour et
ne réussit pas à trouver sa satisfaction.

Malgré l'éclat et la joie des fêtes, la disposition religieuse
fondamentale n'était pas gaie. Pour être sûr de la protection
divine, il fallait avoir le sentiment de sa propre justice, qui
était encore troublé par le fait que la volonté des dieux jouait
un grand rôle. Au lieu de la confiance, nous avons l'abandon
aux dispensations divines. Cet abandon à divers égards est de

la résignation ; en effet, on ne subordonne pas sa propre
volonté entachée d'erreur à la haute sagesse du plan divin,
mais on subit ce qu'on ne peut éviter, les lois d'un destin inexorable.

Aussi la religion était-elle impuissante à donner aucun appui
dans les souffrances de la vie. Il est faux que la gaîté soit le

ton dominant de l'esprit grec. Bien des écrivains ont signalé
le néant et la misère de la vie. Ces accents se rencontrent déjà
chez Homère, qui appelle souvent les mortels des misérables.
Ces lamentations allèrent toujours en augmentant et les

moyens de consolation furent trouvés insuffisants. L'absence
de besoins était présentée comme le grand remède contre le
malheur et la douleur, mais tout le monde ne possédait pas
cette faculté de s'abstenir ; le fait de s'abstenir de toute
arrogance envers les dieux ne suffisait pas pour prévenir le
malheur, (jui pouvait être provoqué également parla jalousie et la
haine des dieux; enfin il y avait toujours les dieux mauvais,
dont on éprouvait journellement l'action. Tout au plus ces

remèdes divers peuvaient-ils émousser le sentiment du
malheur. Toute consolation positive faisait entièrement défaut ; il
manquait en effet toujours cette tenue qui laisse à la vie la

dignité même au sein des souffrances. Les hommes les plus



212 CHRISTIAN-EDOUARD BAUMSTARK

heureux de l'antiquité s'avouent malheureux et déclarent
qu'il aurait mieux valu ne pas naître.

La mort est le plus sûr remède aux maux de la vie, aussi en
hâte-t-on parfois la venue au moyen du suicide. La mort, du

reste, n'apporte pas de bien positif. Tout en voyant en elle la
fin des souffrances, le Grec la redoute. La vie qu'on attend
après la mort est profondément triste : en perdant son corps
l'homme est privé de son moi, de sa personnalité pour mener
clans les enfers la triste vie d'une ombre. Quelques héros seulement

parviennent à la félicité des dieux, et, d'après les

auteurs tragiques, il n'y a de sentence portée après la mort
que sur les criminels.

La religion des Grecs est donc défectueuse sur deux points
fondamentaux : elle ne connaît pas d'expiation pour le péché,
elle n'a aucune perspective consolante à offrir après la mort.
Il y eut des cultes étrangers qu'on introduisit en Grèce pour
chercher à combler ces lacunes. Ce qui gagna surtout beaucoup

de gens aux mystères, ce fut l'action que ces représenta-
Lions nocturnes e.t secrètes produisaient sur l'imagination de

ceux qui demandaient l'initiation. L'on était également attiré par
le besoin d'expiation qu'ils ne pouvaient satisfaire, parce que,
privés de tout contenu moral, ils (ceux d'Orphée) se bornaient
à n'être que de pures cérémonies extérieures. Les mystères
d'Eleusis faisaient briller des espérances de bonheur. Mais le
but ne pouvait être atteint parce que le bonheur ne dépendait
pas delà conduite morale. La faveur dont jouirent les mystères
montre combien l'esprit grec était disposé à chercher partout
le repos, la consolation, pour asseoir l'espérance à une vie
future. Le peu de cas que les philosophes font de ces mystères
montre assez qu'il n'y avait rien à en attendre. Tandis que
Platon les blâme positivement, les apologètes chrétiens en

signalent l'influence démoralisante.
En dehors de la philosophie, on ne trouve que chez les

Pythagoriciens une doctrine de l'immortalité ayant une portée morale.
L'âme individuelle est une partie de l'âme du monde répandue
dans l'univers entier; avant de prendre un corps, elle menait
une vie pure, divine. C'est par suite d'une faute qu'elle est entrée



L'APOLOGÉTIQUE CHRÉTIENNE 213

dans l'existence actuelle. La mission de la vie humaine est de

rétablir l'harmonie, afin qu'après la mort l'âme puisse être

reçue dans la sphère supra-sensible, dans le monde de

l'harmonie. Les méchants seront soumis dans le Tartare à des

souffrances plus grandes que celles de cette vie, à moins

qu'ils n'aient à parcourir les diverses phases de purification
que présente la métempsycose.

La pureté consiste ici dans la séparation d'avec le corps, et
dans des observances rituelles. Ils tombent dans toute
l'extériorité et les petitesses du légalisme. Et c'est là cependant ce

que l'esprit religieux de la Grèce a pu nous dire de mieux sur
les plus importants problèmes de la vie humaine

Aucune de ces tendances diverses, auxquelles le Grec va
demander la satisfaction que la religion populaire ne peut lui
procurer, ne se met en opposition avec le polythéisme : elles

aspirent toutes à le compléter. Les philosophes, eux, s'aper-
cevant de ce que cette tentative avait de vain, s'engagèrent
dans une opposition qui devait avoir pour résultat le renversement

de la religion nationale. Le chef de l'école éléate,

Xénophane, ouvrit la marche, en s'élevant contre
l'anthropomorphisme la pluralité et l'immoralité divines. Malgré des

apparences monothéistes ce philosophe n'en demeure pas
moins panthéiste. Dieu et le monde sont confondus: ils sont
éternels l'un et l'autre.

Bientôt après Heraclite s'élève contre les sacrifices d'animaux

et l'adoration des statues ; Anaxagore proteste contre le
culte des objets naturels, le soleil, dans lesquels on voyait
des dieux. La guerre du Péloponèse ébranla fortement la religion

et la moralité. Les sophistes donnèrent une forme scientifique

à toute la tendance de l'époque. La maxime de Protagoras,

proclamant l'individu mesure de toutes choses, devait
conduire à la négation de tout ce qui concerne Dieu et la
morale. Prodicus déclare que les hommes ont divinisé tout ce

qui leur était de quelque utilité. D'après Critias, la religion
aurait été inventée par d'habiles législateurs.

Les poètes tragiques travaillent de leur côté à renverser la
foi. Euripide nie les dieux et l'immortalité de l'âme. Tout en



214 CHRISTIAN-EDOUARD BAUMSTARK

voulant protester et défendre les bonnes vieilles traditions,
Aristophane fait rire aux dépens des dieux. En opposition au

subjectivisme des sophistes Socrate place la source de la

philosophie dans l'élément rationnel commun à tous les

hommes. Mais cette raison ne saurait pénétrer l'essence de la

divinité. Il croit à la religion populaire, mais il la dépasse en
disant que la disposition pieuse est le meilleur des cultes. Au-
dessus de tous les dieux, il admet un être divin qui les domine.
Toutefois il n'a pas ramené ces deux conceptions à l'unité; il
parle tour à tour des dieux et de Dieu. Les divers dieux ne
seraient que les instruments delà divinité unique.

La philosophie postérieure à Socrate s'efforça également de

concilier le polythéisme et le monothéisme. Partant des besoins

pratiques comme Socrate, Platon va demander à la philosophie
ce que la religion est hors d'état de donner. Son système, qui
devait embrasser l'homme tout entier, respirait un souffle
religieux et monothéiste. A la tête des idées supra-sensibles il
trouve celle du bien qui se confond avec la divinité. C'est aussi

du point de vue de l'idée du bien qu'il détermine la notion de

l'âme humaine, la mission de l'homme, qui consiste à se rendre
semblable à Dieu. L'âme, éternelle et divine, doit arriver à

dominer les autres parties constitutives de l'homme et réaliser
l'idée du bien. L'essence divine de l'âme étant de connaître, la
vertu devient une science. L'homme ne veut jamais le mal pour
lui-même; il ne le fait que par ignorance ou par manque de

jugement. La partie divine de l'âme a préexisté, avant d'entrer
dans l'existence actuelle par suite d'une chute, qui a déterminé
la position morale d'un chacun sur la terre. La vie à venir sera
déterminée à son tour par la carrière actuelle. L'âme étant de

son essence le principe de vie, il serait contradictoire qu'elle
pût être mortelle. Par suite de sa parenté avec les idées,

comme elles, il faut qu'elle soit simple, indestructible, éternelle.
Rien de plus agréable pour le sage que la mort, puisqu'elle
vient débarrasser l'âme d'une prison, qui n'est autre que le

corps. Pour pouvoir être introduit dans la communion avec la

divinité, l'homme doit vaincre ses penchants, s'occuper des

idées, c'est-à-dire de la vraie philosophie. Les philosophes



L'APOLOGÉTIQUE CHRÉTIENNE 215

seuls arrivent au bonheur après une triple métempsycose ; les
autres doivent expier leurs péchés en passant par plusieurs
transformations en rapport avec leur état moral.

Malgré cette tendance monothéiste incontestable, Platon a

insisté plus qu'aucun autre philosophe sur l'importance de la

religion populaire. Ce fait montre qu'on ne saurait établir de

rapprochement entre le christianisme et le platonisme. Il n'est

précurseur du christianisme qu'en ce qu'il représente le point
de vue le plus élevé auquel la Grèce est arrivée. Il ne s'est

pourtant pas élevé jusqu'à l'idée d'une personnalité divine
vivante. Dieu n'a pas créé le monde, il a eu la matière en face

de lui; son activité a été limitée par la nécessité. L'essence du

péché est méconnue : il n'est qu'un manque d'intelligence. Le

péché qui a fait tomber les âmes dans des corps provient
également d'un manque de force spirituelle. Le système est

sans but arrêté; il se meut dans un cercle: les âmes élevées
dans la région des idées peuvent chuter encore et
recommencer l'épreuve à nouveau. Le platonisme fortifie toutefois
le besoin de rédemption ; il fait sentir tout ce qu'il y a de

défectueux et d'intenable dans le paganisme: il a travaillé
pour le christianisme et en accusant les besoins religieux, et

en portant les regards sur le suprasensible et l'infini.
Aristote a rompu plus carrément avec la religion populaire.

Il accuse plus fortement encore que Platon la notion de l'unité
de Dieu. Dieu est personnel. En qualité d'intelligence absolue
il est la pensée de la pensée, l'unité personnelle de la pensée et
de ce qui est pensé : le sujet-objet absolu. Il n'est toutefois que
le premier moteur et non le créateur du monde. Et encore ne

comprend-on pas comment il peut sortir de lui-même et être le

premier moteur. Aussi ce philosophe ne peut-il admettre
aucune providence: Dieu se tient loin des hommes et ne se

mêle pas de leurs affaires. Aristote maintient la divinité des

étoiles qui sont pour lui des êtres intelligents, tandis qu'il ne
voit dans les dieux de l'Olympe que des personnages fabuleux.

Il n'admet ni la préexistence de l'âme, ni ses pérégrinations

et renonce à l'immortalité personnelle, sans toutefois la
contester expressément. Il n'a pas non plus une notion exacte



216 CHRISTIAN-EDOUARD BAUMSTARK

de la mission morale de la vie humaine. Il n'admet pas la

liberté; entre le bien et le mal il n'y a qu'une différence du

plus au moins ; le mal est le même que le bien non en réalité,
mais en puissance. Le bonheur est le but de l'activité morale et
la suprême félicité n'est autre que la pensée se contemplant
elle-même.

Malgré leurs lacunes, ces deux philosophes fournirent un
certain appui à quelques esprits réfléchis en les élevant dans

tout un monde de pensées. Mais après Aristote il y eut, sous

l'influence des conquêtes d'Alexandre, une tentative de

restaurer le paganisme en faisant une religion universelle aux
dépens des cultes locaux qui disparaissaient avec les nationalités.

Mais les préoccupations religieuses faisaient vraiment
défaut. Comment en clouter en voyant fleurir le culte de

Dionysus répondant aux préoccupations sensualistes de l'époque
et se propager la manie des apothéoses, ce qui fit croire à

Evémère que les dieux de l'Olympe à leur tour n'étaient que
des hommes divinisés La philosophie de l'époque, ne se

contentant pas de s'élever contre les dieux populaires, devient

toujours plus irréligieuse. Les stoïciens, qui prétendent remédier

au mal et raffermir la foi populaire, sont des panthéistes
matérialistes. Ils nient la liberté et proclament la nécessité du

mal, ombre inévitable du bien. La vertu qui consiste à vivre
conformément à la nature et à se confondre avec ia vertu,
est le tout de l'homme. Le fait que le stoïcisme a été ce qu'il
y a eu de mieux en Grèce jusqu'à l'avènement du christianisme

prouve assez clairement que la nature humaine ne
saurait tirer d'elle-même ce dont elle a besoin. Les philosophes
prétendent être pratiques et quoi de plus abstrait que leur
doctrine de cet être un duquel tout procède! Est-il rien qui
laisse le cœur plus froid'? La morale stoïcienne, avec son

orgueilleuse prétention de se suffire à elle-même, est
précisément le contraire de la morale. La liberté niée, le mal
proclamé nécessaire à l'harmonie du tout, il ne saurait plus être
question de morale. Le stoïcisme se met en contradiction avec
lui-même en faisant l'éloge de la vertu clu sage. Le principe
qui ordonne de vivre conformément à la nature serait excel-



L'APOLOGÉTIQUE CHRÉTIENNE 217

lent, si l'on distinguait entre la nature primitive de l'homme et
celle qui est résultée du désordre qui s'est introduit clans son
sein. C'est le christianisme qui a seul établi cette distinction.
Le stoïcien qui réaliserait son idéal de vertu ne vivrait pas
conformément, mais contrairement à la nature. Mais le stoïcien

accorde que cet idéal n'a jamais été réalisé ; aussi, pour
arriver à l'impassibilité, est-il condamné à suivre sa nature
subjective. Il n'existe pas à ses yeux de loi objective, indépendante

de lui. La vertu consiste à faire les choses auxquelles il
est porté par sa nature. Aussi si la satisfaction d'une passion

peut lui procurer le repos philosophique, ne s'en abstiendra-
t-il pas. En effet, tout ce qui est naturel n'est-il pas divin?
Lorsque la vie ne lui fournit plus ce qui peut contribuera son
bonheur et à son impassibilité, il lui reste la ressource du
suicide.

L'épicuréisme est plus désolant encore. Pour arriver au

repos de l'âme il faut renoncer à la crainte provenant de la
foi aux dieux. A cela doit venir s'ajouter le plaisir, bien positif.
Tout, sans en excepter la vertu, doit concourir à atteindre ce

degré suprême de bien-être corporel et spirituel qui procure la
sérénité de l'âme.

Après avoir produit ces deux derniers systèmes, l'esprit grec
épuisé tomba clans le scepticisme. Fiecherchant aussi le repos,
la sérénité, les sceptiques croient la trouver en renonçant à

toute vérité. L'antique religion est donc tombée en discrédit ;

la philosophie n'est pas de force à tenir sa place; les forces
naturelles de l'humanité sont épuisées; sans le savoir cette

époque aspire après quelque chose de nouveau qui fera bientôt
son apparition.

Les Domains étaient profondément religieux, le sentiment
cie la dépendance se manifestait à tout propos, mais leur
religion était sobre prosaïque ainsi qu'il convient à un
peuple éminemment pratique. La tendance monothéiste est

fortement accusée. Le Jupiter optimus maximus, qui domine

tout, peut avoir été aux jours antébistoriques le Dieu unique ;

les divinités venues plus tard n'auraient été que des
personnifications do ses attributs et de ses forces. Tout fut pei-



218 CHRISTIAN-EDOUARD BAUMSTARK

sonnifié et déifié, depuis les relations sociales et les
événements de la vie, paix, espérance, faim, peste, jusqu'aux
occupations diverses de chaque heure du jour. A mesure

que la vie se complique les dieux se multiplient. Quand
au bétail comme moyen d'échange vient s'ajouter le cuivre,
le dieu Aesculanus vient s'ajouter à l'antique déesse Pecunia,
tandis que Argentarius fait son apparition avec l'usage de

l'argent. A cela vinrent s'ajouter des divinités étrangères des

peuples vaincus, si bien que la plupart des Romains ne savaient

pas les noms de tous leurs dieux.
L'élément de l'intériorité fut remplacé par le culte cérémonial

qui se développa plus que chez aucun autre peuple.
L'essentiel c'était de se rendre les dieux favorables, en observant
strictement certaines formes qui les contraignaient. Ainsi dans

les prières on ne demandait jamais des bénédictions
morales ; et on observait le rituel avec les plus minutieux
scrupules, de peur de compromettre l'effet.

Les sacrifices fort nombreux étaient également privés de tout
élément moral. Même quand ils avaient un caractère expiatoire,

ce qui était souvent le cas, ils ne réclamaient aucune
disposition morale, mais les observances les plus
minutieuses.

Les dieux des Romains n'étaient pas conçus d'une manière
suffisamment individuelle pour pouvoir intervenir personnellement

dans tous les événements de la vie. En revanche ils
étaient dans une union si étroite avec toutes les parties de la

nature qu'il n'était rien, depuis les éclipses de soleil ou de

lune, jusqu'au vol des oiseaux et aux entrailles des victimes
qui ne pût servir à révéler leur volonté. Seulement tout un
art était indispensable pour interpréter cette volonté. Quand
les signes fournis par les entrailles des victimes étaient
défavorables, sans renoncer à son entreprise, on accumulait des

sacrifices nouveaux jusqu'à ce que les auspices fussent
favorables. Les Romains furent toujours extrêmement sensibles sur
ce point: ces superstitions se maintinrent alors que la religion
était déjà en décadence.

Les Romains croyaient à une existence future sans avoir



l'apologétique chrétienne 219

donné un grand développement à cette croyance. Par contre ils
observaient avec le plus grand soin les fêtes des morts. Les

parents trépassés étaient considérés comme des dieux
auxquels les gens riches offraient des sacrifices humains dans les
combats de gladiateurs.

Le besoin se fit sentir à la longue de s'élever au-dessus de

cette religion si peu vivante et si défectueuse. Les rapports
étroits de ce culte avec l'état en étaient le plus ferme appui.

La foi aux dieux se trouva fortifiée par les grands succès de
la puissance romaine. N'était-ce pas en effet la preuve la plus
manifeste que cette religion était la plus agréable aux dieux?
Une défaite était la preuve qu'on s'était rendu coupable de

quelque faute envers les dieux, et lorsqu'à la suite de sacrifices

expiatoires on remportait des victoires nouvelles on se trouvait

confirmé dans cette manière de voir. On ne pouvait pas
raisonner de même du temps de la guerre civile, qui fut une
décadence politique et le premier échec pour la religion.

L'introduction des idées grecques, déjà avant la république,
eut également un effet dissolvant. C'est par cette voie que
pénétra le culte des statues ; au commencement, les Romains
avaient tout au plus pour unique symbole une pierre de

Jupiter. Après la seconde guerre punique cette influence fut
encore plus forte. La soumission des villes grecques de l'Italie,
la conquête de la Grèce eurent pour effet de répandre la
culture de ces pays dans tout le monde romain. Les Romains
firent souvent élever leurs enfants par des esclaves grecs. Les

patriotes, le sénat protestèrent contre l'invasion du culte grec
qui rencontrait le meilleur accueil. On en vint à fondre les
dieux des deux peuples tout en conservant le rituel, le culte
qui était l'essentiel. A mesure que les relations avec les étrangers

devinrent plus suivies, on admit leurs dieux sans se

donner la peine de se les approprier en les transformant. Le
souvenir de maintes prières non exaucées, l'attrait clu mystérieux

portèrent bien des Domains à adorer les dieux étrangers,
tandis que l'état s'en tenait fidèlement à ceux delà patrie.

L'invasion de la philosophie grecque fut le troisième et le
plus efficace des moyens de dissolution. Porcius Caton pré-



220 CHRISTIAN-EDOUARD BAUMSTARK

voyant ce qui allait arriver la fit bannir de Rome dès son
apparition. Mais ce fut en vain ; la philosophie pénétra à Rome sous
les deux formes qui convenaient le mieux à l'esprit national :

l'épicuréisme pour les sensualistes, le stoïcisme à l'usage de

ceux qui avaient sauvegardé leur sérieux moral. Lucrèce
substitue à la religion une conception naturiste et mécanique de

l'univers. En présentant l'homme comme la partie la plus
parfaite de la nature, supérieur aux dieux mêmes, en insistant sur
la dignité morale du sage, le stoïcisme flatte l'orgueil des

hommes sérieux parmi les Romains. Et puis cette philosophie
n'avait-elle pas fourni des esprits sereins, des caractères bien

trempés au milieu delà corruption générale?
Le stoïcisme prit en face de la religion populaire une attitude

moins polémique que l'épicuréisme. Sénèque, voyant les

conséquences de la religion populaire, l'attaque sans miséricorde.
Bien qu'il se rattache d'une manière générale au panthéisme
stoique, en remontant jusqu'au sentiment religieux naturel, il
aspire à une idée supérieure de Dieu. Ayant besoin d'un dieu
vivant il lui donne des attributs qui impliquent la personnalité.
Il arrive à la notion d'une providence qui règle tout en vue des

meilleures fins et qui se fait l'educatrice des hommes. L'homme
est à l'égard des dieux dans une relation de dépendance qui se

traduit pratiquement par l'adoration et l'imitation des dieux.
Ce n'est pourtant pas là l'humble sentiment de dépendance

des chrétiens. Tandis que ceux-ci s'abaissent et s'humilient
clans le sentiment de leur petitesse et de leur péché, Sénèque,
en vrai stoïcien, se pose fièrement en participant de l'essence

divine, en compagnon de Dieu. Le sentiment, de la réconciliation

fait aussi entièrement défaut. Enfin, infidèle à son point de

vue monothéiste, il se replace souvent à celui du naturisme

panthéiste. Néanmoins Sénèque peut être considéré comme
précurseur du christianisme, eu ce que remontant à la

conscience générale naturelle il a montre une fois encore que
quand elle est sérieusement consultée elle se prononce dans

le sens du christianisme. Un autre point de contact avec le

christianisme c'estle profond senliment qu'il a du péché et de

la culpabilité de l'homme. Môme quand l'idéal est relevé nous



l'apologétique chrétienne 221

restons tous en arrière il y a lutte entre l'esprit et la chair.
Tout cela est une préparation au christianisme, venant de la

conscience et de l'expérience. Mais l'idée spécifiquement
chrétienne de la rédemption manque entièrement à Sénèque.
L'espérance d'une amélioration lui fait défaut : d'après la conception

stoïque, le monde se meut éternellement dans un cercle
et demeure toujours identique à lui-même.

La valeur morale d'une action doit, selon Sénèque, être
appréciée d'après les dispositions : bien loin de faire le bien
avec ostentation, « nous devons donner com'me nous aimerions

à recevoir. » Il faut imiter Dieu qui accorde aussi aux
injustes les bienfaits de la pluie. Il convient d'aimer son
ennemi, et en général les hommes pour eux-mêmes et non par
égoïsme. S'élevant à un humanisme universel, il considère les

hommes comme membres d'un même corps réunis par le lien
de l'amour. Les esclaves ne sont pas placés en dehors de cette
humanité. Le seul moyen de porter remède aux maux de

l'homme c'est qu'il contemple un idéal moral servant de règle
à sa vie et à ses dispositions. Il va jusqu'à dire que l'idée morale

doit son origine à l'exposition historique d'un idéal moral.
Il doit avoir existé un type de toutes les vertus qui aura été

élevé au-dessus de toutes les chances de la vie. On est arrivé
à l'idée des vertus diverses au moyen de l'abstraction, en partant

de la contemplation des divers traits de la vie de ce
modèle. Bien que la déduction de l'idée morale soit défectueuse,
il est intéressant de voir le plus noble représentant du
paganisme réclamer comme indispensable l'incarnation de l'idéal
moral dans une personne. Ce sont là tout autant d'aspirations
vers le christianisme.

Sénèque a également une doclrine de l'immortalité
supérieure à celle de tous ses prédécesseurs. La vie actuelle est la

préparation pour une naissance dans une vie future. La félicité
à laquelle l'âme parviendra consistera à connaître tous les

mystères. Il parle d'un jugement, d'un feu qui doit un jour
dissoudre le monde. Il diffère du christianisme en ce qu'il conçoit
la vie future comme incorporelle. Tandis que le chrétien attend
la perfection de Dieu et la place en lui, et que Dieu doit être



222 christian-Edouard baumstark

finalement tout en tous, le stoïcien tire tout cela de son propre
moi. Enfin, quand il s'agit de la vie à venir, les espérances de
Sénèque sont traversées de doutes.

Bien que l'éclectique Cicéron n'ait jamais fait de la
philosophie une étude, bien sérieuse, ses écrits ont tellement contribué

à préparer au christianisme que du temps de Dioclétien il
fut ordonné d'en détruire quelques-uns. Son point de vue est
éminemment pratique, la science n'est qu'un simple moyen.
Il aborde pourtant les plus grands problèmes. Il admet l'existence

d'un Dieu dont il se fait une représentation matérielle,
tout en parlant souvent de plusieurs dieux qu'il faut adorer. Ce

n'est que dans un intérêt conservateur qu'il paraît approuver
la religion nationale.

Les vues de Cicéron sur l'immortalité sont supérieures.
Il reproduit ici les arguments de Platon. Il ne présente pas
toutefois des arguments moraux en faveur de l'immortalité, de

sorte qu'il n'a pas la notion d'une rétribution. Comme chez

Sénèque, le doute vient se mêler aux espérances. Finalement
si la mort n'est pas accompagnée de bonheur elle ne saurait
avoir de fâcheuses conséquences puisque la sensation aura pris
fin.

Déjà vers l'an 200 avant Jésus-Christ, le poëte Ennius porta
une forte atteinte à la religion nationale, en faisant connaître
aux Romains dans une composition poétique la théorie d'Evé-

mère, en vertu de laquelle les dieux ne seraient que des

hommes déifiés. Il propagea l'idée qu'il n'y a qu'un seul Dieu,
Jupiter, identique au feu solaire, source de toute vie. On

accueillit avec empressement l'idée qu'il existe sans doute des

dieux, mais qu'ils ne s'inquiètent pas des hommes. En 181 le

sénat fit brûler des livres, censés dater du roi Numa, qui
expliquaient philosophiquement la religion et le culte. En 161 il fut
décrété que les philosophes et les rhéteurs ne seraient pas
tolérés à Rome. Ce furent là les derniers et inutiles efforts

pour arrêter l'invasion de l'-esprit grec qui venait dissoudre
la religion romaine.

Diodore, qui vivait sous César et sous Octave, explique l'origine

des choses par des causes exclusivement physiques. Il n'y



l'apologétique chrétienne 223

a pas d'autres dieux que les étoiles ou des hommes déifiés.
La providence a mis une fois pour toutes le cours des étoiles
en rapport avec les événements de la vie humaine, de sorte que
le sort d'un chacun se trouve réglé sans qu'elle ait à intervenir

de nouveau. Environ trente ans plus tard, Strabon
n'admet une religion que pour le peuple et les femmes qui ne
sauraient s'élever jusqu'à la raison. Manilius, qui vivait sous

Auguste, déclare que le monde est Dieu et fait dépendre des

étoiles le sort et la vie des hommes. Quoique Virgile et Ovide se

servent de la mythologie ce n'est que par accommodation ;

ils sont indifférents aux questions religieuses. Horace est le
représentant de la frivolité très répandue à cette époque. Pline
et Tacite représentent ce qu'il restait d'esprits sérieux. Pline
est panthéiste; Tacite sans s'expliquer sur l'essence divine nie
toute idée de rétribution et admet le fatalisme.

Le peuple moins incrédule était surtout favorable aux
divinités étrangères, qui se recommandaient déjà par le fait qu'on
ne savait que peu de chose sur leur compte, tandis qu'on
n'avait plus de confiance dans les dieux nationaux. Les divinités
de l'Egypte enveloppées de mystère jouissaient surtout de la
faveur populaire. Mais qu'on tînt ferme pour les anciens dieux
ou pour ceux de l'étranger, il y avait au fond peu de religion,
comme le montre le culte des empereurs déjà de leur
vivant.

Comme l'irréligion n'allait pasjusqu'à une renonciation à tout
surnaturel, on tombait dans la superstition. Il y avait une
terreur générale des puissances mystérieuses que la moindre
circonstance réveillait. Les hommes instruits paient comme les

autres leur tribut à cette superstition. Pour Auguste c'était de

mauvais augure si le matin on lui tendait le soulier gauche au
lieu du soulier droit.

C'est surtout l'incertitude à l'endroit de la mort qui fait
ressortir cette décadence religieuse. Les cœurs hésitants et
partagés comme Cicéron étaient l'exception. On pensait
généralement qu'en présence de la vanité des choses humaines,
qui arrachait les plaintes les plus amères, le mieux était de

jouir aussi bien que possible du moment présent. Révolté à



224 CHRISTIAN-EDOUARD BAUMSTARK

l'idée de ne plus exister, on ne pouvait toutefois croire à

l'immortalité. D'après Juvénal les jeunes garçons ne
prenaient pas au sérieux tout ce qui concernait les mânes et
les enfers. Ce désespoir en face de l'idée du néant se manifeste

jusque clans les épitaphes.
La corruption morale accompagne la décadence religieuse.

Le luxe, les péchés contre nature, la corruption de la vie de

famille sont àl'ordre du jour. Caton répudie sa femme; Cicéron
fait de même pour en épouser une plus riche, qu'il renvoie à

son tour pour n'avoir pas été assez triste à la mort de sa fille.
L'adultère est fort commun et Auguste est obligé de légiférer
contre le célibat. La pratique de l'avortement était si générale

que Juvénal affirme qu'il y avait à peine des naissances dans

les classes supérieures. La pédérastie s'était propagée en
perdant le voile spiritualiste dont elle était revêtue en Grèce. Un

juge se montrant incorruptible à l'argent, des sénateurs lui
offrent leurs fils remarquables par leur beauté. Les femmes,
n'étant plus retenues par la religion, étaient descendues pour
le moins aussi bas que les hommes.

L'éducation était entre les mains des esclaves qui gagnaient
la faveur des enfants en favorisant toutes leurs mauvaises
dispositions. Il y avait à Rome des troupes d'esclaves ayant apporté
chacun les vices de leur pays, et n'ayant d'autre mobile que la

crainte servile pour les empêcher d'apporter leur contingent à

la démoralisation générale. Maîtres et esclaves se corrompaient
les uns les autres àl'envi. Les combats de gladiateurs,
accompagnement indispensable de toute fête, manifestaient et
entretenaient la cruauté. Pour ce qui est des tragédies, la simple
représentation ne suffisait pas : les acteurs périssaient bien
réellement sur le théâtre. Quand on était complètement blasé,
le suicide devenait l'unique ressource.

Quelques hommes seulement, les stoïciens au premier rang,
demandaient à la philosophie le repos de l'esprit et la force
morale. Mais le secours qu'on en obtenait n'était pas de longue
durée. Les meilleurs regardaient avec tristesse le déplorable
état de la société ; ils méprisaient la vie sans avoir le pressentiment

de quelque chose de supérieur. Au milieu du désespoir



L'APOLOGÉTIQUE CHRÉTIENNE 225

général on vit toutefois poindre le besoin d'une puissance
libératrice. Les hommes, dit Sénèque, ne peuvent se porter
secours à eux-mêmes; il faut que quelqu'un leur tende la main

pour les relever. Comme beaucoup d'autres, Cicéron désire
ardemment voir la vertu parfaite réalisée dans une personnalité

vivante. Les livres sybillins annonçaient la naissance

d'un enfant qui inaugurerait un âge d'or. D'autres personnes,
désespérant du paganisme, se tournaient vers le Dieu des

juifs, objet du mépris général. La croyance se répandit assez

généralement qu'il surgirait d'Orient un royaume qui inaugurerait

une nouvelle ère du monde. On éprouvait donc le besoin

d'être délivré de la misère générale. Toutes les sources de la
force humaine étaient épuisées, mais la soif de lumière et de

vie persistait inextinguible dans la nature humaine. Le

secours était à la porte. Çà et là dans les diverses parties de

l'empire se trouvaient déjà de petits groupes d'hommes
méprisés qui se savaient en possession de ce salut, de celte

sagesse et de cette paix après lesquels on soupirait.

II

LE MAHOMÉTISME

Cette religion est la seule qui se soit formée en opposition
au christianisme et dans le but arrêté dele détruire. Aucune

religion ne s'est propagée avec une telle rapidité et n'a exercé

une influence si décisive sur la vie religieuse, morale et
politique des peuples qui l'ont adoptée. Le prophète Mahomet se

propose de faire de la foi d'Abraham la religion de sa nation.
Tandis qu'il se sait en désaccord avec la foi païenne de son

peuple, il voit dans le judaïsme et dans le christianisme des

religions ayant les mêmes droits que la sienne. Mais quand les

juifs et les chrétiens refusèrent de le reconnaître comme
prophète, il vit dans leurs doctrines une falsification de la
vraie révélation. A mesure que cette conviction s'affermit en

lui, il se crut appelé à être le fondateur d'une religion universelle.

Mahomet tire de l'Ancien Testament le nom et la notion de

THÉOL. ET PHIL. 1876. 15


	Le paganisme

