Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 9 (1876)

Artikel: L'apologétique chrétienne fondée sur I'anthropologie. Partie 2, Les
religions non-chrétiennes

Autor: Baumstark, Christian-Edouard

Kapitel: I: Le paganisme

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379199

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379199
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

L'APOLOGETIQUE CHRETIENNE
FONDEE SUR IJANTHROPOLOGIE

DE

CHRISTIAN-EDOUARD BAUMSTARK !

SECONDE PARTIE
Les religions non-chrétiennes.

Nous ne saurions établir que le christianisme est la religion
absolue avant d’avoir fait voir que les autres cultes ne don-
nent pas satisfaction aux besoins religieux. En quittant ainsi le
terrain subjectif fourni par les dispositions de la nature hu-
maine, se manifestant au moyen des faits de conscience, pour
aborder le domaine objectif de la vie des peuples, I’apologéti-
que doit sauvegarder trois intéréts. Il faut établir que les élé-
ments constitutifs de la religion se trouvent chez tous les peu-
ples; que ces religions ne donnent pas satisfaction aux besoins
constatés ; que ce qu’il y a de défectueux se montre dans ces
religions mémes, dans la vie des peuples qui les ont prati-
quées, de sorte que l’aspiration au christianisme trouve son
expression grandiose dans la vie des peuples.

I
LE PAGANISME

A) Les religions des peuples sauvages.

1° La religion des Africains. — Il est manifeste que les cultes
grossiers de ces peuples ne correspondent pas a l'idée de reli-
gion. L’étude de ces religions n’en est pas moins des plus in-

* Voir la premiere livraison de 1875 de la Revue de théologie et de phi-
losophie.



L’APOLOGETIQUE CHRETIENNE 175

structives pour I’apologétique. C’est 1a qu’'on voit clairement
que les besoins religieux sont indestructibles et que I’aspiration
vers quelque chose de supérieur se montre dans toute sa force

Le fétichisme, culte des tribus négres de I'’Afrique, est un
polythéisme qui voit daus les divers objets concrets tout au-
tant de dieux et cela sans aucune idée d’ensemble ou d’unité.
Le polythéisme a alteint ici son point culminant ; le monde en-
tier fourmille des dieux les plus divers. La lune, & laquelle on
rend un culte quand elle est nouvelle ou pleine, occupe une
place distinguée parmi ces divinités. La rapidité du vol a fait
voir dans les oiseaux des incarnations de la divinité. Les bo-
cages et les arbres sont vénérés comme demeures, sanctuaires
des divinités. La mer, les lacs, les fleuves et leurs sources ont
aussi leur part d’adoration. Les animaux qui, par leur appa-
rence extérieure ou par leurs moeeurs trahissent quelque chose
d’éminemment démoniaque, comme certaines bétes de proie,
le serpent, et qui font 'impression d’étre particulierement bien
doués quant a l'instinct, ont leur part du culte des négres.
Nullement certain d’étre ala téte de la nature et sans conteste
au-dessus des animaux, le négre voit en ceux-ci des étres énig-
matiques, mystérieux dans leur vie et leurs mceurs, qui lui
font 'effet d’étre tantdt ses supérieurs, tantot ses inférieurs.
Il faut ajouter que tout ce qui parait se mouvoir d’'une maniére
indépendante passe & leurs yeux pour un animal. Ils tinrent la
premiére cornemuse pour un dieu ainsi que le premier vais-
seau europeéen qui aborda sur leurs cotes. Ils honorent en par-
ticulier ’éléphant, la hyéne, le 1éopard, le tigre.

Les produits de 'art sont également un objet de culte, soit
parce qu’ils ont certaines propriétés remarquables, une ori-
gine, une destination énigmatiques, soit que la baguette magi-
que des enchanteurs les ait consacrés pour en faire dessanc-
tuaires des dieux.

On ne voit pas clairement si pour le négre le fétiche est le
dieu lui-méme ou simplement son lieu de résidence préféré.
Quelques negres toutefois distinguent entre le fétiche propre-
ment dit, esprit invisible, et sa manifestation concréte.

Les diverses circonstances de la vie sont placées sous 'in-



176 CHRISTIAN-EDOUARD BAUMSTARK

fluence de ces dieux adorés par le négre. Un fait qui montre
bien la grande influence du culte sur les relations de la famille,
c’est que deux familles dont les fétiches portent le méme nom
se considérent comme parentes. Toutes les fétes importantes
des négres ont une signification religieuse ; presque partout,
4 des époques rapprochées, ils ont un jour consacré aux dieux.

Pour se rendre ces dieux favorables, onleur fait les offrandes
les plus diverses, depuis de simples libations jusqu’a des sacri-
fices humains. A cela s’ajoute l’art de consulter les dieux pra-
tiqué par les prétres.

La magie et la sorcellerie se lient trés étroitement au culte
des négres. Les prétres, qui sont en rapports divers avec les
dieux, font des objets les plus variés autant d’instruimnents de
magie pourvus de forces divines. Dés que Penfant est né on lui
attache au corps quelques-uns de ces objets pour détourner
certains malheurs, et, pendant sa vie entiére, le négre a re-
cours & des amulettes pour détourner certains dangers. C’est
surtout dans les maladies que la magie est appelée a jouer un
grand role. Comme les maladies sont données par la magie,
c’est aussia elle qu’il convientde recourir pour en étre délivré.
Comme la mort est la conséquence d’'un ensorcellement, le
prétre est chargé de découvrir le coupable ; celui qui est soup-
conné doit étre mis a la question.

Tout ce qui précede suffit pour montrer que la foi religieuse
embrasse lu vie entiere du négre. Le fait que la religion joue
ce role important chez des peuples placés si bas, montre assez
combien la nature la plus intime de 'homme a besoin de la
religion; la circonstance que partout ou ils rencontrent quel-
que chose de mystérieux, ils croient se irouver en présence
d’'une manifestation religieuse, qu’ils attribuent une portée
religieuse aux choses les plus insignifiantes, tout cela montre
que la foi religieuse ne procéde pas des perceptions sensibles,
Pour étre en mesure de découvrir quelque chose de divin
dans tous les phénomeénes sensibles imaginables, il faut que la
foi & quelque chose de divin préexiste : il faut qu’il y ait des
motifs intérieurs favorisant cette foi. Or, comme ces peuples ne
possédent pas une culture intellectuelle leur permettant de



L’APOLOGETIQUE CHRETIENNE 177

mettre des bornes & l'imagination, ils en sont réduits a des
fantaisies quand ils veulent traduire en représentations reli-
gieuses les impressions que produit sur eux le divin. C’est ce
qui explique pourquoi le divin, au lieu d’étre saisi comme un
et général, est morcelé en une pluralité de dieux. Et, comme
chez les peuples sans culture, ¢’est de beaucoup la sensibilité
qui domine, il ne peut étre question de donner aux dieux les
helles formes que fournit I'imagination poétique ; ils font porter
leur respect et leur culte religieux sur les phénomenes immeé-
diats du monde des sens.

Mais & travers ces représentations grossieres on déméle une
aspiration vers quelque chose de supérieur. On voit percer la
foi en un Dieu un, qui, bien qu’elle ne soit en rapport avec au-
cun des usages ou des idées du culte ordinaire, ne manifeste
pas moins une aspiration vers le monothéisme. Que cette as-
piration ait pour base objective une religion historique primi-
tive, ou une base exclusivement subjective, elle n’en prouve
pas moins que le négre sent ce que sa religion a d’insuffisant
et de faux. Or il parait hors de doute que les négres admettent
un Diea supréme, créateur du monde. Tandis que le fétichisme
est inspiré par la crainte, ils voient dans ce Dieu supréme un
étre bon.

Les Hottentots eux-mémes qui ont passé longtemps pour ne
pas avoir de représentations religieuses ont également cette
idée supérieure, seulement elle est réléguée a larriere-plan
par le culte des animaux et de la lune. Comme on demandait a
un Hottentot pourquoi il n’honorait pas ce grand Dieu su-
préme, il répondit qu’il n’en savait rien. Il ajouta toutefois :
Nos ancétres nous ont raconté que leurs péres ont péché d’'une
maniere siterrible contre ce Dieu supréme qu’il leur a endurci
le cceur, ainsi qu’a leurs descendants, de sorte qu’ils ne peu-
vent plus le bien connaitre, ni ’honorer, ni le servir. Quoique
les Béchuanas soient plus bas encore, ils croient cependant a
un homme invisible dans le ciel, qui domine tout, qu’ils prient
dans les temps de disette et qu’ils honorent par des danses
avant d'entreprendre une guerre. Les Cafres ont des idées
analogues bien que confuses. Les Cafres proprement dits se

THEOL. ET PHIL. 1870. 12



178 CHRISTIAN-EDOUARD BAUMSTARK

trouvent au degré inférieur. N’ayant ni temples, ni culte, ils
adorent les esprits de leurs chefs décédés ; tout en croyant ainsi
a Yimmortalité, ils ont le sentiment de I'insuffisance de leur
religion ; ils sont effrayés par les puissances des téncbres et
redoutent surtout la mort, dont ils ne peuvent entendre parler.
Quoique les Béchuanas n’aient aucune trace de culte, ils pro-
noncent souvent le nom de Dieu. Il y a méme parmi eux des
ames d’élite devant lesquelles se posent les problémes les plus
difficiles accompagnés de mouvements de conscience remar-
quables. Chez d’autres Cafres on trouve un culte, des images
des dieux, et, commc chez tous les autres, une foi plus ou
moeins distincte en une divinité invisible. Les habitants de Ma-
dagascar parlent aussi d’'un Dieu créateur. Mais, & coté de lui
il y a un mauvais principe et il est trop élevé pour s’occcuper
des hommes. Ce soin est laissé & une foule de dieux subal-
ternes.

20 La religion des sauvages de I’ Amérique. — La religion des
Esquimaux, la plus pauvre de toutes celles des tribus améri-
caines, consiste surtout dans le culte des mauvais esprits et
dans la magie. Ils ont pourtant I'idée d’un étre supréme et de
I'immortalité des 4mes.

Chez les Indiens se trouve un mélange du culte de la nature,
venu du Sud, et du fétichisme et de la foi aux esprits, venus
du Nord. Le culte de la nature est d’abord immédiat: ils ho-
norent les objets de la nature qui les impressionnent, outre le
soleil, les étoiles et les phénomeénes célestes, les éléments et
leurs effets, les saisons de 'année, les plantes. Mais ces objets
ne sont honorés qu’en tant qu’ils sont considérés comme ma-
nifestations de la divinité. Ils adorent surtout le feu qu’ils con-
servent dans le temple du soleil. L’eau et la terre, les plantes
et les animaux sont également un objet de culte. En un mot,
la nature entiére est regardée comme divine.

Le culte des esprits, venu du Nord, a refoulé le naturisme.
Ces esprits sont innombrabiles, ils différent d’une tribu a lau-
tre. Chacun a recours & diverses cérémonies pour s’assurer un
esprit protecieur. A cela viennent s’ajouter les mauvais esprits
qgui nuisent aux hommes de diverses facons. La fol aux esprits



L’APOLOGETIQUE CHRETIENNE 179

se présente en général comme peur des revenants. Les dmes
des trépassés font partie des esprits qui ont droit & un culte.
Ces esprits peuvent se révéler et exercer sur les vivants une
influence bonne ou mauvaise. La peur des esprits les détourne
du meurtre.

Ce culte des esprits n’est que du fétichisme : les objets les
plus divers, qu’aucun lien ne relie, sont considérés comme au-
tant d’habitations des dieux. Comme toujours le fétichisme est
accompagné de la magie ; elle est particulierement développée
chez les Indiens ; tout le monde la pratique, mais surtout les
sorciers.

Le naturisme et le culte des esprits ne sont pas juxtaposés
“dans ce culte; ils se pénetrent. Les lois de la nature et leurs
effets, les objets dans lesquels elles se manifestent, ont égale-
ment leurs esprits protecteurs. Les objets d’art étant aussi con-
sidérés comme des manifestations des dieux, la religion des
Indiens est surtout un culte d’images, soit d’animaux, soit
d’hommes. L’apparition de cet anthropomorphisme indique un
besoin de s’élever au-dessus des notions religieuses inférieures;
c’est une tendance & concevoir la divinité comme personnelle.

L’aspiration vers une religion supérieure se manifeste dans
le culte du Grand-Esprit qui constitue le trait le plus remar-
quable de la religion des Indiens. On n’a pourtant pas le droit
de voir 14 du théisme, ni de prétendre que cette idée du
Grand-Esprit doive étre attribuée a I'influence européenne. Les
noms les plus répandus le désignent comme créateur, toute-
fois il ne fit pas tout de rien. Le ciel et I'eau ont existé de tout
temps, la seconde comme obstacle & la création.

Le Grand-Esprit est quelquefois confondu avec un des dieux
naturels, ainsi avec le dieu soleil. La ou le culte du soleil est
inconnu, le Grand-Esprit devient le dieu ciel, ou bien il est re-
présenté par des animaux, en particulier par un oiseau quel-
conque. Les arbres, les éléments, le feu surtout sont considérés
comme des manifestations immédiates du créateur.

La tendance & ’anthropomorphisme se manifeste aussi dans
les 1dées qu’on se fait du Grand-Esprit, qui est souvent repreé-
senté comme homme. La méme tendance se fait jour dans les



130 CHRISTIAN-EDOUARD BAUMSTARK

rapports établis entre le Grand-Esprit et le premier homme.
Celui-ci recoit les honneurs divins ; le Grand-Esprit et le pre-
mier homme sont tour a tour invoqués comme ayant pouvoir
sur les esprits ; on va méme jusqu’a les identifier, en désignant
par le méme nom le créateur et le pére de tous les hommes
venus apres le déluge.

A titre de créateur, le Grand-Esprit est le seigneur de la vie,
donnant l’existence aux hommes et renouvelant annuellement
la vie de la nature. Il est en méme temps le maitre de la mort,
qui recueille a I'issue de la vie les guerriers aupres de lui dans
le paradis. Comme seigneur de la mort, il est aussi esprit mau-
vais, celui auquel appartient le c6té sombre du monde infé-
rieur. Tl est aussi roi de la guerre. On suppose qu’il jouit des
sacrifices qui lui sont faits; voild pourquoi, lui prétant leurs
gotits anthropophages, ils lui font des offrandes d’hommes.

Malgré sa puissance sur la mort et sur la vie, le Grand-Es-
prit n’arrive pas a lUindépendance réclamée par le théisme.
Elant identique & la nature, dont il personnifie les forces supé-
rieures, il est soumis au destin immuable et inflexible. Cette
1dée du destin est éminemment paienne, soit qu’elle s’exprime
d’une maniére inconsciente dans la magie, soit qu’on arrive a
I'idée consciente du fatum, comme 'ont fait quelques Peaux-
Rouges. Le Grand-Esprit ne saurait changer les décisions de
la destinée. A cela se rattache I'idée que le Grand-Esprit aurait
eu son origine dans le temps.

Les idées sur une vie de I’ame aprés la mort se rattachent
soit a la foi au’Grand-Esprit, soit au culte grossier de la nature
et au fétichisme. Le Grand-Esprit décide du sort des trépassés,
dans une demeure divisée en deux sections, l'une pour les
bons, l'autre pour les méchants. La vie actuelle se continue,
les guerriers sont les plus heureux. L’idée d’une rétribution
morale apparait quelquefois chez quelques tribus, mais le cou-
rage demeure toujours la premiére des verlus.

L’idée de la migration des ames se rattache au culte de la
nature qui éclipse souvent celui du Grand-Esprit. La ou se
trouve le culte des étoiles on voit en elles non-seulement les
demeures des 4mes, mais les &mes mémes. Quand c’est le culte



L’APOLOGETIQUE CHRETIENNE 181

des animaux qui prédomine, on admet une migration dans des
corps de bétes diverses. Il est beaucoup d'Indiens qui croient
avoilr été jadis des animaux. Les enfants morts en bas-dge re-
paraissent bientot comme hommes. C’est toutefois la notion
d’immortalité en accord avec le fétichisme qui prédomine. L’in-
dividu devient un esprit divin qui fait ses apparitions sur cette
terre. La vie qu’il méne dans I’existence nouvelle est essentiel-
lement la méme, quoique moins malheureuse.

Malgré les éléments sensibles qui les déparent, on trouve
dans le culte des Indiens les deux éléments fondamentaux de la
religion : le sentiment de la dépendance d’une puissance supra-
sensible et de 'immortalité de I’dme humaine. Le fait de la
pensée du Grand-Esprit et la circonstance que la crainte est
le ton dominant de leur religion indiquent bien qu’ils en sen-
tent l'insuffisance. La tristesse est le ton dominant de leurs
chants.

La religion des indigénes des Grandes Antilles avaitle méme
caractere. La foi aux esprits, bons ou mauvais, avait revétu la
forme du fétichisme. Chaque individu a son esprit protecteur ;
c’est également le cas de chaque famille et de chaque état.
Par cette derniére idée, ils s’élévent jusqu’a une certaine unité
inconnue aux Indiens de I’Amérique du Nord. Par contre, toute
conception morale de I'idée de I'immortalité fait defaut.

Le méme mélange du fétichisme et du culte de la nature se
retrouve chez les Caraibes, qui ont habité les Petites Antilles
et une partie du continent américain. Seulement on y trouve
plus accusé le dualisme des bons et des mauvais esprits quil
ne sont autres d’ailleurs que les dmes des divers individus. Ils
donnent & ’homme trois dmes dontl’'une produit de bons, les
deux autres de mauvais esprits, qui ont des chefs différents.
Ils ont les mémes idées que les Indiens sur les relations du
chef des bons esprits avec le monde. Correspondant aux deux
notions de religion, ils ont deux genres d’immortalité, I'une,
simple continuation de la vie actuelle, ’autre, migration. Dans
un cas pas plus que dans!’autre I'idée morale ne fait son appa-
rition. Ils admettaient que ’homme devait étre primitivement
immortel surla terre. S’il en a été autrement c’est parce qu'une



182 CHRISTIAN - EDOUARD BAUMSTARI

vieille femme n’a pas ajouté foi a la promesse du Grand-Esprit.
La crainte est le sentiment dominant dans ce culte.

Se faisant une notion trop étroite de la religion, on a pré-
tenda qu’il n’y en aurait pas eu chez les peuples de ’Amérique
du Sud, en dec¢a des Cordilliéres et jusqu’en Patagonie au Sud.
Comme ces peuples sont sauvages, leur religion manque de tout
élément social, prétres, temples, fétes régulieres, mais ils con-
naissent le culte des esprits, le fétichisme et la magie. Chez
les tribus (ui ont une demi-culture on trouve des éléments d’un
culte de la nature. lls adorent les corps célestes, surtout la
lune, avec certains restes d’un culte du soleil. Ils ont aussi un
culte des animaux ‘qui se trouve en rapport avec celul dcs
étoiles, car ils croient que les animaux sont transportés dans
les étoiles. La, comme ailleurs, domine la foi aux esprits bons
et mauvais, qui n’est que du fétichisme. A la téte des bons es-
prits se trouve le dieu supréme, congu comme créaleur, ou
dieu du tonnerre. Iis admettent aussi a la téte des mauvais es-
prits undieu supréme qui fait tout le mal possible aux hommes.
Les prétres et les temples ne jouent pas un grand rdle; ces
peuples prient peu et ne font pas beaucoup de sacrifices; ils
sacrifient des hommes a certaines fétes religieuses. Leurs 1dées
sur 'immortalité sont essentiellement les mémes que chez les
autres Indiens, mais 'idée morale fait défaut et la crainte est
le ton dominant de la religion.

3* Religion des Australiens. — Les indigénes du continent
de I'Australie sont si peu satisfaits de leur culte des esprits
qu’ils sont dans une angoisse perpétuelle. Ils croient & une
vie immortelle dans les nuages ou on se nourrit de légions de
petits poissons. Bien que la crainte domine, il semble y avoir
d’autres éléments dans leur culte. Ils parlent d’un créateur et
pére de tout, tres irritable, qu’ils doivent apaiser par des
danses.

Les habitants de la Nouvelle-Zélande ont des idées plus dé-
veloppées ; ils possédent des mythes cosmogoniques et théo-
goniques. Ils adorent six dieux désignés par le nom genéral
d’Atua. Les esprits des héros et des chefs sont les dieux par-
ticulierement honorés. Apres la vie actuelle, on est heureux



0

L'APOLOGETIQUE CHRETIENNE 183

dans le ciel ou malheureux au fond de la mer. Les premiers
apparaissent parfois sous des formes surhumaines, ou dans des
formes animales, et font trembler les plus grands guerriers.

Les idées sont les mémes dans les autres iles: les dmes des
chefs trépassés sont presque I'unique objet de culte. On parle
toutefois d’'un dieu supréme, créateur des autres; ils croient a
une vie future et redoutent beaucoup la mort. La crainte est le
ton dominant; on ne se propose pas de remercier les dieux,
mais d’apaiser leur colére et leur vengeance.

B) La religion des peuples paiens civilisés.

10 La religion des peuples civilisés de ' Amérique. — La re-
ligion des peuples sédentaires et civilisés de I’Amérique porte
un tout autre caractére que celle des sauvages. Dans leur culte
de la nature, les Péruviens adorent le soleil qui est pour eux
une personne. Les autres corps célestes, également personnels,
en sont les serviteurs. Ce culte du soleil est plus développé au
Pérou que partout ailleurs ; il est devenu le centre du poly-
théisme. Le soleil est adoré ou immeédiatement, ainsi quand il
se léve, ou médiatement au moyen d’images. La lune vient
d’abord apres le soleil dont elle est sceur. Les étoiles servent
'une ou lautre.

Les types primitifs des animaux se trouvent étre les étoiles :
le culte de celles-ci a pour correspondant celui des premiers.
On adore également les animaux comme manifestations des
forces divines. On honore aussi certaines divinités particuliéres
dans les plantes. La divinité se montre encore d’une maniére
plus éclatante dans les éléments. Le feu occupe la premiére
place par suite de sa beauté, de sa force et de ses étroits rap-
ports avec le soleil.

"Le culte est également plus riche. Les Péruviens consacrent
a leurs dieux de l'or, de I'argent, des pierres précieuses; 1ls
font des sacrifices sanglants ou non-sanglants, humains parfois.
Les Incas ont cherché a y substituer la saignée et la flagellation.
Ils sacrifiaient sur les hauteurs et dans les clairiéres des foréts.
Mais, comme on avait des images des dieux, il fallait des au-
tels, des temples du soleil. La priére ne joue pas un grand role.



184 CHRISTIAN- EDOUARD BAUMSTARK

On adorait le soleil par des chants, la danse, de grossiers in-
struments de musique. A la téte du clergé se trouvait le grand
prétre, dont la dignité égalait celle des rois.

Les 1dées sur 'immortalité varient. Aux restes du fétichisme
correspondaient les idées qu’il entraine avec lui, et le culte de
la nature avait conduit & la pensée de la migration. Les Incas
seuls étaient transportés dans le soleil comme ses fils et ses
représentants; les autres hommes devaient ou parcourir les
étoiles pour arriver au soleil, ou se diriger vers le monde infé-
rieur en prenant une existence animale. Bien qu’il y ett deux
sections dans le monde avenir, I'idée morale ne jouait aucun
role.

Cette religion est supérieure a celle des sauvages en ce que
la foi en Dieu est plus déterminée et se rattache & Padoration
de la nature. Mais la moralité fait défaut ; on ne s’éléve pas
plus haut que le culte de la nature. Les dieux n’ont pas d’attri-
buts moraux ; si ce polythéisme exercait une influence morale
sur la vie, elle serait plutdot mauvaise. L’industrie et 'ordre qui
distinguent ces nations des sauvages ne proviennent pas de la
religion, mais du despotisme de I’état qui surveille tout, ne
laisse presque aucune liberté & I'individu. Ensuite la civilisation
a elle seule sans religion retient les plus grossiéres expressions
de 'immoralité et crée un certain ordre. De plus, sans réussir
4 les abolir, le culte du soleil a diminué les sacrifices humains
d’origine antérieure.

Comme on ne retrouve pas chez les Péruviens cette aspira-
tion & s’elever au-dessus du polythéisme, déja signalée chez les
sauvages, on pourrait croire qu’ils irouvaient dans leur culte
une pleine et entiére satisfaction de leurs sentiments religieux.
Le fait s’explique peut-étre par le despotisme gouvernemental,
qui refoulait tout besoin religieux individuel. En outre, ce qum
prouve bien d’'une maniere positive le coté défectueux de cette
religion, c’est que la crainte en demeure le ton dominant.

Dans le culte des anciens Mexicains se trouvent d’abord des
restes d’une religion de la nature qui était celle des premiers
habitants, et ensuite des idées apportées par des conquérants,
surtout par les Azteks. Les premiers habitants adoraient les



L’APOLOGETIQUE CHRETIENNE 185

étoiles, les éléments, les animaux et surtout le soleil. Les im-
migrants du nord ajoutérent & ce culte de la nature celui des
esprits et le fétichisme. De la se développa une religion anthro-
pomorphique supérieure. C’est ce que nous retrouvons dans
le culte des trois dieux principaux : Quetzalcoalt, Huitzilo-
pochtli et Tezcatlipoca. Le premier est le héros de la civilisa-
tion, le dieu des Tolteken, venus du Nord, gui leur enseigna les
arts et les organisa en état régulier. C’est la 'personnification
de la civilisation qui est ainsi divinisée et adorée. La forme
humaine de ce dieu est la plus récente, de sorte qu’il parait
avoir été primitivement un dieu de la nature. Les Azteks at-
tribuent la méme signification au second de ces dieux, qui de-
vient la divinité de la guerre, tandis que celui des Tolteken
était pacifique. Le troisiéme dieu était celui des Tiailotlaken,
tribu du Nord venue dans le pays aprés les Azteks. Ceux-ci
adopterent le dieu des derniers venus et en firent le frére de
leur Huitzilopochti. Ils avaient en commun le grand temple de
Mexico. Ce dernier venu était le plus grand dieu, le Grand-
Esprit, ’ame du monde.

On offrait des sacrifices sanglants ou non pour obtenir la fa-
veur des dieux. Les plus importants étaient les sacritices hu-
mains qu’on chercha a remplacer par la circoncision, la saignée
et autres usages. Les priéres jouaient un trés grand role dans
toutes les circonstances importantes. Les fétes étaient nom-
breuses, les prétres occupaient une position importante. Ils
s’occupaient en outre de science, de médecine et de I’éduca-
tion des jeunes gens riches. Ils avaient aussi des purifications
et des jetines. Ils croient a la migration des dmes. Les héros et
ceux qui sont tombés dans les combats occupent les premiéres
places dans la vie future qui contient un royaume de lumiére
et un royaume de ténébres.

Bien que leur religion soit supérieure a celle des Péruviens,
les Mexicains ne s’élévent pas jusqu’a la joyeuse conscience de
Junion avec la divinité. Ils se sentent sous la dépendance de
puissances suprasensibles qu’ils redoutent. Leurs dieux ne
sont pas encore des étres moraux. Les Tolteken mettent ce-
pendant en rapport la religion et la morale. Chacun chez eux



186 CHRISTIAN-EDOUARD BAUMSTARK

devait se confesser & un prétre une fois dans la vie. Mais les
Azteks firent disparaitre cet €élément moral.

20 Le paganisme de I’Orient. — La religion des Chinois date
de plusieurs époques et a plusieurs fondateurs. Fohi, pére
de leur civilisation, 3070 avant Jésus-Christ, serait le plus an-
cien. C’est Confucius qui a rétabli Pancienne foi dans une épo-
que de désordre, 600 avant Jésus-Christ. Il réunit les idées
religieuses et morales dans un livre appelé Schuking. Sa doc-
trine, & la suite de longues luttes, finit par devenir religion de
Vétat.

Cette religion était primitivement du naturisme. L’idée d’un
principe premier et spirituel du monde lui fait défaut. D’apres
le principe que de rien il ne sort rien, on voit I’essence fonda-
mentale du monde dans le monde lui-méme. Les deux phéno-
menes les plus vastes, le ciel et la terre, sont par conséquent
les plus grandes divinités, celui-la le principe masculin, celle-
ci, le principe féminin. Le ciel a le pas en qualité de principe
actif ; il est appelé Schang-ti, c’est-a-dire le dominateur su-
préme ; il possede des qualités spirituelles, la toute-science,
la bonté, la justice; on lul adresse des priéres comime s’il pou-
vait les entendre. Le soleil, la lune et les étoiles, les monta-
gnes et les arbres recoivent les honneurs divins. Comme élé-
ments trés anciens mais élrangers au systeme de Confucius,
ils ont conserve le culte des ancétres et des esprils protec-
teurs.

Les Chinois, sentant de bonne heure ce que cette religion
avait d’insuffisant, éprouvérent le besoin d’aller chercher le
principe de I’étre en dehors du monde phénoménal. La force
primitive Yang, et la matiére primitive Ju, forment, d’apres la
spéculation religieuse, le principe premier de I’étre. Ces deux
principes n’existent pas chacun pour soi, mais dans leurs rap-
ports I'un avec l'autre, leur pénétration réciproque constitue
le monde réel. La variété de ce monde provient de ce que le
mélange des deux facteurs est infini, avec prédominance, tan-
totde I'un, tantdt de 'autre. Tschuhi s’éleva au-dessus du dua-
lisme de ces deux principes en vovant en eux les deux faces
subordonnées d’un seul et méme étre primitif, Tai-Ky. Il en-



L’APOLOGETIQUE CHRETIENNE 187

tendait par la, comme le panthéisme, la régularité inhérente au
monde, I'ordre, ’harmonie, la raison, Tao.

Dans cette spéculation que trouva Confucius et qu’il accepta
comme un cadre, I’homme occupe la méme position que dans
tout systéme panthéiste. Comme tout le reste, I'individu est le
produit de la force inhérente au tout, seulement elle se mani-
feste chez lui sous sa plus belle forme. Il n’y a pas d'immorta-
lité de I'ame individuelle. La force générale et primitive sub-
siste seule, tandis que tous les étres individuels périssent. Mais
la foi & 'immortalité ne s’en maintient pas moins dans la con-
science du peuple : elle trouve son expression dans le culte
des ancétres et des esprits. La philosophie religieuse des Chi-
nois ne nie du reste pas l'immortalité, bien que ce soit la la
conséquence logique du systéme. Les docteurs les plus impor-
tants gardent le silence sur ce sujet ou I’évitent. Les questions
pratiques passent en premiére ligne et les problémes se rap-
portant & la vie future sont mis de cO6té comme étant sans
valeur.

La morale chinoise exclut le fait de la liberté. La raison
humaine n’étant qu’une manifestation de la force primitive, ou
de la raison primitive, le bien est chez ’homme un instinct
inné. Or comme la raison générale du monde se manifeste par
la régularité du coursde la nature, lavertu de’homme consiste
a tenir I'’équilibre entre la raison et la sensibilité. La vertu
consiste a garder la voie moyenne. L’homme y arrive par la
domination des passions, par le regard de I’dme, par 'accep-
tation de son sort, la soumission a 'ordre social, & la famille,
aux moeeurs et surtout a I’état qui ne laisse a l'individu aucun
vestige de liberté.

La notion de la religion est loin d’étre réalisée. Ce naturisme
est contraire a la notion de 'absolu qui ne peut étre que supra-
sensible. La foi a I'immortalité est demeurée rudimentaire et
vague. La morale contraire & la liberté principe de toute morale,
n’a pas sa loi dans la volonté absolue de I'infini mais dans les
convenances sociales el gouvernementales. En somme cette
religion se fait remarquer par sa pauvreté. Si les 1dées popu-
laires ne satisfont pas les savants, la philosophie religieuse



188 CHRISTIAN-EDOUARD BAUMSTARK

vide et abstraite ne saurait contenter le coeur. Rien ne montre
mieux 'insuffisance de cette religion que I'invasion de cultes
étrangers et spécialement du Bouddhisme, malgré tous les
efforts des gouvernements pour ’empécher.

Les Indous nous offrent une vie et une pensée religieuse plus
intense. Un naturisme polythéiste et une spéculation profonde
se coudoient; & coOté des erreurs se trouvent d’importants élé-
ments de vérité ; on soupire ardemment aprés la satisfaction
des besoins religienx. Les Aryas ont primitivement adoré le
ciel, le resplendissant, Dyu et la terre son épouse, la mére
premiére. Mais des que la branche orientale se fut établie sur
I'Indus, sous 'influence du climat, Indra prit le premier rang.
Il s’agit bien toujours d’adorer le ciel, mais un ciel particulier,
le ciel orageux. Indra est le dieu de I’éclair, le combattant dans
la nature, le vainqueur des mauvais puissances de }a nalure,
le dieu des batailles. Il a pour compagnons les ventset surtout
le vent d’orage Rudra. Qutre ce Dieu de I’air on adore ceux de
la lumiére, le dieu soleil Surgia, les jumeaux Mitra et Varuna,
le ciel du jour et le ciel de la nuit, apres le feu, le messager,
le médiateur entre les dieux et les hommes.

Nous trouvonsici encore la méme tendance au monothéisme
que partout ailleurs. Quand on invoque un dieu spécial on le
concoit comme comprenant en lui-méme la plénmitude de la
divinité. On trouve dans les Védas la pensée que les divers
dieux ne sont que différents noms d’une seule et méme divi-
nité. Il est d’autres chants dans lesquels on adore un dieu
qui n’a point de nom.

Les conceptions polythéistes des divers dieux n’ont du reste
rien de vulgaire ou de bas. Il n’y a pas d’image des dieux; on
se les représente comme immortels ; ils habitent les cieux; ils
ont fondé le ciel et la terre; ils sont les seigneurs du monde
qui voient tout. Ils ont des qualités morales ; ils ont établi Ia
loi et la justice ; ils punissent le crime et récompensent la vertu,
quoique justes ils sont pleins de miséricorde et de grice;
I’homme s’incline devant eux dans le sentiment de sa culpa-
bilite.

Mais, chose étrange, ces dieux ont besoin des hommes qui



L APOLOGETIQUE CHRETIENNE 189

peuvent les contraindre a leur rendre certains services. Les
prieres déja, les sacrifices surtout produisent cet effet. Par
I'offrande on fortifie chez le dieu cette force dont il fera usage
en faveur de ’adorateur.

Ce méme mélange d’éléments sensibles et d’éléments spiri-
tuels et moraux se trouve dans la doctrine des anciens Indous
sur 'immortalité. Les Védas enseignent positivement 'immor-
talité personnelle ; le sort est déterminé par la conduite dans
la vie présente. Les bienheureux sont invoqués comme des
dieux, on leur offre des sacrifices aux nouvelles lunes.

Tout change a partir du moment ou les Indous s’établissent
sur les bords du Gange. Les dieux de la nature s’éclipsent pour
faire toujours plus place au monisme qui pointait déja dans
I'antique polythéisme. Mais, griace a la spéculation, on ne con-
cut pas le dieu supréme Brahma comme personnel et transcen-
dant, il fut confondu avec Atma, ’ame du monde, si bien que
le monisme aboutit au panthéisme.

Cet étre divin primitif existe par lui-méme ; il est éternel; il
comprend tout; il est le principe premier du monde. C’est par
émanation que le monde est sorti de Brahma. De sorte qu’entre
lui et le monde il n’y a qu'une différence exclusivement for-
melle. L’un est I’étre simple et implicite, autre I’étre épanoul
et divers. L’univers entier n’est qu’une grande échelle d'étres
émanés de Brahma, diminuant en valeur & mesure quils
s'éloignent de lui. L’élément matériel se trouvant au dernier
échelon, la vie physique de ’homme est une barriére; la mis-
sion morale de ’homme consiste & la briser pour s’unir de
nouveau avec Brahma. A la doctrine de la réunion avec Brahma
se rattache celle de la migration. Pour rentrer en Brahma les
étres doivent parcourir le méme cercle qu’ils ont suivi pour en
sortir. La conduite morale pendant la vie actuelle détermine la
direclion de la migration subséquente. L’homme voit des dmes
semblables & la sienne dans les pierres, dans les plantes et
dans les animaux, se disant que le sort de toules ces choses
pourra etre un jour le sien. La crainte de I’enfer vient s’ajouter
a ces pénitences dans des existences inférieures pour rendre la
vie des Indous extrémement triste.



190 CHRISTIAN - EDOUARD BAUMSTARK

Cette religion aboulit & la plus déplorable morale. La vie
entiere se trouve enchainée par les prescriptions du plus rigou-
reux légalisme. Il était impossible de tenir compte de toutes
ces régles, et cependant la violation de la moindre d’entre elles
entrainait les chatiments de I’enfer. Si elle eut été possible,
I'observation de tous ces préceptes aurait été insuffisante pour
ramener a Brahma. [l fallait pour cela rompre entiérement
avec I'élément physique. Ce suicide commence avec la vie du
solitaire absorbé dans la contemplation des écrits sacrés, et se
poursuivit par les divers tourments de I'ascétisme ; il atteint
son but lorsque toute 'activité spirituelle est concentrée dans
I’unique pensée de Brahma.

Une réaction, gqui devait étre une réformation de la religion,
ne pouvait manquer d’avoir lieu contre cette étroite morale.
Déja au point ot nous en sommes, il y a une tendence a s’éle~
ver plus haut que cet étroit 1égalisme qui a tout envahi. La sub-
jectivité fait prévaloir ses droitsen face des innombrables pres-
criptions extérieures. Brisant le filet aux mailles étroites des
ordonnances et des prescriptions, I'individu arrive par lul-méme
a sunir & la divinité. La spéculation des Brahmines avait
aussi préparé la réaction. La rédemption consistait, disait-on, &
se savoir un avec Brahma. L’antagonisme est plus fort encore
dans la philosophie Sankhya. En opposition au panthéisme
orthodoxe, ce systéme affirme la réalité des dmes individuelles
et de la matiére, voyant dansl’une et dans 'autre des principes
éternels du monde. Lors donc que l'esprit de tout temps unt
4 la nature s’est apercu que les diverses phases de son exis-
tence sont autant d’effets, d’une nature différente de lui, et
qu’il s’est recueilli en lui-méme, il est arrivé a la délivrance.
Il n’a pas besoin de renaitre dans un nouveau corps.

Bouddha fut le réformateur du Brahmanisme. Fils de roi, ne
trouvant aucun plaisir aux gloires mondaines, il prend la fuite
gémissant sur le mal et la vanité de ce monde. Retiré dans la
solitude, absorbé par la lecture des livres sacrés et par les
tourments que lui impose un ascétisme inhumain, il soupire
apres le repos. Il ne le trouve qu’aprés étre arrivé a recon-
naitre que l'ascétisme ne saurait conduire & la rédemption,



L’APOLOGETIQUE CHRETIENNE 1914

mais qu’on n’y arrive que par une renonciation spirituelle &
soi-méme. Grace a cette connaissance, il devient Bouddha,
c’est-a-dire éclazré.

La doctrine qu’il précha bientot aprés est éminemment pra-
tique. Théoriquement il s’appuyait sur la philosophie Sankhya,
sans aller bien au fond des questions spéculatives et ne s’en
tenant pas strictement aux prescriptions dé ce systeme. Avec
cette doctrine il rejette le panthéisme des Brahmines, tout en
maintenant les dieux populaires qui sont adorés comme des
étres supérieurs, parmi lesquels Brahma prend place. Plus
haut qu’eux tous se trouve Bouddha, c’est-a-dire un homme
éclairé en général. Le réformateur ne dit rien d’un étre divin
éternel qui aurait créé le monde. Du reste ’homme ne saurait
arriver & connaitre d’ol1 viennent les étres créés ni ou ils vont.
Le Bouddha ne se préoccupe que de I'unique question pratique,
la rédemption, la délivrance du mal. L’homme peut se racheter
lui-méme, il n’a pas besoin pour cela d’aucun dieu. Le moyen
n’est pas la connaissance comme dans le systéme Sankhva, mais
bien l’action morale, la victoire sur I’égoisme et sur le sen-
sualisme. Quand on en vient & contempler le monde comme une
bulle d’eau ou d’air, on n’est plus effrayé parle roi de la mort.
Une grande supériorité du Bouddhisme sur le Brahmanisme
est qu’il renonce & l'idée des castes. Nous avons la un humani-
tarisme universaliste, qui délivre ’homme de toutes les chaines
des passions naturelles.

D’accord avec le christianisme, le Bouddha annonce une
religion de rédemption. Toutefois ce n’est pas du péché et de la
culpabilité, mais du mal qu’'on est racheté, et par ce mal il
faut entendre avant tout la migration des ames. Ce n’est pas
en contenant les mauvais désirs et en faisant du bien aux autres
que 'on arrive a la rédemption, mais en renoncant au désir de
vivre. Pour arriver ala délivrance, il faut renoncer a tout senti-
ment, & tout effort; c’est 14 le Nirvana. « Celui-ci est le reméde
a tous les maux, I'’eau qui apaise toute soif des désirs et éteint
le feu du péché héréditaire. Le Nirvanan’a ni forme, ni couleur,
ni espace, ni temps; il n’est ni limité, ni illimité, ni présent, ni
passé, ni futur; il ne consiste ni & venir, ni a aller, ni a vouloir



192 CHRISTIAN-EDOUARD BAUMSTARK

ni & désirer, ni & agir, ni a4 souffrir. La rédemption consiste
donc & arriver & I'annihilation. Si pendant la vie actuelle on fait
pour quelque temps du moins des pas dans cette direction, on
se trouve a tout jamais délivré de toute migration, délivré pour
toujours de l'existence. Mais c’est 12 une doctrine & l'usage
du petit nombre. La multitude ne pouvant attendre le but
supréme, doit contenir ses désirs, exercer la charité; c’est la
pour elle le moyen d’arriver & étre débarrassée de naissances
nouvelles dans des formes inférieures.

Apreés avoir sacrifié tout ce qui donne & la vie une forme et
une valeur, le Bouddhisme sacrifie la vie elle-méme. La rédemp-
tion consiste & se débarrasser de I’existence. (Cest une religion
de moines et de nonnes, puisque la plupart des hommes sont
retenus par les devoirs de leur vocation et de la famille. La
doctrine exotérique a son tour ne tarda pas a perdre toute
valeur. A mesure qu’il se propagea, le Bouddhisme, pour la
foi et pour le culte, accorda toujours plus de place & I'élément
sensible, aboutissant ainsi & un résultat diamétralement opposé
& celui gu'’il avait en vue. D’apréssa propre doctrine le Bouddha
devait étre anéanti; il n’en fut pas moins divinisé pour
devenir le centre de la doctrine et du culte. Il devint le Dieu
des Indous, venu du ciel pour les sauver; il est tout-puissant ;
il sait tout; c’est le Dieu des dieux; des priéres lui sont
adressées; sa vie entiére est pleine de légendes. On rechercha
ses moindres traces et on honora ses reliques.

Le Brahmanisme réagit a son tour en renonc¢ant a son pan-
théisme impopulaire, en donnant une place dans la notion de
Brahma aux anciens dieux populaires, Vischnou et Civa. Le
premier qui, dans la religion de la nature était le Dieu de la
lumiére, fut la personnification de la conservation; Civa, iden-
tique a Roudra, représenta la destruction. L’essence divine
fut ainsi divisée en trois moments : création (Brahma), conser-
vation (Vischnou), destruction Civa. Ce dernier est le coté
effrayant de la divinité, il est objet de crainte: dans Vischnou
on voit le coté de la divinité favorable aux hommes: c’est
aussi le dieu dela révélation historique. Le Bouddhisme fut ainsi
expulsé des Indes pour céder la place & un Brahmanisme mo-



L’APOLOGETIQUE CHRETIENNE 193

difieé qui veut concilier le polythéisme de I’antique religion de
la nature avec le monisme.

Comme celles de tous les autres peuples, la religiou des
Perses était du naturisme, avant 'apparition de Zoroastre. Les
diverses forces, les divers phénomenes de la nature étaient
personnifiés, représentés dans une image a laquelle on rendait
les honneurs divins. Le feu était honoré comme porteur de la
lumiére et partant de la vie. A cela se rattachait ’adoration du
soleil. Au culte du soleil se rattachait celui de Mithra. Celui-ci
est le Dieu supérieur de la lumiére; il précede le soleil ; il
combat, comme héros puissant, contre les esprits des ténébres,
il est juge des méchants et donne la victoire. L’eau était égale-
ment honorée comme élément absolument indispensable & la
vie. Et Syrus passant pour amener la pluie, cette étoile était
honorée comme séjour des eaux supérieures.

L’aspiration vers le monisme se manifestait aussi dans la
religion des Perses. C’est & ce besoin que Zoroastre donna
satisfaction. Il fit son apparition environ 1300 ans avant notre
ére. Sa mission consista & spiritualiser et & moraliser la religion
de son peuple. Son systéme se trouve dans le Zend-Avesta,
bien que la partie la moins considérable de ce recueil soit
seule de lui. Il ne se présente que comme réformateur de
I'ancienne foi. Il en appelle en effet & d’antiques déclarations
lorsqu’il se trouve en présence des prétres du feu. Il se croit
cependant possesseur d’une révélation immédiate accordée a
ses prieres.

La doctrine de Zoroastre enseigne un Dieu personnel auquel
on accorde tous les attributs et toutes les prérogatives de la
divinité. Il est appelé Ahura-Mazda ou Ormuzd, c’est-a-dire,
celut qui est élernellement sage. 11 est le créateur tout puissant,
omniscient ; il produit la vie et tout bien ; il estle pére de toute
bonne disposition, de la pureté et de la vérité. Les Perses,
dans leurs priéres, lui donnent les attributs les plus élevés.
Ce qui distingue cette religion c’est I'idée de création tres forte-
ment accusée. Le monde n’est pas procédé d’'Ormuzd par éma-
nation, mais de sa parole créatrice qui est & la fois pensée et
action.

THEOL., ET PHIL. 1876. 13



194 CHRISTIAN-EDOUARD BAUMSTARK

La puissance d’Ormuzd, pour si grande qu’elle soit, est
cependant limitée par celle du principe mauvais appelé Angro-
Maingus ou Ahriman. La puissance de ce principe des ténébres
est si grande gqu’il concourt méme a la création. Tous les étres
mauvais, animaux, plantes, ou choses procédent de lui. Malgré
cela, Ahriman est toujours placé au-dessous d’Ormuzd, le
dualisme n’est donc pas complet. Ahriman ne domine pas
dans un royaume lui apparienant en propre; il se borne a
introduire ses impuretés dans les domaines du Dieu bon. Bien
qu’il soit aussi ancien qu’Ormuzd, sa puissance aura cepen-
dant un terme, par suite de la victoire du bon principe.

Pour qu'Ormuzd ne demeure pas isolé dans son élévation
céleste,on place & codté de lui six saints immortels, les Amschas-
pands qui avec lui forment le nombre saint sept. Ce sont les six
forces ou qualités personnifiées. A cela s’ajoutaient les lzeds,
personnifications nouvelles qui désignent souvent les dieux en
général. Les esprits protecteurs des ancétres sont également
adorés sous le nom de Fravashis. Ils forment autour de la
divinité tout un monde d’anges qui protégent le monde en
général et les hommes en particulier contre les funestes
influences du démon. Les objets de la nature, les eaux, les
arbres, les montagnes ont également leurs anges protecteurs.
Chez Ormuzd lui-meme on distingue entre le Dieu supréme et
son ange protecteur. Plus tard on adora également le temps
incréé, comme fils d’Ormuzd, Zervan Akarana.

Les mauvais esprits, Devas, forment aussi une cour autour
d’Ahriman. Ils sont soit des personnifications et des abstrac-
tions, la mort, la tromperie, soit des étres plus concrets, les
serpents, etc.

Tout en appelant les prétres du feu des prophetes de men-
songe, Zoroastre ne rompit pas avec l'antique culte des élé-
ments. Les anciens dieux furent conservés comme personnages
inférieurs, et le culte du feu, pris dans son action bienfaisante,
se meéla a celui d’Ormuzd. Le soleil, la lune et les étoiles
furent honorés comme porteurs de la lumiére. On fit surtout
grand cas de Mithra autour duquel il se forma tout un mythe.
C’est le Dieu de la fructification et de la génération ; toutes les



L’APOLOGETIQUE CHRETIENNE 195

bénédictions naturelles viennent de lui; il donne la santé et la
purete. Il est le médiateur d’Ormuzd, le Dieu actif, agissant,
celul qui triomphe d’Ahriman, qui introduit dans le ciel des
bienheureux les dmes des trépassés.

Le royaume du bien et celui du mal ont été durant 3000 ans
en présence sans que le moindre combat ait éclaté. Prévoyant
qu’il n’en serait pas toujours ainsi, Ormuzd créa le monde
corporel pour lui servir de boulevard. I’homme comme tous
les étres vivants, est procédé du taureau primitif tué par
Ahriman. Le premier homme ayant été tué par les Dévas, de
sa semence sortit un arbre & deux tiges duquel Ormuzd fit
Meschia et Meschiana, les ancétres de toute la race humaine.
La mission des hommes était de combattre les Dévas et de
gagner le ciel par la pureté des pensées, de la parole et des
acltions. Mais ce premier couple fut déja conduit au mal par
les mensonges d’Ahriman. Celui-ci réussit & se faire passer
pour le créateur de toutes choses ; les hommes tombérent
alors dans le péché et mangérent des fruits qu’il leur donna.

A partir du moment de 'entrée du mal dans le monde, les
deux royaumes se trouvérent mélangeés. Mais ’état actuel de
lutte ne sera point éternel ; la victoire demeurera au bhon prin-
cipe, apres un combat de 6000 ans. Zoroastre est apparu au
terme de la premiere période de 3000 ans (ui est celle du
triomphe d’Ahriman ; aprés la victoire, au terme de la seconde
période, il y aura un renouvellement de la terre.

La rétribution de chaque individu suit immmédiatement la
mort. Tandis que les bons sont introduits dans les trois paradis
en franchissant le pont Tschinevad, les méchants vont dans
les trois enfers. La perfection n’est toutefois définitivement
acquise que lorsque tout mal sera vaincu, a la résurrection des
morts. Avant cette solution le mal prendra une grande exten-
sion sur la terre. A la suite du jugement les justes seront éter-
nellement heurecux, tandis que les méchants seront détruits
avec Ahriman, dans la conflagration générale qui précedera
Papparition d’'une terre nouvelle ol il n’'y aura que des choses
pures.

La mission de ’homme consiste & favoriser le régne d’Or-



196 CHRISTIAN- EDOUARD BAUMSTARK

muzd et & s'opposer & celui d’Ahriman, en se gardant avant
tout des souillures du corps et de 'ame. I1 doit ensuite faire de
bonnes ceuvres et fuir toute action mauvaise. A cela venaient
g’ajouter des observances cérémonielles, dont la plus célébre
était l’ablution expiatoire avec de I'urine de vache. La législa-
tion était surtout sévére pour ceux qui s'étaient souillés en
touchant quelque cadavre.

(C’est évidemment ici une religion supérieure a toutes celles
qui nous ont occupés; aucune de celles qui sont venues plus
tard ne I’a méme dépassée de beaucoup. C'est bien le parsisme
qui réalise mieux qu’aucun autre culte ce qu’on peut attendre
de la religion naturelle. Nulle part dans le paganisme, le mo-
nothéisme n’éclate dans une si grande pureté. Pour ce qui est
de l'action morale sur ses sectateurs il peut aisément sup-
porter la comparaison avec le Brahmanisme et le Bouddhisme.
Nuile part les i1dées d'immortalité ne sont aussi fortement ac-
cusées et présentées dans un rapport aussi étroit avec la vie
morale.

Toutefois le polythéisme n’est pas entiérement vaincu: les
anciens dieux sont simplement subordonnés & Ormuzd. Puis
la morale religieuse porte trop sur 'extérieur, au lieu de se
concentrer sur la vie intérieure. Par suite des pénitences qui
caractérisent la lol religieuse des Perses, ils n’échappent pas a
la crainte pour arriver a la conscience de la réconciliation et
de la communion avec Dieu.

(’est Babylone qui fut 'antique métropole du paganisme et
de l'idoléatrie parmi les Sémites. C’est 12 que se trouvent encore
aujourd’hui les ruines immenses dua temple de Bel. Bel et
Mylitta étaient les principales divinités de la Babylonie. Le
premier étailt le Dieu da ciel, de la lumiere, du feu; Mylitta
était la déesse de la naissance. Toutes les femmes lui rendaient
un culte qui n’était autre que la prostitution. Il y avait égale-
ment un culle des étoiles, contié a4 des prétres appelés Chal-
déens. Datant des meillears jours des peuples sémitiques il
fut mis en rapport avec celui de Bel et de Mylitta. Le soleil et
la lune étaient consacrés a Bel; la terre et Vénus étaient con-
sacrés a Mylitta. De la résulta toute une science astrologique



L’APOLOGETIQUE CHRETIENNE 197

fondée sur I’exacte concordance entre le -ciel etla terre. Cha-
que coin de la terre se trouvait subordonné & une étoile spé-
ciale. Les planétes étaient surtout adorées comme des dieux.
Jupiter et Vénus portaient bonheur, Saturne et Mars annon-
caient malheur.

La foi & un Dieu uniquemanque complétement, tandis qu’un
souffle panthéiste s’accuse assez fortement. A la base de l'idée
de la parfaite concordance entre le ciel et la terre se trouve
celle d’une Aame divine pénétrant le monde entier. La pensée
de I'unité de Dieu n’est donc pas étrangére aux Babyloniens,
mais, ne pouvant se formuler en monothéisme, elle se présente
sous la forme panthéiste.

Les Babyloniens n’avaient pas & proprement parler I'idée de
la moralité de la vie humaine. La recherche des plaisirs des
sens était leur unique préoccupation, leur théologie n’avait en
vue que la vie terrestre; le culte des étoiles ne servait qu’a
prévoir les destinées de 'homme sur la terre. On ne retrouve
pas chez eux les idées d'immortalité aussi accusées que chez
les sauvages, bien qu’elles ne leur soient pas complétement
étrangéres. Il est question de conjuration des morts, ce quil
implique au moins leur existence. La présence de ces 1dées
dans le sein d’un peuple 4 ce point plongé dans le sensua-
lisme, montre combien le sentiment religieux doit étre pro-
fondément enraciné dans 'ame humaine.

Les Syriens, les Cananéens et les Phéniciens eurent une
théologie plus développée. Le Dieu principal était Baal, le
Seigneur; de méme que tous les autres dieux il était concu
comme divinité de la nature. C’est la force naturelle produisant
partout la vie, le seigneur du ciel et de la terre fructifiée par
ce dernier. Il est appelé Seigneur dua ciel, du soleil. Comme le
soleil il a deux faces; 'une par laquelle il réchauffe et vivifie,
Pautre par laquelle il brale et détruit. Il est tour a4 tour congu
comme Adonis ou comme Moloch. Suivant les peuples c’était
tantot 'un, tantdot laulre qui avait la priorité. Baal Adonis et
Aschera étaient les divinités féminines rappelant la vie fructi-
fiante de la nature au printemps. On leur rendait un culte
semblable & celai de Mylitta. Moloch était le grand destructeur,



198 CHRISTIAN - EDOUARD BAUMSTARK

le soleil qui brile la terre. On voyait dans toutes les calamités
des expressions de la colére de Moloch qu’il s’agissait d’apaiser
par des sacrifices humains. On sacrifiait aussi des hommes
périodiquement un certain jour de l’'année et ala veille de quel-
que grande entreprise. Les enfants étaient les offrandes les
plus favorables, soit par suite de leur innocence, soit parce
qu’ils étaient ce que les parents possédaient de plus précieux.
Pour que le sacrifice fut efficace il fallait que les enfants fussent
librement ofterts par les parents. Astarté était la déesse de la
destruction, on ’honorait par la mutilation.

Comme au fond ces divinités n’étaient primitivement que les
aspects d’un seul et méme Dieu, on les groupait en divinités
qui, distribuant tour a tour des bénédictions et des chiitiments,
finissaient par triompher du mauvais coté qu’elles avaient en
elles. C’était le cas dec Baal-Melkarth, et d’Ashera-Astarté. On
arriva aussi & unir les divinités masculines et les divinités
féminines. (Vétait le cas du Dieu soleil, Sandon, tour & tour
masculin ou féminin. Malgré ces synthéses diverses les divinités
locales se maintinrent; la vraie unité ne fut pas atteinte et on
demeura engagé dans le naturalisme. Aussi la foi a I'immortalité
ne s’éléve-t-elle pas au delad de vagues pressentiments.

L’anlique religion des Arabes était supérieure A celle des
autres Sémites. (Vétait avant tout un culte des ¢toiles. Comme
le soleil exercait la plus grande influence on lui rendait les
plus grands honneurs. Puis venaient la lune, Saturne, Jupiter,
Vénus. Chaque tribu se trouvait en outre sous la protection
d’une étoile particuliére. Mais un Dieu unique, Allah, adoré par
toutes les tribus, planait au-dessus des divinités spéciales. 1l
était identifié avec le dieu soleil. Il avait & coté de lui une divi-
nité féminine Allat ou Alilat, accompagnée de deux autres
déesses Uzza et Manat.

Les Arabes n’arrivent pourtant pas a une claire conscience
de 'unité et de la spiritualité de Dieu; il n’y avait en tout cela
que pressentiment vague et retour au naturisme et au poly-
théisme. Bien u’ils soient restés a I’abri des impuretés des
autres Sémites, la religion des Arabes n’exerc¢a pas d’influence
positive sur leur moralité, faute de la liberté, principe de la



L’APOLOGETIQUE CHRETIENNE 199

morale. La vie des hommes est inflexiblement soumise & la
méme loi qui régle le cours des étoiles.

Bien qu’ils n’aient pas des idées claires ni arrétées sur I'im-
mortalité, ils parlent de 'apothéose de certains hommes, et
quelques Arabes admettaient une certaine immortalité que
d’autres contestaient.

En Egypte aussi, les divinités ne sont que le ciel et la terre
personnifiés, la force méle et femelle représentées par le soleil,
la lune ou la terre. Le nombre des dieux est trés considérable,
quolque la signification soit & peu presla méme. Le culte égyp-
tien est un mélange de divers cultes locaux. Les dieux locaux
furent conservés, de sorte que la divinité principale variait
d’une contrée a 'autre.

Le culte du soleil était le trait principal de la religion égyp-
tienne. Ra était le dieu le plus ancien, le dieu soleil; 1l appar-
tenait a4 ’Egypte entiére, tout en ayant son siége principal a
Héliopolis. Par suite de la prépondérance politique de Thébes,
son dieu Ammon devint une des principales divinités et fut asso-
cié & Ra. Avec ladomination de Memphis, son dieu Plah, pére
des dieux, de Ra lui-méme, augmenta en dignité. A coté de
ces trois divinités masculines se trouvaient trois déesses, Neith,
Pacht, Mut.

Le culte le plus général était celui d’Isis et d’Osiris: il ne
se rattachait & aucune localité particuliere. Ces deux divinités
représentent le cours de la nature pendant 'année. Le sens du
mythe est que pendant les soixante-douze jours des canicules
la terre, dévorée par les forces destructives et privée de sa fer-
tilité, mene deuil sur elle-méme. Mais elle revient bientot & la
vie, la prospérité reparait au printemps. Ce qu’il importe de
remarquer c’est U'intervention d’un dieu mauvais, Typhon. Les
religions naturistes des Sémites, des Grecs et d’autres peuples
ne connaissent pas le dualisme d’un dieu du mal; c’estla méme
divinité qui distribue tour a tour la bénédiction et la malédic-
tion, si hien qu’il faut s’assurer ses faveurs et détourner sa
colere. Ici tout est plus tranché; il n’y a rien de commun
entre Isis et Osiris d’'une part et Typhon de 'autre. Un trait ca-
ractéristique de ce dualisme, comparé A celui que nous avons



200 CHRISTIAN-EDOUARD BAUMSTARK

vu ailleurs, c’est qu’il n’a pas de portée morale. Typhon est
simplement la personnification de ce qu’il y a de mauvais dans
la nature.

Ce mythe se rattache tres étroitement & la foi & 'immorta-
lité. La victoire sur les principes hostiles n’a pas pour unique
effet la réspparition de la vie de la nature au printemps, comme
dans le culte d’Adonis, mais elle cousiste en une persislance de
la vie dans le monde inférieur. La revivification de la nature
devient une image de ce qui se passera dans un monde 4 venir.
Les Egyptiens croient trés expressément & la persistance de
la vie et mettent cette idée en rapport avec leur foi religieuse.

Mort sur la terre, Osiris devieni le juge et le roi du monde
inférieur, dans I’Amentes. Le cceur est pesé aux balances de la
justice ; celui qui est léger est précipité dans V'enfer ot il doit
expier ses péchés; les justes, aprés avoir été fortitiés par les
eaux de la vie, se rendent dans les champs du soleil, dans
Pouest, La migration des ames est présentée exclusivement
comme un chéitiment pour les méchanis. On supposait que
chaque trépassé avait été juge favorablement; il prenait alors
le surnom d’Osiris ajouté & ses noms précédents.

Tandis que ’ame des trépassés vit daus le ciel, le corps vit
encore sur la terre. Celui-ci n’étant pas considéré comme en-
tierement mort, on le croyait toujours dans une certaine rela-
tion avec 'ame. Ainsi s’expliquent ’embaumement et le grand
soin que les Egyptiens prenajent des sépultures. Pour corres-
pondre & ces deux vies nous avons deux genres de jouissances
départies aux justes.

Evidemment, dans cette doctrine de 'immortalité 1’esprit
triomphe de la sensibilité. Toutefois ne pouvant briser entiére-
ment les liens de la vie naturelle on transporte l'existence ac-
tuelle dans la vie future. I’dme éprouve des besoins que le
monde ne saurait satisfaire, mais on n’arrive pas & une con-
science parfaitement claire du monde suprasensible.

Cet élément sensible qui persiste dans la religion des Egyp-
tiens les conduit & meitre la foi en Dieu en rapport avec le
culte des animaux. On voulait voir sous forme sensible la divi-
nité cachée ; on désirait la sentir prés de soi, et les animaux



L’APOLOGETIQUE CHRETIENNE 201

parurent aux Egyptiens bien adaptés pour étre des incarnations
de la divinité. Ce qu’il y a de mystérieux dans la vie des ani-
maux, leur instinct str, 'uniformité de leur vie, tout cela les
qualifiait admirablement pour étre les organes d’une vie supé-
rieure. C’est ce que parait du moins indiquer la tradition sui-
vante. A la priere d’un adorateur demandant a le voir, Ammon
avait répondu en s’enveloppant dans la peau d’un bélier. Des
usages immoraux se rattachaient a ce culte des animaux. Les
femmes égyptiennes devaient demeurer toutes nues pendant
quarante jours devant le nouveau bceuf Apis. Quelques-unes
s’abandonnaient & des boucs.

Le ton dominant de la religion égyptienne est mélancolique
etsombre. En sacrifiant 'animal ils le plaignent, et aprés 'avoir
mis a mort ils se frappent eux-mémes. Les larmes et les lamen-
tations abondent dans leur culle. Dans leurs repas on se fai-
sait passer une momie en miniature pour contenir la joie des
invités dans de justes bornes. L’unique chant national était
une complainte sur la mort d’Osiris. Le joug des obligations
religieuses, des abstinences pesait lourdement sur les prétres
et sur le peuple.

L’aspiration vers quelque chose de supérieur se manifeste
déja dans ce fait que tout en maintenant rigoureusement les
idées anciennes, les prétres ne purent prévenir des contro-
verses religieuses et l'introduction de dieux étrangers dans ce
pays célébre peur son intolérance. Il y eut méme une réaction
contre le polythéisme, vers 1430 avant Jésus-Christ, sous le roi
Aménophis IV. Dans les mystéres égyptiens, & coté d’'une ten-
dance matérialiste, on rencontre l'idée qu'au-dessus de ce
monde visible se trouve un étre premier, supréme, indivisible
et immuable, qui se connait lui-méme et qui vit dans une
félicité parfaite.

3° Les religions des Gaulois et des Germains. — Ne connais-
sant la religion des Gaulois que par les Romains qui souvent
leur ont prété leurs divinités, nous savons seulement avec
certitude qu’ils étaient polythéistes. Les druides, outre la reli-
gion publique, avaient une doctrine secrete. Ils s’occupaient
aussi de mathématiques, d’astronomie et de sciences naturelles.



202 CHRISTIAN-EDOUARD BAUMSTARK

Les sacrifices humains, trés fréquents, jouaient un grand role.
Ils sacrifiaient des hommes faits. Le plus souvent, aprés avoir
rempli un immense paturage d’hommes et d’animaux, on y
mettait le feu. Les sacrifices, quand ils n’étaient pas la conseé-
quence d’un veeu, consistaient en prisonniers de guerre offerts
en signe de reconnaissance pour la victoire. On offrait égale-
ment des esclaves ou des chiens aprés avoir recouvré la santé.
Dans les grands sacrifices nationaux, on immolait des crimi-
nels qui auraient da également étre mis & mort sans cela.

Les Gaulois avaient une foi précise en une vie a venir, qui
n’était d’ailleurs que la répétition de l’existence actuelle. Les
données manquent pour décider s’il yavait des aspirations vers
quelque chose de supérieur.

La religion des Germains est dans un trés étroit rapport avec
celle des anciens Aryas. Le dieu germain Zio ou Tiu n’est au-
tre que le Diu des Aryas. Aprés avoir occupé la premiére
place il était devenu le dieu de la guerre. Le principal dieu
des Germains était Wodan ou Odin qui était avec Zio dans le
méme rapport qu’Indra avec Diu. Ce dieu supréme a des attri-
buts spirituels, il sait tout; du haut du ciel il contemple la
terre et tout ce qui s’y passe : il a inventé tous les arts et la
sagesse. Il a de plus des qualités morales ; il est 1égislateur et
juge ; il est le garant de la sainteté du serment.

Vient ensuite Thor, le dieu du tonnerre. Comme le précé-
dent 1l représente un coté particulier du dieu supréme Zio ; il
personnifie les grands phénoménes atmosphériques, le ton-
nerre et 'éclair. 11 est aussi en rapport avec la fécondité de la
terre ; il répand la bénédiction et il combat les forces naturelles
hostiles.

Les autres divinités naturelles sont Freyr, le dieu de la lu-
miére solaire fortifiante et Freya, sa sceur, déesse de la terre.
Cette derniére a encore un coté moral comme déesse de la-
mour, du mariage et du foyer domestique. Elle s’appelle alors
Frigg et devient 'épouse d’Odin. Comme la terre reprend tous
les vivants dans son sein, elle est aussi la déesse de la mort.
Balder, fils d’'Odin et de Frigg, est le plus beau, le meilleur, le
plus sage des dieux. Il y a & son sujet tout un mythe qui rap-



L’APOLOGETIQUE CHRETIENNE 203

pelle celui d’Osiris. Le pére de Balder, Forseti, est le juge des
vivants.

Il y a dans cette religion un meélange de conceptions spiri-
tuelles et de représentations sensibles avec prédominance des
derniéres. Les dieux sont con¢gus d’une maniere anthropopati-
que et anthropomorphique. D’autre part ils sont saints; ils re-
clent les destinées du monde et jugent. Ce n’est que chez Odin
que les attributs moraux prédominent. Or comme il se trouve
étre le dieu supréme, on peut trouver la une aspiration vers
un dieu correspondant & la conscience morale et & la notion de
I’absolu, bien que la tendance au monothéisme fasse défaut
chez les Germains.

Le mauvais principe Loki posséde une puissance presque
égale a celle d’Odin. Il a pour fils le loup Feuriz, 'image de la
mort qui dévore tout, Hel, la terre comme déesse de la mort
recevant tout dans son sein, et le serpent Midgard, la mer en-
lacant la terre et touchant & 'empire des morts. Sous d’autres
rapports ce Loki est présenté comme ami, frére, compagnon
d’Odin ; il entretient les meilleurs rapports avec lui et avec les
autres dieux. Cela tient & ce que primitivement 1l représentait
une des faces d’Odin.

Le dieu supréme, produit lui-méme du devenir, n’est pas le
créateur mais simplement ’organisateur de la terre et du ciel.
Le bon principe ne triomphe pas toujours. A la fin du monde
tous les dieux bons sont tués, a ’exception de Balder quirégne
sur un monde nouveau avec les descendants des dieux actuels.

Les idées sur la vie a venir sont trés peu précises. Les dmes
des guerriers morts sur les champs de bataille et celles des
princes vont dans la 'Walhall ou, sous la domination d’Odin,
elles ménentune vie en tout semblable a I'’existence précédente.
Tous les autres vont dans le monde général des morts, Nifl-
heim, monde triste, ténébreux et froid placé sous la terre. A
cela s’ajoute la croyance que les morts habitent I’intérieur des
montagnes, les sources et les étangs. Ca et 14 on trouve l'idée
de rétribution.

Comme celle de tous les autres peuples la religion des Ger-
mains inspirait un certain fond de tristesse. La peur des dieux



204 CHRISTIAN-EDOUARD BAUMSTARK

demeure le sentiment dominant. Odin lui-méme auquel on est
redevable des bénédictions de la nature est congcu comme ob-
jet d’effroi, si bien qu’on lui fait des sacrifices humains.

4° La religion des Grecs et des Romains. — La religion des
Grecs, riche en dieux, est la résultante de plusieurs circon-
stances : I'exubérance de la vie naturelle, la position particu-
liere du pays sur les limites de 1'Orient et de 1’'Occident, le
melange de plusieurs tribus fort diverses, les rapports avec
des peuples étrangers, tout cela a concouru a produire cette
croyance populaire quise trouve chez Homere et chez Hésiode.
Les mythes des Pélages, naturistes comme ceux de toutes les
peuplades de souche aryenne, forment la base générale. A coté
de Jupiter qui répand des bénédictions, nous avons sa femme
Géa, le soleil, la déesse du feu Heslia, Aidoneus et son épouse
Perséphone, maitres du monde inférieur.

Uranos, Cronos et les Titans, dieux antérieurs a ceux de I’0O-
lympe et vaincus par Jupiter n’étaient pas objets de culte. Ce-
lui de Jupiter est le plus ancien. Ce n’est que lorsque la my-
thologie est déja formée pour l'essentiel qu'on voit naitre la
théogonie, comme moyen de rendre compte de lorigine des
dieux. Les grandes révolutions de la nature furent considérces
comme des combats de dieux. Jupiter en serait sorti vainqueur
et avec lul ordre admirable du Cosmos.

A coté de Jupiter on adorait des dieux naturels ayant une
manifestation dans la nature, et exercant de l'influence sur le
cours des choses. Ainsi Géa, la mere de tous les vivants, dis-
tribue toutes les bénédictions, mais elle devient aussi déesse
de la mort parce qu’elle recoit dans son sein tous les trépassés.
Puis vient Helios, éclairant la terre de ses rayons, voyant
tout, il est témoin de toutes les actions humaines. A lui se rat-
tachent ses deux sceurs, Eos et Sélene. Des étoiles éclatantes
et des groupes d’étoiles, les nuages, les vents, lo mer, les flcu-
ves, les sources passaient pour des divinites.

Il y aen tout ceci tendance & s’élever au-dessus du culte de
la nature, mais onn’aboutit pas;il n’y a pas vraie personnifica-
tion: ces personnalilés ne sont pas seulement attachées i certains
objels naturels, elles se confondent souvent avec eux. Ce fut la



L’APOLOGETIQUE CHRETIENNE 205

conception des dieux de I'Olympe, personnalités libres diri-
geant le cours des affaires humaines, qui donna au sentiment
religieux des Grecs cette satisfaction qu’il ne pouvait trouver
dans les divinités inférieures. Ce n’est pas & dire que le coté
naturiste ait complétement disparu, mais ’élément moral pré-
domine chez ces personnalités. Jupiter, Héra, Pallas, Athéné,
Apollon ont tous une partie morale ui est la principale.

En faisant des dieux des personnes morales on accomplit un
progrés incontestable, mais d’un autre co6té I'idée des dieux se
trouve amoindrie. On leur préte ses propres faiblesses sans
arriver 4 une conception qui réponde a I'idée qu'on se fait des
dieux. Ils ont un corps comme les hommes, seulement les ar-
tistes s’efforcent de les présenter comme beaucoup plus beaux;
ce quiaboulit & confondre I'image et la divinité. Ayant un corps,
ils ont besoin de nourriture et ne peuvent échapper aux lois de
I’espace. Ils habitent le ciel et leur action sur la terre se mani-
feste par des mouvements, des perceptions sensibles, seule-
ment leurs sens sont beaucoup plus puissants et leurs mouve-
ments plus prompts. Mais les dieux ne savent pas tout et ne
sont pas tout-puissants. Ils tiennent conseil et se trompent les
uns les autres. Les Grecs ne réussissent pas a s’élever au-dessus
de cette contradiction qui, d’une part, leur fait accorder aux
dieux la toute-science et de 'autre les pousse a la leur refuser.
Il en est de méme pour la puissance divine, qui ne saurait étre
illimitée, vu la pluralité des dieux. Les dieux régnent bien sur
la nature, mais ils ne l'ont pas créée. Aussi, quoiqu’ils soient
appelés bienheureux, ils n’échappent ni au besoin, ni a I'in-
quiétude. Les querelles incessantes qui les agitent doivent étre
déja une cause de chagrin et d’ennui. S’ils n’échappent pas
aux lois de 'espace, ils subissent également celles du temps;
I’éterniténe faisait pas partie intégrante de la notion des dieux ;
leur immortalité n’est pas de l'éternité. Ceux de I’Olympe ont
eu des prédécesseurs; il est parlé de la mort de dieux. Pour
ne pas mourir, pour conserver ce corpsdivin supérieur a celui
des hommes, il faut recourir au neclar et 4 'ambroisie. Encore
ici I'idée n’arrive pas a trouver son expression adéquate.

Le méme contraste éclate quand il s’agit des attributs mo=



206 CHRISTIAN-EDOUARD BAUMSTARK

~

raux. La justice rétributive ne peut toutefois étre soumise i
cette contradiction. Déja chez Homeére la principale fonction
des dieux consiste & punir l'injustice. Si elle ne se manifestait
par le chitiment atteignant le coupable, on se croirait autorisé
a douter de 'existence des dieux. Plutot que de ne pas s’exer-
cer, cette justice distributive frappera l'innocent avec le cou-
pable. Les faits sont néanmoins contraires a cette croyance.
Alors on a recours a I'idée d’une expiation, soit dans cette vie
par substitution, soit dans une autre.

Le coté de cette justice distributive qui veut que les bons
aient ce qu’il leur revient n’est pas accusé avec la méme ri-
gueur. Le fait que les Grecs, malgré leur disposition fort ca-
ractéristique & la gaité et a la joie, n’ont pu s’élever a I'idée de
récompense stricte, comme 1ls s’étaient élevés a celle de ven-
geance, montre combien, en dehors de la révélation, ’homme
est hors d’état de trouver ce que la conscience religieuse ré-
clame. Ils sont plus certains du chéitiment que de la récom-
pense.

La justice rétributive des dieux manifeste leur sainteté. Tout
en ayant cette derniére 1dée, les Grecs attribuent a leurs dieux
des choses qui la renversent. La divinité ne punit pas les aec-
tions mauvaises uniquement dans I'intérét de 'ordre extérieur,
mais son énergie la plus intime s’accuse contre l'action mau-
vaise. L’orgueil, l'arrogance qui porte 'homme & tranchir les
limites qui lul ont été imposées provoque la Némésis divine.
Mais & cela s’ajoute un autre coté de la Némésis divine qui
renverse la sainteté. Ce n’est pas I'arrogance humaine seule-
ment, mais toute grandeur extraordinaire, tout bonheur dé-
passant les limites, qui provoque la Némésis, la colére céleste.
Cette jalousie est d’autant plus vive quand un dieu particulier
se trouve atteint. Cette haine ne poursuit pas uniquement le
coupable, mais les membres infortunés de sa race. L’immora-
lité divine est ici manifeste. Ajoutons que les dieux tendent des
piégesaux hommes vertueux pour les faire tomber dans le mal.

N’étant pas saints les dieux grecs ne sauraient aimer. Il est
vrai que tout ce qui est bon provient d’eux. Mais d’abord il n'y
a que quelques dieux qui fassent du bien aux hommes, d’autres



L’APOLOGETIQUE CHRETIENNE 207

leur font du mal; amour n’est pas un attribut général des
dieux. En second lieu, ce n’est point par amour, mais bien
parce que leur nature lesy porte qu’ils font le bien. Et, malgré
cela, chose contradictoire, ils ne font pas du bien & tous, mais
arbitrairement & quelques-uns. Les dieux se laissent aussi ré-
concilier par des moyens arbitraires.

Comme leur pouvoir est limité, ils ne sauraient avoir créé le
monde. Celui-ci se serait développé de lui-méme du chaos pri-
mitif. T.es dieux peuvent avoir d’autant moins créé que les plus
anciens d’entre eux sont le fruit du développement cosmique.
Par contre, ils sont bien les conservateurs du monde. Ils sont
la source de 'ordre public, des lois; ils dirigent ’histoire des
peuples. Les individus dépendent également d’eux a tous
égards. Mais les Grecs n’ont pas I'idée d’une direction provi-
dentielle des dieux, d’un plan divin devant trouver sa réalisa-
tion dans I’histoire des hommes et des peuples. Par suite de
déterminations contradictoires qu’ils prétent aux dieux, il ne
saurait y avoir un plan vraiment un de I’histoire.

Au-dessus des dieux limités plane le destin illimité, Moie«.
(’est 12 une aspiration trés ancienne vers un absolu divin. Chez
Homeére le destin est supérieur aux dieux; Jupiter lui-méme a
besoin d’en rechercher la volonté qui lul estinconnue. Lorsque
les dieux sont en accord avec le Fatum, ils ne font qu’en exé-
cuter les décrets; en cas de désaccord ils ne peuvent faire
prévaloir leur volonté. Ce sont justement les points décisifs de
I’épopée qui échappent entiérement & l'intervention divine.
Jupiter lui-méme se lamente de n’avoir pu prévenir la mort
de son cher fils Sarpédon. Ce n’est que tard, sous I'action de
la tendance au monothéisme s’accusant toujours mieux avec
Pindare, Eschyle et Sophocle, qu’on voit le destin et la volonté
de Jupiter ramenés a 'unité.

Cette foi au destin parait étre déja une conséquence de
I’aspiration au monothéisme, d’aprés Naegelsbach, dont Pflei-
derer combat I'opinion. Comme par monothéisme on ne peut
entendre que la croyance en un absolu, ou en une divinité
une et que le destin se montre comme une puissance absolue
dominant tout, il est manifeste que la croyance au destin est



208 CHRISTIAN-EDQUARD BAUMSTARK

du monothéisme. L’essentiel c’est de croire & un absolu un,
bien qu’on-doive aboutir & le concevoir comme personnel.
Les dieux de I'Olympe sont personnels, mais non absolus; le
destin est absolu, mais non personnel. Le monothéisme grec se
développa dans une autre direction. Les grands événements
de 'histoire furent rapportés par les poétes a la divinité que
les trois grands poétes identifiérent avec Jupiter, le destin &
son tour devint I'ordre moral identique & la volonté de Jupi-
ter. Tout cela n’exclut pas beaucoup de notions polythéistes qui
persistent. La conscience religieuse des Grecs aspire donc
vers un absolu personnel qu’elle ne réussit pas a atteindre.

La religion pénétrait la vie privée et publiqgue des Grecs. Il
doit en étre ainsi quand la divinité est la nature personnifiée et
que celle-ci n’est qu’une manifestation de la divinité. La
priére, manifestation la plus immeédiate de la conscience reli-
gieuse, joualtl un grand role, surtout comme demande, mani-
festation des besoins, de la dépendance et de la confiance en
Dieu. On ne demandait guére que des biens temporels: ce
n’est que plus tard qu’on pria pour obtenir la vertu, la sagesse,
le pardon des fautes. Et encore ce point de vue est-il toujours
demeuré étranger au peuple. L'exaucement dépend d’une
foule de conditions et demeure incertain, méme quand elles
sont remplies, car tout dépend des fantaisies des dieux qu’il
faut se rendre favorables.

Le sacrifice, centre du culte, jouait un role plus grand
encore. Rien d'important dans la vie publique ou privée n’avait
lieu sans gu'on y elit recours en offrant les objets les plus
divers. Il avait la signification tantdot d’un hommage, tantot
d’une expiation. Méme dans les temps historiques il yavait des
sacrifices humains périodiques, a Athénes et ailleurs, surtout
dans les temps de calamité, comme moyen d’expiation. Les pes-
tes, les défaites étaient censées envoyées par un Dieu irrité
qu’il s’agissait d’apaiser. Plus tard on eut recours & de simples
chiliments corporels, ou bien les animaux furent substilués
aux hommes.

Plein de crainte et d’incertitude au sujet de l'avenir qu’il
brilait de connaitre, le Grec faisait un grand usage de la man-



L’APOLOGETIQUE CHRETIENNE 209

tique. Dans cette religion naturiste, les phénomeénes les plus
divers devaient servir & manifester la volonté des dieux et I'a-
venir. Le doute se fit toutefois jour de bonne heure, déja du
temps d’'Homere. Ceux qui firent de la divination un métier
acheveérent de la discréditer. La foi aux oracles se maintint
plus longtemps dans toute sa force. Ce qui leur conserva leur
haute valeur, c’est que les plusimportants étaient au service de
la politique. Ils décidaient de la guerre et de la victoire par
I’enthousiasme guerrier qu’ils servaient & enflammer. Ce fut
aussi la ce qui les perdit, lorsque la Gréce n’eut plus de vie
politique indépendante. Le désir de connaitre l'avenir ne fut
donc pas plus satisfait que les autres.

Les dieux n’ayant pas fait connaitre leur volonté par des
commandements précis, les Grecs, pour tout ce qui concer-
nait leur conduite morale, étaient obligés de recourir aux
prescriptions de la conscience. La crainte était par conséquent
leur principal mobile, car ils ne pouvaient aimer des dieux qui
ne les aimaient pas; il ne restait qu’a craindre des divinités qui
se manifestaient exclusivement comme justes. Comme le grand
péché c’est I'arrogance, 4fas, la vertu principale consistera
a savoir se tenir dans de justes bornes, swggosivg. En face des
dieux, cette vertu consiste & reconnaitre la vanité, la fragilité
de la vie; & I’égard des hommes, elle consiste dans la justice,
qui apprend & se tenir dans les justes limites imposées par les
droits des autres. C’est plus que le simple droit juridique ; on
fait appel & la conscience et & la crainte des dieux, il y a la
quelque chose rappelant 'amour du prochain. Il esl ensuite
toute une classe de vertus rentrant dans la philanthropie.

Le mariage n’était pas une institution religieuse, bien que la
consécration de la religion ne fit pas défaut ; ce n’était pas non
plus P'union morale de deux personnes de sexe différent, en
vue de la satisfaction morale des besoins naturels; c¢’élait une
institution purement légale et politique ayant pour but unique
de donner des citoyens a4 1'état. L’amour entre les conjoints ne
jouait aucunrole; les considérations sociales décidaient de tout ;
les enfants, en vue desquels le mariage avait été conclu, for-
maient Punique lien entre le pére et la mére. La fidélité conju-

THEOL. ET PHIL. 1870. 14



210 CHRISTIAN-EDOUARD BAUMSTARK

gale était la principale vertu de la femme, parce qu’il s’agis-
sait avant tout de continuer la race. Le mari pouvait se livrer
au concubinat et rompre aisément son mariage. La monoga-
mie et le fait que le rnari avait pour mission de faire I'éduca-
tion de sa femme, offrent deux heureux correctifs. La piété
des enfants envers leurs parents est aussi un des heureux
cotés de cette vie de famille que ’esclavage affectait profon-
dément.

Tout ce que I'individu fait pour I’état, c’est par reconnaissance
qu’il le fait. Il lui doit les bienfaits sociaux, ceux de la famille,
I'éducation et la religion. La justice exige donc qu’on aime
I’état. L’individu doit ici abdiquer & itous égards: mais les
étrangers ne sont considéres que comme des barbares.

La tempérance, ewgposivq, n’implique nullement la modération
de ses propres penchants sensibles. L’adultére seul était inter-
dit, mais les relations de ’homme marié avec les héteresallaient
sans dire. On sait aussi le peu de délicatesse des Grecs a
I’égard de la pédérastie.

Rien ne montre mieux ce que la vie morale des Grecs lais-
sait & désirer que la circonstance qu’ils n’avaient pas de mots
pour désigner le péché. L’essence du mal moral est congue
négativement : c’est de la folie, pdrwov, quelque chose sans
conséquence, dont le siége est plutot dans lintelligence que
dans la volonté. Quand il est considéré positivement, le péché
consiste a franchir les limites imposées a I’homme, ’arrogance,
UBos. L'idée de 1'égoisme, celle de I'éloignement de Dieu ne
jouentaucun role. Enfin, pour ce qui est de la culpabilite, elle
est mise sur le compte des dieux: chez Homeére, ils trompent
les hommes et les conduisent au mal. Plus tard il y eut réac-
tion de la conscience morale. On vit le résultat d’'un chiatiment
dans le fait que les dieux aveuglaient certains hommes. Les
Erinnées, les déesses vengeresses, devinrent la personnification
des angoisses de la conscience qui ne se laisse apaiser par
rien, Ces deux sentiments, conscience de la faute et du chéti-
ment divin, conduisent au besoin d’expiation. Comme la faute
est une révolte, ’expiation se traduit par 'humiliation, par le
sacrifice qui posséde une valeur expiatoire, méme lorsqu’il n’a



L’APOLOGETIQUE CHRETIENNE 211

pas lieu par substitution. A I'expiation s’ajoutait la purification
qui avait lieu avec de l'eau ou avec du sang. Tout cela ne
suffit pas pour donner a la fol populaire le sentiment du par-
don, qui n’est pas général, mais dépend toujours de la fan-
taisie des dieux. Ensuite il y a des crimes qui ne sauraient
étre expiés et que la vengeance divine poursuit de génération
en génération. Les Grecs ont beau considérer le péché d’une
facon assez superficielle, le besoin de pardon se fait jour et
ne réussit pas a trouver sa satisfaction.

Malgré I'éclat et la joie des fétes, la disposition religieuse
fondamentale n’était pas gaie. Pour étre sur de la protection
divine, il fallait avoir le sentiment de sa propre justice, qui
était encore troublé par le fait que la volonté des dieux jouait
un grand role. Au lieu de la confiance, nous avons P’abandon
aux dispensations divines. Cet abandon & divers égards est de
la résignation; en effet, on ne subordonne pas sa propre
volonté entachée d’erreur & la haute sagesse du plan divin,
mais on subit ce qu'on ne peut éviter, les lois d’un destin inexo-
rable.

Aussi la religion était-elle impuissante & donner aucun appui
dans les souffrances de la vie. Il est faux que la gaité soit le
ton dominant de I’esprit grec. Bien des écrivains ont signalé
le néant et la misere de la vie. Ces accents se rencontrent déja
chez Homere, qui appelle souvent les mortels des misérables.
Ces lamentations allerent toujours en augmentant et les
moyens de consolation furent trouvés insuffisants. L’absence
de besoins était présentée comme le grand remede contre le
malheur et la douleur, mais tout le monde ne possédait pas
cette faculté de s’abstenir ; le fait de s’abstenir de toute arro-
gance envers les dieux ne suffisait pas pour prévenir le mal-
heur, (ui pouvait étre provoqué également par la jalousie et la
haine des dieux; enfin il y avait toujours les dieux mauvais,
dont on éprouvait journellement I’action. Tout au plus ces
remédes divers peuvaient-ils émousser le sentiment du mal-
heur. Toute consolation positive faisait entiérement défaut ; il
manquait en effet toujours cette tenue qui laisse & la vie la
dignité méme au sein des souffrances. Les hommes les plus



212 CHRISTIAN-EDOUARD BAUMSTARK

heureux de ['antiquité s’avouent malheureux et déclarent
qu’il aurait mieux valu ne pas naitre.

La mort est le plus siir remede aux maux de la vie, aussi en
hate-t-on parfois la venue au moyen du suicide. La mort, du
reste, n’'apporte pas de bien positif. Tout en voyant en elle la
fin des souffrances, le Grec la redoute. La vie qu'on attend
aprés la mort est profondément triste : en perdant son corps
I’homme est privé de son moi, de sa personnalité pour mener
dans les enfers la triste vied’une ombre. Quelques hérosseule-
ment parviennent & la félicité des dieux, et, d’apres les
auteurs tragiques, il n’y a de sentence portée aprés la mort
que sur les criminels.

La religion des Grecs est donc deéfectueuse sur deux points
fondamentaux : elle ne connait pas d’expiation pour le péchg,
elle n’a aucune perspective consolante a offrir aprés la mort.
Il y eut des cultes étrangers qu’'on introduisit en Gréce pour
chercher & combler ces lacunes. CGe qui gagna surtout beau-
coup de gens aux mysteres, ce fut 'action que ces représenta-
lions nocturnes et sccrétes produisaient sur I'imagination de
ceux qui demandaient U'initiation. L’on était également atliré par
le besoin d’expiation qu’ils ne pouvaient satisfaire, parce que,
privés de tout contenu moral, ils (ceux d’Orphée) se bornaient
a n’éire que de pures cérémonies exlérieures. Les mystéres
d’Eleusis faisaient briller des espérances de bonheur. Mais le
but ne pouvait étre atteint parce que le bonheur ne dépendait
pas de la conduile morale. La faveur dont jouirent les mysteres
montre combien I'esprit grec était disposé a chercher partout
le repos, la consolation, pour asseoir l’espérance & une vie
future. Le peu de cas que les philosophes font de ces mystéres
montre assez qu’il n’y avait rien & en altendre. Tandis que
Platon les blame positivement, les apologétes chretiens en
signalent l'influence démoralisante.

En dehors de la philosophie, on ne trouve que chez les Pytha-
goriciens une doctrine de I'immortalité ayant une portée morale.
L’dme individuelle est une partie de 'ame du monde répandue
dans l'univers entier; avant de prendre un corps, elle menait
une vie pure, divine. C’est par suite d’une faute qu’elle est entrée



L’APOLOGETIQUE CHRETIENNE 213

dans P'existence actuelle. La mission de la vie humaine est de
rétablir ’harmonie, afin qu’aprés la mort 'ame puisse étre
recue dans la sphére supra-sensible, dans le monde de I'har-
monie. Les méchants seront soumis dans le Tartare a des
souffrances plus grandes que celles de cette vie, & moins
gu’ils n'aient & parcourir les diverses phases de purification
(ue presente la métempsycose.

La pureté consiste ici dans la séparation d’avec le corps, et
dans des observances rituelles. Ils tombent dans toute I'exté-
riorité et les petitesses du légalisme. Et c’est 1a cependant ce
que Yesprit religieux de la Grece a pu nous dire de mieux sur
les plus importants problemes de la vie humaine !

Aucune de ces tendances diverses, auxquelles le Grec va
demander la satisfaction que la religion populaire ne peut lui
procurer, ne se met en opposition avec le polythéisme : elles
aspirent toutes a le compléter. Les philosophes, eux, s’aper-
cevant de ce que cette tentative avait de vain, s’engagérent
dans une opposition qui devait avoir pour résultat le renver-
sement de la religion nationale. Le chef de 1’école éléate,
Xénophane, ouvrit la marche, en s’élevant contre ’anthropo-
morphisme , la pluralité et 'immoralité divines. Malgré des
apparences monothéistes ce philosophe n’en demeure pas
moins panthéiste. Dieu et le monde sont confondus: ils sont
éternels 'un et l'aatre. |

Bientot aprés Héraclite s’éléve contre les sacrifices d’ani-
maux et I'adoration des statues ; Anaxagore proteste contre le
culte des objets naturels, le soleil, dans lesquels on vovait
des dieux. La guerre du Péloponése ébranla fortement la reli-
gion et la moralité. Les sophistes donnérent une forme scienti-
fique a toute la tendance de I'époque. La maxime de Prota-
goras, proclamant Pindivida mesure de toutes choses, devait
conduire & la négation de tout ce qui concerne Dieu et la
morale. Prodicus déclare que les hommes ont divinisé tout ce
qui leur était de quelque utilité. D’apres Critias, la religion
aurait été inventée par d’habiles législateurs.

Les poétes tragiques travaillent de leur coté a renverser la
foi. Euripide nie les dieux et I'immortalité de ’ame. Tout en



214 CHRISTIAN- EDOUARD BAUMSTARK

voulant protester et défendre les bonnes vieilles traditions,
Aristophane fait rire aux dépens des dieux. En opposition au
subjectivisme des sophistes, Socrate place la source de la
philosophie dans l'élément rationnel commun & tous les
hommes. Mais cette raison ne saurait pénétrer Pessence de la
divinité. Il croit a la religion populaire, mais il la dépasse en
disant que la disposition pieuse est le meilleur des cultes. Au-
dessus de tous les dieux, il admet un étre divin qui les domine.
Toutefois il n’a pas ramené ces deux conceptions a 'unité ; il
parle tour & tour des dieux et de Dieu. Les divers dieux ne
seraient que les instruments de la divinité unique.

La philosophie postérieure & Socrate s’efforca également de
concilier le polythéisme etle monothéisme. Partant des besoins
pratiques comme Socrale, Platon va demander a la philosophie
ce que la religion est hors d’état de donner. Son systéme, qui
devait embrasser ’homme tout entier, respirait un souffle reli-
cgieux et monothéiste. A la téte des idées supra-sensibles il
trouve celle du bien qui se confond avec la divinité. C’est aussi
du point de vue de l'idée du bien qu’il détermine la notion de
I’ame humaine, la mission de ’homme, qui consiste & se rendre
semblable & Dieu. L’ame, éternelle et divine, doit arriver & do-
miner les autres parties constitutives de 'homme et réaliser
I'idée du bien. L’essence divine de I’ame étant de connaitre, la
verlu devient une science. L’homme ne veut jamais le mal pour
lui-méme; il ne le fait que par ignorance ou par manque de
jugement. La partie divine de I'ame a préexisté, avant d’entrer
dans l'existence actuelle par suite d’une chute, qui a déterminé
la position morale d’un chacun sur la terre. La vie & venir sera
déterminée & son tour par la carriere actuelle. I’ame étant de
son essence le principe de vie, 1l serait contradictoire qu’elle
piit étre mortelle. Par suite de sa parenté avec les idées,
comme elles, il faut qu’elle soit simple, indestructible, éternelle.
Rien de plus agréable pour le sage que la mort, puisqu’elle
vient débarrasser I'ime d’une prison, qui n’est autre que le
corps. Pour pouvoir éire introduit dans la communion avec la
divinité, I’homme doit vaincre ses penchants, s’occuper des
idées, c’est-a-dire de la vraie philosophie. Les philosophes



L’APOLOGETIQUE CHRETIENNE 245

seuls arrivent au bonheur aprés une triple métempsycose; les
autres doivent expier leurs péchés en passant par plusieurs
transformations en rapport avec leur état moral.

Malgré cette tendance monothéiste incontestable, Platon a
insisté plus qu’aucun autre philosophe sur 'importance de la
religion populaire. Ce fait montre qu’on ne saurait établir de
rapprochement entre le christianisme et le platonisme. Il n’est
précurseur du christianisme qu’en ce qu’il représente le point
de vue le plus élevé auquel la Gréce est arrivée. Il ne s’est
pourtant pas élevé jusqu’a 1'idée d’une personnalité divine
vivante. Dieu n’a pas créé le monde, il a eu la matiére en face
de lui; son activité a été limitée par la nécessité. L’essence du
péché est méconnue : il n’est qu'un manque d'intelligence. Le
péché qui a fait tomber les ames dans des corps provient
également d’un manque de force spirituelle. Le systéme est
sans but arrété; il se meut dans un cercle: les ames élévées
dans la région des idées peuvent chuter encore et recom-
mencer ’épreuve & nouveau. Le platonisme fortifie toutefois
le besoin de rédemption ; il fait sentir tout ce qu’il y a de
défectueux et d’intenable dans le paganisme: il a travaillé
pour le christianisme et en accusant les besoins religieux, et
en portant les regards sur le suprasensible et I'infini.

Aristote a rompu plus carrément avec la religion populaire.
Il accuse plus fortement encore que Platon la notion del’unité
de Dieu. Dieu est personnel. En qualité d’intelligence absolue
il est la pensée de la pensée, I’'unité personnelle de la pensée et
de ce qui est pensé : le sujet-objet absolu. Il n’est toutefois que
le premier moteur et non le créateur du monde. Et encore ne
comprend-on pas comment il peutsortir de lui-méme et étre le
premier moteur. Aussi ce philosophe ne peut-il admettre
aucune providence: Dieu se tient loin des hommes et ne se
méle pas de leurs affaires. Aristote maintient la divinité des
étoiles qui sont pour lui des étres intelligents, tandis qu’il ne
voit dans les dieux de I'Olympe que des personnages fabu-
leux. Il n’admet ni la préexistence de ’Ame, ni ses pérégrina-
tions et renonce & l'immortalité personnelle, sans toutefois la
contester expressément. Il n’a pas non plus une notion exacte



216 CHRISTIAN-EDOUARD BAUMSTARK

de la mission morale de la vie humaine. Il n’admet pas la
liberté; entre le bien et le mal il n’y a qu’une différence du
plus au moins ; le mal est le méme que le bien non en réalité,
mais en puissance. Le bonheur est le but de l’activité morale et
la supréme félicité n’est autre que la pensée se contemplant
elle-méme.

Malgré leurs lacunes, ces deux philosophes fournirent un
certain appui & quelques esprits réfléchis en les élevant dans
tout un monde de pensées. Mais apres Aristote il y eut, sous
I'influence des conquétes d’Alexandre, une tentative de res-
taurer le paganisme en faisant une religion universelle aux
dépens des cultes locaux qui disparaissaient avec les nationa-
lités. Mais les préoccupations religieuses faisaient vraiment
défaut. Comment en douter en voyant fleurir le culte de Dio-
nysus répondant aux préoccupations sensualistes de ’époque
et se propager la manie des apothéoses, ce qui fit croire &
Evémere que les dieux de ’'Olympe & leur tour n’étaient que
des hommes divinisés ? La philosophie de I'époque, ne se
contentant pas de s’élever contre les dieux populaires, devient
toujours plus irréligieuse. Les stoiciens, qui prétendent remé-
dier au mal et raffermir la foi populaire, sont des panthéistes
matérialistes. Ils nient la liberté et proclament la nécessité du
mal, ombre inévitable du bien. La vertu qui consiste & vivre
conformément a la nature et & se confondre avec 1a vertu,
est le tout de 'nomme. Le fait que le stoicisme a été ce qu’il
y a eu de mieux en Gréce jusqu’a 'avénement du christia-
nisme prouve assez clairement que la nature humaine ne
saurait tirer d’elle-méme ce dont elle a besoin. Les philosophes
prétendent étre pratiques et quoi de plus abstrait (ue leur
doctrine de cet étre un duquel tout procéde! Est-il rien qui
laisse le cceur plus froid? La morale stoicienne, avec son
orgueilleuse prétention de se suffire &4 elle-méme, est préci-
sément le contraire de la morale. La liberté niée, le mal pro-
clamé nécessaire & ’harmonie du tout, il ne saurait plus étre
question de morale. Le stoicisme se met en contradiction avec
lui-méme en faisant I'éloge de la vertu du sage. Le principe
qui ordonne de vivre conformément & la nature serait excel-



L’APOLOGETIQUE CHRETIENNE 217

lent, sil’on distinguait entre la nature primitive de 'homme et
celle cqui est résultée du désordre qui s’est introduit dans son
sein. C’est le christianisme qui a seul établi cette distinction.
Le stoicien qui réaliserait son idéal de vertu ne vivrait pas
conformément, mais contrairement & la nature. Mais le stoi-
cien accorde que cet ideéal n’a jamais été reéalisé ; aussi, pour
arriver a l'impassibilité, est-il condamné & suivre sa nature
subjective. Il n’existe pas & ses yeux de loi objective, indépen-
dante de lui. La vertu consiste a faire les choses auxquelles il
est porté par sa nature. Aussi si la satisfaction d’une passion
peut lui procurer le repos philosophique, ne s’en abstiendra-
t-il pas. En effet, tout ce qui est naturel n’est-il pas divin?
Lorsque la vie ne lui fournit plus ce qui peut contribuer & son
bonheur et & son impassibilité, il lui reste la ressource du sui-
cide.

L’épicuréisme est plus désolant encore. Pour arviver au
repos de I’ame il faut renoncer a la crainte provenant de la
fo1 aux dieux. A cela doit venir s’ajouter le plaisir, bien positif.
Tout, sans en excepter la verlu, doit concourir i atteindre ce
degré supréme de bien-étre corporel et spirituel qui procure la
sérénité de 'ame.

Apres avoir produit ces deux derniers systemes, I’esprit grec
epuisé tomba dans le scepticisme. Recherchant aussi le repos,
la sérénité, les sceptiques croient la trouver en renoncant a
toute vérité. L’antique religion est donc tombée en discrédit ;
la philosophie n’est pas de force a tenir sa place; les forces
naturelles de '’humanité sont épuisées; sans le savoir cette
éporue aspire apres quelque chose de nouveau «qui fera bientot
son apparition.

Les Nomains étaient profondément religieux, le sentiment
de la dépendance se manifestait & tout propos, mais leur
religion ¢tait sobre, prosaique , ainsi qu’il convient & un
peuple éminemment pratique. La tendance monolhéiste est
fortement accusée. Le Jupiter optimus maximus, qui domine
tout, peut avoir €té aux jours antéhistoriques le Dieu unirue ;
les divinités venues plus tard n'auraient été que des person-
nifications de ses attributs et de ses forces. Tout fut per-



218 CHRISTIAN -EDOUARD BAUMSTARK

sonnifié et déifié, depuis les relations sociales et les évé-
nements de la vie, paix, espérance, faim, peste, jusqu’aux
occupations diverses de chaque heure du jour. A mesure
que la vie se complique les dieux se multiplient. Quand
au bétall comme moyen d’échange vient s’ajouter le cuivre,
le dieu Aesculanus vient s’ajouter a I'antique déesse Pecunia,
tandis que Argentarius fait son apparition avec I'usage de l’ar-
gent. A cela vinrent s’ajouter des divinités étrangéres des
peuples vaincus, si bien que la plupart des Romains ne savaient
pas les noms de lous leurs dieux.

I’é1ément de l'intériorité fut remplacé par le culte cérémo-
nial qui se développa plus que chez aucun autre peuple. L’es-
sentiel ¢’était de se rendre les dieux favorables, en observant
strictement certaines formes qui les contraignaient. Ainsi dans
les priéres on ne demandait jamais des bénédictions mo-
rales; et on observait le rituel avec les plus minutieux scru-
pules, de peur de comprometire l'effet.

Les sacrifices fort nombreux étaient également privés de tout
élément moral. Méme quand ils avaient un caractére expia-
toire, ce qui était souvent le cas, ils ne réclamaient aucune
disposition morale, mais Jles observances les plus minu-
tieuses.

Les dieux des Romains n’étaient pas cong¢us d’une maniere
suffisamment individuelle pour pouvoir intervenir personnel-
lement dans tous les événements de la vie. En revanche ils
étaient dans une union si élroite avec toutes les parties de la
nature qu’il n’était rien, depuis les éclipses de soleil ou de
lune, jusqu’au vol des oiseaux et aux entrailles des victimes
gqui ne put servir a révéler leur volonté. Seulement tout un
art était indispensable pour interpréter cette volonté. Quand
les signes fournis par les entrailles des victimes étaient defa-
vorables, sans renoncer & son entreprise, on accumulait des
sacrifices nouveaux jusqu’a ce que les auspices fussent favo-
rables. Les Romains furent toujours extrémement sensibles suar
ce point: ces superstitions se maintinrent alors que la religion
était déja en décadence.

Les Romains croyaient a4 une existence future sans avoir



L’APOLOGETIQUE CHRETIENNE 219

donné un grand développement & cette croyance. Par contre ils
observaient avec le plus grand soin les fétes des morts. Les
parents trépassés étaient considérés comme des dieux aux-
quels les gens riches offraient des sacrifices humains dans les
combats de gladiateurs.

Le besoin se fit sentir & la longue de s’élever au-dessus de
cette religion si peu vivante et si défectueuse. Les rapports
étroits de ce culte avec I'état en étaient le plus ferme appui.

La foi aux dieux se trouva fortifiée par les grands succes de
la puissance romaine. N’était-ce pas en effet la preuve la plus
manifeste que cette religion était la plus agréable aux dieux?
Une défaite était la preuve qu’on s’était rendu coupable de
quelcque faute envers les dieux, et lorsqu’a la suite de sacrifices
explatoires on remportait des victoires nouvelles on se trou-
vait confirmé dans cette maniére de voir. On ne pouvait pas
raisonner de méme du temps de la guerre civile, qui fut une
décadence politique et le premier échec pour la religion.

L’introduction des idées grecques, déja avant la république,
eut également un effet dissolvant. C’est par cette voie que
pénétra le culte des statues; au commencement, les Romains
avaient tout au plus pour unique symbole une pierre de Ju-
piter. Aprés la seconde guerre punique cette influence fut
encore plus forte. La soumission des villes grecques de I'ltalie,
la conquéte de la Grece eurent pour effet de répandre la
culture de ces pays dans tout le monde romain. Les Romains
firent souvent élever leurs enfants par des esclaves grecs. Les
patriotes, le sénat protestérent contre 'invasion du culte grec
qui rencontrait le meilleur accueil. On en vint & fondre les
dieux des deux peuples tout en conservant le rituel, le culte
qui était I’essentiel. A mesure que les relations avec les étran-
cgers devinrent plus suivies, on admit leurs dieux sans se
donner la peine de se les approprier en les transformant. Le
souvenir de maintes priéres non exaucées, l'attrait du myste-
rieux portérent bien des Romains & adorer les dieux étrangers,
tandis que l’état s’en tenait fidélement & ceux dela patrie.

L’invasion de la philosophie grecque fut le troisieme et le
plus efficace des moyens de dissolution. Porcius Caton pré-



220 CHRISTIAN-EDOUARD BAUMSTARK

voyant ce qui allaitarriver la fit bannir de Rome dés son appa-
rition. Mais ce fut en vain ; la philosophie pénétrad Rome sous
les deux formes qui convenaient le mieux & 'esprit national:
I’epicuréisme pour les sensualistes, le stoicisme a l'usage de
ceux (ui avaient sauvegardé leur séricux moral. Lucréce sub-
stitue &a la religion une conception naturiste et mécanique de
Punivers. En présentant 'homme comme la partie la plus par-
taite de la nature, supcrieur aux dieux mémes, en insistant sur
la dignité morale du sage, le stoicisme flatte 'orgueil des
hommes sérieux parmi les Romains. Et puis cette philosophie
wavait-elle pas fourni des esprits sereins, des caractéres bien
irempés au milieu dela corruption générale ?

Le stoicisme prit en face de la religion populaire une attitude
moins polémique que I'épicuréisme. Sénéque, voyant les conse-
quences de la religion populaire, attaque sans miséricorde.
Bien qu’il se rattache d’une manicre générale au panthéisme
stoirue, en remontant jusqu’au sentiment religieux naturel, il
aspire & une idée supéricure de Dieu. Ayant besoin d'un dieu
vivant il lui donne des attribuls qui impliquent la personnalité.
[l arrive & la notion d’une providence qui régle touten vue des
meilleures fins et qui se fait I'éducatrice des hommes. L’homme
est & I'égard des dieux dans une relation de dépendance qui sc
traduit pratiquement par ladoration et 'imitation des dieux.

Ce n’est pourtant pas i I'lnonble sentiment de dépendance
des chrétiens. Tandis que ceux-ci s’abaissent et s’humilient
dans le sentiment de leur petitesse et de lear péché, Sénéque,
en vrai stoicien, se pose licrement en participant de 'essence
divine, en compagnon de Dieu. Le sentiment de la réconcilia-
tion fait aussi enticrement défaut. Enfin, infidéle & son point de
vue monothéiste, il se replace souvent i celui du naturisme
pantheiste. Néanmoins Sénéque peut étre considéré comme
précurseur du christianisme, en ce que remontant a4 la
conscience générale naturelle 11 a montré une fois encore quc
quand elle est sérieusement consultée elle se prononce dans
le sens du christianisme. Un aulre point de contact avec le
christianisme c’est le profond sentiment qu’il a du péché et de
la culpabilité de 'homme. Méme quand l'idéal est releve nous



L’APOLOGETIQUE CHRETIENNE 221

restons tous en arriere. il y a lutte entre I'esprit et la chair.
Tout cela est une préparation au christianisme, venant de la
conscience et de I’expérience. Mais I'idée spécifiquement chré-
tienne de la rédemption manque entierement 4 Séneque. L’es-
pérance d’une amélioration lui fait défaut: d’apres la concep-
tion stoique, le monde se meut éternellement dans un cercle
et demeure toujours identicque a lui-méme.

La valeur morale d’une action doit, selon Sénéque, étre
appréciée d’aprés les dispositions: bien loin de faire le bien
avec ostentation, « nous devons donner comme nous aime-
rions & recevoir, » Il faut imiter Dieu qui accorde aussi aux
injustes les bienfaits de la pluie. Il convient d’aimer son en-
nemi, et en général les hommes pour eux-mémes et non par
égoisme. S’élevant & un humanisme universel, il consideére les
hommes comme membres d’un méme corps réunis par le lien
de 'amour. Les esclaves ne sont pas placés en dehors de cette
humanité. Le seul moyen de porter remede aux maux de
I’homme c’est qu’il contemple un idéal moral servant de regle
a4 sa vie et & ses dispositions. Il va jusqu’'a dire que I'idée mo-
rale doit son origine & I'exposition historique d’un idéal moral.
Il doit avoir existé un type de toutes les vertus (ui aura été
¢levé au-dessus de toutes les chances de la vie. On est arrive
al’idée des vertus diverses au moyen de I'abstraction, en par-
tant de la contemplation des divers traits de la vie de ce mo-
dele. Bien que la déduction de I'idée morale soit défectueuse,
il est intéressant de voir le plus noble représentant du paga-
nisme réclamer comme indispensable l'incarnation de I'idéal
moral dans une personne. Ce sont la tout autant d’aspirations
vers le christianisme.

Séneque a également une doclrine de I'immortalité supé-
rieure & celle de tous ses prédécesseurs. La vie actluelle est la
préparation pour une naissance dans une vie future. La félicité
a laquelle ’dme parviendra consistera & connaitre tous les
mysteres. Il parle d’un jugement, d’un feu qui doit un jour dis-
soudre le monde. Il differe du christianisme en ce qu’il concoit
la vie future comrne incorporelle. Tandis que le chrétien attend
la perfection de Dieu et la place en lui, et que Dieu doit étre



222 CHRISTIAN-EDOUARD BAUMSTARK

finalement tout en tous, le stoicien tire tout cela de son propre
mol. Enfin, quand il s’agit de la vie & venir, les espérances de
Sénéque sont traversées de doutes.

Bien que I'éclectique Cicéron n’ait jamais fait de la philo-
sophie une étude bien sérieuse, ses écrits ont tellement contri-
bué & préparer au christianisme que du temps de Dioclétien il
fut ordonné d’en détruire quelques-uns. Son point de vue est
éminemment pratique, la science n’est qu’un simple moyen.
Il aborde pourtant les plus grands problémes. Il admet I’exis-
tence d’un Dieu dont il se fait une représentation matérielle,
tout en parlant souvent de plusieurs dieux qu’il faut adorer. Ce
n’est que dans un intérét conservateur qu’il parait approuver
la religion nationale.

Les vues de Cicéron sur l'immortalité sont supérieures.
Il reproduit ici les arguments de Platon. Il ne présente pas
toutefois des arguments moraux en faveur de Uimmortalité, de
sorte qu’il n’a pas la notion d’une rétribution. Comme chez
Séneque, le doute vient se méler aux espérances. Finalement
si la mort n’est pas accompagnée de bonheur elle ne saurait
avoir de ficheuses conséquences puisque la sensation aura pris
fin.

Déja vers I'an 200 avant Jésus-Christ, le poéte Ennius porta
une forte atteinte a la religion nationale, en faisant connaitre
aux Romains dans une composition poétique la théorie d’Eveé-
mere, en vertu de laquelle les dieux ne seraient que des
hommes déifiés. Il propagea l'idée qu’il n’y a qu'un seul Dieu,
Jupiter, identique au feu solaire, source de toute vie. On ac-
cueillit avec empressement l'idée qu’il existe sans doute des
dieux, mais qu’ils ne s’inquiétent pas des hommes. En 181 le
sénat fit briler des livres, censés dater du roi Numa, qui expli-
quaient philosophiquement la religion et le culte. En 161 il fut
décrélé que les philosophes et les rhéteurs ne seraient pas
tolérés & Rome. Ce furent la les derniers et inutiles efforts
pour arréter l'invasion de lesprit grec qui venait dissoudre
la religion rornaine.

Diodore, qui vivait sous César et sous (ctave, explique l'ori-
gine des choses par des causes exclusivement physiques. Il n’y



L’APOLOGETIQUE CHRETIENNE 293

a pas d’autres dieux que les étoiles ou des hommes déifiés.
La providence a mis une fois pour toutes le cours des étoiles
en rapport avec les événements de la vie humaine, de sorte que
le sort d’'un chacun se trouve réglé sans qu’elle ait & inter-
venir de nouveau. Environ trente ans plus tard, Strabon
n’admet une religion que pour le peuple et les femmes qui ne
sauraient s’élever jusqu’a la raison. Manilius, qui vivait sous
Auguste, déclare que le monde est Dieu et fait dépendre des
étoiles le sort et la vie des hommes. Quoique Virgile et Ovide se
servent de la mythologie ce n’est que par accommodation ;
ils sont indifférents aux questions religieuses. Horace est le
représentant de la frivolité trés répandue & cette époque. Pline
et Tacite représentent ce qu’il restait d’esprits sérieux. Pline
est panthéiste; Tacite sans s’expliquer sur I’essence divine nie
toute idée de rétribution et admet le fatalisme.

Le peuple moins incrédule était surtout favorable aux divi-
nités étrangéres, qui se recommandaient déja par le fait qu’on
ne savait que peu de chose sur leur compte, tandis qu’on
n’avait plus de confiance dans les dieux nationaux. Les divinités
de ’'Egypte enveloppées de mystere jouissaient surtout de la
faveur populaire. Mais qu’on tint ferme pour les anciens dieux
ou pour ceux de ’étranger, il y avait au fond peu de religion,
comme le montre le culte des empereurs déja de leur vi-
vant.

Comme l'irréligion n’allait pasjusqu’a une renonciation a tout
surnaturel, on tombait dans la superstition. Il y avait une ter-
reur générale des puissances mystérieuses que la moindre cir-
constance réveillait. Les hommes instruils paient comme les
autres leur tribut a cette superstition. Pour Auguste c’était de
mauvais augure si le matin on lui tendait le soulier gauche au
lieu du soulier droit.

(’est surtout 'incertitude & ’endroit de la mort qui fait
ressortir cette décadence religieuse. Les cceurs hésitants et
partagés comme Cicéron étaient I’exception. On pensait géneé-
ralement qu’en présence de la vanité des choses humaines,
qui arrachait les plaintes les plus ameéres, le mieux étaitde
jouir aussi bien que possible du moment présent. Révolté a



224 CHRISTIAN-EDOUARD BAUMSTARK

I''dée de ne plus exister, on ne pouvait toulefois croire &
Pimmortalité. D’aprés Juvénal , les jeunes garcons ne pre-
naient pas aa sérieux tout ce qul concernait les manes et
les enfers. Ce désespoir en face de 'idée du néant se manifeste
jusque dans les épitaphes.

La corruption morale accompagne la décadence religieuse.
Le luxe, les péchés contre nature, la corruption de la vie de
famille sont al’ordre du jour. Caton répudie sa femme ; Cicéron
fait de méme pour en épouser une plus riche, qu’il renvoie &
son tour pour n’avoir pas eté assez triste a la mort de sa fille.
L’adultére est fort commun et Auguste est obligé de légiférer
contre le célibat. La pratique de 'avortement étail si générale
gue Juvénal affirme qu’il y avait & peine des naissances dans
les classes supéricures. La pédérastie s’était propagée en per-
dant le voile spiritualiste dont elle était revétue en Gréce. Un
juge se montrant incorruptible & Vargent, des sénateurs lui
offrent leurs fils remarquables par leur beauté. Les femmes,
n’étant plus retenues par la religion, étaient descendues pour
le moins aussi bas que les hommes,

L’éducation était entre les mains des esclaves qul gagnaient
la faveur des enfants en favorisant toules leurs mauvaises dis-
positions. Il y avait & Rome des iroupes d’esclaves ayant apporte
chacun les vices de leur pays, et n’ayant d’autre mobile que la
crainte servile pour les empécher d’apporter leur contingent &
la démoralisation générale. Maitres et esclaves se corrompaient
les uns les autres alenvi. Les combals de gladiateurs, accom-
pagnement indispensable de toute féle, manifestaient et enlre-
tenaient la cruauté. Pour ce qui est des tragédies, la simple
représentation ne suffisait pas : les acteurs périssaient bien
réellement sur le théatre. Quand on était complétement blasé,
le suicide devenait 'unique ressource.

Quelgques hommes seulement, les stoiciens au premier rang,
demandaient & la philosophie le repos de l'esprit et la force
morale. Mais le secours qu’'on en obtenait n’était pas de longue
durée. Les meilleurs regardaient avec tristesse le déplorable
état de la société ; ils méprisaient la vie sans avoir le pressenti-
ment de quelque chose de supérieur. Au milieu du désespoir



L’APOLOGETIQUE CHRETIENNE 225

général on vit toutefois poindre le besoin d’une puissance libé-
ratrice. Les hommes, dit Sénéque, ne peuvent se porter se-
cours 4 eux-mémes; il faut que quelqu’'un leur tende la main
pour les relever. Comme beaucoup d’autres, Cicéron désire
ardemment voir la vertu parfaite réalisée dans une person-
nalité vivante. Les livres sybillins annoncaient la naissance
d’'un enfant qui inaugurerait un age d’or. D’autres personnes,
désespérant du paganisme, se tournaient vers le Dieu des
juifs, objet du mépris général. La croyance se répandit assez
généralement (u’il surgirait d’Orient un royaume qui inaugu-
rerait une nouvelle ére du monde. On éprouvait donc le besoin
d’étre délivré de la misere générale. Toutes les sources de la
force humaine étaient épuisées, mais la soif de lumiére et de
vie persistait inextinguible dans la nature humaine. Le se-
cours était & la porte. G4 et la dans les diverses parties de
Pempire se trouvaient déja de petits groupes d’hommes mé-
prisés qui se savaient en possession de ce salut, de cette
sagesse et de cette paix apres lesquels on soupirait.

IT

LE MAHOMETISME

Cette religion est la seule qui se soit formée en opposition
au christianisme et dans le but arrété dele détruire. Aucune
religion ne s’est propagée avec une telle rapidité et n’a exerceé
une influence si décisive sur la vie religieuse, morale et poli-
tique des peuples qui 'ont adoptée. Le prophéte Mahomet se
propose de faire de la foi d’Abraham la religion de sa nation.
Tandis u’il se sait en désaccord avec la fol paienne de son
peuple, il voit dans le judaisme et dans le christianisme des
religions ayant les mémes droits que la sienne. Mais quand les
juifs et les chrétiens refusérent de le reconnaitre comme
propheéte, il vit dans leurs doctrines une falsification de la
vraie révélation. A mesure que celte conviction s’affermit en
lui, il se crut appelé a étre le fondateur d’une religion univer-
selle.

Mahomet tire de ’Ancien Testament le nom et la notion de

THEOL. ET PHIL. 1370. 15



	Le paganisme

