
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 9 (1876)

Artikel: Les réclamations de la conscience religieuse dans le sein du parti
libéral

Autor: Astié, J. -F.

Kapitel: II

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379193

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379193
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


UNE ÉVOLUTION DANS LE PARTI LIBÉRAL 21

écoles les plus négatives. Les hommes de second et troisième
ordre ont suivi sans contrôle aucun, ne cessant d'admirer de

confiance les belles choses qu'on leur enseignait. Plus qu'aucun

autre, le parti qui s'abritait sous l'étendard du libre-examen

s'est, dans son ensemble, dispensé d'étudier pour adopter de

confiance ce que lui soufflaient ses chefs de file. Nul n'a plus
abusé de la méthode d'autorité que le gros de l'école qui se

piquait de repousser toute autorité. Il suffisait qu'on mît en

avant une idée; plus elle était négative, plus elle était promp-
tement acceptée comme résultat indiscutable. La foule se

croyait d'autant plus dispensée des moindres obligations envers
la science qu'elle en exaltait plus résolument les droits et les

privilèges.Il semblait que plus on s'éloignerait des traditions de

l'église et du protestantisme en particulier, plus il y avait de

chance de rencontrer la vérité. On n'avait que clu dédain pour
les esprits timides qui, au lieu de se joindre à cette course
désordonnée, voulaient savoir où elle aboutirait, tandis qu'on
prodiguait les sourires les plus gracieux aux littérateurs blasés

qui, à bout de motifs, se jetaient sur les questions théologiques
comme sur une mine curieuse à exploiter. Aussi les esprits
friv.oles, les libres-penseurs d'abord, les athées et les matérialistes

ensuite n'ont-ils pas lardé à s'apercevoir que ce jeu-là ne

pouvait qu'avancer leurs affaires. Ils se sont donc joints çà et

là ostensiblement au mouvement libéral et ils ont été accueillis

toujours au nom du libre-examen. Nous n'avons jamais compris
comment leshommes d'un sérieux religieux incontestable n'ont
pas élevé la voix pour enrayer un mouvement qui menaçait de

ne plus s'arrêter en deçà de la négation la plus absolue. Encore
un pas et on allait verser dans la morale indépendante, cette

négation théorique de tout dogme, dit M. Vernes, « avec
laquelle, orthodoxes ou libéraux, il nous est arrivé parfois,
disons-le avec humiliation, de conspirer tout bas. »

II
Mais c'est trop revenir sur une histoire pénible suffisamment

connue de tous ceux qui ont prêté quelque attention aux débats
de ces vingt-cinq dernières années. Si nous l'avons encore une



22 UNE ÉVOLUTION DANS LE PARTI LIBÉRAL

fois esquissée à grands traits c'est dans la pensée qu'après
s'être égaré, il ne saurait être inutile de regarder en arrière

pour marquer exactement à quel point on a quitté la bonne

route. Si nos devanciers nous ont ramenés au désert alors qu'ils
nous promettaient solennellement la terre promise, il faut au
moins que leur exemple nous serve de garde-fous. Pouvons-

nous remonter la pente que nous avons descendue avec une

rapidité vertigineuse La reprise du mouvement théologique
est-elle possible au milieu de nous, dans la présente génération?

M. Maurice Vernes n'en doute pas; il pousse même

l'équité jusqu'à signaler l'existence de quelques solitaires que
l'on ignore systématiquement, à droite comme à gauche, et

qui n'en ont pas moins suivi, selon lui, au milieu de l'effarement

général, une voie modeste mais sûre, en tout cas loin
des abîmes que hantent les deux partis extrêmes. La théologie
« orthodoxe modérée1 » ou évangélique libérale, dit M. Vernes,
qui est aujourd'hui en honneur à droite se rattache, comme
la théologie « nouvelle, » d'une part à Vinet, de l'autre à la

critique allemande, mais avertie par les écarts de sa devancière,
elle a marché d'un pas plus lent et a su conserver une place
autrement considérable à la vie religieuse. C'est par là qu'elle
s'est sauvée, par là qu'elle est appelée à jouer le premier rôle
dans la rénovation après laquelle nous soupirons. Au point de

vue théologique, il est très facile de lui faire son procès. Elle
possède tout au plus quelques lambeaux de dogmatique, et si

elle affirme le besoin de systématiser la doctrine chrétienne,
c'est quelquefois plus par un instinct de réaction contre
l'individualisme sans limites dont elle aperçoit les dangers que,
par un sentiment profond des nécessités de toute foi qui se

propose d'exercer une action sérieuse dans le monde. »

Ces lignes renferment un éloge et un reproche ; pour ce qui
nous concerne, nous ne saurions accepter ni l'un ni l'autre. La

dogmatique est la conception scientifique de l'ensemble de la
vie chrétienne dont les chrétiens ont fait l'expérience prati-

' Nous préférons appeler cette tendance la théologie indépendante, pour
bien marquer que l'on se place en dehors de toutes les préoccupations de

parti.



UNE ÉVOLUTION DANS LE PARTI LIBÉRAL 23

que à une époque donnée. Quelques lambeaux de dogmatique
ne sont donc pas une dogmatique. Quand on en est réduit à

renoncer à l'ensemble d'un système pour n'en plus conserver

que des lambeaux, on déclare par là même que l'on n'a plus
de dogmatique, qu'on se trouve dans une époque de transition
entre une dogmatique ancienne qui s'en va et une dogmatique
nouvelle à laquelle l'avenir appartient. L'idée que nous nous
faisons de cette science prouve assez que nous ne saurions
être de ceux qui ne réclament une dogmatique que poussés par
une espèce d'instinct contre un individualisme dangereux.
Nos besoins dogmatiques sont des plus prononcés et des plus
réfléchis. Du reste, nous nous sommes déjà expliqués sur ce

point; nous avons pris date. Au moment de la fondation de cette

Revue, il y a huit ans, en conviant à se joindre à nous, sur un
terrain neutre, « tous ceux qui ont à cœur les droits légitimes
de la science, » nous déclarions hautement vouloir nous livrer à

une œuvre préparatoire destinée à hâter le moment où l'on

pourrait « chercher à concilier dans une synthèse nouvelle les

vérités qui auront résisté à un examen impartial et
contradictoire. »

Il ne saurait en effet être question de dogmatiser dans le
vide. Aussi, dès que notre Revue, se complétant, a publié des

articles originaux, avons-nous annoncé (1874) des travaux dont
la tendance serait de « mettre en lumière les résultats des études

bibliques les plus récentes, en les dégageant de toute
solidarité avec des systèmes de théologie ou de philosophie
antérieurs, » nous ajoutions qu'ils se recommanderaient « à tous
les penseurs qui estiment que, dans le présent naufrage des

écoles et des systèmes, le plus pressant est de recueillir
soigneusement les vraies données scripturaires qui s'imposent
elles-mêmes à la conscience chrétienne. Nous avons lieu de

compter pour plus tard sur des travaux du même genre qui
finiront par présenter aux lecteurs de la Revue une histoire
assez complète des principaux dogmes chrétiens. »

C'est donc avec une satisfaction particulière que nous entendons

une voix nouvelle s'élever du camp libéral pour proclamer

à son tour la nécessité du même genre d'études. « Pourquoi,



24 UNE ÉVOLUTION DANS LE PARTI LIBÉRAL

demande M. Vernes, d'un commun accord ne nous
replongerions-nous pas dans cette grande théologie du passé, pourquoi
ne voudrions-nous pas nous nourrir de ce pain des forts, de

cette moelle qui a fait la force des époques précédentes? Luther
et Calvin ont encore à nous apprendre, nous leur joindrons
Schleiermacher qui, dans un temps bien semblable au nôtre et

plus rapproché, a tenté un essai de reconstruction dont l'expérience

a montré la valeur en bien des parties, et qui suffit à

faire voir que la dogmatique n'est pas morte à jamais. Quand,
comme nous, on a perdu son fil directeur, on retourne aux
pères sans s'astreindre à adopter, les yeux fermés, leur œuvre,
mais décidé à leur demander des leçons dont nous avons grand
besoin. »

Toutefois, pour que cette étude historique soit profitable, il
faut demeurer protestant ; il faut le devenir plus que ne
l'ont été nos pères. M. Maurice Vernes rappelle que « l'église
protestante, par l'organe de ses meilleurs dogmatistes, a

toujours déclaré ses symboles révisables dans la mesure où ils
seraient trouvés en désaccord avec l'Ecriture. » Le fait est vrai,
le principe est irréprochable. Mais n'est-il pas toujours resté à

l'état de simple théorie dont on s'est bien gardé de faire usage?
Ne part-on pas toujours de la supposition tacite qu'en fait les

symboles sont pleinement d'accord avec l'Ecriture? Chaque
fois qu'une révision est demandée sur un point quelconque il
se trouve qu'elle est refusée, non pas au nom d'une infaillibilité
des symboles, qu'on n'admet du reste pas, mais sous prétexte
qu'il n'y a nul désaccord entre l'Ecriture et l'article incriminé.
Malgré cette répugnance la force des choses a bien obligé les

partisans les plus décidés des symboles à laisser tomber
certains dogmes dans l'oubli, mais à l'exception de.quelques petites
congrégations libres de langue française, nous ne connaissons

pas d'église protestante qui, depuis le XVIe siècle, ait procédé à

une complète et franche révision de ses confessions de foi

pour les mettre plus en harmonie avec l'Ecriture. On a toujours
trouvé d'excellentes raisons pour se dispenser de ce devoir.
La théorie admettant une révision des symboles.de la Réformation

est toujours restée à l'état de lettre morte. Aussi voyez ce



UNE ÉVOLUTION DANS LE PARTI LIBÉRAL 25

qui est arrivé. Faute de révision suivant les besoins du temps

on a abouti à des révolutions. Nous avons eu d'une part ceux

qui s'attachaient aux symboles qu'ils s'obstinaient à ne pas

amender, de l'autre les hommes qui à aucun prix ne voulaient
de confession de foi. Il est manifeste que ce refus des orthodoxes

de mettre en pratique l'excellent principe qu'ils professaient

a contribué à pousser les libéraux dans une position
extrême. Refusant de se laisser leurrer indéfiniment par cette

prétendue révisibilité des symboles qui ne devenait jamais
pratique, ils ont cru que le seul moyen de reconquérir la liberté
était de répudier toute profession de foi.

Les libéraux ont été évidemment trop loin, comme le rappelle
fort bien M. Maurice Vernes. Ne voyant pas que tout le mal

venait de la non application d'une théorie excellente, ils ont

repoussé le principe lui-même.
Sur ce point M. Maurice Vernes devient décidément par trop

autoritaire. « Le fidèle, dit-il, commence par recevoir docilement
le dogme, puis y adhère par une acceptation réfléchie quand il
se sent en âge de le comprendre et par suite s'il appartient aux
conducteurs autorisés de l'église, peut en réclamer la modification

ou le perfectionnement partiel. » Où donc M. Maurice
Vernes a-t il trouvé ces fidèles qui commencent par recevoir
docilement le dogme, sauf à y adhérer par une acceptation
réfléchie quand ils se sentent en âge de le comprendre? Si les

choses se pratiquent ainsi à Paris, nous n'hésitons pas à déclarer

que la capitale, en fait d'émancipation, est étrangement en

retard sur la province. Le fait est que beaucoup de catéchumènes

des deux sexes montrent fort peu de docilité à accepter
le dogme qu'on leur propose; et quant à ceux qui s'y résignent
pendant quelque temps, ce n'est pas nécessairement pour y
adhérer plus tard par une acceptation réfléchie, mais pour le
répudier s'il est trop en désaccord avec leur culture intellectuelle.

Bien loin d'attendre d'avoir pris rang parmi les conducteurs

autorisés de l'église pour réclamer la modification ou le
perfectionnement partiel des symboles, on devient indifférent
au dogme comme à une lettre morte qui ne vous dit plus rien,
si même par réaction on ne passe hardiment dans le camp de



26 UNE ÉVOLUTION DANS LE PARTI LIBÉRAL

ceux qui n'ont plus conservé qu'un dogme unique, l'horreur et
la répudiation de tout dogme.

Voilà l'état réel des esprits sur lequel il importe infiniment
de ne pas se faire d'illusion. Il n'y a qu'un seul moyen de ne

pas exposer les générations nouvelles à répudier les dogmes
anciens, c'est de ne pas leur en parler. Jésus-Christ et ses apôtres

annonçaient l'Evangile et non pas des dogmes. Il conviendrait

de se résigner enfin à ne pas s'y prendre autrement
qu'eux. Commencez par faire accepter la bonne nouvelle par
le cœur et par la conscience et plus tard vos fidèles prendront
naturellement à l'égard des dogmes du passé cette attitude àia
fois respectueuse et libre qui seule convient à un protestant
intelligent. Alors seulement l'église se trouvera dans les conditions
voulues pour se faire la théologie réclamée par notre époque,
c'est-à-dire pour exprimer la vérité religieuse éternelle, l'Evangile,

sous la forme intellectuelle qui convient à nos préoccupations,

à notre culture. Mais lorsque par malheur on cède à la
tentation facile de présenter le christianisme, non pas sous la
forme évangélique la plus simple et la plus primitive, mais sous
celle que lui a donnée la théologie de telle ou telle époque, on

risque de recruter pour l'ennemi, en repoussant beaucoup
d'esprits qui n'auront pas su faire une distinction capitale entre
la foi et le dogme, la religion et la théologie.

Nous avons déjà abordé la grande question qui domine
tout le développement dogmatique dans le cours des âges,
celle des rapports de la vérité et de l'histoire. Malheureusement,

en pénétrant ainsi au cœur de notre sujet, nous avons le

regret de ne plus nous trouver d'accord avec M. Maurice Vernes.
R nous paraît aborder le problème avec des axiomes philosophiques

qui doivent lui en interdire l'intelligence, parce qu'ils
sont nés dans un milieu idéaliste et àprioristique, hostile non-
seulement au christianisme, mais encore à toute religion et à

toute morale. « Au point de vue intellectuel, dit notre auteur,
l'application franche et sans réserve des règles de la critique
historique aux problèmes de l'histoire religieuse me semble
nécessaire ; je ne dissimule point que cela n'est pas sans un

grand danger pour les éléments miraculeux que contiennent les



UNE ÉVOLUTION DANS LE PARTI LIBÉRAL 27

récits bibliques, parce que la critique historique suppose, ou
il ne s'en faut guère, la croyance en la continuité des événements

dont la trame constitue l'histoire, et n'admet pas volontiers

une rupture de la chaîne des causes et des effets, attribua-
ble à une intervention supraterrestre. »

Pourquoi la critique supposerait-elle une chose plutôt qu'une
autre Sous peine d'être infidèle à sa mission, elle doit se borner
à constater les faits historiques et non prétendre les construire,
au nom d'une philosophie décidément brouillée avec les réalités
de ce monde. La critique, nous dit-on, n'admet pas volontiers
une rupture de la chaîne des causes et des effets, attribuable à

une intervention supraterrestre. Pourquoi la critique prendrait-
elle ainsi parti et aurait-elle des préférences? il ne lui appartient

pas de consulter ce qui lui déplaît ou lui plaît; l'impartialité
lui commande de constater simplement ce qui est. S'il est

des événements qui ne'puissent s'expliquer que par une rupture
de la chaîne des causes et des effets, elle est tenue de s'arranger
en conséquence, de s'élargir et cela de bonne grâce, sans se

faire prier. Or, nous n'avons pas besoin de le rappeler à M. Maurice

Vernes, la colossale tentative de l'école de Tubingue pour
rendre compte humainement de la personne de Jésus et des

origines du christianisme, demeure un échec éclatant. Ce fait-
là ne peut être ignoré que par nos théologiens dilettanti qui,
tout en prétendant mettre notre public au courant de la

science allemande, se gardent bien de pénétrer au fond des

questions et se bornent à recueillir çà et là les idées piquantes,
le dessus du panier, qu'ils savent devoir amuser les oisifs pour
lesquelles ils écrivent. En présence de tels résultats, la critique
doit se rappeler ce qu'elle est, le jugement et le bon sens

appliqué aux choses de l'esprit. Alors, au lieu d'aller prendre
langue près d'une philosophie à la mode condamnée à nier les

faits les mieux constatés qu'une étroitesse insigne ne lui permet
pas d'expliquer, elle s'attachera à en signaler la vanité.

Du reste, nous ne craignons pas d'élargir le problème en le

portant dans le monde des idées pures. Il est une manière de

comprendre le développement historique en contradiction
directe avec la notion même du développement. On ne sau-



28 UNE ÉVOLUTION DANS LE PARTI LIBÉRAL

rait contester que des éléments nouveaux font leur apparition
dans la trame de l'histoire, tout en s'accommodant aux résultats

antérieurs. Les hommes de génie dans tous les domaines
sont porteurs d'un élément original, nouveau qui ne saurait
s'expliquer uniquement par le milieu dans lequel ils font leur
apparition.

L'élément nouveau dans l'histoire religieuse c'est le surnaturel,

le facteur divin parfaitement compatible avec le facteur
humain. Ici nous laisserons la parole à notre directeur. Il
la prend trop rarement pour que personne se formalise de

la longueur de notre citation. On verra qu'il réfute du même

coup et ceux qui prétendent que le christianisme ne saurait
être le fruit du développement religieux antérieur et ceux qui
affirment que ce fait exclurait l'idée de tout élément nouveau,
surnaturel.

« Et d'abord, nous dira-t-on sans doute, un fait surnaturel
étant une création nouvelle, un commencement absolu, il
implique contradiction que le christianisme puisse être envisagé

comme le simple produit de ce qui l'a précédé.
» Cette considération devrait nous toucher, s'il n'était pas

facile de discerner à sa base une idée qui, pour être très
généralement répandue, n'en est pas moins, à notre avis, une
-''ave erreur. On se représente souvent, en eilet, un dévelop-

ement sous la forme d'une série de causes et d'effets ; on croit
u'il lui est esssentiel que chacune des phases dont il se com-

lose apparaisse, tout à la fois, comme le résultat immédiat de

;elle qui l'a précédée et le principe efficient de celle qui doit
la suivre. Or, cette conception est inexacte. Que l'idée du

développement renferme celle d'une connexion intime, d'une
relation nécessaire entre les faits successifs dans lesquels il se

réalise, que dans une certaine mesure chacun d'eux soit déterminé

par celui qui le précède, qu'il trouve dans celui-ci la
condition sans laquelle il ne serait pas ce qu'il est, sans

laquelle même il ne serait jamais parvenu à l'existence, voilà
ce qui est vrai. Mais convertir ce rapport simplement
conditionnel en un rapport de causalité active dans le sens exact de

ce mot, c'estle dénaturer gravement; car c'est confondre deux



UNE ÉVOLUTION DANS LE PARTI LIBÉRAL 29

idées absolument distinctes, la condition, notion essentiellement
négative, avec la cause, notion essentiellement positive. »

« Ce qui constitue le vrai caractère de ce qu'on appelle un
développement, c'est précisément le double fait de cette dépendance

conditionnelle et de cette indépendance causale entre ces
diverses phases. Il n'est pas toujours facile de faire pour
chacune de celle-ci le départ entre ce qu'elle tient du passé et
l'élément libre et nouveau qui lui vient d'ailleurs. Et c'est sans
doute par cette difficulté qu'il faut expliquer la confusion que
nous cherchons à dissiper. Il n'en demeure pas moins certain

que ce sont bien là les deux facteurs essentiels de tout vrai
développement. ¦»

« Nulle part peut-être le concours de ces deux facteurs, l'un
purement conditionnel et négatif, l'autre efficient et positif, ne
se manifeste plus clairement que dans le domaine de
l'histoire. Ici, en effet, la transition entre une phase et une autre,
au lieu de se dissimuler sous la forme continue et par là môme
insaisissable qu'elle revêt dans la nature, se produit le plus
souvent sous une forme déterminée et en quelque sorte

concentrée, dans une de ces personnalités puissantes qui se

dressent entre la fin d'une époque et le commencement d'une
autre. Avez-vous jamais cherché à vous rendre compte d'une
de ces grandes figures? Une première étude vous aura disposé
à ne voir en elle que l'influence de tout le passé qu'elle résume
et domine. Mais poursuivez votre examen, et vous ne tarderez

pas à vous apercevoir qu'en dépit de tous vos efforts pour
l'expliquer ainsi, il reste un quelque chose d'insaisissable,
d'absolument nouveau et original, cette parcelle qu'Horace
appelle divine, divinae particulum aurœ, et qui ne s'est encore
jamais rendue à la science. »

« Ainsi éclaircie, je ne vois pas comment on pourrait se

refuser à appliquer l'idée de développement aux origines du
christianisme. Est-il vrai que le christianisme porte l'empreinte
profonde de l'époque qui l'a vu naître? Est-il vrai qu'en nous
disant que Dieu a envoyé son fils dans le monde quand les

temps eurent été accomplis, l'apôtre affirme que ces temps
et tous les événements qui s'y étaient succédé ont été une



30 UNE ÉVOLUTION DANS LE PARTI LIBÉRAL

condition indispensable de l'avènement du christianisme? Est-

il vrai qu'en résumant son œuvre dans ces mots : « Je suis

venu accomplir la loi et les prophètes, » Jésus-Christ à établi la
dépendance intime de sa mission relativement à une histoire
religieuse antérieure? En admettant sans scrupule et sur
l'autorité de la révélation un rapport de développement entre le

judaïsme et le christianisme, vous n'entendez pas assurément

compromettre le caractère surnaturel de l'Evangile, vous
reconnaissez donc que, absolument parlant, la contradiction
avancée n'existe pas? Ce n'est plus qu'une question de fait
qui laisse celle de principe entièrement réservée.

» Toutefois, il est impossible de se le dissimuler, la difficulté
qui vient d'être écartée n'est pas la seule ni même la principale

que soulève notre thèse. Entendre le surnaturel comme
vous venez de le faire, nous objectera-t-on sans doute, c'est

ne le saisir que par son côté accessoire et en quelque sorte

négatif. Le christianisme est surnaturel avant tout parce qu'il
est divin, parce qu'il a été l'effet d'une intervention directe et
immédiate de Dieu. Or l'idée de développement implique
l'unité dans le sujet. Le sujet de l'histoire, nous l'avons dit, c'est
l'homme ou l'humanité. Ce sont des œuvres d'homme que
toutes ces religions qui sont venues aboutir au christianisme.
Est-il possible alors de faire entrer, à quelque titre que ce

soit, le christianisme dans un développement humain sans

en faire par cela même quelque chose d'humain
» Nous voici en présence de ce qui a été longtemps et de ce

qui est encore pour beaucoup d'esprits un axiome indiscutable,
s'imposant par son évidence, je veux dire, l'opposition absolue,
le dualisme irréconciliable, entre Dieu et l'homme. Sur quoi
se fonde pourtant ce prétendu axiome? Je ne crains pas de le
dire, sur une pure abstraction. Dieu, d'un côté étant réduit à

l'idée de l'absolu et de l'infini, et, de l'autre, l'homme à celle
du fini et du relatif, il devient impossible de ne pas voir dans

l'un et dans l'autre les deux termes d'une dualité irréductible.
Mais, entre ces deux termes, la révélation nous montre
l'amour de Dieu, comblant l'abîme, Dieu élevant d'abord l'homme
à lui en le créant à son image, et s'abaissant ensuite, pour



UNE ÉVOLUTION DANS LE PARTI LIBÉRAL 31

le sauver, jusqu'à sa créature en se faisant semblable à elle,
en toutes choses excepté le péché.

» Je puis dès lors, sans confondre dans une incrédulité
impie et blasphématoire, Dieu et l'homme, échapper à ce
dualisme absolu qui brise la communion mystérieuse établie entre
eux parla miséricorde divine.

» Je puis croire que l'homme est une créature bornée,
faible, dont l'infirmité naturelle a été infiniment aggravée par le

péché, et croire en même temps qu'il est un être divin, capable

de manifester dans ses œuvres l'esprit du créateur dont
il porte en lui l'image, dans celle de ses œuvres surtout qu'il a

chargée d'exprimer le sentiment qu'il a de ses rapports avec
son Dieu.

» Je puis croire que le Christ est le fils unique de Dieu en qui
a habité toute la plénitude de la divinité, et croire en même

temps qu'il a été homme, non pas d'une humanité apparente
et en quelque sorte extérieure à son œuvre, mais d'une humanité

réelle qui l'a soumis à toutes les conditions de notre exis-
tance, et que par conséquent son œuvre a été, comme sa

personne, aussi parfaitement humaine que parfaitement divine1.»
On le voit, la théologie indépendante connaissant à merveille

les exigences du christianisme et celles de la science moderne
s'efforce de les concilier.

En tout ceci nous avons le regret de différer d'opinion avec
M. Maurice Vernes. « A la loi de la continuité se rattache
intimement, dit-il, celle de l'évolution par laquelle nous affirmons
qu'au moyen de transformations successives, par une adaptation
de la doctrine du passé aux besoins du présent, chaque âge se

crée à lui-même l'ensemble des idées religieuses et morales qui
doivent satisfaire sa conscience et sa pensée5. » Que faut-il
entendre par là Est-ce à dire que les idées religieuses les plus

' Séance académique du 23 octobre 1869, du 31 octobre 1870 et du 20

octobre 1871. Discours d'installation de M. leprofesseur Dandiran.
Rappelons en passant que cette doctrine de l'évolution théologique

dont M. Maurice Vernes fait honneur à notre siècle, comme marquant
« un progres énorme sur la thèse révolutioniste admise au siècle dernier, >

n'est pas aussi nouvelle qu'il le suppose. Elle était parfaitement connue



32 UNE ÉVOLUTION DANS LE PARTI LIBÉRAL

bizarres et les plus contradictoires qui s'étaient donné rendez-

vous dans le monde romain de tous les coins de l'horizon aient
tout naturellement, en évoluant et sans le concours d'aucun
élément étranger et nouveau, donné naissance à cette résultante

qu'on appelle le christianisme, par l'application sur le terrain
religieux de la loi qui établit la survivance du plus fort? Tout
s'explique-t-il donc par l'adaptation au milieu? L'unique progrès

que nous pourrions espérer se bornera-t-il aussi à « une
adaptation de la doctrine du passé aux besoins du présent? »

Est-il possible que M. Maurice Vernes s'éprenne à tel point de

la tradition dogmatique du christianisme qu'il faille se borner
à la manipuler à nouveau pour que « chaque âge se crée à lui-
même l'ensemble des idées religieuses et morales qui doivent
satisfaire sa conscience et sa pensée? » Nous avouons ne rien
comprendre à un respect du passé qui demande que le présent
lui soit impitoyablement sacrifié. M. Maurice Vernes a rappelé
fort à propos le respect de la tradition dogmatique du christianisme

aux libéraux qui ne savent pas en faire suffisamment de

cas, faute de la comprendre. Serions-nous, à notre tour, forcés
de défendre contre lui le droit imprescriptible que possède
notre époque de se faire sa dogmatique comme toute autre et
cela autrement qu'en adaptant artificiellement les doctrines du

passé aux besoins du présent? Reconnaissons sans détour ce

qu'il y avait de profondément religieux dans telle doctrine du
passé répondant aux besoins de ceux qui la formulèrent; mais
n'hésitons pas à répudier, s'il le faut, ces dogmes pour ne leur
accorder qu'une valeur relative et historique; travaillons
courageusement à nous en faire de nouveaux, qui répondent à

notre degré de culture, à nos préoccupations, à nos besoins,
pour tout dire en un mot à notre nouvelle manière de sentir,
de vivre l'Evangile. Il importe d'avoir foi en la doctrine du

de Semler qui admettait tous les symboles les plus rigides du passé,
mais a côté une certaine doctrine privée, fruit de sa façon particulière
de les adapter aux besoins de son époque. Toutes ces cautèles, pour parler
le langage de nos pères, ne prévinrentpaslarévolution théologique dont
Semler, répudié par tous, malgré sa sincérité, fut a la fois le hardi et
le timide précurseur.



UNE ÉVOLUTION DANS LE PARTI LIBÉRAL 33

Saint-Esprit et d'oser l'appliquer. Le Saint-Esprit n'a jamais
abandonné l'église et il sera avec elle jusqu'à la fin. Que la
conscience chrétienne sache sonder les Ecritures sous la haute
direction de ce guide sûr, elle ne manquera pas de trouver
tôt ou tard cette conception nouvelle de la vérité dont nous
éprouvons le besoin. L'œuvre du Saint-Esprit consistera non

pas à nous faire adapter péniblement les doctrines du passé à

nos besoins du moment, mais à nous donner des doctrines
nouvelles mieux appropriées à nos circonstances. Nous sommes

à cet égard d'une timidité extrême. L'Esprit, est-il dit,
vous conduira dans toute la vérité. Je ne sais vraiment pas pourquoi

nous ne serions pas aussi bien au bénéfice de cette
promesse que les hommes des premiers siècles ou du seizième.
Tous les avantages, sont de notre côté; c'est nous qui sommes
les anciens, landis qu'ils étaient les chrétiens sans expérience
sous bien des rapports. Nous pouvons reprendre leur œuvre
dans des circonstances à beaucoup d'égards plus favorables,
car les fautes qu'ils ont commises doivent nous être aussi
profitables que leurs succès relatifs. Pour réussir comme eux, mieux
qu'eux peut-être, il suffit d'être chrétiens non pas selon la
formule, mais selon l'Esprit.

M. Maurice Vernes nous recommande la marche contraire,
sous prétexte qu'elle est au fond essentiellement conservatrice.
Elle l'est mèmement beaucoup trop, en apparence du moins, à

telles enseignes qu'elle a effrayé les plus intrépides conservateurs.

Le contexte n'a pas paru rassurant : « L'auteur nous dit
que cette thèse a permis à des écrivains ouvertement hostiles
àia religion de rendre pleine justice au christianisme du moyen
âge et à son magnifique effort intellectuel. » Tout cela a fait
rêver. On s'est demandé si cette méthode nouveau cheval de

Troie, allait permettre aussi à des gens qui rejettent in petto
non-seulement la théologie mais la religion de l'église de

s'établir commodément dans son sein, jusqu'à l'heure solennelle

où, l'évolution terminée, ils se trouveraient bel et bien
maîtres de la place. Il ne s'agit pourtant pas de se faire ultra-
conservateur, avec la réserve de se montrer ultra-radical au
bon moment? N'ayant pas le privilège de connaître M. Maurice

THÉOL. ET PHIL. 1876. 3



34 UNE ÉVOLUTION DANS LE PARTI LIBÉRAL

Vernes autrement que par la présente brochure, nous avouons
candidement qu'il ne nous est pas même venu à l'esprit de

chercher à lire toutes ces belles choses entre les lignes. Nous
ne saurions croire que le mort doive emporter le vif;
subordonnant ces deux paragraphes malencontreux à tout ce qu'il
y a d'excellent dans cet opuscule nous nous sommes cru en
droit d'espérer et de nous réjouir. Dans cette espèce de darwinisme

théologique que l'on reproche à M. Vernes, nous n'avons
su voir que ce manque de pondération auquel ne sauraient
échapper les esprits les mieux équilibrés lorsqu'ils sont sous le

coup d'une conversion plus ou moins soudaine. Et après tout,
s'il se trouvait finalement qu'il y a en réalité piégc à loup dans

ces quelques lignes que leur concision rend obscures, nous
avouerions y avoir été pris en qualité de provincial à l'esprit
un peu épais. Notre naïve méprise n'aurait rien que de fort
honorable pour M. Maurice Vernes. Et quant au petit échec

qu'auraient éprouvé notre esprit critique, et ce tact à dépister
la diplomatie ecclésiastique dont nous nous supposions assez

richement pourvu, nous nous en consolerions très aisément.
N'aurions-nous pas en effet prouvé à nos dépens et sans
préméditation aucune que le pessimisme théologique qu'on veut
bien nous reprocher, n'est pas un parti pris? Qui sait? Cette

méprise dans laquelle nous serions malencontreusement tombé
à la première fausse alerte, tendrait peut-être à établir que
l'optimisme constitue chez nous la disposition foncière
cherchant à surmonter des obstacles de tout genre, qui l'empêchent
de se faire jour.

Mais avant d'en venir là il nous reste encore à nous expliquer

avec M. Vernes sur d'autres points. Le plus important
de tous est celui de l'autorité. Ce serait là, dit-on, le point par
ticulièrement faible de la théologie indépendante. M. Maurice
Vernes déclare même que nous nous trouvons à cet égard dans

une situation singulièrement précaire el délicate. Faisons donc

notre examen de conscience et cela d'autant plus volontiers

que depuis longtemps l'occasion de nous expliquer sur cet
aride capital nous a fait défaut.

M. Vernes déclare que nous ne plaçons pas le siège de l'au-



UNE ÉVOLUTION DANS LE PARTI LIBÉRAL 35

torité dans les Saintes-Ecritures comme faisaient sans hésitation

nos anciens dogmatistes. En effet, au lieu de partir de

l'Ecriture comme autorité pour arriver ensuite à Jésus-Christ,
nous partons de Jésus-Christ tel que l'Ecriture nous le fait
connaître à titre de simple document historique, pour accorder

subsidiairement au volume le genre d'autorité compatible

avec l'étude impartiale des faits et l'autorité de Jésus-

Christ qui doit demeurer la première. En suivant cette méthode,
qui est celle qu'adopte spontanément la conscience chrétienne

quand elle n'a pas été faussée par une théologie frelatée se

dispensant du souci de se comprendre elle-même, nous
estimons demeurer chrétien et échapper à l'esprit et aux méthodes
du rationalisme. Lorsqu'on prétend parlir de l'autorité de la

Bible pour établir ensuite celle de Jésus-Christ, on est tenu de

prouver préalablement celle de l'Ecriture. Comment s'y pren-
drai-t-on de façon à faire naître dans le cœur de l'incrédule
une foi vivante au Sauveur? Il faut évidemment recourir
à la raison seule base commune à cette heure-là, au fidèle
et au non croyant. Ici qu'on veuille bien prendre bonne note
de deux faits. D'abord cette méthode implique un usage critique

et scientifique de la raison qui n'est pas à la portée d'un
chacun. Les experts, les habiles, les savants critiques
pourraient seuls aboutir au but par cette voie-là, si tant est qu'elle
soit bonne. Quant aux autres, qui sont l'immense majorité, la

presque totalité des hommes ils ne pourront obtenir la vérité

que de seconde main, sur l'autorité de ceux qui auront étudié le

problème. A la rigueur nous nous accommoderions fort bien
de cette subordination de la majorité à quelques-uns, à condition

toutefois qu'il fût question de doctrine, de la conception
intellectuelle, scientifique du christianisme. Nous n'admettons

pas en effet que nul soit admis à avoir une opinion en ces
matières-là sans s'être donné la peine de les étudier. En revanche,
quand il s'agit de la pure et simple foi qui sauve, nous sommes
les démocrates les plus obstinés, les égalitaires les plus radicaux.
Au nom du protestantisme évangélique, nous répudions comme
un funeste emprunt fait à Rome toute méthode qui, lorsqu'il
s'agit de l'appropriation personnelle de la foi qui sauve, met-



36 UNE ÉVOLUTION DANS LE PARTI LIBÉRAL

trait la grande masse des laïques dans la dépendance des

experts, prêtres ou docteurs. Nous protestants, nous
reconnaissons au plus simple fidèle le droit de lire la Sainte-Ecriture î

nous mettons un grand zèle à la propager, mais ce fait
n'implique nullement que nous reconnaissions à tout lecteur la

capacité de prouver, par des procédés scientifiques, que ces
livres contiennent une révélation.

Voilà une première considération bien propre à faire réfléchir.

En voici une seconde qui n'est pas moins concluante.
Supposons que cette méthode soit la bonne; admettons que
par cette voie démonstrative, scientifique et critique on aboutisse

à faire naître dans certains esprits la conviction
chrétienne et la foi au Sauveur. Aura-t-on donc sujet d'être bien
fier d'un pareil résultat? Eh quoi, Par cette méthode purement

rationnelle, scientifique et critique, on aurait fait naître
une espèce de foi au christianisme qui n'impliquerait aucun
besoin de rédemption, qui n'aurait pas jailli des angoisses de

la repentance, ne supposerait aucun changement du cœur,
et qui par conséquent, grâce à son origine, ne serait pas la
vraie foi vivante! Cette conviction obtenue au moyen de preuves

serait donc en soi de nulle valeur, car elle n'aboutirait pas
d'elle-même à la vraie communion de vie avec Jésus-Christ.
Que le besoin de la rédemption se fasse au contraire sentir,
aussitôt naît la vraie foi vivante. Celle-ci résulte d'une connaissance

de Christ n'impliquant nullement une conviction
quelconque sur la nature du livre qui le fait connaître; elle peut
reposer sur tout autre témoignage, s'alliant avec une intuition
de l'action spirituelle de Christ et par conséquent sur la

simple tradition orale.
Ce n'est pas tout encore. Si, quand il s'agit d'arriver à la foi,

nous ne pouvons admettre qu'il y ait diverses classps de chrétiens,

nous ne saurions non plus accorder que la méthode

puisse varier d'une époque à l'autre: il faut en un mot que
nous arrivions aujourd'hui à la vraie foi par la même voie que
les premiers chrétiens. Dira-t-on peut-être que chez les
premiers fidèles, à partir des apôtres, la vraie foi est résultée
de leur foi en la sainte Ecriture de l'Ancien Testament,



UNE ÉVOLUTION DANS LE PARTI LIBÉRAL 37

et spécialement des prophéties concernant Christ? Sans doute,
dès les premiers jours où les apôtres entrent en rapport
personnel avec Christ ils le désignent bien comme celui que
les prophètes ont annoncé. Mais la chose ne peut vouloir dire

qu'ils aient été amenés à croire en Jésus-Christ, après une
étude attentive des prophéties de l'Ancien Testament et une
comparaison en règle qu'ils auraient établie entre le contenu
de ces prédictions et ce qu'ils entendaient et voyaient de lui.

C'est bien plutôt la première impression immédiate
produite sur leur cœur préparé par le témoignage du Précurseur

qui a provoqué leur foi. Ils expriment ensuite leur foi
évangélique en la mettant en rapport avec celle qu'ils ont aux
prophètes de l'ancienne alliance. Ils suivent à leur tour
exactement la même marche quand ils sont appelés à prêcher
l'Evangile; ils exposent en tout premier lieu leur foi en

rappelant les actes et les discours de Christ, après quoi ils en

réfèrent comme confirmation au témoignage des prophètes.
Et, de même que leur foi à eux était tout naturellement
découlée de la prédication de Jésus, de môme leur prédication
de Jésus provoque la foi chez plusieurs autres. En tant que
les écrits du Nouveau Testament sont à leur tour une prédication

de Christ parvenue jusqu'à nous, ils provoquent également

la naissance de la foi. Mais qu'on remarque bien ceci, il
n'est pour cela nullement nécessaire de posséder sur ces livres
une doctrine arrêtée, en vertu de laquelle ils seraient le produit

d'une révélation divine particulière ou de l'inspiration.
Bien au contraire, la foi devrait pouvoir naître par la voie que
nous indiquons, quand bien même il ne nous serait resté

qu'un document duquel il faudrait reconnaître qu'à côté du

témoignage essentiel que Christ se rend à lui même et des

premières prédications de ses disciples, il renferme des
malentendus, des inexactitudes, des choses mal comprises qu'un
défaut de mémoire aurait fait présenter sous un faux jour.

Pour arriver à la foi vivante nous n'avons donc nul besoin
de partir d'une doctrine arrêtée sur la nature des écrits
évangéliques ; personne n'a jamais réussi à amener les non croyants
à la foi, au moyen d'une telle doctrine sur le Nouveau Testa-



38 UNE ÉVOLUTION DANS LE PARTI LIBÉRAL

ment. Il résulte de là que les apôtres ont pu posséder la foi

avant d'être parvenus à cette phase distincte de la foi elle-
même qui leur a permis de concourir à la composition de ces

livres. Il doit en être de même pour nous, nous devons pouvoir

arriver à la foi vivante, avant que la lecture de ces livres
nous ait permis de concevoir l'état d'esprit dans lequel les

auteurs les ont composés et de nous former sur leur nature

une idée résultant de l'étude que nous en aurons faite. Il suit
encore de là qu'une doctrine de ce genre sur l'état du Nouveau

Testament ne pourra jamais être à l'usage que des seids

croyants.
Voilà pourquoi nous affirmons qu'il faut aller de Christ à

l'Ecriture '.

' Tout ce qui précède n'est guère qu'une traduction ou une paraphrase
du § 128 de la Dogmatique de Schleiermacher. Ici comme en bien d'autres
points ce profond penseur s'est fait l'organe de la conscience chrétienne
des plus simples fidèles alors qu'ils répondent d'après leurs expériences
les plus intimes, en dehors de toute préoccupation théologique.

Peut-être nous sera-t-il permis de rappeler que le premier article que
nous avons écrit sur les matières théologiques, et cela avant de connaître
la Dogmatique de Schleiermacher, s'attachait justement a montrer tout
ce qu'a d'opposé il l'esprit chrétien la méthode rationnelle répudiée par
le grand théologien. U est vrai que nous avions déjà été à l'école de \7inet
qui ne pense pas autrement a cet égard que le père de la théologie
allemande moderne.

Si nous rappelons ce fait déjà ancien, c'est uniquement pour ajouter
que des voix autorisées protestèrent dans le canton de Vaud. Nous fûmes
dénoncé en quelque sorte comme un plagiaire donnant à titre de découverte

ce qui était connu depuis longtemps a Lausanne. Pour rassurer la
conscience alarmée des novateurs vaudois, la rédaction delà Revue
chrétienne crut devoir déclarer expressément: «Nous n'avons certes pas la
prétention d'être les premiers depuis Pascal a marquer la voie véritable de

l'apologétique chrétienne. ¦¦> Obligé de revenir longuement sur le même

sujet après plus de vingt ans, pouvons-nous le faire avec la certitude que
ces idées ne paraîtront pas nouvelles et ne troubleront peut-être pas la
paix de plus d'un respectable Epiménide — Voir dans la Reçue
chrétienne do 185-t: L'apologie récusée par le Vicaire savoyard et l'apologie
irrécusable de Pascal, pag. 71, 337, 10.").

C'est du reste le point de vue admis sans conteste par tous les

théologiens évangéliques de l'Allemagne. Twesten, Rothe, Dorner sont
pleinement d'accord à cet égard avec Schleiermacher : « Celui qui s'imagine'



UNE ÉVOLUTION DANS LE PARTI LIBÉRAL 39

Reste à savoir comment Christ peut être autorité pour nous.
M. Maurice Vernes reproche à la théologie indépendante
d'avoir renoncé à la tradition de nos anciens dogmatistes qui
fondent la religion sur la doctrine de Jésus-Christ (sur Jésus) pour
suivre les libéraux qui en appellent à la doctrine prêchée par
Jésus, à la doctrina Jesu. Là dessus M. Maurice Vernes nous

prédit, un échec en tout semblable à celui des libéraux. « Que

l'école mitoyenne se défie, dit-il, de cette formule dangereuse :

autorité souveraine de Jésus-Christ. Le jour où les textes évan-

dit Twesten, pouvoir établir, au moyen de preuves purement intellectuelles,

que Dieu s'est révélé, que cette révélation est consignée dans

l'Ecriture de sorte, que cette démonstration et la doctrine qu'elle établit
ne sont pas seulement indépendantes de la foi chrétienne, mais la
légitiment et la prouvent, méconnaît la nature de la foi et celle de la
dogmatique. La foi en effet no saurait naître de cette façon-là, et la mission
de la dogmatique n'est pas d'élever par la méthode démonstrative un
édifice de principes purement théoriques, pouvant tenir la place de la foi,
mais d'exposer celle-ci d'une manière scientifique. » — « Aussi longtemps,
dit Dorner, qu'on considère la foi en l'inspiration et cn la divine autorité
de l'Ecriture comme le premier pas dans la voie de la piété chrélienne,
sans leqiicl il est impossible d'aller plus loin, et que l'on prétend que la
foi réclamée par le christianisme est identique avec la foi en l'inspiration,
on est condamné ii voir poindre avec terreur et effroi chaque nouvelle
critique du canon traditionnel de l'église. On n'est pas dans la disposition
d'esprit convenable pour aborder avec calme les recherches historico-
critiques, ni pour les examiner avec cette impartialité qui ne se préoccupe

que de la vérité. Sans s'en douter on laisse à l'autorité de l'église le

soin de décider en dernier ressort ; on perd le droit de retrancher les

apocryphes. On court également le danger de fonder le christianisme sur
les raisonnements de la sagesse humaine, qui ne peut établir que la
vraisemblance et jamais une certitude complète. On risque do ne plus
considérer le christianisme, comme une harmonie de l'esprit et de la vie,

qui, éminemment historique, se rajeunit à chaque génération, pour en

faire, soit une histoire appartenant entièrement au passé et morte, sans

aucune liaison intime avec le présent, soit un système d'éternelles vérités,
sans vie aucune, auxquelles nous devons soumettre notre foi, notre
conduite, notre volonté sur le témoignage de messagers divins, dont la mission

est dûment paraphée. Mais cela s'appelle nous ramener sur le terrain
de la loi. éterniser cette économie et affirmer que rien ne saurait la
dépasser. Quel est en effet le signe de la servitude C'est de ne pas reconnaître

la vérité comme vérité, de la faire dépendre de témoignages
purement humains et d'autorités extérieures, au lieu de se laisser convain-



40 UNE ÉVOLUTION DANS LE PARTI LIBÉRAL

géliques chancelleraient devant ses yeux, comme il est arrivé
aux libéraux, elle est menacée de retomber dans le rationalisme,

ou bien il se fera un partage, les uns allant à la théologie
nouvelle, les autres revenant, en désespoir de cause, à l'orthodoxie

traditionnelle. Je ne saurais trop attirer l'attention des

théologiens de cette école sur les raisons qui ont porté tousles
dogmatistes de l'église, depuis saint Paul, à donner la préférence

à la doctrine de la personne de Jésus-Christ sur la
doctrine enseignée par Jésus-Christ. »

Notre auteur sera sans doute heureux d'apprendre qu'il

ere par la puissance intérieure de la vérité et par sa connaissance qui
rend libre. (Jean Vili, 37; XIV, 26'.) Notre théologie moderne a conservé

une grande égalité d'esprit au plus fort du danger que faisaient courir
à la foi les entreprises de la critique. Savez-vous l'explication de ce

mystère? C'est qu'elle sait a merveille que la foi en l'inspiration du canon
traditionnel n'est pas la condition, le premier pas indispensable dans la
voie qui conduit à croire en Christ; que cette foi en l'Ecriture n'implique
pas la foi chrétienne ; qu'elle ne suffit pas à l'établir. Enfin la théologie
inoderne sait aussi que le développement de la vie religieuse morale, réelle et

non pas exclusivement intellectuelle, ne manque pas de conduire celui qui s'y
est confié avec droiture et persévérance, non-seulement à Christ, mais aussi à

reconnaître l'autorité normative et divine des documents de la révélation. C'est
là tout ce qu'il faut à l'individu et à l'église. L'autorité normative de la
Sainte Ecriture obtient ainsi un beaucoup plus haut degré de certitude
que celle que pourrait lui conférer la théorie la plus développée de l'idée
alexandrine de l'inspiration. Mais cette certitude de l'autorité de la sainte
Ecriture nous la puisons aussi dans l'autorité de Christ, après que sa

puissance rédemptrice et sa dignité nous sont devenues par la foi choses

certaines. Le contraire n'a pas lieu ; nous ne possédons pas Christ en

vertu d'une autorité divine, vraie, certaine de l'Ecriture. La Parole de

Dieu ne nous a pas été donnée pour nous séparer de Christ, pour le

supplanter lui et son esprit. Si la communion avec l'Ecriture devait tenir la
place de celle de Christ, on la traiterait d'une manière superstitieuse, on

pécherait contre Christ qui est le Seigneur et le maître de l'Ecriture ;

d'autre part contre l'Ecriture elle-même dont l'unique but est de nous
conduire à lui... » — Pour tout ce qui concerne ces matières, nous renvoyons
à l'ouvrage de Rothe, zur Dogmatik, dont il a paru ici même, en décembre

1871, une analyse complète reproduite dans notre volume la Théologie
allemande contemporaine- Nous ne saurions trop recommander la méditation

attentive de cet ouvrage classique de Rothe à quiconque désire se

rendre compte des aspirations et des principes de la théologie évangélique
moderne.



UNE ÉVOLUTION DANS LE PARTI LIBÉRAL 41

prêche des convertis. Nous ne réussissons pas à comprendre ce

qui apule conduire à nous imputer une doctrine qui n'est
nullement la nôtre. Ce point est à notre sens d'une importance
capitale. Le christianisme se distingue surtout des autres cultes

par le rapport qu'il établit entre Jésus et sa religion. C'est
particulièrement ici que la différence est frappante entre lui et les

autres espèces de monothéisme, le judaïsme et le mahomé-
tisme. Moïse et Mahomet sont des fondateurs de religion, mais
Jésus est le christianisme même. Il se trouve avec l'Evangile
dans un rapport spécifiquement différent de celui qui règne
entre le judaïsme et Moïse, entre l'islamisme et Mahomet. « On

se représente, dit Schleiermacher, que Moïse et Mahomet ont été

choisis, et cela d'une façon en quelque sorte arbitraire, dans la
foule des hommes leurs semblables dont ils ne différaient que
peu. Et que ce qu'ils ont reçu en fait d'enseignements et d'ordonnances,

ilsnel'aient pas moins obtenu pour eux-mêmes que pour
les autres. Il n'est pas de sectateur de ces religions qui ne soit
prêt à confesser que Dieu aurait pu tout aussi bien faire promulguer

la loi par un autre personnage que par Moïse et que
l'islamisme aurait pu êtreapporté par tout autre que par Mahomet.

Christ, au contraire, est présenté comme seul Sauveur pour tous
les hommes, on ne conçoit pas qu'il eût pu avoir lui-même sous

aucun rapport besoin de rédemption. La voix générale reconnaît

que dès le début il a été différent des autres hommes ei
doué dès sa naissance de la force rédemptrice '. »

1 Dogmatique de Schleiermacher, XI. — Rothe ne pense pas autrement.
Nous rappellerons ici quelques paroles caractéristiques. « Christ est la
révélation même. Au sens rigoureux, Jésus est le seul inspiré de tout le

Nouveau Testament, et parce qu'il est entièrement et absolument inspiré
il est plus encore: celui en qui Dieu habite. Le Sauveur manifeste
entièrement Dieu au monde en se révélant lui-même.-.. Toutesa vie étant une
manifestation adéquate de Dieu, sa consciencene cessed'être l'inspiration
absolue ; voilà pourquoi la révélation de Dieu devient la réelle incarnation

de Dieu en sa personne. »

« Tous les théologiens sont à peu près d'accord pour nier ce qu'on
appelle la perfectibilité de la révélation. Dieu étant réellement devenu

homme en Christ, il a été en lui aussi absolument révélé aux hommes ;

on ne peut imaginer une rédemption dépassant, pour nous hommes, celle

qui nous a été faite par Christ. » (Hébr. 1,1.)



42 UNE ÉVOLUTION DANS LE PARLI LIBÉRAL

La personne de Jésus tient donc si étroitement au christianisme

qu'elle ne saurait en être séparée ; il est l'incarnation de

l'idée même de la religion, il est l'autorité absolue en fait de

religion parce que en lui la Parole s'est faite chair. Jésus est en

« On l'a dit avec beaucoup de raison, la grande évolution que les

laïques modernes sont en train d'accomplir par rapport à la connaissance

religieuse, consiste en ceci : il faut chercher la pierre angulaire et le centre
du christianisme, non pas dans un livre, mais dans une personne--.. »

Citons encore quelques paroles caractéristiques de ce théologien
éminemment croyant sur le besoin pressant de donner aux laïques une notion
plus exacte de la Bible: « C'est, dit-il, une des missions les plus importantes

etles plus pressantes de la théologie moderne de faire connaître à

l'église, avec réflexion et prudence, mais en toute droiture, et avec une
ingénuité pleine de confiance, comment les théologiens ont été amenés
consciencieusement à considérer la Bible dans son ensemble et dans ses

détails, en mettant à profit toutes les ressources que la science a placées
à leur disposition. Il est impossible, avant tout, il est contraire à l'Evangile

que les choses continuent longtemps d'aller comme elles vont. D'un
côté, nous avons la théologie qui étudie la Bible au point de vue critique
et qui, par suite de ce travail, se fortifie toujours plus dans une opinion
qui, tout en préservant la dignité du livre, diffère dn tout au tout de

l'idée traditionnelle: d'un autre côté, l'église qui persiste dans l'ancienne
manière de voir, dans une parfaite innocence que la théologie ne vient
en rien troubler. Cela ne saurait durer, de part et d'antre il faut revenir
à la vérité et à l'honnêteté; c'est à la théologie qu'il appartient de faire
le premier pas. Il est de son devoir de faire proclamer, au sein de l'église,
le droit et le devoir de traiter la Bible comme elle le fait elle-même et
de familiariser les croyants avec les résultats critiques qui doivent être
considérés comme assurés. Le problème est difficile, mais il ne saurait
être insoluble, aussi sûr que le vrai Christ réel, celui de l'histoire et non
celui de la dogmatique, est la vérité absolue. Ce qui rend le problème
particulièrement épineux, c'est qu'il a été négligé depuis longtemps par
notre théologie et qu'aucune base n'a été posée pour sa solution. Les

théologiens qui jouissent de la pleine confiance de l'église doivent les

premiers mettre la main à l'œuvre; qu'ils le fassent donc avec joie, car
l'entreprise est assez importante pour qu'ils ne craignent pas de

compromettre pendant quelque temps la confiance qu'ils inspirent. Il y a

déjà des années que l'un de nos théologiens les plus respectables,
Tholuck, leur a donné un exemple qu'ils devraient se hâter de suivre en foule.
C'est notre plus strict devoir de rectifier les idées denons-théologiens qui
s'imaginent naïvement qu'il faut être incrédule pour ne pas considérer
la Bible du même œil que l'ont fait jadis nos pères. Il importe de leur



UNE ÉVOLUTION DANS LE PARTI LIBÉRAL 43

même temps le chemin, la vérité et la vie. Quand donc on nous
demande de placer l'autorité clans la vérité, nous y consentons
sans peine, pourvu qu'il soit bien convenu qu'il faut entendre

par là non ce que Jésus a enseigné, mais sa personne même qui

faire comprendre que la critique historique, bien loin.d'être une invention

de l'incrédulité ou du rationalisme, hostile à la révélation divine,
est une exigence à laquelle l'église évangélique ne pourra, sous aucun
prétexte, se soustraire en bonne conscience aussi longtemps qu'elledemeu-
rera fidèle à son principe. Bien qu'elle ne mette pas le moins du monde

en danger la foi en Jésus-Christ, elle arrive certainement à des résultats
divers qui doivent effrayer ceux qui ne connaissent pas d'autre manière
de considérer la Bible que celle qu'ils ont apprise de l'ancienne dogmatique.

Laisser ignorer aux laïques cet état de la question et les difficultés
réelles auxquelles vient se heurter une critique sans préjugés surtout
quand il s'agit de l'Ancien Testament, et même aussi souvent du Nouveau,
serait avant tout un manque de droiture et de charité impardonnable, et
de plus une imprudence manifeste. Voici, en effet, ce qui ne manquerait
pas d'arriver. Le nombre de ceux qui ont des doutes à l'endroit de la Bible
étant incalculable, une complète défiance finirait par s'établir au sujet
de sa crédibilité. On se déciderait à la laisser de côté, comme un livre
n'offrant nulle part un fondement solide. »

Cet appel direct à la conscience et à la droiture des théologiens, qui,
paraît-il, ne serait pas déplacé en Allemagne, est parmi nous d'une
opportunité saisissante. Mais le bon Rothe est bien naïf quand il exhorte
« les théologiens qui jouissent de la pleine confiance de l'église à être des

premiers à mettre la main à l'œuvre pour faire disparaître le malentendu
entre le peuple chrétien et la théologie moderne. » Bien loin de risquer
de compromettre leur influence en abordant ces questions délicates, ils
ont recours aux interprétations les plus ingénieuses pour favoriser les

préjugés populaires et empêcher le jour de se faire. Fort peu désireux de

porter l'opprobre de la vérité, on la tait, ou la voile, laissant les
téméraires aux prises avec les superstitions régnantes, sans entendre la voix
de la conscience qui devrait inspirer un élan généreux pour voler au
secours de ces imprudents. Le tort unique de ces derniers n'est-il pas, en
effet, de proclamer hautement ce que l'on se dit soi-même tout bas? Au
point où nous en sommes, si ceux qui jouissent de la confiance du peuple
chrétien ne craignaient pas de compromettre leur influence en lui disant
la vérité, il aurait bientôt perdu ses dernières illusions. Attendra-t-on
qu'une théologie impossible ait entièrement perdu la cause do la
religion La position de la chrétienté évangélique est certes assez critique
pour que tous ceux qui comprennent quelque chose à la question ne
retiennent pas plus longtemps une parole de paix.



44 UNE ÉVOLUTION DANS LE PARTI LIBÉRAL

est la vérité. L'Ecriture à son tour ne contient la vérité que
parce qu'elle nous a conservé vivante la personne de Jésus et
dans la mesure où elle nous l'a conservée.

Ill

On le voit, nous acceptons les conditions sans lesquelles,
d'après M. Vernes, il ne peut y avoir de développement théologique

normal. Il faudrait que de son côté il se gardât de toute
réaction en faveur d'une autorité extérieure qui, bien loin de

favoriser les progrès d'une théologie nouvelle, ne manquerait
pas de les arrêter. Nous applaudissons des deux mains quand
notre auteur s'écrie: « Rebâtissons une église à laquelle on
puisse croire et se soumettre, qui soit assez supérieure par la

pensée et la foi aux simples individus pour que ces sentiments,
si décriés aujourd'hui, de foi en l'église et de soumission à l'église
n'aient plus rien que de naturel pour le jeune homme, qui,
entrant dans ce grandiose édifice de l'église de Jésus-Christ,
toujours une dans sa diversité, s'inclinera plein de respect et

recevra avec recueillement les enseignements d'un plus savant

que lui. Aujourd'hui nous avons changé tout cela, à droite

comme à gauche. Le Réveil a jeté par dessus bord la théologie
de l'église, et nous voilà livrés aux imaginations particulières;
la théologie nouvelle a jeté par dessus bord la théologie apostolique,

et nous allons à la libre pensée. j> Notre auteur a raison,
voilà trop longtemps que l'ignorance, au service de la fantaisie
individuelle, fait des siennes dans les deux camps. Nous avons
assez gémi sous le despotisme des hommes sans mandat pour
qu'il soit permis de désirer le retour d'une autorité ecclésiastique
à laquelle on puisse se soumettre avec confiance. N'oublions
pas toutefois que si l'église comme ensemble a perdu la place
qui lui revenait de droit, cela tient à ce que les représentants
des innovations les plus innocentes et les plus légitimes l'ont
constamment trouvée sur leur chemin. Le Réveil en particulier
est moins coupable d'avoir jeté par dessus bord la théologie de

l'église que d'avoir, à première vue et sans y regarder de trop
près, choisi dans la dogmatique traditionnelle ce qui paraissait


	

