
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 9 (1876)

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BULLETIN
THÉOLOGIE

E. Reuss. — Les Prophètes '.

On peut affirmer hardiment que les livres des prophètes, qui
constituent, avec les Psaumes, la partie la plus importante et la plus
originale de l'Ancien Testament, en sont aussi la partie la moins
généralement connue. Et ce qu'il y a de plus regrettable, c'est que cette

ignorance n'est pas seulement le fait de la grande masse des lecteurs
de la Bible. Des signes qui ne sont que trop certains prouvent que
l'étude des livres prophétiques est singulièrement négligée par ceux-
là même qui sont censés le plus familiarisés avec toutes les parties
du volume sacré. A quoi faut-il attribuer ce fait? A l'imperfection des

traductions qui sont généralement en usage parmi nous? Oui, en

partie. Mais, comme le dit très bien M. Reuss dans la préface de son

grand ouvrage, il est dû avant tout au défaut de commentaires,
fournissant les éléments indispensables pour l'intelligence de ces textes

antiques. Des hommes fort respectables croient faire acte de fidélité

envers la Parole de Died et le principe protestant de la suffisante

clarté de l'Ecriture sainte en ne répandant que des versions sans

notes ni commentaires, et en s'opposant même de tout leur pouvoir
à ce qu'il s'établisse une pratique différente de la leur. Ils ne voient

pas que le résultat le plus clair, le résultat inévitable de leur
système c'est qu'une notable portion de la Bible, en particulier de

l'Ancien Testament, n'est sacrée, pour l'immense majorité des

lecteurs, qu'en ce sens que personne n'y touche, et que pour beaucoup de

ceux qui essaient de lire et — de comprendre, elle demeure presque
forcément lettre close. Or il est de fait que ce sort atteint en

première ligne les livres des prophètes. Ces hommes de Dieu qui, en

1 La Bible. Traduction nouvelle avec introduction et commentaires. Ancien
Testament, deuxième pftrtie. — Paris, Sandoz et Fischbacher, 1876. Deux

tomes de 574 et 403 pages.



THÉOLOGIE 615

leur temps, furent par excellence des orateurs et écrivains
populaires, se trouvent ainsi, de nos jours, être les moins populaires des

auteurs sacrés.
C'est assez dire l'importance qui s'attache à la publication des deux

heaux volumes que l'honorable professeur de Strasbourg a consacrés
à cette partie de l'Ancien Testament. Nous n'aurons certainement pas
été seul à les ouvrir avec empressement et à les feuilleter, diurna et

nocturna manu, avec un croissant intérêt. Je dis : feuilleter, parce que
le peu de temps qui s'est écoulé depuis leur apparition ne nous a pas
permis de les étudier en détail d'un bout à l'autre. Cependant, nous
ne voulons pas différer de rendre compte à nos lecteurs de l'impression

que nous la laissée cette première et rapide lecture. Nous avons
lieu de croire qu'une étude ultérieure n'apportera pas de changements

essentiels à l'appréciation que nous sommes en mesure de

-faire aujourd'hui.
Disons-le dès l'abord, et sans détour: ces deux volumes sur les

Prophètes nous paraissent supérieurs à plus d'un égard à celui sur
le Psautier qui a paru l'année dernière. Non pas, assurément, que ce

deruier ne renferme des choses excellentes. L'article par lequel il
s'ouvre, et qui traite de la poésie hébraïque, est un morceau
classique en son genre, et les introductions particulières au livre des

Psaumes et à celui des Lamentations contiennent des pages fort
instructives, propres à réformer bien des opinions qui, pour être
profondément enracinées dans les esprits par d'antiques et populaires
préjugés, n'en sont pas moins contraires à la réalité historique. Il
n'est pas douteux, cependant, que la traduction des Psaumes laisse
¦k désirer sous le rapport de l'exactitude et, plus encore, sous celui du

goût. Les explications dont chaque psaume est suivi, et qui ont
principalement pour but de déterminer l'époque de la composition et la
situation des auteurs et de mettre en lumière l'idée dominante, sont
souvent par trop brèves, j'ai presque dit, par trop maigres, et
souffrent parfois d'une sobriété qui frise la sécheresse. Mais ce qui, à

notre sens, dépare surtout ce commentaire, c'est la manie (le mot est

fort, mais nous n'en connaissons pas d'autre pour rendre notre pensée),

la manie, renouvelée de de Wette, qui consiste à faire de la
plupart des psalmistes de simples prête-voix, exprimant, non pas tant
leurs sentiments individaels, que ceux de leur nation en général. A
quoi se rattache étroitement l'idée, préconisée surtout par Hitzig et
passée à l'état d'idée fixe chez Justus Olshausen, que bon nombre de

psaumes, la plupart même, datent de l'époque de la domination



616 BULLETIN

macédonienne, des guerres des Ptolémées et des Séleucides, des

persécutions d'Antiochus Ëpiphane et du soulèvement patriotique des

Machabées. On ne peut s'empêcher de s'étonner et de regretter que
M. Reuss se soit départi de la sagesse exégétique et critique à

laquelle il nous a depuis si longtemps habitués, au point de s'éprendre
d'opinions aussi contestables, pour ne rien dire de plus. Il est à

craindre que la défiance que ces excentricités ne peuvent manquer
d'éveiller dans certains esprits, n'ait pour effet de les prévenir contre
tout résultat de l'exégèse et de la critique, si solidement établi soit-il,
qui dérange les idées reçues.

L'impression qui nous reste de la lecture des deux volumes sur les

Prophètes, en les mettant en regard de celui dont nous venons de

parler, ne saurait mieux se traduire que par la devise qui entoure la
vignette dont les éditeurs de la Bible de M. Reuss ornent depuis cette
année le frontispice de leurs publications : de bien en mieux. On sent

que l'auteur' a travaillé cette partie de son grand ouvrage avec un
soin et un amour tout particuliers, parce que le sujet lui était
particulièrement sympathique.

Rien de plus banal, semble-t-il, que cette vérité que les écrits des

prophètes, pour être bien compris, demandent à être mis en rapport
étroit avec l'histoire contemporaine. Rien de plus banal, en effet, et
cependant, qu'on a de peine à s'en souvenir et à en faire sérieusement

l'application dans tel cas particulier! Ce qui, il faut en convenir,,
rend la chose plus difficile, et devient souvent une source de malentendus

et d'erreurs, c'est d'abord le fait, suffisamment connu pourtant,

que dans nos Bibles, tant hébraïques que françaises, les livres
des prophètes ne sont pas rangés par ordre chronologique, mais
dans un ordre passablement arbitraire; c'est ensuite cet autre fait,
moins généralement connu et encore moins généralement accepté,
mais qui tôt ou tard finira bien par faire son chemin dans le grand
public comme il l'a fait dans l'école, que « dans plusieurs cas la critique

des anciens collecteurs a mal à propos réuni sous un même titre
et attribué à un même auteur, des morceaux d'écrivains différents et

en partie inconnus. »

Pour rompre le charme qu'exerce, aux dépens de l'intelligence
des textes, cette tradition synagogale, et pour faire bien ressortir
la succession historique des prophètes dont les écrits nous ont été

conservés, M. Reuss a rangé ces derniers dans l'ordre que leur
assigne la règle chronologique. Il n'a fait, du reste, en adoptant ce

principe, que suivre l'exemple de plusieurs exégètes allemands, parmi



THÉOLOGIE 617

lesquels il suffit de rappeler Ewald (1840-1841, 2e édition 1867-1868).

Les introductions spéciales placées en tête de la traduction des

différents écrits prophétiques justifient la place assignée à chacun

d'eux, en rassemblant les indices historiques que peut fournir leur
contenu. En revanche, M. Reuss n'a pas poussé l'application du principe

chronologique jusqu'à transposer les morceaux appartenant à

un même auteur, comme Ewald a tenté de le faire pour Esaïe, dans

le but de distinguer les éditions successives de ses oracles, ou comme

l'avait fait pour Jérémie un des prédécesseurs de M. Reuss à la
faculté de théologie de Strasbourg, J. G. Dahler (1825). Il n'a été fait
d'exception, à cet égard, que pour les discours et fragments authentiques

tirés du second recueil du livre d'Esaïe (chap. XIII-XXXV),
ce qui se justifie par le fait qu'il s'agit là de morceaux qui se

détachent très nettement les uns des autres.
En vertu de ee classement par ordre historique, et malgré l'élimination

des livres de Jonas et de Daniel qui sont rangés, ie premier
dans la littérature didactique, le second, dans la littérature «politique
et polémique, *¦ la collection des écrits prophétiques traduits et expliqués

dans nos deux volumes comprend une vingtaine d'ouvrages,
dont une partie, près de la moitié, sont anonymes. Bien des lecteurs,
sans doute, seront étonnés, peut-être même choqués, au premier
abord, de cet arrangement si nouveau pour eux. Mais peut-être aussi

plus d'un, une fois le premier moment de surprise passé, et surtout
après avoir lu attentivement l'exposé des motifs sur lesquels se fonde
le plan adopté par l'auteur, sera-t-il amené à reconnaître que cette
innovation est moins téméraire qu'elle ne lui paraissait d'abord et

qu'elle est toute dans l'intérêt d'une plus exacte et plus complète
intelligence de cette admirable littérature prophétique.

Le grand avantage de la méthode introduite par M. Reuss est en

effet de fournir au lecteur le moyen de faire une étude suivie de toute
cette littérature, depuis ses plus anciens monuments, qui remontent
au neuvième siècle avant Jésus-Christ (Joël), jusqu'à son dernier
représentant (Malachie), qui vivait vers le milieu du cinquième siècle. On

s'assurera, en se livrant à cette étude, que les productions littéraires
des prophètes n'ont qu'à gagner à être ainsi replacées chacune dans

son milieu historique et dans l'ordre qui lui revient selon la succession
des temps. On se convaincra que le livre, par exemple, du grand
prophète anonyme de la fin de l'exil (Esa. XL-LXVI), bien loin de perdre

quoi que soit à être remis au rang que lui assigne son âge réel,
acquiert au contraire une clarté nouvelle, et par conséquent un in-



618 BULLETIN

térêttout nouveau, par le fait qu'il est, si l'on peut ainsi dire, délivré
de l'anachronisme commis à ses dépens par celui ou ceux qui l'ont
réuni au livre du prophète Esaïe. Si perte il y a pour quelqu'un, ce
serait plutôt pour le prophète du huitième siècle avec lequel « le
grand inconnu » du sixième a été si longtemps confondu, et qui «

bénéficiait ainsi de tous les éloges, de toute l'admiration qu'on prodiguait

volontiers à celui-ci, et surtout de la prédilection que les
docteurs de l'église professaient pour lui. » (II, pag. 216). Mais pourquoi
parler de perte, quand la critique, en rétablissant la vérité historique,

ne fait, après tout, autre chose que rendre à chacun ce qui lui
appartient?

Pour qui est au courant des travaux modernes sur la littérature
prophétique, il n'y arien d'essentiellement nouveau dans les opinions
professées par M. Reuss sur l'âge des différents livres et la place qu'il
convient de leur assigner dans la série. Il est, en matière de critique
sacrée, des faits qui sont désormais acquis à l'histoire et qui
commencent à entrer dans le domaine commun. M. Reuss adopte ces

résultats et les expose en homme qui a approfondi les questions et qui
en à pesé soigneusement le pour et le contre. 11 est, d'autre part, des

cas douteux, il est des textes sur l'âge et la provenance desquels
l'accord ne règne pas encore parmi les hommes du métier, et où par
conséquent on peut ne point partager l'opinion préférée par notre
auteur. Nous aurions, par exemple, des réserves à faire relativement à

l'époque, trop tardive selon nous, à laquelle il rapporte les livres de

Nahoum et d'Abdias, et de même en ce qui concerne l'inauthenticité
de Jérémie L et LI. Quoi qu'il en soit de ces points litigieux, il faut
rendre à M. Reuss cette justice que sa critique est toujours parfaite-
mente consciencieuse. Il n'est pas de ceux qui semblent avoir perdu
la notion de la différence qui existe entre la certitude et une conjecture

plus ou moins plausible, non plus que de ceux qui considèrent
dès l'abord une opinion comme d'autant plus infailliblement scientifique

qu'elle contredit davantage la tradition vulgaire. Rien n'est

plus contraire à ses principes et, s'il est permis de le dire, à son
tempérament critique qu'un scepticisme systématique à l'endroit des

opinions traditionnelles. Pour peu que la chose lui soit possible, il
ne demande pas mieux que de les ménager. Ses travaux sur le Nouveau

Testament en offrent, comme chacun sait, plus d'un exemple.
Nous en trouvons une preuve nouvelle dans le jugement qu'il porte
(I, pag. 206 et suiv.) sur certaines pièces du second recueil du livre
d'Esaïe, dont l'authenticité a été révoquée en doute par plusieurs mo-



THÉOLOGIE 619

dernes. Il s'agit des chapitres XIX (à l'adresse de l'Egypte) et XXIII
(à l'adresse de Tyr), ce dernier jugé inauthentique même par un
critique en somme aussi prudent que l'était Bleek. « Des arguments
très sérieux, dit M. Reuss, ont été produits contre l'authenticité de

ces deux compositions, qu'on a cru devoir combiner avec des événements

bien postérieurs au siècle d'Esaïe. Ces arguments, cependant,
ne nous ont pas paru péreraptoires; nous essaierons de faire prévaloir

l'opinion traditionnelle, et quoique ce jugement ne soit pas
accepté par tous les savants, et qu'en fait de critique littéraire et historique

il n'y ait pas de prescription, nous avons pensé que nous

pourrions laisser ces textes, ainsi que les autres dont nous venons de

parler(chap. XIV, 24-32; XVII, 1-11; XX; XXII; XXVIII à XXXIII),
à la place qu'un usage séculaire leur a assignée, tant qu'une preuve
décisive n'aura pas forcé la science de réformer à leur égard l'opinion

du premier collecteur. » On a eu raison de dire que la science

sérieuse, calme, impartiale, qui n'a d'autre intérêt en vue que celui de

la vérité historique, est par nature conservatrice dans le meilleur
sens de ce mot. C'est cette modération sage et respectueuse, jointe à

une érudition de bon aloi, à une connaissance du sujet acquise par
un travail personnel assidu, et à une mesure suffisante d'affinité
spirituelle avec les auteurs qu'il s'agit de faire revivre, qui rend
M. Reuss plus propre que bien d'autres à remplir la belle et difficile

tâche de mettre le grand public lettré au bénéfice des travaux
accomplis dans le domaine de l'exégèse et de la critique. Il y en a

beaucoup qui se croient appelés à être des vulgarisateurs de la
science, mais qu'il y en a peu qui se montrent élus et vraiment
qualifiés pour cette mission, surtout quand il s'agit des sciences relatives
à la Bible

Passons à la traduction. Ici, M. Reuss nous paraît avoir fait de

louables et heureux efforts pour s'approcher de l'idéal qu'il s'est

proposé de poursuivre. Il ne faut pas perdre de vue, en effet, ce qu'il
disait à ce sujet dans la Préface publiée il y a deux ans : « La traduction

que j'ai essayé de rédiger n'a pas la moindre prétention de faire
concurrence à n'importe quelle autre, qui serait déjà consacrée par
l'usage ou qui aurait été faite dans un but essentiellement
ecclésiastique. Elle ne vise qu'à rendre des services dans la sphère plus
modeste du cabinet, et partout où se ferait sentir le besoin de

s'instruire sérieusement et d'uue manière suivie sur la forme et le fond
de l'Ecriture. Pour moi, la chose essentielle était de rendre exactement

le sens de l'original; le style ne venait qu'en seconde ligne. A



620 BULLETIN

ce point de vue, la question si chaudement débattue entre les partisans

de l'exactitude littérale et les défenseurs des droits du langage
moderne, ne me paraît pas trop difficile à résoudre. La traduction,
celava sans dire, doit être fidèle; mais la fidélité consistera en ce

que l'esprit du lecteur, obligé de s'en tenir à une rédaction de

seconde main, en reçoive aujourd'hui la même impression que recevait
autrefois le contemporain qui parlait lui-même la langue de

l'auteur... » La traduction « doit offrir au lecteur, non pas certes un calque

de la syntaxe hébraïque ou hellénistique, qui ne pourrait que le
rebuter, mais le reflet de la conception primitive et authentique des

anciens auteurs, la reproduction fidèle de leur physionomie littéraire,
en un mot l'image de leur style... Une rédaction qui, pour faciliter au

commun des lecteurs l'intelligence des textes, effacerait les traits
caractéristiques du génie particulier de la littérature sacrée, qui
délayerait dans des circonlocutions la diction serrée et imagée de

l'original, ne mériterait pas le nom de traduction. >

En somme, nous le répétons, l'exécution, pour autant qu'il nous a

été possible de nous en assurer, nous a paru répondre à ces

principes. L'auteur s'est efforcé de ne pas décolorer, délayer ou édulcorer
le langage des prophètes, sous prétexte de les rendre « plus lisibles. »

Il a réussi dans la mesure où le permet la langue française, moins

complaisante sous ce rapport que la langue allemande, à reproduire
le ton et les allures de l'original, voire même parfois les paronoma-
ses et les jeux de mots qu'affectionnent quelques-uns de ces orateurs.
Ainsi le fameux çav laçav etc., dans Esa. XXVIII, 10, 13, est rendu

plus librement, et pourtant plus fidèlement que ne le ferait une
traduction littérale, par ces mots :

Loi sur loi, loi sur loi,
Tu dois, tu dois, tu dois, tu dois,

Un petit ci, un petit là!
De même VII, 9 :

Si vous n'avez pas de confiance,

Vous n'aurez pas de consistance.

Là où décidément le français refuse ses services, et où toute traduction

quelconque doit se résigner à sacrifier la forme au fond, les

notes marginales viennent au secours de la traduction en faisant
comprendre ou sentir au lecteur l'effet que l'écrivain israélite avait
cherché à produire sur ceux qui pouvaient le lire dans l'original.
Nous citerons comme exemple la péricope Mich. I, 10 et suiv., où les

jeux de mots émaillent d'une manière si bizarre, pour notre goût



THÉOLOGIE 621

moderne, un tableau de la terreur et de la désolation qui régnera en

Israël à l'approche de la catastrophe qui doit engloutir Samarie.
Impossible au traducteur de jouer, comme le fait son modèle, sur le sens

des noms de villes et de bourgades palestiniennes qu'il lui a plu
d'accumuler en cet endroit. Dans les traductions ordinaires et sans notes,
un élément essentiel du texte se trouve donc fatalement effacé. Or,
voici la note que nous trouvons en marge, au bas de ce passage :

« Pour en donner (de ces jeux de mots) une idée à nos lecteurs, nous
substituerons des noms de lieux français à ceux de la Palestine; par
exemple : N'allez pas le dire à Dijon N'allez pas pleurer à Ploer-
mel! Pars, Paris! Chartres, attèle ton char! etc. »

C'est sans doute par respect pour la couleur historique que le
traducteur s'est appliqué à reproduire tant bien que mal l'orthographe
hébraïque des noms propres et à substituer la forme originale de

ces noms à la prononciation vulgaire qui dérive de la version des

LXX. Nous ne saurions dire que cette innovation nous paraisse
heureuse. Inutile pour les lecteurs qui savent l'hébreu, elle est d'un
intérêt bien minime pour ceux dont l'oreille et le gosier ne sont pas
habitués aux sons de cet idiome, et ne sert qu'à effaroucher leurs
regards en compliquant sans aucun profit l'épellation de ces noms
étrangers. Appliquée à certains cas peu nombreux elle peut avoir sa

raison d'être. Nous comprenons, par exemple, qu'on préfère la
forme authentique laheweh (ou plutôt Yahvéh) à la forme hybride
Jehovah ou Jéhova. Nous comprenons même que, pour les motifs
exposés dans l'introduction, tom. I. pag. 32 et suiv., on remplace la
formule « l'Eternel des armées » par le nom propre composé Jaheweh-

Cebaôth. Mais à quoi bon changer Ezéchias en Hizqiyahou (avec un
point sous l'ff pour figurer le ch ou x hébreu), alors surtout que

par une singulière quoique heureuse inconséquence, on continue à

dire Esaïe et non Jesha'yahou, Jérémie et non Yirm-yahou, Juda et

non Jehoudah Nous avons remarqué, du reste, dans ces transcriptions

de noms hébreux, d'autres inconséquences, de nature grammaticale,

notamment dans la manière de rendre le shevah. Mais c'est
assez s'arrêter à des détails qui, en définitive, sont avant tout affaire
de goût et d'appréciation subjective. Hâtons-nous plutôt de rendre
hommage à la clarté habituelle, à la correction et à l'exactitude de la
traduction.

Il est naturel, sans doute, que sur bien des points on diffère d'opinion

quant à la manière de rendre tel ou tel mot, de construire telle
ou telle phrase de l'original. Nous ne savons si hinneh, par exemple



622 BULLETIN

gagne à être rendu par voyez-vous ou vois-tu. Nous doutons que dans

Esa. LUI 10, le traducteur ait été bien inspiré en adoptant cette version

: « Ah tu ne donneras pas sa vie en expiation » et que la manière
dont il a cru devoir construire la période stéréotype, par laquelle
commence chacune des strophes du premier discours d'Amos, soit
vraiment la bonne. Dans plus d'un cas nous aurions fait entrer dans

le texte même de la traduction, comme plus probable ou mieux
appuyée, tel sens noté simplement en marge comme possible. On peut
se demander aussi, s'il ne vaudrait pas mieux rendre, autant que
possible, la même expression hébraïque par le même terme français.
Pourquoi par exemple traduire mal'ak Yahvéh tantôt par l'ange de

l'Eternel (Zach. I, 11), tantôt par la personne de l'Eternel (III, 1, 5,

6), tantôt par l'apparition de Dieu (ibid. vers. 3; Osée XII, 5), tantôt

par une manifestation de l'Eternel (XII, 8), tantôt enfin par l'Eternel
tout court (Esa. XXXVII, 36 : l'Eternel se manifesta, au lieu : de l'ange
de l'Eternel sortit)? M. Reuss nous renverra sans doute à son
commentaire (I, 312; II, 350), où il montre que l'ange de l'Eternel (ou
de Dieu) n'est pas un être subalterne, exécuteur des volontés de son

maître, mais Jéhova en personne, Dieu se manifestant de manière ou

d'autre; il nous dira qu'il a voulu « tenir compte de cette découverte
dans sa traduction. » Est-ce une raison suffisante pour interpréter
le même mot de quatre ou cinq manières différentes?

D'erreurs décidément graves, nous n'en avons pas rencontré sur
notre chemin. En revanche, nombre de passages mal compris et mal

rendus par les versions françaises modernes, sans en excepter les

meilleures, sont rétablis par notre traducteur dans leur vrai sens.

Voici quelques-uns de ceux que nous avons notés en passant. Dans
Joël II, on n'a généralement pas pris garde que le ton change tout à

coup au vers. 18, que ce verset est écrit en simple prose, que les verbes

sont au temps historique, qu'il ne faut par conséquent pas traduire,
avec Perret-Gentil : Alors l'Eternel prendra de l'intérêt pour son

pays et épargnera son peuple, etc., ni comme fait M. Segond :

L'Eternel est ému de jalousie pour son pays, et il épargne son peuple, etc.,
mais avec M. Reuss : Et l'Eternel s'éprit de zèle pour son pays et eut

pitié de son peuple. Et l'Eternel répondit, etc. Le prophète, cela ne

nous semble pouvoir faire aucun cloute, raconte ou rappelle en quelques

mots que la prière du peuple repentant fut exaucée, que Dieu
se laissa fléchir par son jeûne, ses larmes et son deuil (cp. vers. 12

et suiv.) Nous affirmerions donc plus positivement encore que ne le
fait M. Reuss dans la note relative à ce verset, qu'il faut admettre un



THÉOLOGIE 623

intervalle entre le morceau qui précède et celui qui suit. — Osée

XIII, 14. Le traducteur a compris que, en vertu du contexte, ce

passage fameux doit renfermer, non pas une promesse et un chant de

victoire (voy. 1 Cor. XV, 55), mais plutôt d'effrayantes menaces à

l'adresse d'Ephraim qui refuse de renaître à une nouvelle vie. —

Esa. V, 1 : Je veux chanter de mon ami, le chant de mon bien-aimé

au sujet de sa vigne, et non pas : je veux chanter pour ou à mon ami.

— Esa. XXX, 6. Les mots massa bahamolh nègeb, auxquels, en désespoir

de cause, on prêtait le sens : « les bêtes de somme sont chargées

pour le Midi » (I), sont enfin reconnus pour ce qu'ils sont en effet :

un titre (Oracle des bêtes du Midi) qu'un rédacteur ou lecteur a inséré

en cet endroit, au beau milieu d'un discours, dans la supposition
erronée qu'un nouveau discours commence à ce verset, où il est question

des lions, des vipères et des serpents volants du désert de

l'Arabie Pétrée. — Esa. XL, 9. Sion est pris avec raison comme régime
de mebassèrelh, et non comme vocatif; car Sion ne peut pas être la

messagère chargée d'annoncer la bonne nouvelle, c'est elle au
contraire qui est appelée à la recevoir; le féminin singulier mebassèrelh a le

sens collectif, (cp. LU, 7; LXII, 11; Nah. 11,1.) — Dans le même

prophète, LIX, 19, 20, le mot car a induit en erreur la plupart des

interprètes; ils y ont vu le substantif qui signifie l'ennemi et en ont fait
le sujet de la phrase : « quand l'ennemi viendra comme un fleuve, l'esprit

de l'Eternel le mettra en fuite, » (Segone!), au lieu que d'après le
contexte c'est Dieu (ou sa gloire) qui est le sujet, et car un adjectif
servant à déterminer ou à qualifier ndhûr, le fleuve. M. Reuss a donc
bien fait de traduire :

A l'Occident on craindra le nom de l'Eternel,
Et sa majesté, à l'Orient,

Quand il (Dieu, ou : elle, sa majesté) viendra, comme un lleuve en furie,
Que fouette le souffle de Dieu.

Mais pour Sion, il (Dieu) viendra comme rédempteur, etc.

Un dernier passage nous fournira l'occasion de dire quelques mots
des principes que notre auteur a suivis quant à la critique du texte.
Nous voulons parler de Jér. XXIII, 33 et 39. Le texte masorétique
veut qu'on traduise, comme l'a fait encore en dernier lieu M. Segond :

« Si ce peuple, ou un prophète, ou un prêtre te demande : quelle est
la menace {massa) de l'Eternel? tu leur diras quelle esl cette menace
(elh-mah-massd) : Je vous rejetterai, dit l'Eternel. » Et au vers. 39 :

« A cause de cela (seil, parce que vous persistez, en dépit de ma
défense expre.sse, à employer ce terme de massa Yahvéh) voici, je vous



624 BULLETIN

oublierai et je vous rejetterai, vous et la ville, etc. » Evidemment les

Masorètes n'ont pas saisi la pointe que renferme le discours du

prophète; ils n'ont pas compris que celui-ci rétorque, à l'adresse des

adversaires avec lesquels il est aux prises, le mot à double entente
dont ils affectent, par ironie, de se servir en parlant de ses discours

menaçants. La leçon authentique, qui exprime la vraie pensée du

prophète, nous a été conservée par les Septante. Il faut lire au vers. 33,

en coupant autrement les mots, sans rien changer aux lettres mêmes
du texte : atthem hammassà, et au vers. 39, en déplaçant simplement
le point diacritique : nasithi et naso, au lieu de nashithi et nashô. Le

sens est alors celui que donne M. Reuss, en traduisant : « Si ce peuple,
etc., t'adresse cette demande : Quelle est la charge de l'Eternel? tu
leur répondras : C'est vous qui lui êtes à charge, mais (ou mieux:
aussi) je vous jetterai à terre, parole de l'Eternel !» et au verset 39 :

« Pour cela, voyez-vous, je vous soulèverai comme une charge, et je
vous jetterai à terre, etc. »

Ce passage est un de ceux où la convenance de corriger le texte

masorétique d'après les variantes que présente la version alexandrine
se démontre le plus clairement à tous les yeux. M. Reuss a profité
avec discernement des moyens de contrôle fournis par cette ancienne

version, en ayant soin d'avertir le lecteur par une note toutes les

fois qu'il préfère la leçon des LXX à celle du texte des rabbins.

Quant à la critique conjecturale, que quelques exégètes des deux

côtés du Rhin ont cultivée avec prédilection et non sans une certaine

virtuosité, il n'y a recouru que dans des cas extrêmes. Assurément, on

fait bien, à cet égard, de ne pas se jeter dans les aventures et de ne

pas céder à la démangeaison de faire briller hors de propos son
ingéniosité et ses connaissances linguistiques. Mieux vaut, souvent, s'en

tenir sagement, avec M. Reuss, à un non licet. Il est cependant des

cas où nous aurions voulu lui voir déployer plus de hardiesse. Ainsi,
dans Amos VI, 12, nous n'hésiterions pas à admettre la conjecture de

J.-D. Michaelis, adoptée aussi par Hitzig : babbaqar yam au lieu de

babbeqarim : « Est-ce qu'on laboure la mer avec des bœufs? » Question

parallèle à celle du vers précédent : « Est-ce que les chevaux

galopent sur le roc? > Tandis qu'avec la leçon et l'interprétation
ordinaires, le parallélisme est détruit, sans parler d'autres inconvénients

qui sont de l'ordre syntactique et lexicologique. Citons encore
Esa. XXIII, 13. M. Reuss dit de ce passage, et à juste titre, qu'il est

extrêmement difficile et qu'il se pourrait bien que le texte ne nous

fût pas parvenu dans sa forme authentique; il cherche cependant, en



THÉOLOGIE 625

le prenant tel qu'il est, à en tirer un sens aussi plausible que faire
se peut. Or il suffit de changer un mot pour que les difficultés
s'aplanissent, pour que le verset cadre au mieux avec le contexte et,
qui plus est, pour qu'on n'ait plus besoin, dans l'explication qu'on
«ssaie d'en donner, de recourir à l'hypothèse, désormais insoutenable

en face de l'assyriologie, d'une transplantation des Chaldéens

par les Assyriens. Au lieu de Kasdim, les Chaldéens, lisez avec Ewald,
Cheyne et Schrader1 Kenaanim, les Cananéens, c'est-à-dire les
Phéniciens (voy. vers 11), et traduisez :

Voyez le pays des Cananéens

Ce peuple est réduit à néant,
Assour l'a destiné à habiter la steppe' :

Ils3 ont érigé leurs tourelles',
Us onl détruit ses palais5,
Ils en ont fait un monceau de ruines!

Pour en finir avec ce qui touche à la critique du texte, notons encore

que M. Reuss a eu soin de distinguer, en les mettant en italiques et

entre crochets, les gloses explicatives, quelquefois justes, mais inutiles,

d'autres fois positivement inexactes et contraires au nexe, le plus
souvent reeonnaissables à leur forme froide et prosaïque, qui de la

marge de quelque ancien manuscrit ont pénétré dans le corps même
' du texte reçu. Ces gloses sont surtout fréquentes dans la première

partie du livre d'Esaïe. Peut-être M. Reuss les a-t-il multipliées au
¦delà du strict nécessaire. Nous ne sommes pas bien persuadé, par
exemple, que Esa. VII, 15 (« Il mangera du lait et du miel jusqu'à ce

qu'il sache rejeter le mal et choisir le bien » soit une interpolation,
résultant, comme il le pense, de la combinaison des versets 16 et 22.

Mais, dans la grande majorité des cas, on ne peut que donner raison

au critique; voir entre autres VII, 8 et XIX, 18.

Il y aurait beaucoup à dire sur le commentaire, ce fidèle Achate de

la traduction. Mais nous devons nous restreindre. M. Reuss a bien

fait, dans l'intérêt de ses lecteurs, de ne pas mettre ses explications
à la suite de chaque discours ou section, comme il l'avait fait pour le

1 Die Keilinschriften und das Alte Testament, 1872,"pag. 269. (Revue de

théologie et de philosophie, VIe année, 1873, pag. 289 et suiv.)
* Ou bien, en rapportant le suffixe de yesâdâh au pays : Assour l'a assigné

aux habitants de la steppe.
3 Les Assyriens.
' En vue du siège.
1 Ceux du pays des Cananéens, ou bien de Tyr.

THÉOL. ET PHIL. 1876. 40



626 BULLETIN

Psautier, mais de les placer au bas de la page sous forme de notes.
Ces notes, il faut être exégète de profession pour se faire une juste
idée de la somme de travail que leur rédaction a dû coûter à

l'auteur, pour se rendre compte de la masse de détails souvent arides-

et fastidieux à travers lesquels il lui a fallu « se frayer le chemin de

l'intelligence, pour mettre le grand public à même de profiter de ses
études avec le moins de peine possible et, pour ainsi dire, avec la
jouissance immédiate du bénéfice. » (Préface, pag. 12.) C'est bien le
fruit mûr d'un travail de cabinet consciencieux et approfondi qui se

trouve condensé dans ces simples annotations. La Gründlichkeit
allemande s'y marie heureusement à la netteté française, et elles sont

conçues dans un langage où la concision ne nuit en rien à la clarté.
Pour le public que M. Reuss a en vue, cette méthode des scholies nous
paraît remplir en général le but du commentateur d'une manière
très suffisante. Nous disons: en général; car il est des livres (nous

pensons entre autres à celui d'Osée) ou des portions de livres (par
exemple, les visions de Zacharie) où « un exposé continu et pragmatique

de l'original, » une analyse raisonnée du texte, eût peut-être
été préférable, en vue de faire encore mieux saisir la suite et la
liaison des idées. Tel lecteur regrettera peut-être aussi de ne pas
trouver des sommaires, ce qu'on appelait jadis des arguments, en tête
des divisions qui ont si avantageusement remplacé les chapitres tra-
ditionnels. Mais nous croyons que le commentateur a eu raison de

compter sur un petit effort de la part de ceux qui le liront, et de s'en

remettre à eux-mêmes du soin de récapituler les principaux points de

chaque discours.
Sans entrer dans des détails, qui pourraient nous mener fort loin,

sur le fond même ou le contenu de ces annotations, nous en relèverons

quelques-uns des traits les plus saillants. Il est incontestable,
d'abord, qu'elles témoignent d'un grand tact exégétique, ce qui, en

définitive, revient à dire: d'un grand bon sens, vertu cardinale sans

laquelle la plus vaste érudition philologique et historique, la plus
pénétrante sagacité, la plus grande profondeur d'esprit et de sentiment

ne sont capables de constituer un bon exégète. La loi du

contexte est religieusement observée. C'est elle, comme de juste, qui a

servi de guide à l'interprète dans le dédale souvent presque inextricable

des explications anciennes et modernes. Aussi est-il en somme

assez rare que l'interprétation adoptée ne soit pas celle qui ressort
le plus naturellement du texte. Une qualité étroitement liée à celle-

là c'est que le commentateur ne se torture pas l'esprit pour créer la



THÉOLOGIE 627

clarté là où elle n'existe pas, où elle ne peut pas exister. Il est, en

effet, des passages assez nombreux, surtout chez les plus anciens

prophètes, où l'obscurité du langage tient moins au style, à la facture
de la phrase, à l'étrangeté de l'expression, ou à l'état suspect du

texte reçu, qu'à l'ignorance où nous sommes, nous lecteurs du

XIXe siècle, relativement à l'usage, à l'événement, au personnage
historique auquel le prophète fait allusion. Souvent, sans doute, il
est possible de deviner de quoi il est question. Mais il y a des cas où

on en est réduit à dire, comme M. Reuss le fait à l'occasion de

Zach. XII, 10 et 11: « Il nous est impossible de savoir à quoi il
est fait allusion...., la clef de l'énigme nous manquera toujours les

récits du livre des Rois ne nous indiquant aucun fait particulier qui
puisse être considéré comme ayant pu motiver un pareil oracle. » Se

résigner à ne pas savoir, avoir assez de franchise et de modestie pour
avouer qu'on ignore ou qu'on ne comprend qu'à moitié, ce n'est pas
le fort de chacun, surtout parmi les théologiens. Et pourtant, quoi de

plus propre à gagner la confiance du lecteur
D'un autre côté, la rigueur avec laquelle le professeur de Strasbourg

applique la méthode historique à l'exégèse, le soin qu'il a mis
à s'entourer de toutes les lumières que peuvent fournir la philologie,

l'archéologie, l'histoire des religions, la comparaison des mœurs
orientales actuelles, la connaissance du génie particulier de la race
à laquelle appartenaient les écrivains qu'il explique, ne sont pas
demeurés sans récompense. Ils lui ont permis de répandre du jour sur
maint passage réputé à tort plus ou moins obscur, et qui l'était
surtout devenu à force d'explications contradictoires. (I, 191.) A propos
d'histoire, il nous a paru que l'auteur aurait pu tirer parti, encore

plus qu'il ne l'a fait, des résultats généralement admis de l'assyriolo-
gie. Quelques-unes de ses notes y auraient gagné en exactitude ou en

précision. (Par exemple celle sur le fameux pays de Hadrak, Zach. IX,
1, mentionné dans les annales assyriennes1 ; sur Tartan, Esa. XX, 1,

titre du général en chef2; sur la prise de Nô-Amôn ou Thèbes,
Nah. Ill, 8-103, etc.) En particulier, il n'aurait pas reproduit, et par
là contribué à accréditer dans le public, cette hypothèse, car ce n'est

pas autre chose, d'une transplantation récente, par les conquérants
1 Voyez Schrader, op. cit., pag. 385.

Ibid. pag. 198.
3 Ibid. pag. 2S7 et suiv. ; comp. Maspei-o, Histoire ancienne, pag. 427 et

¦1:10 où l'on voit que Thèbes fut saccagée deux fois par les Assyriens, en
072 et en 065.



628 BULLETIN

assyriens, des Chaldéens de l'Arménie dans les plaines de Mésopotamie

(I, pag. 297 et 412), alors qu'il est constant que, deux mille ans

déjà avant Jésus-Christ, les Kasdim étaient établis en Babylonie1.
Ajoutons encore, comme un des mérites de ce commentaire, que
l'auteur a pris soin de motiver plus en détail celles de ces explications

où il a dû s'écarter du sens devenu familier à la grande majorité

des lecteurs par la tradition ecclésiastique; ainsi pour les oracles

que l'on considère mal à propos comme messianiques. Quant aux
oracles messianiques eux-mêmes, l'interprétation qui en est donnée

est ce qu'elle doit être dans un commentaire purement exégétique.
Elle établit clairement le sens que les auditeurs ou les lecteurs
contemporains du prophète devaient y attacher, sans se laisser influencer

par telle ou telle circonstance, par tel ou tel fait, par telie ou telle

conception, dont la connaissance ne nous est acquise que par le

Nouveau Testament.
On s'est étonné que M. Reuss n'ait pas noté les passages du Nouveau

Testament où un oracle de l'Ancien se trouve cité, et indiqué,
ne fût-ce qu'en quelques mots, quand et comment les prédictions
prophétiques se sont accomplies. C'était oublier ou méconnaître le

devoir de l'exégète historien, qui est avant tout, comme le dit fort
bien M. Reuss, de dégager de chaque texte la pensée de son auteur,
de la constater en l'élucidant, et de mettre le lecteur à même de s'en

rendre compte à son tour et d'en faire tel usage (dogmatique,
édifiant ou littéraire) qu'il appartiendra. Il était grand temps que nous
eussions dans notre littérature de langue française un ouvrage sur

Jes livres des prophètes composé à ce point de vue, c'est-à-dire aussi
franc que possible de toute préoccupation polémique ou apologétique,

un ouvrage qui fît connaître ces héros de la théocratie simplement

tels qu'ils ont été, tels qu'ils ont parlé et ont dû être compris
à l'époque où ils vivaient. Aux interprètes du Nouveau Testament,
ainsi qu'aux historiens du judaïsme postérieur et de l'âge apostolique,
le soin d'expliquer les citations de l'Ancien Testament dans le

Nouveau, et de fournir à la théologie biblique, à la dogmatique, à

l'apologétique bien entendue, les données nécessaires pour établir le vrai

rapport entre la prophétie et l'accomplissement.
Un élément inséparable du commentaire, ce sont les introductions

placées en tête de chaque livre, lesquelles supposent à leur tour
l'introduction générale sur le prophétisme israélite. Dans leur
ensemble, ces introductions constituent une esquisse à peu près complète

1 Voy. Schrader, pag. 42 et 209; Maspero, pag. 154 et suiv.



THÉOLOGIE 629

d'une histoire de la littérature prophétique, pour autant que nous la
connaissons par les monuments qui nous ont été conservés. Aux notices

indispensables sur l'origine de chaque livre, sur la personne et

l'époque de l'auteur, sur le contenu et la tendance générale de ses

discours, l'historien ajoute des aperçus intéressants sur les idées les

plus caractéristiques du livre en question et une appréciation de ses

qualités littéraires. Sous la réserve de quelques nuances, de quibus non
est dispulandum, nous ne pouvons que souscrire aux jugements de cette
dernière espèce. Il n'en est pas tout à fait de même de ceux qui
concernent le contenu de certains livres, les conceptions ou espérances
de certains prophètes. Est-il bien exact de dire que l'Anonyme du

VIIIe siècle (Zach. IX-XI) « fait d'avance son deuil de toutes les

belles choses qu'il avait promises dans ses premiers discours (entre
autres de la venue du roi idéal de Sion), et qu'il renonce explicitement

à l'idée d'une réconciliation entre Juda et Ephraim, celui-ci
étant irrévocablement voué à la mort?» Sophonie est-il en effet
aussi insignifiant, aussi peu original, que le prétend notre auteur
La notion de la « solidarité nationale » épuise-t-elle véritablement le

contenu de l'idée qui a pris corps dans la figure du Serviteur de

Yahvéh Il est naturel qu'en présence d'individualités religieuses et

littéraires aussi diverses que le sont entre eux les prophètes, malgré
leur air de famille, les préférences varient d'un lecteur, surtout d'un
commentateur à un autre. Nous ne croyons pas nous abuser en disant
que parmi les vingt et* quelques écrivains qu'il fait passer devant

nous, M. Reuss a une préférence marquée pour Jérémie. En tout
cas, les pages qu'il a consacrées à ce grand témoin de la vérité, à

cette âme à la fois forte et tendre, sont d'entre les plus belles et les

plus attachantes de ces deux volumes.

Il nous reste à parler de l'introduction générale. C'est finir par où

peut-être il eût fallu commencer.
L'importance de ce morceau n'échappera à personne. Chacun, nous

en sommes .certain, le lira avec un intérêt soutenu. On admirera
comment l'auteur a su, dans les deux premiers paragraphes relatifs
à l'histoire du prophétisme, aux formes extérieures qu'il revêtait dans
les temps antiques et à l'opinion que le vulgaire s'en faisait, tirer
parti des renseignements, le plus souvent accidentels ou indirects,
qui se trouvent épars dans les livres historiques et prophétiques.
L'auteur insiste avec raison, d'une part, sur la continuité du

prophétisme au sein du peuple israélite, de l'autre, sur la nécessité de

distinguer avec le plus grand soin entre le prophétisme postérieur,



630 BULLETIN

tel qu'il se révèle à nous dans des monuments littéraires authentiques,

et le prophétisme vulgaire, qui appartient à un stade antérieur
du développement des idées religieuses et ne nous est en partie
connu que par la tradition populaire. Une question que nous eussions

désiré voir traiter avec quelque détail, c'est celle de savoir pourquoi
la littérature prophétique proprement dite ne commence qu'au IXe
siècle, et quelles sont les causes qui ont pu amener les prophètes,
jusqu'alors hommes d'action et orateurs avant tout, à se faire de

plus en plus hommes de lettres. — Quelques mots de plus sur le

pseudo-prophélisme eussent également été à leur place.
Le troisième paragraphe, qui est de beaucoup le plus étendu, est

essentiellement destiné à caractériser l'enseignement des prophètes
écrivains, l'objet et la tendance de leur activité, ce qu'il y a de
particulier et de saillant dans leurs idées religieuses, morales et soeiales. Il
y a là une série d'observations dignes de remarque sur ce qu'on est

convenu d'appeler la théologie des prophètes, sa supériorité non-seulement

par rapport aux autres religions, mais vis-à-vis des spéculations

vagues et impopulaires de la philosophie même la plus idéaliste;
sur les anthropomorphismes, dont on a parfois tiré des inductions si

absurdes, faute de savoir distinguer la forme du fond et faire la part
des habitudes ou des exigences du langage. Nous avons particulièrement

apprécié les développements dans lesquels notre historien est
entré sur « la philosophie de l'histoire, telle que la concevaient les

prophètes » (pag. 35), en d'autres termes, sur ce qu'on a appelé le
particularisme des prophètes « et ce que, dit-il (pag. 41), nous aimerions

mieux appeler leur patriotisme. » Il montre fort bien que cet
élément de l'enseignement prophétique « peut être compris et expliqué

de manière qu'il ne mérite pas les reproches qu'on s'est trop
empressé quelquefois de lui faire. Tout au contraire, ajoute-t-il, il se

justifie à plus d'un égard, etsi nous jetons un coup d'œil rétrospectif
sur l'histoire de l'humanité daus les siècles qui ont précédé le christianisme,

certes nous ne ferons plus de difficulté de reconnaître que le

peuple hébreu était réellement ce que ses prophètes n'ont cessé de

lui dire, et ce qu'il a eu d'abord tant de peine à croire lui-même, un

peuple privilégié entre tous, une nation élue. » (Pag. 45.) Le terme de

théocratie, dont on fait de nos jours un si étonnant abus, trouve à

cette occasion son explication authentique. Notons aussi, dans cet
ordre d'idées, la différence établie entre les prédications évangéliques

qui tendent avant tout à agir sur les dispositions de l'individu, et
les discours des prophètes qui, à de très rares exceptions près, ont



THÉOLOGIE 631

toujours affaire aux masses, à la nation prise dans son ensemble. C'est

là un fait d'une portée bien plus grande qu'on ne le pense généralement,

et c'est en bonne partie pour l'avoir perdu de vue qu'on s'est si

étrangement mépris sur l'enseignement des prophètes relatif à la vie
future. L'esquisse de la théologie prophétique se termine par quelques

pages concernant les prophéties qui ont trait à l'âge d'or, autrement

dit à l'ère messianique.
Un dernier paragraphe envisage les livres des prophètes comme

productions littéraires. Avec beaucoup de raison l'auteur accentue le

fait que « s'il n'y a rien d'invraisemblable à ce que les prophètes
écrivains aient aussi été orateurs, il ne faudrait pas en conclure que
les discours qu'ils ont pu prononcer dans l'occasion, et les compositions

qu'ils ont léguées à la postérité, sont une seule et même chose.>

(Pag. 51.) Mais le désir de réagir sur ce point contre un préjugé fort
invétéré l'entraîne décidément trop loin. En dépit des exemples cités
(exemples dont plusieurs sont peu concluants, vu les circonstances

particulières de l'époque à laquelle ils appartiennent), c'est par trop
forcer la note que de dire que la plupart des textes prophétiques,
voire « la presque totalité, ne sont autre chose que des compositions
littéraires et n'ont jamais été débités publiquement sous forme de

discours. »

Mais il est un autre point sur lequel nous devons accentuer
davantage notre désaccord. Il s'agit de l'usage, ou plutôt de l'abus,
-qui est fait de la catégorie des « narrations fictives. » Qu'il y ait
dans la littérature prophétique des allégories, cela est indubitable.
Ce n'est pas nous, assurément, qui ferons à M. Reuss un crime d'avoir
-envisagé comme telle le récit du mariage d'Osée avec la prostituée
Gomer. (Osée I, cp. III.) Mais de ce que certains actes symboliques
n'ont pas été, n'ont pas pu être accomplis dans la réalité extérieure,

que ce soit pour des raisons tirées de la morale ou pour cause

d'impossibilité matérielle, peu importe, de ce fait sommes-nous autorisés
à conclure que toutes les fois qu'un prophète s'introduit lui-même,

•comme acteur, dans son récit, il ne faut voir là que « des figures de

rhétorique? » (Pag. 54.) M. Reuss lui-même ne va pas jusque-là,
puisque, à propos d'Esa. XX, 2, où Jéhova dit au prophète : « Va

délier le cilice de dessus tes reins, et ôte tes souliers de tes pieds, »

nous lisons en note (I, 285): « Ce devait être un acte symbolique,

•comme qui dirait un tableau vivant de ce qui aurait lieu plus tard.

L'imagination des spectateurs en était plus vivement frappée que par
de simples paroles. » Or si, comme M. Reuss paraît l'admettre (I,



632 BULLETIN

pag. 22), Esaïe a réellement accompli ce signe prophétique, pourquoi
Jérémie, par exemple, ne serait-il pas réellement descendu vers la

maison du potier (Cp. XVIII, 2, 3.) « Il n'est pas nécessaire, lisons-

nous à l'occasion de ce texte, de regarder cette introduction comme

le récit d'un fait réel. » Mais, des deux interprétations, laquelle est

la plus naturelle? Et la cruche de terre brisée par le même prophète

au Tofet? (XIX, 1, 2, 10, cp. 14.) Il suffit de lire ce verset 14»

pour se convaincre qu'il ne saurait être question ici d'une simple

allégorie; aussi M. Reuss n'a-t-il garde de l'affirmer dans le commentaire

sur ce passage. Et l'achat du champ de Hanameël (XXXII, 6 et

suiv.), cet acte symbolique s'il en fût? M. Reuss le croit historique,
et il a bien raison. Mais cela étant, comment fait-il de s'exprimer
dans son introduction d'une manière aussi absolue et de dire: « Nous

prévenons nos lecteurs que nous soutiendrons partout ce dernier
système d'interprétation (celui qui consiste à ne voir dans des récits
de ce genre que des figures rhétoriques), malgré la faveur dont jouit
encore la méthode opposée? » Cp. aussi l'introduction à Jérémie,
I, pag. 424,

Une observation tout à fait semblable s'applique à une seconde

espèce de ces « allégories » que notre auteur met avec tant de

libéralité, et d'un ton si décidé, sur le compte de la seule rhétorique de

nos prophètes écrivains. Nous voulons parler des visions décrites par
eux, du moins par plusieurs d'entre eux, dans certains endroits de

leurs ouvrages. Ces visions, de même que les actes symboliques, ne
seraient, selou M. Reuss, que des formes symboliques de la pensée,
des ornements du style, des créations plus ou moins heureuses de

l'imagination poétique, dans le but de produire une impression plus
forte et plus profonde sur l'esprit des lecteurs. (Pag. 54 et suiv.) Il
ne fait à cet égard aucune différence entre les visions que nous
rencontrons chez un Amos ou un Esaïe et celles qui caractérisent
les livres d'un Ezéchiel ou d'un Zacharie. Il les met toutes
exactement sur la même ligne. Eh bien, quoi qu'en dise le savant
professeur, il est difficile de se convaincre qu'il en soit ainsi de toutes
ces visions indistinctement. Que l'extase, l'intuition visionnaire
n'ait pas été l'état psychologique habituel dans lequel les prophètes
se trouvaient au moment de recevoir leurs révélations; que les
termes chazôn, chazouth, etc., qui signifient proprement la vision ou
l'intuition, aient été pris dans une acception de plus en plus large
et en soient venus à désigner la prophétie en général ; que la « vi.
sion » ait fini, chez quelques-uns des derniers prophètes, par être



THÉOLOGIE 633

avant tout une forme symbolique de la pensée, à la composition de

laquelle la réflexion et l'imagination de l'auteur, ainsi que le goût
littéraire de l'époque, avaient pour le moins autant de part que
l'inspiration ou l'intuition proprement dite : nous en tombons d'accord

sans aucune difficulté. Mais de là à dire que toutes les « visions »

décrites dans les livres des prophètes, même celle d'Esaïe VI, pour ne
citer que la plus connue, sont* de simples combinaisons littéraires,>
il y a encore loin. En faisant cette réserve, nous croyons obéir non

pas à l'influence des préjugés traditionnels, mais aux exigences de

cette méthode historique que M. Reuss lui-même n'a cessé, avec

raison, de recommander comme la seule bonne et qu'il a, à tant
d'égards, si heureusement et si fructueusement appliquée. Sur ce point,
son sens exégétique et historique si eminent nous paraît avoir fléchi

sous la pression de l'esprit de système.
L'affirmation que nous combattons découle en partie de la

différence trop tranchée, en quelque sorte trop systématique, que M. Reuss

établit entre les prophètes écrivains et les prophètes orateurs du

vieux temps. Mais elle tient à une autre cause encore, plus générale
et plus profonde. Quelle est-elle? Il n'est pas trop difficile de la
découvrir. Une dernière citation nous mettra sur la voie. « Nous

affirmons, dit l'auteur (pag. 56), que ce déguisement de la pensée (sous

une forme imaginée), était absolument superflu pour les prophètes
eux-mêmesl ; et l'on ne voit pas pourquoi l'esprit divin qui les animait
et qui les dirigeait aurait eu besoin de leur faire ses révélations sous

une forme quelquefois énigmatique et toujours sujette à n'être pas
bien comprise, etc. » Chacun comprendra, sans que nous insistions
davantage, qu'en dernière analyse c'est de la conception de l'inspiration

des prophètes que dépend la solution de la question particulière

qui nous occupe. L'esprit divin n'avait pas besoin de leur faire
ses révélations sous la forme plastique de tableaux visionnaires? ce

déguisement de la pensée était absolument superflu pour les

prophètes eux-mêmes? — En êtes-vous bien sûr? Et qu'est-ce donc qui
vous donne (historiquement) le droit de l'affirmer? Il est fâcheux

que M. Reuss n'ait pas jugé à propos d'exposer ses vues sur le mystère

de l'inspiration prophétique avec plus d'ampleur et de précision
qu'il ne le fait dans cette introduction (pag. 25), et qu'il nous renvoie

pour cet important sujet à son futur commentaire sur 1 Cor. XIV.
A nous en tenir aux indications renfermées dans le présent ouvrage,
il nous paraît que, tout en affirmant nettement la réalité de l'inspi-

1 C'est nous qui soulignons.



63'l BULLETIN

ration, il ne tient pas assez compte du fait de la passivité relative
des organes de la révélation et accorde au facteur humain, à

l'élément subjectif, une influence par trop prépondérante. La juste
répugnance pour l'ancienne conception magique ou mécanique ne doit pas
nous faire méconnaître la part de vérité qui y est impliquée. (Voy.
l'excellent article de M. Dillmann, Propheten, etc., dans le Bibel-Lexikon

de Schenkel, torn. IV, pag. 606 et suiv.)
Malgré ces réserves, nous saluons avec joie l'apparition des

Prophètes de M. Reuss dans notre monde protestant de langue française.
Il ne nous reste qu'à leur souhaiter de nombreux lecteurs qui, sans
adhérer à toutes les idées de l'interprète, sachent faire leur profit des

secours précieux qui leur sont offerts dans cette traduction, dans ces

introductions et ces notes explicatives. Que dans l'intérêt de la
bonne cause, qui est celle du règne de Dieu sur la terre, la grande
voix de ces hommes inspirés, devenue plus intelligible, soit désormais
aussi mieux écoutée! Qu'elle aide à réveiller, à développer parmi
nous cette conscience de la vérité, du devoir et du droit, dont Vinet
n'a pas craint de dire que pour le croyant lui-même elle doit demeurer

toujours la première et la souveraine prophétie! Parmi les
lecteurs que nous souhaitons à ces deux volumes, nous mettons au
premier rang ceux qui font leurs études de théologie; bien entendu, à la
condition que, par l'usage qu'ils feront de cet utile auxiliaire, ils ne se

croient pas dispensés du devoir de remonter à la source elle-même
et de se familiariser avec les originaux. Ce qu'ils retireront avant
tout de cette lecture, c'est une nouvelle et forte impulsion au profit

de leurs études bibliques, et une idée plus exacte des richesses

encore imparfaitement explorées et trop peu exploitées de la littérature

prophétique. Peut-être éprouveront-ils une autre jouissance
encore, que nous avons vivement éprouvée pour notre part, et que
n'ont pu troubler les points d'interrogation dont nous avons dû

marquer plus d'un passage de la traduction et du commentaire : en

lisant une œuvre comme celle qui vient de nous occuper, on entrevoit
avec bonheur le temps, vrai âge d'or de la science exégétique, où

l'on ne saura plus ce que c'est qu'une exégèse dite orthodoxe ou une

exégèse dite rationaliste, mais où partout, dans l'école et dans l'église,

il ne sera plus question que d'exégèse tout court; le temps où l'on ne

dira plus, en sollicitant plus ou moins doucement un texte : « ce texte
doit signifier ceci ou cela, » mais où chaque interprète de la
prophétie, comme de la Bible en général, aura enfin le courage de se

demander purement et simplement : « Qu'a voulu dire l'auteur?
zi yeypamou ; mûç à-/a.yi.-/d>trxeiç ; » Cet idéal est encore loin d'être atteint,



PHILOSOPHIE — REVUES 635

mais nous y marchons. Les Prophètes de M. Reuss contribueront à

nous faire avancer dans cette direction. H. Vuilleumier.

Lausanne.

PHILOSOPHIE

De l'autorité ou la philosophie du personnalisme '.

L'auteur se propose de rechercher le siège de l'autorité, spécialement

de l'autorité en matière religieuse. Pour les uns elle réside dans

l'église, pour les autres dans la Bible. Mais c'est là une vue erronée.

L'église, dit-on, est infaillible, et cependant n'est-ce pas avec une
raison faillible qu'il faut accepter ses enseignements De même

lorsque le missionnaire apporte l'Evangile aux païens, ne le leur
présente-t-il pas pour qu'ils l'acceptent au moyen de leur raison?
N'est-ce pas demander « à leur jugement limité et relatif d'accepter
l'infini et l'absolu ?» Le fait extérieur ne saurait donc être en lui-
même une autorité. Cette autorité nous ne la trouverons pas
davantage dans l'esprit, c'est-à-dire dans la raison ou dans l'opération
mentale, mais uniquement dans la personnalité dont on invoque la
raison dans le moi « qui n'est qu'une autre manière de nommer la
conscience. » Tant qu'une chose paraît vraie à mon moi, c'est en vain

qu'on essayera de m'imposer la thèse contraire au nom de quelque
autorité extérieure que ce soit. La valeur normative que j'accorderai

dès lors à la Bible ne proviendra pas de telle parole de celle-ci,
mais du fait qu'elle répond aux aspirations de mon moi, qu'elle
satisfait les besoins de ma conscience. Cette autorité suprême du moi,
l'auteur en indique les conséquences dans le domaine de l'art, auquel
est laissée la création de l'idéal de chaque époque, et dans le domaine

politique, où le droit des minorités doit être respecté par les majorités.

D. P.

BEVUES
Theologische Studien und Kritiken.

Directeurs : MM. Riehm et, Köstlin, à, Halle. — Année 1876.

Première livraison.

Köstlin. Les preuves de l'existence de Dieu. (2e article.)
Rotermund. D'Ephraïm à Golgatha.

' De l'autorité ou la philosophie du personnalisme, par Dwight H. Olm-
stead. Broch. de 34 pag. in-8. 1874.


	Théologie

