
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 9 (1876)

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BULLETIN

THÉOLOGIE

G.-F. (Ehler. — Théologie de l'Ancien Testament '.

Au milieu de la désolante pauvreté de la littérature théologique
française, on ne peut que saluer avec joie et reconnaissance l'apparition

d'une Théologie biblique de l'Ancien Testament, même sous la
forme de traduction de l'allemand. C'est, si nous ne nous trompons
fort, le premier ouvrage de ce genre dans notre langue, et, à ce titre
déjà, il est destiné à rendre de grands services à nos pasteurs, à nos
étudiants, voire même à nos laïques cultivés, en offrant une occasion

facile d'étudier cette branche si importante de la théologie, souvent
si peu connue, souvent aussi profondément, on dirait presque,
honteusement ignorée. Beaucoup d'hommes, en effet, au milieu de nous,
même parmi les meilleurs, n'ont que des idées très générales, par
conséquent très inexactes la plupart du temps sur la religion
d'Israël. On n'en connaît ni l'origine, ni le développement, et l'on
comprend d'après cela que les rapports entre l'Ancien et le Nouveau
Testament soient d'ordinaire fort mal saisis. Merci donc à M. de

Rougemont de sa peine et de son consciencieux travail.
Au premier abord, il est vrai, nous l'avouons franchement, nous

avons été saisi d'un regret à la vue de cette traduction. Pourquoi
choisir Oehler, excellent sans doute à bien des égards, mais qui a

pourtant été dépassé, ce n'est peut-être pas l'avis du pasteur neuchâtelois,

par Schultz? L'ouvrage de ce dernier est plus historique, plus

net, plus clair ; si, pour plusieurs, ses bases critiques sont sujettes à

caution, l'on ne peut pas nier pourtant l'esprit de respect, de piété
même qu'il respire de toutes parts. Oehler, au contraire, malgré
toutes ses qualités a cependant de grands défauts; mais nous ne

* Traduit de l'allemand par H. de Kongemont, pasteur. Tome Ier. Paris
et Neuchâtel, Sandoz et Fischbacher, 1876. — 1 vol. in-8, XIII et 387 pag.



THÉOLOGIE 467

voulons pas revenir sur ce point, pa3 plus que sur le contenu de

l'ouvrage qui a été analysé et critiqué ici même, il y a peu de temps '.

Toutefois, réflexion faite et malgré nos réserves, nous sommes
d'avis que M. de Rougemont a bien fait son choix, qui, s'il ne
s'expliquait pas par la vénération du disciple pour le maître et la
conformité de leurs vues, aurait encore de très bonnes raisons pour se

faire valoir.
Oehler a dès longtemps été reconnu comme l'un des maîtres, on

peut dire hardiment l'un des fondateurs de la théologie biblique. Si
l'on peut reprocher à son œuvre posthume des défauts réels dans la
méthode, dans la division de l'étendue, le travail du grand théologien
de Tubingue se distingue néanmoins par sa minutieuse exactitude et
la richesse des matériaux mis à notre disposition. Il y a plus,
quelques-uns des défauts de ce livre se changent en qualités, sont presque
une bonne fortune pour notre public, privé de la richesse allemande.

An lieu d'avoir une simple théologie biblique, nous avons du même

coup un fort bon résumé de l'histoire d'Israël ou tout au moins une
bonne histoire biblique ; à cela vient encore s'ajouter un fragment
très bien fait de la partie de l'archéologie hébraïque qu'Oehler fait
rentrer dans sa discipline.

En traduisant cet ouvrage, M. de Rougemont n'a pas rendu
service à nous seuls, mais aussi à Oehler lui-même, car il a donné à

l'œuvre de son maître vénéré une unité, un fini qu'elle est loin de

posséder dans l'original allemand qui n'est que la reproduction d'un
cours augmenté ici et là de quelques éléments nouveaux. Les longues
et nombreuses notes qui chargent le volume primitif ont disparu et

ont été heureusement fondues avec le texte proprement dit. Les
détails inutiles pour des lecteurs français, quelques citations peu importantes

et les renvois à des ouvrages peu connus et peu consultés ont
été élagués, ce qui donne au livre tout entier une forme plus facile,
plus agréable et plus commode pour le lecteur. Tout en agissant
aussi librement, M. de Rougemont a, autant que nous avons pu le
voir, fait mentir le proverbe tradutore traditore. Nous avons devant

nous l'œuvre du théologien de Tubingue, ses idées, ses conceptions,
ses forces et ses faiblesses, mais c'est un Oehler français et non-seulement

francisé. Le pasteur neuchâtelois a moins fait le travail de

traducteur que celui d'un disciple qui cherche à rendre fidèlement la

pensée de son maître. C'est un monument à la mémoire d'Oehler.
Toutes ces qualités ne nous empêchent pas de nourrir avec M. de

1 Revue de théologie et de philosophie, janvier 1876, pag. 64-106.



468 BULLETIN

Rougemont l'espérance que son œuvre provoquera peut-être un jour
« la composition d'une théologie de l'Ancien Testament, originale,
française, digne enfin du pays qui a produit autrefois Calvin, Cappel,

Bochart, Samuel Petit, André Rivet, Jacques Basnage et tant
d'autres » Cette espérance se réalisera-t-elle Nous ne le savons ;

en attendant espérons toujours. Espérons, en tous cas, que la peine
de M. de Rougemont, et à certains égards l'ingratitude qu'offre
toujours le travail d'un traducteur seront amplement compensées par le
nombre des lecteurs qu'il aura su attirer. Alors le pasteur neuchâtelois

pourra nous donner le second volume de l'ouvrage de son

maître, non plus seulement avec le sentiment bien vif d'avoir tenté une
bonne œuvre, comme s'exprime le modeste traducteur, mais avec la
certitude d'avoir accompli réellement une bonne œuvre, ce dont sont

déjà persuadés, je le crois, tous ceux qui ont eu le plaisir de lire son
travail. P. C.

L. Pulsford. — Le texte comparé de l'évangile selon
SAINT MATTHIEU1.

Décidément, notre époque a pour mission de vulgariser la science.

La théologie n'a pas échappé à ce mouvement, et nombre de bons

esprits se sont donné la tâche de répandre dans le public les résultats

acquis des investigations scientifiques. Mais on ne s'était pas

encore avisé de fournir à ceux qui ignorent la langue originale du

Nouveau Testament le moyen de juger par eux-mêmes et de visu

de l'état du texte primitif. C'est là pourtant ce que vient
d'entreprendre M. Pulsford, en commençant, — car nous n'avons ici qu'un
commencement, — par l'évangile selon saint Matthieu. La comparaison

du titre et du sous-titre suffit déjà pour faire toucher au doigt
la bizarrerie de l'entreprise ; le texte comparé de saint Matthieu,
lisons-nous d'abord, et puis, comme explication, comme équivalent :

essai de traduction... quasi littérale des documents les plus importants
et les plus anciens. Nous avions cru, jusqu'à présent, qu'un texte et

sa traduction étaient apposés l'un à l'autre, comme l'original et sa

copie ; dès que vous me donnez une traduction, il ne peut plus être

question du texte. Et puis, ce quasi littérale, il est vraiment joli
quand on veut donner le texte primitif!

1 Essai de traduction synoptique, parallèle et quasi littérale des

documents bibliques les plus importants, etc.; par L. Pulsford. — Paris, Sandoz
et Fischbacher, 1875.



THÉOLOGIE 469

On comprend un procédé comme celui-là, à titre d'exemple, pour
donner une idée des divergences minimes qui existent entre les divers
documents. Mais le poursuivre pour une série de chapitres, pour tout
un livre, qui sait? pour le Nouveau Testament tout entier, c'est là
une chimère qui, si par malheur elle venait à réussir, tournerait au
détriment des études bibliques sérieuses. Il ne manquerait pas, après
cela, d'excellentes gens qui, en toute bonne foi, trancheraient les

questions de la critique du texte et prétendraient juger en connaissance

de cause de la valeur des variantes et choisir entre elles.

Après tout, ceux à qui M. Pulsford veut être utile en sont réduits
à se confier en ses traductions et ses informations. Confiance pour
confiance, le but n'eût-il pas été plus sûrement atteint, en soumettant
le texte des documents à une étude didactique et populaire, illustrée
de nombreux exemples N'est-ce pas ainsi qu'ont procédé Angus,
Gaussen et beaucoup d'autres Aussi le public chrétien est-il
parfaitement rassuré sur l'existence des variantes; il sait qu'elles ne portent

pas la moindre atteinte aux vérités de la foi.
Que si maintenant le lecteur s'étonne qu'on ait pu consacrer du

temps et de l'argent à une telle publication, l'auteur s'est chargé lui-
même de nous en donner la raison dans sa préface. C'est une question

qui le préoccupait dans son enfance, et maintenant il a du loisir
pour y répondre. Nous avons donc ici un projet d'enfant mis à
exécution par un homme de loisir. C. P.

P. Chapuis, pasteur. — La tradition évangélique d'après
les quatre grandes épîtres de Paul. Etude historique
et critique. Lausanne, 1876.

L'auteur se propose de rechercher le9 données historiques que
contiennent les épîtres de Paul aux Romains, aux Corinthiens et aux
Galates, relativement à l'histoire et à la personne de Jésus. A cet

effet, l'auteur interroge successivement ces épîtres sur la descendance

de Jésus, son enfance et sa famille, son ministère et son

enseignement, son caractère, son dernier repas, ses souffrances, sa mort,
sa résurrection, son ascension et sa gloire. Le résultat est que Paul

« a une connaissance exacte des principaux faits du ministère de

Jésus et de sa vie entière et que cette vie est à la base de l'enseignement

de l'apôtre. > (Pag. 47, 57, 77.)
J'avoue que la démonstration de l'auteur ne m'a nullement

convaincu. Toutes les données qu'on obtient, en pressant d'ailleurs sou-



470 BULLETIN

vent les termes outre mesure, manquent de précision historique, si

on en excepte la sainte cène et la résurrection. Si l'on songe,
pour ne pas en citer d'autres, que les deux grands faits de la vie de

Jésus étaient son enseignement et ses guérisons, on est confondu
de n'en rien trouver chez l'apôtre. Il parle, il est vrai, quoique
toujours à sa manière, comme Jésus, de la Sixato<njv»j ; mais qui prouvera
qu'il l'ait empruntée aux discours du Maître et non à l'Ancien Testament,

lequel était la source commune du maître et du disciple?
Du reste, peut-on soutenir sérieusement que Paul ait cité une seule

parole importante de Celui qui en prononça en si grand nombre?
Et de quelle valeur ces allégations eussent-elles été pour lui,
surtout dans ses débats avec le judéo-christianisme? La liste que
nous trouvons à la page 46 n'est pas de nature à ébranler notre
opinion. L'auteur, sans s'en douter, était préoccupé de l'idée de

trouver un témoin authentique et complet de la tradition évangélique;
il a cherche et a trouvé, ou, pour parler plus exactement, il a

voulu voir et il a vu. Cependant une appréciation impartiale des

données pauliniennes relativement au Christ historique doit, ce me

semble, nous conduire à l'aveu qu'elles sont aussi maigres que rares.
D'autre part, un coup d'œil jeté sur les confidences que Paul nous
a laissées à l'égard de sa vie intime, suffira pour expliquer ce phénomène.

Tout son christianisme était expérimental; il s'absorbait dans

la révélation intérieure; les hommes n'avaient rien à y voir. (Gai. I,
12, 16.) Le Ohrist-/.«Ta o-âpx«, c'est-à-dire le Christ dans son apparition

terrestre avait peu de prix à ses yeux. (2 Cor. V, 16.) Son Christ,
à lui, c'était ~b ttvcOu«. (2 Cor. III, 17.) Plus ses implacables adversaires

se vantaient d'avoir connu le Christ zara aàpxu, d'avoir mangé

et bu avec lui et de l'avoir entendu enseigner dans leurs places
publiques (Luc XIII, 2G), plus Paul, qui ne pouvait pas se prévaloir de

ce privilège, se retranchait dans la citadelle de ses visions et de ses

révélations (2 Cor. XII, 1) et répondait au défi insolent des judaïsants

par cette fière question: N'ai-je pas vu Jésus,notre Seigneur? (1 Cor.

IX, 1.)

Il y aurait à joindre à cette observation générale une foule de

réflexions de détail, puisque M. Chapuis côtoie ou traite une foule de

questions très controversées. Nous nous bornerons à un petit nombre

de remarques indépendantes des questions générales, conformément
à la nature de ce bulletin.

1° L'auteur traduit Su; chOpô>no-j (Jean V, 27) un fils d'homme et
demande si ce terme ne suppose pas la descendance humaine de Jésus



THÉOLOGIE 471

par voie naturelle. (Pag. 33.) D'abord la suppression de l'article ne

suffit pas encore pour justifier cette traduction; car, dans ce cas, il
faudrait, par exemple, traduire Meaaiaç ïpypa.i (Jean IV, 25) par un
Messie vient, ce que le contexte évidemment ne souffre pas. Mais

observons surtout que l'absence de l'article vient de ce que xi'ió; i-Spinzo-o

est dans le passage qui nous occupe un attribut, comme I, 1. &A; r,v

ô liyoç. (Le AÓ70C était Dieu, non un Dieu), X, 36. Ylo; toO ®zo\> üpi.
(Je suis Fils de Dieu, non wnfils de Dieu.) Il faut donc traduire: Dieu
lui a même donné le pouvoir d'exercer le jugement parce qu'il esl fils
d'homme. Grâce à sa qualité d'attribut, le terme de ô vio; rov àvQpù-

-o-j devient vlb; àvOpùnov; mais la valeur des termes n'en éprouve pas
de modification; ils restent synonymes. C'est ce qui nous conduit à

une dernière observation : ô vlb; roxi àvBpûnov du IVe évangile (qu'il ne
faut pas confondre avec celui des synoptiques) est l'équivalent de
ó vlb; rov ©sou. (Voy. XI, 4. Cp. à XIII, 31.) Le Fils de l'homme est

dans le ciel. (VI, 62.) De là il descend sur la terre. (III, 13.) Il est le

A070; lui-même, mais en tant que type d'après lequel l'homme est créé.

(Ô àvBpûm; i% oùpuwû, 1 Cor. XV, 47.) Ainsi ô \iyo; aip* èyévzTo correspond

à b vlb; roxi ivOpÙKOv y.arußißrixsv ix roxi ovpa-jov. Il résulte de tout
cela que Dieu n'a pas donné à Jésus le pouvoir d'exercer le jugement
parce qu'il s'est fait homme, mais parce qu'il est le Logos, le Fils à

qui le Père a donné d'avoir la vie en lui-même. (Vers. 26.)
2° Dans le passage de Gai. 1,19, Inpo-t Si ~&>v àiroo-róluv ovx sîSov api

Iäxußov TovàZùfo» roxi xópio-j, l'auteur prétend que, selon Paul, Jacques
appartenait au cercle apostolique et portait le titre d'apôtre, contrairement

à la tradition synoptique. (Pag. 36, 37.) Je pense qu'il y a

ici une erreur à l'égard de la portée des mots ü p. En admettant
celle que l'auteur leur attribue, il en résulterait que Judas aurait
compté parmi ceux que le Père a donnés à Jésus (Jean XVII, 12),
ce qui est contraire à Jean VI,70; que selon Matth. XII, 4, les prêtres
appartenaient à ceux qui accompagnaient Jésus ; que selon Luc IV,
26, la veuve de Sarpath faisait partie des veuves israélites et qu'enfin,
selon Apoc. XXI, 27, ceux qui sont inscrits au livre de vie rentrent
dans la catégorie des impurs. Il faut donc bien se garder d'accorder à

d p-'n la rigueur que lui attribue M. Chapuis. Ces mots correspondent à

àXxù.; et cela est si vrai que dans des passages parallèles Marc (IX,8)
se sert deàÀH tandis que Matthieu (XVII, 8) emploie zi pi. Qu'on
insère de nouveau eîSov après à p et nous obtenons • je ne vis aucun
des autres apôtres, mais je vis Jacques, le frère du Seigneur. C'est



472 BULLETIN

ainsi qu'au nom de la grammaire, nous ferons disparaître la prétendue

contradiction qui règne entre Paul et les synoptiques.
3° A entendre M. Chapuis, la rédaction que Paul donne de la cène

est la plus ancienne. (Pag. 54,55.) J'avoue qu'en confrontant les récits
divers, placés en regard (pag. 52) je reçois une impression tout à fait
opposée. Qu'on veuille bien remarquer la gradation. D'après Marc
(XIV, 22-24) Jésus prit un des pains du repas pascal, le rompit
comme de coutume et le donna à ses disciples. Il prit aussi une coupe
(noz-hpiov, non tô no-riiptov, comme Luc et Paul) et la fit circuler parmi
eux. Il représente ce pain rompu et ce vin comme les symboles de son

corps qui sera brisé et de son sang qui sera répandu sur la croix pour
fonder l'alliance (rb aîpi pov tô; Sia%x»ç), c'est-à-dire la vraie religion.
Voilà tout. Il règne déjà quelque modification chez Matthieu. Au lieu
du simple laßere de Marc, il dit : laßere yà^ere et change le détail
historique : xoà 67UOV If «ùtoû mxvTsç (Marc XIV, 23) en un ordre de Jésus :

mere tf «ùtoû navre;. (Matth. XXVI, 27.) II y a plus. Si Marc n'offre

que la représentation symbolique du pain et du vin, comme signes
du corps et du sang du Seigneur, le pain et le vin, selon Matthieu, ne
sont pas seulement des signes du corps et du sang, mais doivent être
mangés et bus par les disciples comme emblèmes de leur communion

au corps et au sang, c'est-à-dire aux fruits de la mort de Jésus. —
Paul va plus loin. Il déclare expressément ce qui n'avait été qu'indiqué

par le yór/ere et niere de Matthieu lorsqu'il dit que le pain est la
xoivwvî« rov uùparo; et la coupe la xotvuvi« rov aïparo; toû X^jiotoû (1 Cor.

X, 16) et qu'en mangeant le pain et en buvant la coupe du Seigneur
indignement, on se rend coupable, non envers les signes du corps et du

sang du Seigneur, mais envers ce coips et ce sang («o^oç rov o-apa.ro;

xcà roxi mpa.ro; rov xvpiov, 1 Cor. XI, 27). Paul enfin (1 Cor. XI, 24, 25),
ainsi que Luc, à son exemple (XXII, 19) érige l'acte symbolique
destiné à retracer la mort prochaine et sanglante de Jésus en institution

permanente de l'église par cette addition importante et réitérée :

faites ceci en mémoire de moi. Enfin le 4e évangile s'abstient de toute
mention de la cène et met dans la bouche de Jésus, en les modifiant,
les termes qui lui sont empruntés (Jean VI, 53-56, manger la chair et

boire le sang de Jésus) pour marquer la communion spirituelle entre
le Christ et les fidèles. Maintenant j'accorderai volontiers que la
rédaction de Paul est plus ample, plus nette, plus précise; mais je
ne saurais me persuader qu'elle soit la plus ancienne.

C'est ainsi que nous aurions à relever une foule de détails, notamment

celui qui concerne le prétendu accord de Paul et de Jean au



THÉOLOGIE 473

sujet du jour de l'immolation de Jésus. Mais ces discussions nous
entraîneraient bien au delà des limites qui nous sont assignées dans
ce moment. Terminons en remerciant M. Chapuis de son travail net
et substantiel, en l'assurant de tout l'intérêt sérieux que ce travail
nous a inspiré et en lui souhaitant la bénédiction de Dieu à l'entrée
de la belle carrière qui vient de s'ouvrir devant lui.

V. G.

LA RELIGION SURNATURELLE \
Nous avons ici l'ouvrage capital d'un anonyme. Anglais par son

point de départ, il est Allemand par la science indépendante dont il
fait preuve. La théologie traditionnelle en Angleterre, comme on
sait, statue d'une part que la révélation surnaturelle nous communique

des connaissances religieuses que la raison humaine ne connaît

ni ne peut connaître sans elle, et, d'autre part, qu'à moins
d'être établie par les miracles, la foi à cette révélation n'est qu'une
bizarre illusion. Tout revient donc ici à l'évidence du miracle, et le
but de l'auteur est de montrer que les témoignages que nous trouvons

dans nos quatre évangiles ne suffisent pas pour l'établir. A cet

effet, il examine les motifs de crédibilité que ces évangiles nous

offrent, et conclut, après un examen critique de la littérature
chrétienne des trois premiers siècles, que nous ne trouvons de traces
réelles de l'existence de nos évangiles qu'un siècle et demi après les

événements qu'ils racontent. Il en résulte que nos évangiles, écrits
longtemps après les événements qu'ils racontent par des personnes
inconnues qui n'étaient pas témoins oculaires, ne sauraient prouver le

caractère surnaturel de la révélation. Ce travail est remarquable par
les considérations générales qu'il présente sur le miracle tant dans

l'introduction que dans les conclusions. Le corps de l'ouvrage se

compose d'un examen très approfondi des témoignages de l'antiquité
chrétienne, à l'aide des travaux les plus autorisés de la science
allemande. Si l'on pouvait douter de l'importance du travail, on n'aurait
qu'à considérer l'intérêt qu'il a excité : six éditions d'un ouvrage
d'érudition de deux fois 500 pages dans l'espace d'une seule année I

Nous espérons y revenir.

1 Supernatural religion ; an inquiry into the reality of divine revelation.
Two volumes. Sixth edition. London 1875.


	Théologie

