Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 9 (1876)

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BULLETIN

THEOLOGIE

G.-F. (EHLER. — THEOLOGIE DE L’ANCIEN TESTAMENT ®.

Au milieu de la désolante pauvreté de la littérature théologique
francaise, on ne peut que saluer avec joie et reconnaissance l’appari-
tion d’une Théologie bibligue de 1'Ancien Testament, méme sous la
forme de traduction de I'allemand. C’est, si nous ne nous trompons
fort, le premier ouvrage de ce genre dans notre langue, et, & ce titre
déja, il est destiné & rendre de grands services A& nos pasteurs, & nos
étudiants, voire méme & nos laiques cultivés, en offrant une occasion
facile d’étudier cette branche si importante de la théologie, souvent
si peu connue, souvent aussi profondément, on dirait presque, hon-
teusement ignorée. Beaucoup d’hommes, en effet, au milieu de nous,
méme parmi les meilleurs, n’ont que des idées trés générales, par
conséquent trés inexactes la plupart du temps sur la religion d'Is-
raél. On n’en connait ni 1'origine, ni le développement, et I’on com-
prend d’aprés cela que les rapports entre '’Ancien et le Nouveau
Testament soient d’ordinaire fort mal saisis. Merci donc & M. de Rou-
gemont de sa peine et de son consciencieux travail.

Au premier abord, il est vrai, nous 'avouons franchement, nous
avons été saisi d'un regret & la vue de cette traduction. Pourquoi
choisir Oehler, excellent sans doute & bien des égards, mais qui a
pourtant été dépassé, ce n'est peut-étre pas I’avis du pastenr neuché-
telois, par Schultz? L'ouvrage de ce dernier est plus historique, plus
net, plus clair; si, pour plusieurs, ses bases critiques sont sujettes &
caution, I'on ne peut pas nier pourtant I’esprit de respect, de piété
méme qu’il respire de toutes parts. Oehler, au contraire, malgré
toutes ses qualités a cependant de grands défauts; mais nous ne

t Traduit de 'allemand par H. de Rougemont, pasteur. Tome I**. Paris
et Neuchatel, Sandoz et Fischbacher, 1876. — 1 vol. in-8, XIII et 387 pag.



THEOLOGIE 467

voulons pas revenir sur ce point, pas plus que sur le contenu de I’ou-
vrage qui a été analysé et critiqué ici méme, il y a peu de temps .

Toutefois, réflexion faite et malgré nos réserves, nous sommes
d’avis que M. de Rougemont a bien fait son choix, qui, ¢’il ne s'ex-
pliquait pas par la vénération du disciple pour le maitre et la con-
formité de leurs vues, aurait encore de trés bonnes raisons pour se
faire valoir.

Oehler a dés longtemps été reconnu comme l'un des maitres, on
peut dire hardiment 1'un des fondateurs de la théologie biblique. Si
I’on peut reprocher a son ceuvre posthume des défauts réels dans la
méthode, dans la division de I’étendue, le travail du grand théologien
de Tubingue se distingue néanmoins par sa minutieuse exactitude et
la richesse des matériaux mis 4 notre disposition. Il y a plas, quel-
ques-uns des défauts de ce livre se changent en qualités, sont presque
une bonne fortune pour notre public, privé de la richesse allemande.
Au lien d’avoir une simple théologie biblique, nous avons du méme
coup un fort bon résumé de I'histoire d'Israél ou tout au moins une
bonne histoire biblique ; 4 cela vient encore s’ajouter un fragment
trés bien fait de la partie de I'archéologie hébraique qu’Oehler fait
rentrer dans sa discipline.

En traduisant cet ouvrage, M. de Rougemont n’a pas rendu ser-
vice & nous seuls, mais aussi & Oehler lui-méme, car il a donné 3
I’ceuvre de son maitre vénéré une unité, un fini qu’elle est loin de
posséder dans l'original allemand qui n’est que la reproduction d'un
cours augmenté ici et 12 de quelques éléments nouveaux. Les longues
et nombreuses notes qui chargent le volume primitif ont disparu et
ont été heureusement fondues avec le texte proprement dit. Les dé-
tails inutiles pour des lecteurs francais, quelques citations peu impor-
tantes et les renvois & des ouvrages peu connus et peu consultés ont
éte élagués, ce qui donne au livre tout entier une forme plus facile,
plus agréable et plus commode pour le lecteur. Tout en agissant
aussi librement, M. de Rougemont a, autant que nous avons pu le
voir, fait mentir le proverbe tradutore traditore. Nous avons devant
nous l'ceuvre du théologien de Tubingue, ses idées, ses conceptions,
ses forces et ses faiblesses, mais ¢'est un Oehler francais et non-seu-
lement francisé. Le pasteur neuchitelois a moins fait le travail de
traducteur que celui d'un disciple qui cherche A rendre fidélement la
pensée de son maitre. C'est un monument 4 la mémoire d’Oehler.

Toutes ces qualités ne nous empéchent pas de nourrir avec M. de

* Revue de théologie et de philosophie, janvier 1876, pag. 64-106.



468 BULLETIN

Rougemont 'espérance que son ceuvre provoquera peut-étre un jour
< la composition d’'une théologie de I’Ancien Testament, originale,
francaise, digne enfin du pays qui a produit autrefois Calvin, Cap-
pel, Bochart, Samuel Petit, André Rivet, Jacques Basnage et tant
d’antres! » Cette espérance se réalisera-t-elle? Nous ne le savons;
en attendant espérons toujours. Espérons, en tous cas, que la peine
de M. de Rougemont, et & certains égards I'ingratitude qu’offre ton-
jours le travail d’un traducteur seront amplement compensées par le
nombre des lecteurs qu’il aura su attirer. Alors le pasteur neachite-
lois pourra nous donner le second volume de l'ouvrage de son
maitre, non plus seulement avec le sentiment bien vif d’avoir fenté une
bonne ceuvre, comme s’exprime le modeste traducteur, mais avec la
certitude d’avoir accompli réellement une bonne ceuvre, ce dont sont
déja persuadés, je le crois, tous ceux qui ont eu le plaisir de lire son
travail. P. C.

L.. PULSFORD. — LE TEXTE COMPARE DE L’EVANGILE SELON
SAINT MATTHIEU 1.

Décidément, notre époque a pour mission de vulgariser la science.
La théologie n’a pas échappé & ce mouvement, et nombre de bons
esprits se sont donné la tiche de répandre dans le public les résul-
tats acquis des investigations scientifiques. Mais on ne s’était pas
encore avisé de fournir A ceux gui ignorent la langue originale du
Nouvean Testament le moyen de juger par eux-mémes et de visu
de I'état du texte primitif. C'est 13 pourtant ce que vient d’entre-
prendre M. Pulsford, en commengant, — car nous n’avons ici qu'un
commencement, — par I’évangile selon saint Matthieu. La compa-
raison du titre et du sous-titre suffit déja pour faire toucher au doigt
la bizarrerie de l’entreprise; le lexle comparé de saint Matthieu,
lisons-nous d’abord, et puis, comme explication, comme équivalent :
essai de iraduction... quasi liliérale des documents les plus importants
et les plus anciens. Nous avions cru, jusqu'a présent, qu'un texte et
sa traduction étaient apposés 'un a l'autre, comme l'original et sa
copie ; dés que vous me donnez une traduction, il ne peut plus étre
question du texte. Et puis, ce quasi littérale, il est vraiment joli
quand on veut donner le texte primitif!

t Essai de traduction synoptique, paralléle et quasi littérale des docu-
ments bibliques les plus importants, ete.; par L. Pulsford. — Paris, Sandoz
et Fischbacher, 1875,



THEOLOGIE 469

On comprend un procédé comme celui-l3, & titre d’exemple, pour
donner une idée des divergences minimes qui existent entre les divers
documents. Mais le poursuivre pour une série de chapitres, pour tout
un livre, qui sait? pour le Nouveau Testament tout entier, c'est 13
une chimére qui, si par malheur elle venait & réussir, tournerait an
détriment des études bibliques sérieuses. Il ne manquerait pas, apreés
cela, d'excellentes gens qui, en toute bonne foi, trancheraient les
questions de la critique du texte et prétendraient juger en connais-
sance de cause de la valeur des variantes et choisir entre elles.

Apreés tout, ceux & qui M. Pulsford veut étre utile en sont réduits
a se confier en ses traductions et ses informations. Confiance pour
confiance, le but n’efit-il pas été plus siirement atteint, en soumettant
le texte des documents & une étude didactique et populaire, illustrée
de nombreux exemples ? N'est-ce pas ainsi qu'ont procédé Angus,
Gaussen et beaucoup d'autres ? Aussi le public chrétien est-il parfai-
tement rassuré sur l'existence des variantes ; il sait qu’elles ne por-
tent pas la moindre atteinte aux vérités de la foi.

Que si maintenant le lecteur s'étonne qu’on ait pu consacrer du
temps et de I'argent & une telle publication, I'auteur s’est chargé lui-
méme de nous en donner la raison dans sa préface. C’est une ques-
tion qui le préoccupait dans son enfance, et maintenant il a du loisir
pour y répondre. Nous avons donc ici un projet d’enfant mis & exé-
cution par un homme de loisir. C. P.

P. CHAPUIS, pasteur. — LA TRADITION EVANGELIQUE D’APRES
LES QUATRE GRANDES EPITRES DE PAuL. Etude historique
et critique. Lausanne, 1876.

L’auteur se propose de rechercher les données historiques que
contiennent les épitres de Paul aux Romains, aux Corinthiens et aux
(alates, relativement & I'histoire et 4 la personne de Jésus. A cet
effet, 'auteur interroge successivement ces épitres sur la descen-
dance de Jésus, son enfance et sa famille, son ministére et son en-
seignement, son caractére, son dernier repas, ses souffrances, sa mort,
sa résurrection, son ascension et sa gloire. Le résultat est que Paul
« a une connaissance exacte des principaux faits du ministére de
Jésus et de sa vie entiére et que cette vie est & la base de 1’enseigne-
ment de I'apétre. » (Pag. 47, 57, 77.) '

J’avoue que la démonstration de 1'auteur ne m’a nullement con-
vaincu. Toutes les données qu’on obtient, en pressant d’ailleurs sou-



470 BULLETIN

vent les termes outre mesure, manquent de précision historique, si
on en excepte la sainte céne et la résurrection. Si I'on songe,
pour ne pas en citer d’antres, que les deux grands faits de la vie de
Jésus étaient son enseignement et ses guérisons, on est confondu
de n’en rien trouver chez ’apotre. Il parle, il est vrai, quoique tou-
jours & sa maniére, comme Jésus, de la Suxoaivy ; Mais qui prouvera
qu’il 'ait empruntée aux discours du Maitre et non 4 1’Ancien Testa-
ment, lequel était la source commune du maitre et du disciple ?
Du reste, peut-on soutenir sérieusement que Paul ait cité une seule
parole importante de Celui qui en prononga en si grand nombre?
Et de quelle valeur ces allégations eussent-elles été pour lui,
surtout dans ses débats avec le judéo-christianisme? La liste que
nous trouvons i ia page 46 n’est pas de nature & ébranler notre
opinion. L’auteur, sans s’en douter, était préoccupé de l'idée de
trouver un témoin authentique et complet de la tradition évangélique;
il a cherch¢..... et a trouvé, ou, pour parler plus exactement, il a
voulu voir et il a vu. Cependant une appréciation impartiale des
données pauliniennes relativement aun Christ historique doit, ce me
semble, nous conduire & I'aveu qu’elles sont aussi maigres que rares.
D’autre part, un coup d’ceil jeté sur les confidences que Paul nous
a laissées i I'égard de sa vie intime, suffira pour expliquer ce phéno-
mene. Tout son christianisme était expérimental; il s’absorbait dans
la révélation intérieure; les hommes n’avaient riena y voir. (Gal. [,
12, 16.) L.e Christ zarz azpza, ¢’est-d-dire le Christ dans son appari-
tion terrestre avait peu de prix d ses yeux. (2 Cor. V, 16.) Son Christ,
A lui, ¢’était o mvzdux, (2 Cor. 111, 17.) Plus ses implacables adver-
saires se vantaient d’avoir connu le Christ z«ra oupz«, d’avoir mange
et bu avec lui et de I'avoir entendu enseigner dans leurs places pu-
bliques (Lue XIII, 26), plus Paul, qui ne pouvait pas se prévaloir de
ce privilége, se retranchait dans la citadelle de ses visions et de ses
révélations (2 Cor. XII, 1) et répondait au défi insolent des judaisants
par cette fidre question: N'ai-je pas vu Jésus,notre Seigneur? (1 Cor.
1X, 1)

Il y aurait 4 joindre & cette observation générale une foule de ré-
flexions de détail, puisque M. Chapuis cotoie ou traite une foule de
questions tres controversées. Nous nous bornerons & un petit nombre
de remarques indépendantes des questions générales, conformément
4 la nature de ce bulletin.

1° L’auteur traduit viss zwlemmov (Jean V, 27) un fils d homme et de-
mande si ce terme ne suppose pas la descendance humaine de Jésus



THEOLOGIE 471

par voie naturelle. (Pag. 33.) D’abord la suppression de I’article ne
suffit pas encore pour justifier cette traduction; car, dans ce cas, il
faudrait, par exemple, traduire Meooias €pyetee (Jean 1V, 25) par un
Messie vient, ce que le contexte évidemment ne souffre pas. Mais ob-
servons surtout que I'absence de I'article vient de ce que vios avfpwmou
est dans le passage qui nous occupe un attribut, comme I, 1. @:zb; 7v
6 doyos. (Le Aoyog était Dieu, non un Dieu), X, 36. Yios 700 @0 ciui.
(Je suis Fils de Dieu, non un fils de Dieun.) Il faut donc traduire: Dieu
lui 2 méme donné le pouvoir d’exercer le jugement parce qu’il est fils
d’homme. Gréice & sa qualité d’attribut, Ie terme de o vise w00 dvbom-
mou devient vids avlpsiwoy ; mais la valeur des termes n’en éprouve pas
de modification; ils restent synonymes. C’est ce qui nous conduit a
une derniére observation : o vibs 709 avfpemou du IVe évangile (qu'il ne
faut pas confondre avec celui des synoptiques) est I’équivalent de
o ving rov @eob. (Voy. XI, 4. Cp. & XIII, 31.) Le Fils de I'homme est
dansle ciel. (VI, 62.) De 1a il descend sur la terre. (III, 13.) Il est le
Aoyos lui-méme, mais en tani que type d’aprés lequel I'’homme est créé.
(O gvBpimos &% odpwwod, 1 Cor. XV, 47.) Ainsi 6 dayos 040k éyévero corres-
pond & o vids Tol avbprimov xutuBiBauey éx tob oupuvob. Il résulte de tout
cela que Dieu n’a pas donné & Jésus le pouvoir d'exercer le jugement
parce qu’il s’est fait homme, mais parce qu’il est le Logos, le Fils &
qui le Pére a donné d’avoir la vie en lui-méme. (Vers. 26.)

2° Dans le passage de Gal. I, 19, érepov 02 76y amooTodmy odx etdov eipn
ToxwBov 7bv adzhgby 05 ooy, 'anteur prétend que, selon Paul, Jacques
appartenait au cercle apostolique et portait le titre d’apdtre, contrai-
rement 4 la tradition synoptique. (Pag. 36, 37.) Je pense qu’il y a
ici une erreur & '’égard de la portée des mots & pn. En adimettant
celle que l’auteur leur attribue, il en résulterait que Judas aurait
compté parmi ceux que le Pére a donnés & Jésus (Jean XVII, 12),
ce qui est contraire & Jean VI,70; que selon Matth, XII, 4, les prétres
appartenaient 4 ceux qui accompagnaient Jésus; que selon Luec 1V,
26, la veuve de Sarpath faisait partie des veuves israélites et qu'enfin,
selon Apoc. XXI, 27, ceux qui sont inscrits au livre de vie rentrent
dans la catégorie des impurs. Il faut donc bien se garder d’accorder &
et un la rigueur que lui attribue M. Chapuis. Ces mots correspondent &
aivx; et cela est si vrai que dans des passages paralléles Marce (IX, 8)
se sert de «iix tandis que Matthieu (XVII, 8) emploie & pn. Qu’on in-
sére de nouveau ¢tdov apres = wr et nous obtenons - je ne vis aucun
des autres apétres, mais je vis Jacques, le frére du Seigneur. C’est



472 BULLETIN

ainsi qu'au nom de la grammaire, nous ferons disparaitre la préten-
due contradiction qui régne entre Paul et les synoptiques.

3° A entendre M. Chapuis, la rédaction que Paul donne de la céne
est la plus ancienne, (Pag. 54,55.) J’avoue qu’en confrontant les récits
divers, placés en regard (pag. 52) je recois une impression tout  fait
opposée. Qu'on veuille bien remarquer la gradation. D’aprés Marc
(XIV, 22-24) Jésus prit un des pains du repas pascal, le rompit
comme de coutume et le donna & ses disciples. Il prit aussi une coupe
(motnptov, non o morhptoy, comme Luc et Paul) et la fit circuler parmi
eux. Il représente ce pain rompu et ce vin comme les symboles de son
corps qui sera brisé et de son sang qui sera répandu sur la croix pour
fonder I'alliance (b atpa pov Thc Suxfixng), c’est-a-dire la vraie religion.
Voila tout. Il régne déja quelque modification chez Matthieu. Au lien
du simple }xBere de Mare, il dit : dfBere gdyzze et change le détail his-
torique : zai emov €& adtod wavres (Marce X1V, 23) en un ordre de Jésus ;
niere 8 adrob mavres. (Matth, XX VI, 27.) Il y a plus. Si Marc n'offre
que la représentation symbolique du pain et du vin, comme signes
du corps et du sang du Seigneur, le pain et le vin, selon Matthieu, ne
sont pas seulement des signes du corps et du sang, mais doivent étre
mangés et bus par les disciples comme emblémes de leur communion
au corps et au sang, c’est-d-dire aux fruits de la mort de Jésus. —
Paul va plus loin. Il déclare expressément ce qui n’avait été qu’in-
diqué par le gayere et wiere de Matthieu lorsqu’il dit que le pain est la
xowewvie ToU cwpxtos et 1a coupe la rowwviz Tob aipatos Tol Xptotov (1 Cor.
X, 16) et qu’en mangeant le pain et en buvant la coupe du Seigneur
indignement, on se rend coupable, non envers les signes du corps et du
sang du Seigneur, mais envers ce corps el ce sang (Zvoxos 7ol copaTos
xui ToU afparos Tob xwplov, 1 Cor. XI, 27). Paul enfin (1 Cor. XI, 24, 25),
ainsi que Luc, & son exemple (XXII, 19) érige I'acte symbolique
destiné & retracer la mort prochaine et sanglante de Jésus en institu-
tion permanente de I'église par cette addition importante et réitérée :
faites ceci en mémoire de moi. Enfin le 4° évangile s’abstient de toute
mention de la céne et met dans la bouche de Jésus, en les modifiant,
les termes qui lui sont empruntés (Jean VI, 53-56, manger la chair et
boire le sang de Jésus) pour marquer la communion spirituelle entre
le Christ et les fidéles. Maintenant j'accorderai volontiers que la
rédaction de Paul est plus ample, plus nette, plus précise; mais je
ne saurais me persuader qu’elle soit la plus ancienne.

C’est ainsi que nous aurions a relever une foule de détails, notam-
ment celui qui concerne le prétendu accord de Paul et de Jean au



THEOLOGIE 473

sujet du jour de I'immolation de Jésus. Mais ces discussions nous
entraineraient bien au deld des limites qui nous sont assignées dans
ce moment. Terminons en remerciant M. Chapuis de son travail net
et substantiel, en l'assarant de tout l'intérét sérieux que ce travail
nous a inspire et en lui souhaitant la bénédiction de Dieu A 'entrée

de la belle carriére qui vient de s’ouvrir devant lui.
V. G.

LA RELIGION SURNATURELLE .

Nous avons ici I'ouvrage capital d’'un anonyme. Anglais par son
point de départ, il est Allemand par la science indépendante dont il
fait preuve. La théologie lraditionnelle en Angleterre, comme on
sait, statue d'une part que la révélation surnaturelle nous commu-
nique des connaissances religieuses que la raison humaine ne con-
nait ni ne peut connaitre sans elle, et, d’autre part, qu’a moins
d’étre établie par les miracles, la foi & cette révélation n'est qu'une
bizarre illusion, Tout revient donc ici & 1'évidence du miracle, et le
but de I'auteur est de montrer que les témoignages que nous trou-
vons dans nos quatre évangiles ne suffisent pas pour I'établir. A cet
effet, il examine les motifs de crédibilité que ces évangiles nous
offrent, et conclut, aprés un examen critique de la littérature chré-
tienne des trois premiers siécles, que nous ne trouvons de traces
réelles de 'existence de nos évangiles qu'un siécle et demi apres les
événements qu’ils racontent. Il en résulte que nos évangiles, écrits
longtemps aprés les événements qu’ils racontent par des personnes
inconnues qui n’étaient pas témoins oculaires, ne sauraient prouver le
caractére surnaturel de la révélation. Ce travail est remarquable par
les considérations générales qu’il présente sur le miracle tant dans
Iintroduction que dans les conclusions. Le corps de l'ouvrage se
compose d'un examen trés approfondi des témoignages de I'antiquité
chrétienne, 4 I'aide des travaux les plus autorisés de la science alle-
mande, Si I'on pouvait douter de 'importance du travail, on n’aurait
qu'a considérer l'intérét qu’il a excité : six éditions d'un ouvrage
d’érudition de deux fois 500 pages dans l'espace d’une scule année!
Nous espérons y revenir.

Y Supernatural religion; an inquiry into the reality of divine revelation.
Two volumes. Sixth edition. London 1875.




	Théologie

