
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 9 (1876)

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BULLETIN
THÉOLOGIE

E. de Pressensé. — La liberté religieuse en Europe
depuis 1870 \
Il y a maintenant une année qu'a paru ce nouvel ouvrage de M. de

Pressensé. Et néanmoins nous n'éprouvons aucun regret de n'en
avoir pas parlé plus tôt. Est-ce indifférence de notre part? est-ce

opposition aux vues exprimées par l'auteur? Bien au contraire: M. de

Pressensé est l'un des écrivains de ce temps-ci que nous goûtons le
plus.

Mais depuis une année les événements ont marché et nous ont
instruit, en même temps qu'ils ont singulièrement fortifié la thèse
soutenue par l'honorable membre de l'assemblée nationale. Or nous
attendions pour parler cette confirmation des événements. Soit en

Allemagne, soit en Suisse, l'état revêt vis-à-vis de l'église romaine
une attitude toujours plus agressive, toujours plus hostile;
provocations, lois d'exception fiévreusement votées et brutalement exécutées,

voilà ce dont nous sommes presque journellement les témoins.

Aujourd'hui donc il est évident, pour quiconque se dit libéral,-que
l'état a outrepassé ses droits dans sa lutte avec l'église catholique,
mais cette évidence ne s'est imposée à nous qu'assez tardivement.

La question des rapports du pouvoir temporel et du pouvoir spirituel

est en effet très complexe, étant admise l'union de ces deux
pouvoirs. Séparés, l'état et l'église ont chacun leur domaine propre, et

les occasions de conflits sont réduites à leur minimum. Unis, le

départ à faire entre ce qui concerne exclusivement l'un et exclusivement

l'autre est très difficile, si ce n'est même impossible; de là des

tentatives sans cesse renaissantes d'envahissement, et des plaintes,
des révoltes du côté de la partie lésée ou qui croit l'être.

Telle que nous la conuaissons, l'église catholique est une institution

dangereuse pour l'état. Entièrement à la dévotion des jésuites,

* Paris, Sandoz et Fischbacher, éditeurs, 1874.



148 BULLETIN

cette église s'efforce par tous les moyens possibles de renverser l'état
en se substituant à lui. Du jour où la société tomberait au pouvoir
de la curie romaine, ce serait fait de tout progrès et de toute liberté ;

la cause de la civilisation serait perdue. Quand donc l'état surveille
l'église catholique, quand il trace à cette église certaines limites au
delà desquelles elle ne doit pas s'avancer, quand il la contraint,
même par la force, à respecter les lois votées par la nation, il use
d'un droit légitime, du droit de conservation; il se pose, ce qui est

son rôle naturel, en défenseur de la société. Que si le catholicisme

comme institution brave l'autorité de l'état, prétend ne relever que
de lui-même, oppose décrets à décrets, délie les populations de leur
serment d'obéissance à César, alors on comprend fort bien que
César irrité traite l'église, non plus en alliée, mais en ennemie.

Mais venons-en au livre même qui nous suggère ces réflexions.
La liberté religieuse en Europe débute par une étude fort intéressante

sur la Société de Jésus, son histoire et son influence, d'après
de nouveaux documents. Ce qui ressort avec le plus d'évidence de

cette étude, c'est que le jésuitisme constitue le plus grave péril pour
la société. Un second article, intitulé : L'ttllramontanisme et la politique

française au lendemain de la guerre, nous retrace, en les commentant,

les principales attaques du parti catholique français contre les

institutions de la France dans les années 1871 et 1872. L'auteur
termine sur ce point en disant : « U faut que la France sache que
l'ultramontanisme veut lui prendre bien plus que son territoire, qu'il
veut lui ravir sa pensée, sa force, sa liberté, tout ce pour quoi elle a

combattu et souffert, tout ce qu'évoque son nom.... Aussi croyons-
nous que, bien loin de revenir en arrière, elle doit faire courageusement

un pas eu avant, et aborder le grand problème des temps
modernes, celui que tout ramène devant nous, cette séparation franche
et complète de l'église et de l'état, qui seule mettra fin à ce déplorable

mélange de politique et de religion par lequel nous périssons. »

Au récit des menées des ultramontains poussés par les jésuites,
succède le tableau des mesures prises par les gouvernements contre
l'ultramontanisme. Tableau dont le plus grand mérite, selon nous,
est de montrer aux hommes de notre époque qui se piquent d'être
de vrai libéraux, en quoi consiste réellement le vrai libéralisme.
Libéral! vous ne l'êtes qu'à la condition de respecter votre adversaire,

de le traiter selon les lois de la justice et de l'équité, de ne

rien faire et de ne rien dire qui puisse ressembler à de l'intolérance
et attenter aux droits de sa conscience!



THÉOLOGIE 149

C'est là la cause que plaide M. de Pressensé. A ses yeux la
Compagnie de Jésus est un danger social; mais aussi longtemps que cette

Compagnie ne prêche pas ouvertement la révolte, « elle doit jouir des

bénéfices du droit commun. » L'état n'a de prise que sur les actes,
non sur les idées.

Or, c'est en cela qu'a manqué le gouvernement prussien, lequel,

par une série de lois d'exceptions, a visé avant tout les idées et les

tendances de l'église romaine.
Nous ne dirons pas que le jugement de M. de Pressensé sur les

affaires ecclésiastiques allemandes soit toujours exempt de passion.
Mais la passion dominante du député de la Seine, c'est pourtant bien

celle de la vérité et de la liberté. Tout ce qui limite injustement la

liberté, tout ce qui revêt seulement l'apparence de l'arbitraire, tout
ce qui respire la violence dans le domaine des choses religieuses,
excite son indignation.

Si de la Prusse nous passons à l'Autriche, nous ne tarderons pas à

respirer une tout antre atmosphère. Tandis que la puissance protestante

procède par voie d'autorité, la puissance catholique use de

tempéraments, ne persécutant pas, et néanmoins maintenant les

droits de l'état dans leur intégrité. >

Voici maintenant arriver le tour de la Suisse. M. de Pressensé

connaît bien la Suisse, malgré les cinq membres au lieu de sept dont
il compose le conseil fédéral,et il l'aime. Mais c'est précisément parce
qu'il l'aime qu'il croit de son devoir de lui signaler ses côtés faibles.
Or les côtés faibles de notre pays, ce sont les aspirations d'un certain
nombre de citoyens, aspirations qui ne vont à rien moins qu'à conférer

au peuple une autorité toute dictatoriale, et devant laquelle la
conscience même doit s'incliner. Telle se montre la république de

Genève, imposant à l'église catholique de son territoire l'élection des

curés par les fidèles de cette église, exigeant des ecclésiastiques un
serment politique portant sur l'organisation du culte catholique de la

république, etc. Telle encore la démocratie de Berne, destituant les

curés du Jura bernois et les expulsant de leurs paroisses. Tel le canton

de Neuchâtel qui, de même que Berne et Genève, juge à propos
de bouleverser de fond en comble l'organisation de l'église protestante

unie à lui, sous prétexte de la rendre plus démocratique!
Nous ne suivrons pas notre auteur clans l'examen auquel il se livre

de la nouvelle constitution fédérale en ce qui touche aux questions
confessionnelles. Nous citerons seulement les dernières lignes de

l'article : « Nous sommes arrivés à la dernière étape du régime



150 BULLETIN

bâtard des concordats. Disons-nous sans illusion qu'elle sera longue
et difficile; efforçons-nous de l'abréger et surtout de la fournir en
libéraux conséquents avec eux-mêmes, si nous ne voulons pas qu'une
dernière guerre religieuse fasse sortir l'affranchissement des deux
sociétés de l'excès même des maux enfantés par leurs conflits et de

l'horreur d'une lutte suprême. »

Le volume se termine par deux études étendues et fort bien faites

sur Le synode général du protestantisme français, et sur La liberté
religieuse en France.

Qu'il nous soit permis maintenant d'exprimer un regret sous forme
de question. Pourquoi M. de Pressensé n'a-t-il pas dit un traître mot
au sujet de l'Italie? En Italie aussi, l'église et l'état sont en lutte ; en
Italie aussi, l'état prend ses mesures pour ne pas être mis sous régie

par la puissance ultramontaine; mais avec quel tact, quelle prudence
politique, quel libéralisme, on serait presque tenté de dire quelle
courtoisie le gouvernement italien procède dans toutes ces affaires!
Décidément c'est une pièce qui manque au procès.

En résumé, La liberté religieuse en Europe depuis 1870 fait le plus
grand honneur à celui qui l'a composé. Cet ouvrage est du petit
nombre de ceux qui sont destinés à vivre, non-seulement parce qu'il
peut être considéré comme un chapitre d'histoire religieuse
contemporaine, mais encore parce qu'il établit avec un bon sens, une fermeté
de conviction et une élévation rares les vrais principes en matière de

liberté religieuse. E. Bahnaud.

Théodore Christlieb. — L'incrédulité moderne et les
meilleurs moyens de la combattre '.

introduction

Qu'est-ce que l'incrédulité? — C'est pour nous l'ensemble des

tendances qui combattent la conception biblique et chrétienne de

Dieu et du monde, qui rejettent la sainte Ecriture comme document
de révélation divine et qui nient le salut par Jésus-Christ.

L'incrédulité moderne, c'est celle du temps présent, avec les armes

nouvelles qu'elle emprunte à la science, à la philosophie, à la critique
modernes.

1 Esquisse du discours prononcé aux conférences de l'Allianco évangélique

de New-York, en octobre 1873, par Théodore Christlieb, professeur
de théologie a Bonn.



THÉOLOGIE 151

Passons les attaques, d'où qu'elles viennent et si nombreuses et
variées qu'elles soient; — il s'agit des meilleures méthodes de défense.

— Dire meilleures, c'est dire qu'il y en a plusieurs et qu'elles sont de

valeur diverse. Elles varieront, en effet, selon les attaques. Toutefois
nous rejetons d'emblée la méthode qui consiste à faire appel à l'autorité

extérieure de l'église, ainsi que celle qui allègue les prérogatives du
ministère ecclésiastique et donne une valeur exagérée au sacrement.

Après cela, c'est à l'action de l'Esprit que revient le soin de
convaincre les esprits et les cœurs.

I. L'incrédulité chez les individus.

Ne pas vouloir s'examiner consciencieusement; au lieu de

s'élever à la hauteur des œuvres de Dieu, les rabaisser à la mesure des

opinions humaines; exalter l'homme, diminuer Dieu; n'avoir de culte

que pour les choses du monde présent : telles sont les causes les

plus profondes et les plus générales de l'incrédulité.
Le cœur et la volonté sont ici le siège du mal; la méthode sera

donc psychologique et morale. C'est-à-dire qu'il faudra, au moyen
d'une analyse toute charitable, faire reconnaître nettement à

l'incrédule les causes profondes et les effets moraux de sa propre incrédulité

; il faudra lui signaler ce qu'il y a de vicieux dans l'attitude
qu'il aime à prendre à l'égard de notre foi, quand il s'agit de faire
l'épreuve de sa divinité; il faudra lui faire voir que la foi qui est

un confiant abandon de soi-même à ce qu'on ne voit pas et la
connaissance sont si peu opposées l'une à l'autre, que la foi est bien plutôt

la source de la connaissance la plus profonde et la plus élevée.

Ce n'est pas par la voie logique, mais par la voie pratique, — en

voulant faire la volonté de Dieu, — qu'on arrive à reconnaître que
la doctrine de Christ est divine.

Si d'ailleurs cette voie pour arriver à la connaissance pouvait
paraître pénible, il faudrait se demander si la foi chrétienne ne
répond pas aux besoins les plus profonds de notre cœur.

Cette méthode qui n'est qu'un témoignage personnel en définitive,
modifiée selon le développement intellectuel et moral du sujet, est

plus propre que toute autre à réveiller les échos du cœur.

IL Les systèmes de l'incrédulité.

Ces systèmes prétendent à la science par excellence et ne veulent
que des arguments scientifiques. La méthode applicable ici sera donc

la méthode rigoureusement scientifique.



152 BULLETIN

L'église ne refuse.pas la lutte sur ce terrain-là. Elle ne l'a jamais
refusée. Tout au contraire, car elle y gagne. Aussi de toutes les sciences

théologiques, l'apologétique est celle qui de nos jours a fait le plus
de progrès.

Pour être à la hauteur de sa tâche, l'apologétique doit être libre
de tout préjugé, toujours prête à aiguiser et à perfectionner ses armes,
n'ayant d'autre préoccupation que la vérité.

En présence des questions obscures, elle ne doit rien précipiter.
Elle doit fixer toujours plus exactement les limites que le libre

examen du croyant ne saurait franchir.
Elle doit défendre, par opposition au reste, la rédemption par

Jésus-Christ, fait central qui en suppose d'autres dont la défense

est indispensable au maintien de cette doctrine fondamentale; elle
ne doit pas ériger des points secondaires en parties intégrantes de

la foi nécessaire au salut.
1° En face de la philosophie antichrétienne, il convient de mettre

en relief l'enchaînement et l'unité, l'harmonie et la beauté achevée

du système des doctrines chrétiennes. Il faut ensuite mettre à nu le

côté faible des adversaires, athées, matérialistes, panthéistes, déistes,

rationalistes, indiquer les résultats positifs et définitivement acquis
de leur spéculation, mettant en regard la foi chrétienne, notre unique
étoile d'espérance, seule garantie de notre dignité morale et de notre
valeur personnelle.

2° La critique historique négative attaque directement l'Ecriture.
Ce sera donc par l'esprit de son contenu qu'il faudra établir l'inspiration

et l'autorité normative du saint Livre. Il faudra invoquer les

effets de la régénération chez les individus et les peuples, le témoignage

rectifié par l'analogie de la foi que l'Esprit se rend à lui-
même dans la conscience du croyant, considérant toujours Christ
comme le centre, sans peser inutilement sur les questions de détail.

Il faudra poser des bornes aux fausses prétentions de la critique
destructive et dévoiler la fausseté de son principe.

3° La science moderne de la nature nie le miracle. Que premièrement

on veuille bien distinguer entre le but de l'Ecriture et celui des

sciences naturelles. Elle traite de vérités morales et religieuses et
nullement de sciences naturelles. Elle laisse d'ailleurs une marge
considérable à toutes les découvertes. Sur une foule de points,
d'ailleurs, l'accord entre la Bible et les sciences naturelles est déjà fait.
Toutes les deux enfin étant des révélations divines, elles ne peuvent
se contredire.



THÉOLOGIE 153

III. L'incrédulité dans la vie sociale.

C'est sous cette forme que l'incrédulité est surtout dangereuse.
Deux méthodes de défense :

1° Méthode négative historique. Elle s'efforcerait d'étudier les

fruits de l'incrédulité dans la vie des peuples et d'en révéler les

conséquences fâcheuses : a au sein même de l'église, relativement à la
prédication, à la liturgie, à la discipline ecclésiastique, à la constitution
et aa gouvernement de l'église, à ses œuvres; b) au sein de la vie

publique; c au sein de la vie politique et sociale.
2° Méthode pratique religieuse. Elle aurait pour but de démontrer

la vérité de la foi chrétienne par la vie chrétienne mise en
lumière par l'unité et l'esprit d'unité, par la propagation des connaissances,

par la multiplication des associations chrétiennes et des

conférences publiques.
L'argument le plus puissant en faveur du christianisme, ce sont les

chrétiens eux-mêmes.

Ensuite toujours la prière, et cette parole d'Augustin sera encore
vraie : « La vérité vaincra par la charité. »

Dr H. Heppe. — La constitution presbytérienne synodale
DE L'ÉGLISE ÉVANGÉLIQUE DANS L'ALLEMAGNE DU NORD '.

La seule organisation de l'église qui soit le développement régulier
des principes ecclésiastiques professés par les réformateurs, est la
constitution presbytérienne. Telle est la thèse historiquement et
dogmatiquement prouvée par cet écrit.

Luther a accepté dans toute son étendue et avec toutes ses

conséquences le sacerdoce universel des croyants. Il ne connaît pas de

clergé disposant d'une autorité hiérarchique dans l'église; tous les

fidèles ont en réalité les droits du sacerdoce. C'est de l'église que les

ministres ont. leur mandat : ils représentent les fidèles et sont choisis

par eux. La communauté a savie individuelle et ne sera jamais
désintéressée dans tout ce qui regarde son administration,

Malgré les essais d'institutions presbytériennes que le XVIe siècle

nous montre partout dans le monde protestant, la théologie luthé-

1 Die presbyteridle Synodalverfassung der evangelischen Kirche in Nord-
Deutschland, nach ihrer historischen Entwicklung und evangelisch-kirchlichen
Bedeutung beleuchtet, von Dr Heinrich Heppe. —Zweite vermehrte Auflage.
Iserlohn, Verlag von I. Baedeker, 1874.



154 BULLETIN

rienne, infidèle à Luther, remplaça l'autorité de la communauté par
celle du souverain et du clergé. Il y eut dans l'église un clergé de

droit divin, et les troupeaux n'eurent plus qu'à se laisser docilement

paître par les conducteurs qu'on leur donnait.
Dans l'église réformée, le mouvement fut en sens inverse. D'abord

saisi très imparfaitement, le principe presbytérien se développa
rapidement et finit par triompher du plus au moins dans toutes les

constitutions. De la France il passa dans les Provinces Rhénanes, et
c'est de là qu'il a rayonné sur l'Allemagne tout entière. U y a encore
des progrès considérables à faire dans nombre de contrées; mais

l'évolution qui s'est accomplie ces dernières années, dans la plupart
des églises du nord de l'Allemagne, est là pour prouver que le principe

luthérien d'un clergé divinement établi est partout refoulé par la
notion de la communauté individuelle des réformateurs. La constitution

synodale et presbytérienne a seule l'avenir pour elle.
C. P

B. Riggenbach. — Jean Eberlin de Gunzbourg1.

Un des traits les plus accentués du grand mouvement religieux
du XVIe siècle est l'unité de son but et de sa direction, malgré la
grande diversité de caractère et d'aptitudes des hommes qui concourent

à le produire. A la même époque et sans concert préalable, en

Allemagne et en Suisse, des voix courageuses s'élèvent pour flétrir
les abus invétérés de l'antique institution ecclésiastique et pour
réclamer une réforme du dogme et de la discipline traditionnels.

Derrière les chefs du mouvement les Luther, les Mélanchton, les

Œcolampade, s'avance une armée de combattants, de talents très
divers, mais suivant le même drapeau et soutenant les mêmes principes.

C'est à l'un de ces réformateurs de second ordre, Jean Eberlin de

Gunzbourg, que M. Riggenbach, pasteur à Arisdorf dans le canton
de Bàie-Campagne, vient de consacrer une consciencieuse et intéressante

étude.
Nos renseignements sur la vie d'Eberlin se réduisent malheureusement

à fort peu de chose. Né à Gunzbourg, près d'Ulm, dans les

dernières années du quinzième siècle, il entra de bonne heure dans

l'ordre des cordeliers, et s'y fit bientôt remarquer comme un
prédicateur de talent, zélé défenseur de la tradition ecclésiastique et des

1 Johann Eberlin von Gänzburg und sein Reformprogramm, von Bernhard

Riggenbach. Tubingen 1874.



THÉOLOGIE 155

légendes merveilleuses que l'imagination du moyen-âge avait groupées

autour du nom de saint François. Peu à peu cependant, la

lecture des premiers écrits de Luther change la direction de ses idées

Bientôt en butte aux persécutions de ses collègues, jaloux de sa

renommée, il quitte le cloître et, après diverses pérégrinations, se

rend à Wittemberg. Là il séjourne assez longtemps dans la compagnie
de Luther et de Mélanchton dont il ne tarde pas à adopter les idées.

Puis il parcourt diverses contrées du sud de l'Allemagne, y prêchant
l'Evangile, et finit par accepter une place de surintendant à Wertheim
sur le Mein, localité qui fait aujourd'hui partie du grand-duché de

Bade. C'est là qu'il paraît avoir terminé paisiblement ses jours, grâce
à la bienveillante protection du comte Georges II de Wertheim, un
des fermes adeptes des idées nouvelles.

Au début de sa carrière de réformateur, Eberlin partageait les

idées radicales de Carlstadt et de son parti. Mais la réflexion l'ayant
ramené à des vues plus sages, il s'efforça de concilier la foi nouvelle

avec les antiques institutions de l'église. Ainsi nous le voyons s'élever

contre la suppression des couvents. Selon lui, la vie monastique n'est

point mauvaise en soi, la contrainte des vœux doit être abolie. Mais,
d'un autre côté, gardons-nous de quitter le cloître à la légère, par
amour du monde, ou par attrait pour une liberté voisine de la licence

et du dérèglement.

L'originalité d'Eberlin réside surtout dans ses écrits qui comprennent

trente-six traités ou, comme nous dirions aujourd'hui, brochures,

agitant les questions religieuses et sociales qui préoccupaient les

contemporains. M. Riggenbach nous en donne une analyse étendue

et soignée. Nous regrettons toutefois que, dans son examen, au lieu
de les grouper par ordre de matières, il ait cru devoir suivre leur
ordre chronologique. Ce procédé nuit, selon nous, à la clarté du

livre et laisse quelque confusion dans l'esprit du lecteur.

Malgré ce léger défaut, l'ouvrage de M. Riggenbach sera lu avec

intérêt et avec fruit par tous ceux qui s'occupent d'histoire
ecclésiastique. Aug. Huc-Mazelet.

Thèses académiques.

Nous continuons comme par le passé à donner une analyse des thèses

des étudiants en théologie, pour tenir nos lecteurs au courant des questions

qui préoccupentnotre jeunesse. Bien que ces coups d'essai ne soient


	Théologie

