Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 9 (1876)

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BULILETIN

THEOLOGIE

E. DE PRESSENSE. — LA LIBERTE RELIGIEUSE EN EUROPE
DEPUIS 1870°*.

Il y a maintenant une année qu’a paru ce nouvel ouvrage de M. de
Pressensé. Et néanmoins nous n'éprouvons aucun regret de n’en
avoir pas parlé plus tot. Est-ce indifférence de notre part? est-ce op-
position aux vues exprimées par 'auteur? Bien au contraire: M. de
Pressensé est 1'un des écrivains de ce temps-ci que nous gofitons le
plus.

Mais depuis une année les événements ont marché et nous ont ins-
truit, en méme temps qu’ils ont singuliérement fortifié la thése sou-
tenue par I’honorable membre de l'assemblée nationale. Or nous
attendions pour parler cette confirmation des événements. Soit en
Allemagne, soit en Suisse, I’état revét vis-a-vis de 1'église romaine
une attitude toujours plus agressive, toujours plus hostile; provo-
cations, lois d’exception fiévreusement votées et brutalement exécu-
tées, voila ce dont nous sommes presque journellement les témoins.
Aujourd’hui donc il est évident, pour quiconque se dit libéral, que
I'état a outrepassé ses droits dans sa lutte avec I’église catholique,
mais cette évidence ne s’est imposée & nous qu’assez tardivement.

La question des rapports du pouvoir temporel et du pouvoir spiri-
tuel est en effet trés complexe, étant admise I'union de ces deux pou-
voirs. Séparés, 'état et 1’église ont chacun leur domaine propre, et
les occasions de conflits sont réduites & leur minimum. Unis, le dé-
part & faire entre ce qui concerne exclusivement I’'un et exclusive-
ment 'autre est trés difficile, si ce n’est méme impossible; de 1& des
tentatives sans cesse renaissantes d’envahissement, et des plaintes,
des révoltes du coté de la partie lésée ou qui croit I'étre.

Telle que nous la connaissons, 1’église catholique est une institu-
tion dangereuse pour I’état. Entiérement & la dévotion des jésuites,

t Paris, Sandoz et Fischbacher, éditeurs, 1874.



148 BULLETIN

cette église s’efforce par tous les moyens possibles de renverser I’état
en se substituant & lui. Du jour ol la société tomberait au pouvoir
de la curie romaine, ce serait fait de tout progreés et de toute liberté ;
la cause de la civilisation serait perdue. Quand donc I'état surveille
I’église catholique, quand il trace & cette église certaines limites au
deld desquelles elle ne doit pas s’avancer, quand il la contraint,
méme par la force, & respecter les lois votées par la nation, il use
d'un droit légitime, du droit de conservation;il se pose, ce qui est
son ro6le naturel, en défenseur de la société. Que si le catholicisme
comme institution brave l'autorité de 1'état, prétend ne relever que
de lui-méme, oppose décrets & décrets, délie les populations de leur
serment d’obéissance & César, alors on comprend fort bien que
César irrité traite 1’église, non plus en alliée, mais en ennemie.

Mais venons-en au livre méme qui nous suggére ces réflexions.

La liberté religieuse en Europe débute par une étude fort intéres-
sante sur la Société de Jésus, son histoire et son influence, d’apres
de nouveaux documents. Ce qui ressort avec le plus d’évidence de
cette étude, c’est que le jésuitisme constitue le plus grave péril pour
la société. Un second article, intitulé : L'uliramontanisme et la polili-
que francaise au lendemain de la guerre, nous retrace, en les commen-
tant, les principales attaques du parti catholique francgais contre les
institutions de la France dans les années 1871 et 1872. L’auteur
termine sur ce point en disant : « Il faut que la France sache que
I'ultramontanisme veut lui prendre bien plus que son territoire, qu’il
veut lui ravir sa pensée, sa force, sa liberté, tout ce pour quoi elle a
combattu et souffert, tout ce qu’évoque son nom.... Aussi croyons-
nous.que, bien loin de revenir en arriére, elle doit faire courageuse-
ment un pas en avant, et aborder le grand probléme des temps mo-
dernes, celui que tout raméne devant nous, cette séparation franche
et compléte de I'église et de I’état, qui seule mettra fin & ce déplo-
rable mélange de politique et de religion par lequel nous périssons. »

Au récit des menées des ultramontains poussés par les jésuites,
succede le tableau des mesures prises par les gouvernements contre
Pultramontanisme. Tableau dont le plus grand mérite, selon nous,
est de montrer aux hommes de notre époque qui se piquent d’étre
de vrai libéraux, en quoi consiste réellement le vra: libéralisme.
Libéral! vous ne I’étes qu'a la condition de respecter votre adver-
saire, de le traiter selon les lois de la justice et de I'équité, de ne
rien faire et de ne rien dire qui puisse ressembler & de I'intolérance
et attenter aux droits de sa conscience!



THEOLOGIE 149

C’est 12 la cause que plaide M. de Pressensé. A ses yeux la Com-
pagnie de Jésus est un danger social; mais aussi longtemps que cette
Compagnie ne préche pas ouvertement la révolte, « elle doit jouir des
bénéfices du droit commun. » L.’état n’a de prise que sur les actes,
non sur les idées.

Or, c'est en cela qu'a manqué le gouvernement prussien, lequel,
par une série de lois d’exceptions, a visé avant tout les idées et les
tendances de I'église romaine.

Nous ne dirons pas que le jugement de M. de Pressensé sur les
affaires ecclésiastiques allemandes soit toujours exempt de passion.
Mais la passion dominante du député de la Seine, c’est pourtant bien
celle de la vérité et de la liberté. Tout ce qui limite injustement la
liberté, tout ce qui revét seulement P'apparence de I’arbitraire, tout
ce qui respire la violence dans le domaine des choses religieuses,
excite son indignation.

Si de la Prusse nous passons a I’Autriche, nous ne tarderons pas &
respirer une tout antre atmospheére. Tandis que la puissance protes-
tante procéde par voie d’autorité, la puissance catholique use de
tempéraments, ne persécutant pas, et néanmoins maintenant les
droits de I’état dans leur intégrité, i

Voici maintenant arriver le tour de la Suisse. M. de Pressense
connait bien la Suisse, malgré les cing membres au lieu de sept dont
il compose le conseil fédéral, et il I'aime. Mais c’est précisément parce
qu'il 'aime qu’il croit de son devoir de lui signaler ses cotés faibles.
Or les cotés faibles de notre pays, ce sont les aspirations d’un certain
nombre de citoyens, aspirations qui ne vont & rien moins qu’a confé-
rer au peuple une autorité toute dictatoriale, et devant laquelle la
conscience méme doit s’incliner. Telle se montre la république de
Geneéve, imposant a I’église catholique de son territoire 1’élection des
curés par les fideles de cette église, exigeant des ecclésiastiques un
serment politique portant sur 'organisation du culle catholique de la
république, etc. Telle encore la démocratie de Berne, destituant les
curés du Jura bernois et les expulsant de leurs paroisses. Tel le can-
ton de Neuchatel qui, de méme que Berne et Genéve, juge & propos
de bouleverser de fond en comble 'organisation de I'église protes-
tante unie & lui, sous prétexte de la rendre plus démocratique!

Nous ne suivrons pas notre auteur dans I’examen auquel il se livre
de la nouvelle constitution fédérale en ce qui touche aux questions
confessionnelles. Nous citerons seulement les derniéres lignes de
I'article : « Nous sommes arrivés a la derniére étape du régime



150 ; BULLETIN

batard des concordats. Disons-nous sans illusion qu’elle sera longue
et difficile; efforcons-nous de I'abréger et surtout de la fournir en
libéraux conséquents avec eux-mémes, si nous ne voulons pas qu’'une
derniére guerre religieuse fasse sortir I'affranchissement des deux
sociétés de 1’excés méme des maux enfantés par leurs conflits et de
I’horreur d’une lutte supréme. »

Le volume se termine par deux études étendues et fort bien faites
sur Le synode général du prolestaniisme francais, et sur La liberté
religieuse en France.

Qu’il nous soit permis maintenant d’exprimer un regret sous forme
de question. Pourquoi M. de Pressensé n’a-t-il pas dit un traitre mot
au sujet de ’Italie? En Italie aussi, I'église et ’état sont en lutte; en
Italie aussi, ’état prend ses mesures pour ne pas étre mis sous régie
par la puissance ultramontaine ; mais avec quel tact, quelle prudence
politique, quel libéralisme, on serait presque tenté de dire quelle cour-
toisie le gouvernement italien procéde dans toutes ces affaires! Déci-
dément c’est une piéce qui manque au proceés.

En résume, La liberté religieuse en Europe depuis 1870 fait le plus
grand honneur a celui qui I’a composé. Cet ouvrage est du petit
nombre de ceux qui sont destinés & vivre, non-seulement parce qu’il
peut étre considéré comme un chapitre d’histoire religieuse contem-
poraine, mais encore parce qu’il établit avec un bon sens, une fermeté
de conviction et une élévation rares les vrais principes en matiére de
liberté religieuse. E. BARNAUD.

THEODORE CHRISTLIEB. — L’INCREDULITE MODERNE ET LES
MEILLEURS MOYENS DE LA COMBATTRE .

INTRODUCTION

Qu’est-ce que l'incrédulité? — C’est pour nous l’ensemble des
tendances qui combattent la conception biblique et chrétienne de
Dieu et du monde, qui rejettent la sainte Ecriture comme document
de révélation divine et qui nient le salut par Jésus-Christ.

L’incrédulité moderne, c’est celle du temps présent, avec les armes
nouvelles qu'elle emprunte & la science, & la philosophie, & la critique
modernes.

t Esquisse du discours prononcé aux conférences de 1'Alliance évangé-
lique de New-York, en octobre 1873, par Théodore Christlieb, professeur
de théologie a Bonn.



THEOLOGIE 151

Passons les attaques, d’oit qu’elles viennent et si nombreuses et
variées qu’elles soient; — il s’agit des meilleures méthodes de défense.
— Dire meilleures, c’est dire qu’il y en a plusieurs et qu’elles sont de
valeur diverse. Elles varieront, en effet, selon les attaques. Toutefois
nous rejetons d’emblée la méthode qui consiste 4 faire appel & 1'anto-
rité extérieure de 1’église, ainsi que celle qui allégue les prérogatives du
ministére ecclésiastique et donne une valeur exagérée au sacrement.

Aprés cela, c'est 4 'action de I'Esprit que revient le soin de con-
vaincre les esprits et les coeurs.

I. L'incrédulité chez les individus.

Ne pas vouloir s’examiner consciencieusement; au lien de s’é-
lever A la hauteur des ceuvres de Dieu, les rabaisser & la mesure des
opinions humaines; exalter 'homme, diminuer Dieu; n’avoir de culte
que pour les choses du monde présent : telles sont les causes les
plus profondes et les plus générales de I'incrédulité.

Le cceur et la volonté sont ici le siége du mal; la méthode sera
donc psychologique et morale. C’est-a-dire qu’il faudra, au moyen
d’une analyse toute charitable, faire reconnaitre nettement 4 1’in-
crédule les causes profondes et les effets moraux de sa propre incré-
dulité; il faudra lui signaler ce qu’il y a de vicieux dans lattitude
qu'il aime & prendre a I'égard de notre foi, quand il s’agit de faire
I’épreuve de sa divinité; il faudra lui faire voir que la foi ( qui est
un confiant abandon de soi~méme & ce qu’on ne voit pas ) et la con-
naissance sont si peu opposées 'une A 'autre, que la foi est bien plu-
tot la source de la connaissance la plus profonde et la plus élevée.

Ce n’est pas par la voie logique, mais par la voie pratique,— en
voulant faire la volonté de Dieu, — qu’on arrive a reconnaitre que
la doctrine de Christ est divine.

Si d’ailleurs cette voie pour arriver & la connaissance pouvait
paraitre pénible, il fandrait se demander si la foi chrétienne ne ré-
pond pas aux besoins les plus profonds de notre cceur.

Cette méthode qui n’est qu'un témoignage personnel en définitive,
modifiée selon le développement intellectuel et moral du sujet, est
plus propre que toute autre & réveiller les échos du cceur.

II. Les systémes de lincrédulité.

Ces systémes prétendent A la science par excellence et ne veulent
que des arguments scientifiques. La méthode applicable ici sera donc
la méthode rigourensement scientifique.



152 BULLETIN

L’église ne refuse.pas la lutte sur ce terrain-la. Elle ne I'a jamais
refusée. Tout au contraire, car elle y gagne. Aussi de toutes les sciences
théologiques, 'apologétique est celie qui de nos jours a fait le plus
de progrés.

Pour étre & la hauteur de sa tiche, I'apologétique doit étre libre
de tout préjugé, toujours préte a aiguiser et & perfectionner ses armes,
n'ayant d’autre préoccupation que la vérité.

En présence des questions obscures, elle ne doit rien précipiter.

Elle doit fixer toujours plus exactement les limites que le libre
examen du croyant ne saurait franchir.

Elle doit défendre, par opposition an reste, la rédemption par
Jésus-Christ, fait central qui en suppose d’autres dont la défense
est indispensable au maintien de cette doctrine fondamentale; elle
ne doit pas ériger des points secondaires en parties intégrantes de
la foi nécessaire au salut,.

1° En face de la philosophie antichrétienne, il convient de mettre
en relief ’enchainement et l'unité, I’harmonie et la beauté achevée
du systéme des doctrines chrétiennes. Il faut ensuite mettre & nu le
coté faible des adversaires, athées, matérialistes, panthéistes, déistes,
rationalistes, indiquer les résultats positifs et définitivement acquis
de leur spéculation, meitant en regard la foi chrétienne, notre unique
étoile d’espérance, seule garantie de notre dignité morale et de notre
valeur personnelle.

2° La critique historique négative attaque directement I'Ecriture.
Ce sera donc par I'esprit de son contenu qu’il faudra établir I'inspi-
ration et ’autorité normative du saint Livre. Il faudra invoquer les
effets de la régénération chez les individus et les peuples, le témoi-
gnage ( rectifié par I’analogie de la foi ) que I’Esprit se rend & lui-
méme dans la conscience du croyant, considérant toujours Christ
comme le centre, sans peser inutilement sur les questions de détail.

Il faudra poser des bornes aux fausses prétentions de la critique
destructive et dévoiler la fausseté de son principe.

3° La science moderne de la nature nie le miracle. Que premiére-
ment on veuille bien distinguer entre le but de 'Ecriture et celui des
sciences naturelles. Elle traite de vérités morales et religieuses et
nullement de sciences naturelles. Elle laisse d’ailleurs une marge
considérable a toutes les découvertes. Sur une foule de points, d’ail-
leurs, 'accord entre la Bible et les sciences naturelles est déja fait.
Toutes les deux enfin étant des révélations divines, elles ne peuvent
se contredire.



THEOLOGIE 153

III. L’incrédulilé dans la vie sociale.

C’est sous cette forme que l'incrédulité est surtout dangereuse.

Deux méthodes de défense :

1° Méthode ( négative ) historique. Elle s’efforcerait d’étudier les
fruits de 'incrédulité dans la vie des peuples et d’en révéler les con-
séquences ficheuses : a) au sein méme de I’église, relativement a la
prédication, & la liturgie, & la discipline ecclésiastique, & la constitution
et au gouvernement de P'église, & ses cenvres; b) au sein de la vie
publique; ¢) au sein de la vie politique et sociale.

2° Méthode ( pratique ) religieuse. Elle aurait pour but de démon-
trer la vérité de la foi chrétienne par la vie chrétienne mise en lu-
miére par 'unité et I’esprit d’unité, par la propagation des connais-
sances, par la multiplication des associations chrétiennes et des
conférences publiques.

L’argument le plus puissant en faveur du christianisme, ce sont les
chrétiens enx-mémes.

Ensuite toujours la priére, et cette parole d’Augustin sera encore
vraie : « La vérité vaincra par la charité. »

Dr H. HEPPE. — LA CONSTITUTION PRESBYTERIENNE SYNODALE
DE L’EGLISE EVANGELIQUE DANS L’ALLEMAGNE DU NORD'.

La seule organisation de 1’église qui soit le développement régulier
des principes ecclésiastiques professés par les réformateurs, est la
constitution presbytérienne. Telle est l1a thése historiquement et dog-
matiquement prouvée par cet écrit.

Luther a accepté dans toute son étendue et avec toutes ses consé-
quences le sacerdoce universel des croyants. Il ne connait pas de
clergé disposant d’une autorité hiérarchique dans l’église; tous les
fideles ont en réalité les droits du sacerdoce. C’est de I'église que les
ministres ont lear mandat : ils représentent les fideles et sont choisis
par eux. La communauté a sa vie individuelle et ne sera jamais désin-
téressée dans tout ce qui regarde son administration,

Malgré les essais d’institutions presbytériennes que le XVIe siécle
nous montre partout dans le monde protestant, la théologie luthé-

' Die presbyteriale Synodalverfassung der evangelischen Kirche in Nord-
Deutschland, nach ihrer historischen Entwicklung und evangelisch-kirchlichen
Bedeutung beleuchtet, von D* Heinrich Heppe. —Zweite vermehrte Auflage.
Iserlohn, Verlag von I. Badeker, 1874.



154 BULLETIN

rienne, infidéle & Luther, remplaga ’autorité de la communauté par
celle du souverain et du clergé. Il y eut dans I’église un clergé de
droit divin, et les troupeaux n’eurent plus qu’a se laisser docilement
paitre par les conducteurs qu'on leur donnait.

Dans I’église réformée, le mouvement fut en sens inverse. D’abord
saisi tres imparfaitement, le principe presbytérien se développa ra-
pidement et finit par triompher du plus au moins dans toutes les
constitutions. De la France il passa dans les Provinces Rhénanes, et
c’est dela qu'il a rayonné sur I’Allemagne tout entiére. Il y a encore
des progrés considérables & faire dans nombre de countrées; mais
I’évolution qui s’est accomplie ces derniéres années, dans Ja plupart
des églises du nord de I’Allemagne, est 1a pour prouver que le prin-
cipe luthérien d’'un clergé divinement établi est partout refoulé par la
notion de la communauté individuelle des réformateurs. La constitu-

tion synodale et presbytérienne a seule 'avenir pour elle.
C.P

B. RIGGENBACH. — JEAN EBERLIN DE GUNZBOURG'.

Un des traits les plus accentués du grand mouvement religieux
du XV]e siécle est I'unité de son but et de sa direction, malgré la
grande diversité de caractére et d'aptitudes des hommes qui concou-
rent & le produire. A la méme époque et sans concert préatable, en
Allemagne et en Suisse, des voix courageuses s’élevent pour tétrir
les abus invétérés de I'antique institution ecclésiastique et pour ré-
clamer une réforme du dogme et de la discipline traditionnels.

Derriére les chefs du mouvement , les Luther, les Mélanchton, les
(Ecolampade, s’avance une armée de combattants, de talents trés
divers, mais suivant le méme drapeau et soutenant lesmémes principes.

C’est & I'un de ces réformateurs Jde second ordre, Jean Eberlin de
Gunzbourg, que M. Riggenbach, pasteur & Arisdorf dans le canton
de Bile-Campagne, vient de consacrer une consciencieuse et intéres-
sante étude.

Nos renseignements sur la vie d’Eberlin se réduisent malheureu-
sement & fort peu de chose. Né & Gunzbourg, prés d'Ulm, dans les
derniéres années du quinziéme siécle, il entra de bonne heure dans
I'ordre des cordeliers, et s’y fit bientét remarquer comme un prédi-
cateur de talent, zél¢é défenseur de la tradition ecclésiastique et des

t Johann Eberlin von Giinzburg und sein Reformprogramm, von Bern-
hard Riggenbach. Tubingen 1874.



THEOLOGIE 155

légendes merveilleuses que I'imagination du moyen-age avait grou-
pées antour du nom de saint Francois. Peu a4 peu cependant, la
lecture des premiers écrits de Luther change la direction de ses idées
Bient6t en butte aux persécutions de ses collégues, jaloux de sa re-
nommeée, il quitte le cloitre et, aprés diverses pérégrinations, se
rend & Wittemberg. LA il séjourne assez longtemps dans la compagnie
de Luther et de Mélanchton dont il ne tarde pas & adopter les idées.
Puis il parcourt diverses contrées du sud de I’Allemagne, y préchant
I’Evangile, et tinit par accepter une place de suriniendant 8 Wertheim
sur le Mein, localité qui fait aujourd’hui partie du grand -duché de
Bade. C’est 14 qu’il parait avoir terminé paisiblement ses jours, grice
a la bienveillante protection du comte Georges II de Wertheim, un
des fermes adeptes des idées nouvelles.

Au début de sa carriére de réformateur, Eberlin partageait les
idées radicales de Carlstadt et de son parti. Mais la réflexion I'ayant
ramené 4 des vues plus sages, ii s’efforca de concilier la foi nouvelle
avec les antiques institutions de I’évlise. Ainsi nous le voyons s’élever
contre la suppression des couvents. Selon lui, la vie monastique n’est
point mauvaise en soi, la contrainte des veeux doit étre abolie. Mais,
d’'un autre coté, gardons-nous de quitter le cloitre & la légére, par
amour du monde, ou par attrait pour une liberté voisine de la licence
et da déreglement.

L’originalité d'Eberlin réside surtout dans ses écrits qui compren-
nent trente-six traités ou, comme nous dirions aujourd’hui, brochures,
agitant les questions religieuses et sociales qui préoccupaient les
contemporains. M. Riggenbach nous en donne une analyse étendue
et soignée. Nous regrettons toutefois que, dans son examen, au lieu
de les grouper par ordre de matiéres, il ait cru devoir suivre leur
ordre chronologique. Ce procédé nuit, selon nous, a la clarté du
livre et laisse quelque confusion dans P’esprit du lecteur.

Malgré ce léger défant, 'ouvrage de M. Riggenbach sera lu avec
intérét et avec fruit par tous ceux qui s’occupent d’histoire ecclé-
siastique. Avc. Huc-MAZELET.

Theéses acadéemiques.

Nous continuons comme par le passé & donner une analyse des theses
des étudiants en théologie, pour tenir nos lecteurs au courant des ques-
tions qui préoccupentnotre jeunesse. Bien que ces coups d’essal ne soient



	Théologie

