Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 9 (1876)

Artikel: La prohétie messianique

Autor: Vuilleumier, H. / Riehm, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379210

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379210
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA PROPHETIE MESSIANIQUE

D'APRES

E. RIEHM!

C’est un des grands mérites de I’exégése moderne d’avoir
remis en honneur le principe, longtemps méconnu et pourtant
si élémentaire, qu’il faut laisser dire & chaque auteur biblique
ce qu’il dit, rien de plus et rien de moins; qu’il faut, en d’autres
termes, s’en tenir respectueusement au sens grammatical et
historique du texte. En revendiquant avec énergie les droits du
sens historique, I'exégése protestante n’a fait, d’ailleurs, que
revenir a4 ses meilleures et & ses plus glorieuses traditions.
« Comme ainsi soit, » disait Calvin au commencement de la
dédicace & Simon Grinée de son commentaire sur I’épitre aux
Romains, gui fut son premier ouvrage exégétique, « comme
ainsi soit que quasi tout l'office d’un expositeur est comprins
en ce seul poinct, as¢avoir de bien déclarer et descouvrir I'in-
tention de Pautheur lequel il a entreprins d’exposer, d’autant
qu’il meéne les lecteurs hors d’icelle, d’autant aussiil s’eslongne
de son but, ou pour le moins extravague aucunement hors de
ses limites. »

On peut dire qu’en théorie la nécessité de cette méthode her-
méneutique est aujourd’hul universellement reconnue. Mais
combien la pratique laisse encore a désirer! Que d’inconsé-
quences, surtout, quand il s’agit des livres prophétiques, et
plus particuliérement quand il faudrait appliquer le principe
en question & certains passages de I’Ancien Testament qui

t Die messianische Weissagung, ihre Entstehung, ihr zeitgeschichtlicher
Charakter und ihr Verhiltniss zu der neutestamentlichen Erfiillung. Von
D. Ed. Riehm, ordentlichem Professor der Theologie in Halle. — Gotha.
Fr. And. Perthes. 1875, VIII et 214 pag. in-8.

THEOL. ET PHIL. 1876. 34



530 E. RIEHM

passent depuis plus ou moins longtemps, dans ’église, pour
renfermer des oracles messianiques! Méme a de bons exégeles
il arrive de faiblir dans ces cas-la. Ils font fléchir le principe
devant l'autorité d’une tradition exégétique qui repose sur la
théorie, reconnue inexacte, d’aprés laquelle le texte devrait
étre interprété en partant «du point de vue de I'accomplisse-
ment, » ou conformément au « sens profond du mvsipx. » On
oublie que pour bien déterminer le rapport qui existe entre
la prophétie el 'accomplissement, pour se faire une idée histo-
riquement exacte des voies admirables que la sagesse péda-
gogique de Dieu a suivies & I’égard de I’humanité, et a I’égard
d’Israél en particulier, dans le but de les préparer i la pleine
manifestation de la vérilé et de la vie divines en Jésus-Christ,
il ne faut pas commencer par altérer le sens historique de la
prophétie. Autre chose est le sens historique, c’est-a-dire celui
que les prophétes attachaient eux-meémes a leurs prophéties et
qu’elles devaient avoir pour leurs contemporains; autre chose
la signification téléologique qu’acquiert une prophétie lors-
qu'on l'envisage a la lumiere que projette sur elle 'accom-
plissement, lorsqu’on la considére comme partie intégrante de
I'organisme de la révélation dans son ensemble. Il importe donc,
méme dansla pratique, de distinguer nettement les deux choses,
et c’est toujours du sens historique pur et simple qu’il faut
partir, pour ne pas s’exposer a faire fausse route.

Mais, a force d’insister sur le caractére historique de la
prophétie, ne semble-t-il pas qu'on mine & sa base la convic-
tion que «toutes les promesses de Dieu sont owi en Christ et
par conséquent aussi amen par lui? » Ne semble-t-il pas qu’on
reliche d’une maniére inquiétante le lien qui unit les deux
Testaments? Cette inquiétude, il faut en convenir, est assez
naturelle en présence de la tendance a se désintéresser de la
question des rapports entre les espérances messianiques d’Is-
raél et 'Evangile de Christ, qui se manifeste de nos jours chez
quelques-uns des partisans de l'interprétation rigoureusement
historique. Mais elle ne doit pas nous induire & sacrifier le prin-
cipe méme de cette interprétation. La tendance dont nous par-
lons n’est, apres tout, qu’un effet excessif de la réaction, légi-



LA PROPHETIE MESSIANIQUE 531

time en sol, du point de vue historique conlre la confusion des
deux Testaments qui a été si longtemps & 'ordre du jour. Le
movyen de la combalttre avec succés n’est pas de retomber, a la
suite de Hengstenberg et d’autres, dans les errements de ’exé-
gése traditionnelle *. La seule chose & faire, c’est de s’élever plus
haut, & une conceplion vraiment organique de 'histoire de la
révélation et de la rédemption. Dans ce but, il faut prendre ré-
solument position sur le terrain historique et chercher sur cette
base arésoudre ce probléme qui, quoi qu’on en dise, s’imposera
toujours de nouveau au théologien chrétien: De quelle maniére

' C'est au contraire b le meilleur moyen de discréditer de plus en plus
’Ancien Testament, et la théologie elle-méme, aux yeux de tous ceux
qui ont le sens historique quelque peu développé. 1l nous en cotte de le
dire, mais c'est la I'impression qui nous est restée de la lecture de 1'ar-
ticle sur le Psautier de M. Reuss dans la derniere livraison de cette revue.
Hengstenberg et, qui plus est, M. de Mestral (paix h sa mémoire!) y
sont encore dépassés. Pour vous en convaincre, relisez, — 1l faut relire
pour en croire ses yeux, — ce qui est dit, au bas de la page 409 et au haut
de la suivante, de cette parole d'un i)salmiste : « Je lave mes mains dans
I'innocence, » comme devant étre rapportée au Messie!! — Ce n'est pas
ici le lieu de faire la critique de I'article en question. Nous n’avons pas
la prétention de nous ériger en avocat de M. Reuss, et les questions tou-
chées, ou plutdt tranchées, dans les pages que nous avons en vue pour-
ront &tre étudiées une fois ou I'autre, dans cette revue, avec le développe-
ment que comporte leur importance. Une observation, cependant, que
nous croyons ne pas devoir garder par devers nous-méme, c’est que l'au-
teur de 'article cité pourrait bien dire en son propre non, et en parlant
de cette littérature théologique francaise qu'il déclare si pauvre, ce qu'il
dit, en commencant, au nom des théologiens de langue frangaise en par-
lant de la tris riche science allemande : « Nous vivons d’emprunts...
Nous avons pris I'habitude d'y puiser largement, sans nous préoccuper
assez de travailler sur notre propre fonds, d’'nune manikre originale. » —
D'un autre coté, qu’il nous soit permis de saisir cette occasion pour ex-
primer le joyeux étonnement avec lequel nous avons vu le sens histori-
aue de la prophétie scrupuleusement respecté, en dépit de la tradition
séculaire, dans une publication ou, & parler franchement, nous ne nous y
serions pas attendu. Nous voulons parler de quelques-unes des médita-
tions sur le prophete Esale qui ont paru dans I'dnnée bibligue publiée &
Lausanne par les sections romandes de I'union évangélique suisse. Voyez
en particulier celles du 2 et du 4 septembre sur Esaie VII, 10-17 et
VIII, 1-18.



B33 E. RIEHM

et dans quelle mesure la prophétie de ’Ancien Testament a-t-elle
annoncé d’avance la bonne nouvelle du salut en Jésus-Christ?

La tache, certes, n’est pas facile. Mais la voie est ouverte, les
premiers pas ont été faits. Plusieurs des représentants les plus
autorisés de la théologie biblique en Allemagne ont publié sur
ce sujet, et & ce point de vue, des travaux d’un mérite durable.
Il suffit de nommer MM. Gustave Baur, Bertheau, Diestel,
Herm. Schultz !, plus récemment Ewald, dans son dernier
grand ouvrage ®*. Dans une certaine mesure, on peut ranger
également ici feu le professeur Oehler, ’auteur de la Théologie
de I’Ancien Testament dont il a été rendu compte naguére par
un de nos collaborateurs ®, et qui a paru dés lors dans une
traduction francaise par M. le pasteur Henri de Rougemont.

L’ouvrage que nous désirons signaler aujourd’hui & ’attention
de nos lecteurs est un nouveau et remarquable essai de con-
tribuer & la saine intelligence de la prophétie messianique et,
partant, a la solution du probléme historique dont nous venons
de parler. M. Riehm a réuni dans ce petit volume trois articles
qu’il avait fait paraitre précédemment dans les Studien und
Kritiken, mais en les retouchant et les complétant sur plusieurs
points. Ce qu’il nous offre, ce n’est ni un commentaire sur les
oracles messianiques renfermés dans I’Ancien Testament, ni
une histoire suivie de la prophétie messianique, c’est une étude,
trés consciencieuse et remarquablement pondérée, comme tout
ce qui sort de la plume de cerespectable savant, sur trois ques-
tions capitales en cette matiere, celle des origines de la pro-
phétie messianique, celle de ses caracteres historiques, celle
enfin de ses rapports avec Uaccomplissement dans la nouvelle
économie.

Nous ne pouvons pas songer a condenser en quelques
pages la substance d’un travail dont la valeur réside dans les

* Voir Revue de théologie et de philosophie, V1¢ année (1873), pag. 414 et
suiv., 456 et suiv.

* Die Lehre der Bibel von Gott oder Theologie des Alten und Neuen
Bundes, 4 vol., Leipzig, 1871-1876. Voyez en particulier I, 299 et suiv., III,
197 et suiv., 304 et suiv., IV, 224 et suiv.

* Revue de théologie et de philosophie, livraison de janvier 1876,



LA PROPHETIE MESSIANIQUE 533

développements et les exemples les plus détaillés autant que
dans les vues générales. Celles-ci risquent fort de n’étre com-
prises qu’da moitié, de n’étre pas saisies dans toute leur portée
et dans toute leur justesse, lorsqu’elles ne sont pas élucidées
et appuyées par les premiers. (e n’est donc que pour donner
une idée sommaire des sujets traités et de la méthode suivie
(que nous publions les pages ci-apres, heureux si ce rapide
apercu pouvait engager quelques-uns de nos lecteurs a étudier
le livre lui-méme. Il le mérite & tous égards. Nous croyons que
I’étude en sera particulierement profitable 4 la jeune géné-
ration théologique.

D’ol est venue au peuple d’Israél la prophétie messianique,
c’est-a-dire cette attente et ces promesses d’un avenir de per-
fection et de gloire «a la fin des jours, » qui distinguent ce peu-
ple d’une facon si caractéristique de tous les peuples de 'anti-
quité et qui ont fait de lui « le peuple de '’espérance? »

Le supranaturalisme ordinaire répond : Israél la devait & une
révelation de Dieu. A dire vrai, cette réponse n’en est pas une.
Assurément, les prophéties messianiques, comme la prédication
prophétique en général, supposent une action réelle, plus que
cela, une action extraordinaire de ’esprit divin sur l'esprit des
prophétes. Méconnaitre ce fait, qui est attesté par chaque page
des écrits prophétijues, c’est se condamner d’avance i ne rien
comprendre 2 la nature spécifique et intime du prophétisme
hébreu. Mais, encore une fois, cuelle est 'origine de la pro-
phétie messianique? De quelle maniére, dans quelles conditions
a-t-elle pris naissance? Quels en étaient les germes et les
racines dans la conscience prophétique? — car enfin l'esprit
révélateur n’agit pas comme un deus ex machina. Son action
est toujours en un rapport organicue avec les convictions, les
conceptions, les connaissances religieuses et historiques qui
existent déja dans I'esprit du prophéte, et se déploie conformé-
ment aux lois générales de 'esprit humain; autrement, elle
serait psychologiquement inconcevable. — Pour répondre & la



b34 E. RIEHM

question posée, il s’agit de montrer comment les espérances et
les prophéties messianiques ont pu et ont di sortir des en-
trailles mémes de la religion fondée en Israél par les révélations
de Dieu et dont les prophétes étaient par excellence les repré-
sentants. Les germes d’ou s’est développée organiquement la
prophétie messianique, ce sont les grandes idées implantées
dans la conscience religieuse d’Israél, idées d’un contenu éton-
namment riche et profond, dont personne n’était plus pénétre
que les prophetes.

La premiere et la plus fondamentale de ces idées, c’est celle
de 'alliance. du pacte indissoluble entre le Dieu saint et le peu-
ple de son choix, laquelle a trouvé son expression classique
dans cette déclaration que « Jehovah veut étre le dieu d’Isracl
et qu’lsraél doit devenir son peuple.» (Iix. VI, 7; comp., XIX,
9, 6, etc.) A celte idée s’en rattache étroilement une autre, celle
du regne de Dieu, régne de justice et de paix, ou la volonté di-
vine est la maitresse absolue, olt Jehovah gouverne en roi et
en juge supréme. Enfin, parmi les idées qui ¢taient & la base
des diverses institutions de la théocratie israélite, il n’en est
pas de plus féconde et de plusimportante pour le sujet qui nous
occupe que celle de la royauté théocratique, instituée par Sa-
muel : I'idée de «1'Oint de Jehovah, » choisi et adopté par lui
pour fils, établi en Sion pour étre, d'une part, le représentant
visible, le lieutenant terrestre du Dieu-roi invisible, d’autre
part le représentant de son peuple, non-seulement vis-i-vis des
autres peuples et rois de la terre, mais devant Dieu. (Comp.
surtout 2 Sam. VII et les psaumes dils messianiques, 11, XX,
XXI, XLV, LXXII, LXXXIX, CX, qui, & 'occasion de tel ou tel
roi historique,exprimentles espérances, les veeux, les promesses
impliquées dans la grande et féconde conception de la rovauté
théocraticue.)

Il est aisé de voir comment de ces idées fondamentales de la
religion israclite a di sortir la prophétie messianique, d’abord
dans le sens étendu du mot, puis dans le sens plus spécial de
Pattente du Roi messianique. Elle a dii en sortic par le fait du
contraste entre la réalité el Uidéal. Ce contraste résullait tout
d’abord des nombreuses infidélités d’Isracl, ainsi que des fai-



LA PROPHETIE MESSIANIQUE 535

blesses, des injustices, de l'incapacité, de 'impiété méme de
la plupart des représentants successifs du pouvoir royal. Mais,
en outre, les dmes plus profondes, les esprits plus éclairés de-
vaient arriver de plus en plus & la conviction que ce contraste
tenait & une autre cause encore, c’est que l'idée de l'alliance,
de la communion avec Dieu, ne pouvait se réaliser que trésim-
parfaitement dans une théocratie comme celle fondée par Moise,
et que, de méme, l'idée du régne de Dieu, de la royauté de
Jehovah, trouvait une réalisation bien incompléte dans un état
gul n’embrassait qu’une seule nation, qui, méme pendant les
grands jours de David et de Salomon, n’avait étendu son in-
fluence que sur une partie du monde connu. Plus l'état de
choses actuel laissait a4 désirer, plus les jugements de Dieua
contre son peuple rebelle devenaient menacants, plus les pro-
gres de la vie et de la connaissance religieuses développaient,
au sein de I'élite de la nation, le sentiment de I'insuffisance de
I’économie présente, en méme temps que la conscience de l'in-
comparable majesté de Jehovah et de la providentielle mission
d’Israél dans le monde, plus aussi la foi de I'Israélite digne de
ce nom devait se diriger du c6té de 'avenir, et attendre d’une
manifestation, plus glorieuse qu’aucune autre, de la puissance
et de lagrice divines la réalisation de toutes les promesses im-
pliquées dans les idées qui étaient a la base de la religion re-
vélée. Kt chez qui le sentiment du contraste entre l'idée et la
réalité, chez qui le désir et I'espoir de le voir disparaitre pou-
vaient-ils étre plus vivaces que chez les prophetes, ceshommes
distingués entre tous par I'énergie de leur foi, I'intensité de
leur vie morale, la profondeur et la pureté de leur connaissance
religieuse ?

I

La prophétie messianique constitue un des éléments essen-
tiels de la prédication prophétique. Cela était dans la nature
des choses. Les prophétes ont pour vocation de faire en sorle
qu’lsraél devienne de plus en plus, en effet et en vérité, ce que,
en vertu d'une élection de la grace divine, il était en idée et



536 E. RIEHM

quant a sa destination : un peuple saint et sacerdotal, apparte-
nant & Dieu en toute propriété et vivant en parfaite communion
avec lui. Pour cela, ne fallait-il pas affirmer toujours de nou-
veau, avec une énergie toujours nouvelle, en regard des mise-
res du présent, la foi au but glorieux de I'histoire d’Israél ?
Ne fallait-il pas maintenir vivante et développer avec une
croissante clarté, au sein du peuple, la conscience de sa haute
destination ? Aussi n’est-il pas d’écrit prophétique d’ou I’élé-
ment messianique soit absolument absent.

Dans ses traits généraux et essentiels, la prophétie messiani-
que est dans tous les temps et chez tous les prophétes la méme.
Jugement de Dieu contre son peuple infidéle, pour le chatier,
le cribler et le purifier; conversion du peuple, ou du moins
d’un « reste, » & son Dieu; jugement contre les nations paiennes
au pouvoir desquelles Israél a été livré, mais qui, dans leur
orgueil, ont outrepassé leur mandat en manifestant l'intention
d’anéantir la théocratie ; délivrance du peuple de Dieu; régé-
neration spirituelle et bien-étre temporel du peuple, découlant
de sa réelle et parfaite communion avec son Dieu, lequel ha-
bite au milieu de lui et fait régner dans son empire la justice
et la paix : telles sont partout les grandes lignes du tableau
que les prophétes tracent de 'histoire du régne de Dieu jus-
qu’a son dénotiment.

Mais l'exécution de détail varie infiniment d’'une époque
& une autre, d’un prophéte & un autre. On peut dire que cha-
que tableau de I’ére messianique a son coloris & lui. A quoi
tient cette diversité 7 Elle tienl en partie a Vindividualité de
chaque prophéte, 4 son caractére, 4 sa tournure d’'esprit, a
ses dons particuliers, a son éducation, a sa position sociale,
a ses expériences personnelles, sans oublier son point de
vue religieux. (Importance plus ou moins grande attachée a la
loi cérémonielle et aux diverses formes et institutions de l'an-
cienne théocratie ; profondeur ou intimité plus ou moins
grande de la vie religieuse; comparer & cet égard le premier
Esaie avec Ezéchiel, le second Esaie avec Malachie.) — Elle
tient aussi, cette diversité, a la marche progressive et gra-
duelle que suit la révélation du plan de Dieu en vue du salut.



LA PROPHETIE MESSIANIQUE 537

Il appartient & une « Histoire du développement de la prophé-
tie messianique » de faire ressortir ce fait, en montrant com-
ment le vrai caractére du régne de Dieu accompli et les
voies et les moyens de sa réalisation sont compris toujours
plus clairement et plus complétement par les prophétes dans
le cours des siécles. Ce n’est pas cett. hisloire (que notre auteur
s’est proposé d’écrire, mais les principaux éléments qui au-
raient & y figurer ont trouvé leur place dans les pages consa-
crées a ’étude de la troisieme et principale cause de la diver-
sité qui nous occupe, savoir, a l'influence que les circonstances
historiques de U'épogue exercent sur le contenu de la prophétie
messianique de chaque prophéte.

Il existe, en effet, un étroit rapport génétique et téléologique
entre le développement progressif de la prophétie messianique
et 'lustoire de la théocratie ancienne : un rapport génélique,
& cause de l'influence dont nous venons de parler; un rapport
téléologique, parce que l'histoire, non moins que la prophétie,
devait servir & préparer et & éduquer Israél en vue de 'accom-
plissement de sa mission et de 'obtention du salut messiani-
que, d’ol il résulte que 'histoire et la prophétie, pour con-
courir ensemble & la réalisation du méme but, devaient suivre
nécessairement une marche paralléle et se développer pour
ainsi dire du méme pas.

L’influence des circonstances historiques de l'époque se
manifeste.

1o Dans les traits et les couleurs dont chague prophéte revét,
et au moyen desquels il anime, ses tableaux de 1'ére mes-
slanique. Cette couleur temporelle et locale (zeitgeschichtliche
Feerbung) s’explique soit par la mission méme du prophéte,
soit par la genése psychologique de la prophétie. Elle s’expli-
que par la mission du prophéte: c’est ¢ ses contemporains qu’il
est envoyé, c’est sur eux qu’il doit exercer une action religieuse
et morale, ce sont eux, par conséquent, cu’il a toujours les
premiers en vue dans ses discours. Dés lors, il va de sol que
la prophétie messianique devait toujours mettre le salut des-
tiné & Israél en relation directe avec 1’état moral et avec la
situation historique ou le peuple se trouvait au moment donne.



538 E. RIEHM

A cette condition seulement elle pouvait demeurer toujours
jeune et vivante, toujours efficace pour consoler les fideéles au
milieu des souffrances et des périls de 'heure présente, pour
les armer contre les doutes et les découragements qui nais-
saient pour eux des conjonctures de leur siécle, pour gagner
les inconvertis et les indécis par des perspectives de salut qui
ne pouvaient avoir de prise sur les cceurs que pour autant
qu’elles étaient en rapport étroit avec les circonstances parti-
culieres du moment.

Cependant cette couleur hisloricque déterminée n’élait pas,
de la part du prophéte, 'effet d’une libre accommodation aux
circonstances et aux besoins de son temps. Elle résultait pour
lui-méme d’une nécessité intérieure, psychologique ; elle était
la conséquence des regles et des lois auxcuelles était liée I'ac-
tion révélatrice de I’esprit de Dieu, et qui tracaient a 'intuition
prophétique certaines limites infranchissables. Il importe, dans
le contenu de la prévision prophétique, de distinguer deux
éléments, I'élément idéal et 1'élément historigue. Le premier
se fonde sur la connaissance ue tout prophete avait, par les
révélations antérieures, du décret immuable de Jehovah de
maintenir le régne qu’il avait fondé ici-bas, de le maintenir en
exercant sa juslice vengeresse countre les rebelles et les impies,
sa grice et sa fideélité envers les fideles on les repentants, sa
sainte et souveraine puissance a I’égard des nations paiennes
qui prétendaient emnpécher la réalisation de ses desseins de
miséricorde, — et non-seulement de le maintenir, mais de le
faire parvenir, au travers de toutes les oppositions et de tous
les jugements, a sa perfection idéale, pour le salut d'Israél et
le plus grand bien de toutes les familles de la terre. Aucun
prophéte ne perd de vue ce but final, ce terme idéal des voies
de Dieu, bien qu’il n’apparaisse pas chez tous avec la méme
clarté et d’'une maniére également compléte.

L’élément concret et historique de la prévision prophétique
concerne les voies et moyens ou, en d’autres termes, les faits,
les circonstances, les événements historiques par lesquels ce
but doit étre atteint. Et c’est ici surtout que se montrent les
bornes dans lesquelles était renfermée la faculté prophétique



LA PROPHETIE MESSIANIQUE 539

de prevoir I'avenir. Chaque prophéte a son horizon historique
déterminé. Cet horizon est tantot plus borné, tantot plus étendu,
mais il n’embrasse Jamais, des choses @ venir, que ce que le
présent, connu du prophéte et envisagé par lui & la lumiére du
dessein immuable de Dieu et des lois fondamentales de son
gouvernement, en portait déja dans son sein fécond. Dans ces
[vmites, la certitude produite dans Pesprit du prophéate sur ce
qui est résolu dans les conseils de Dieu peut se traduire, dans
I'occasion, par la prescience claire et précise de certains faits
particuliers. Exemples: I'oracle de Michée I’ancien (1 Rois XXII,
17 et suiv.) ; celui d’Amos relativement & la déportation des
Araméens (I, 3 ss.); celui d’Esaie concernant les rois alliés de
Damas et de Samarie. (VII, 7, 16; VIII, 4, etc.) En revanche, le
cours ultérieur de I’histoire, ce qui n’est plus en connexion im-
meédiate avec la situation présente, les périodes nouvelles qui
s’ouvrent dans des conditions historiques différentes, a plus
forte raison les incidents qui se produiront sur cette scéne &°
venir, restent cachés pour le prophéte, non moins que pour ses
contemporains, dans 'impénétrable secret du conseil de Dieu.
(est 1a, soit dit en passant, une des raisons pour lesquelles les
chap. XL-LXVI du livre d’Esaie ne peuvent étre attribués au
prophéte du VIIIe siécle.

Une autre borne de la prévision prophétique consiste en ce
que le prophete ignore le temps et 'heure ou le dessein de ré-
demplion arrivera i sa parfaite réalisation. (Cp. Marc XIII, 32;
Act. I, 7.) Or, comme il est dans la nature de toute espérance
ardente de se représenter son idéal comme devant se réaliser
dans un prochain avenir, surtout lorsque cette espérance dé-
coule de la foi au Dieu tout-puissant, les prophétes, — comme
plus tard les apotres, — attendaient, 'un aprés autre, le pro-
chain avénement de I'ére messianique. L’énergie de leur foi et
de leur espérance leur faisait hiter les temps. C’est par la, plus
encore que par le caractére visionnaire de leurs révélations,
que s’explique le fait que, régulierement, ils avancent « la fin
des jours » jusqu’a la limite de leur horizon historique. La con-
séquence de cette attente, c’est que la prophétie ne distingue
pas trés netlement ce qui se rapporte a I’histoire du regne de



540 E. RIEHM

Dieu pendant la période prochaine, de ce qui concerne les der-
niers temps, mais qu’elle comprend tout en un seul et méme
tableau. Il en résulte que la gloire et le bonheur de ’époque
messianique apparaissent au prophete a4 travers le prisme du
présent, sous des couleurs en rapport avec son propre mi-
lieu, et si 'on peutdire ainsi, avec son atmosphére historique.
De 13, dans la peinture des choses {inales, des traits que nom-
bre d’exégétes croient, bien a tort, devoir prendre dans un sens
figuré ou symbolique, comme quand il est parlé de la réunion
du royaume des dix tribus avec le royaume de Juda, de la réin-
tégration de la dynastie davidique dans son antique splendeur,
de la soumission des Edomites, des Moabites et des Philistins,
du joug assyrien brisé, etc. Sans aucun doute, c’était la, pour
les prophétes et leurs contemporains, plus que des symboles.
D’autre part, il en résulte aussi que parfois I'avenir le plus
prochain est déja tout illuminé de ’éclat de I’avenir final, que
le jour, par exemple, du jugement prévu par le prophéte est
dépeint par lui comme si ce devait étre le dernier et universel
jugement. (Esa. II.)

Dira-t-on que les bornes imposées & la prévision prophéti-
que constituent un défaut, une tache qui dépare la prophétie
messianique ? Ce serait faire preuve d’'une conception bien su-
perficielle des choses. Ces limites étaient tracées aux prophetes
par la méme sagesse pédagogique qui, plus tard, a caché aux
apoOtres, et nous cache aussi & nous, le moment ot le Fils de
I’homme doit revenir dans la gloire. Quelle influence la pro-
phétie messianique aurait-elle pu exercer sur ceux & qui elle
était tout d’abord destinée, si, au lieu de revétir la forme his-
torique, le caractére concret dont il vient d’étre parle, elle
leur avait montré le terme final de Thistoire du regne de
Dieu dans un lointain et nébuleux avenir, sans rapport orga-
nique avec la situation et les circonstances de leur temps? Et
d’un autre coOté, quel intérét moral pouvait-il y avoir pour
les Israélites d’une époque donnée a étre renseignés en détail
sur ce quise passerait tant et tant de siécles aprés eux ? L’es-
sentiel, pour eux, au point de vue religieux et moral, était que
la prophétie, en éclairant de sa lumiere le présent et 'avenir



LA PROPHETIE MESSIANIQUE 541

prochain, leur fournit le moyen de s'orienter au milieu des
difficultés et des obscurités de leur époque, qu’elle leur apprit
& voir dans latournure (ue prenaient les événements contem-
porains une dispensation divine destinée & amener, tot ou tard,
la grande crise finale, et qu’elle imprimat & leurs pensées, &
leurs sentiments, & toute leur conduite une direction conforme
aux vues de Dieu et & ses saintes exigences & 'égard de son
peuple.

20 1l existe entre ’histoire et la prophétie une autre con-
nexion plus profonde que celle que nous venons de constater.
L’influence des circonstances de temps et de lieu ne se fait pas
sentir seulement dans la forme etles couleurs de la prophétie
messianique, elle s’étend jusqu’a son contenie, jusqu’a sa subs-
tance idéale, A cet égard, deux points mérilent laplus sérieuse
attention. Ils ont été élucidés par M. Riehm avec un soin tout
particulier.

Et d’abord rappelons que 'organisme de 'ancienne théocra-
tie se composait de différents facteurs dont chacun a joué un
role plus ou moins important dans histoire: d’une part, la
communauté théocratique, le sacerdoce, 'ordre des prophétes;
d’autre part, la masse du peuple, 'aristocratie, la royauté. L’in-
fluence de ces divers facteurs sur la vie nationale et sur la
marche de I'histoire est bien loin d’avoir été toujours la méme.
Les roles ont plus d’une fois changé dans le cours des siécles.
Par une conséquence toute naturelle, les aspirations nationales,
les espérances théocratiques ont dt s’appuyer tantot sur 'un,
tantot sur l'autre de ces facteurs, selon qu’il exergait une action
plus ou moins marguée sur la chose publique et sur les desti-
nées de la nation. Les prophétes, de leur co6té, ne pouvaient
se soustraire & ces influences historiques. Leurs regards, leur
attention, leur intérét devaient nécessairement se fixer sur
celui des organes du corps théocratique qui, a leur époque,
jouait le role prépondérant. Or il était impossible que cela
n’'influét pas sur le contenu de leurs oracles. La loi qui préside
a cet égard au développement de la prophétie messianique peut
se formuler comme suit : « Les propheétes font des divers fac-
teurs de I’organisme théocratique I'objet de leurs prédictions



542 E. RIEHM

messianiques dans la mesure ou ceux-ci pouvaient exercer, a
leur époque, une influence décisive sur la réalisation du régne
de Dieu idéal, en sorte que, dans les différentes périodes de
I’histoire de 'ancienne alliance, c’est tantot 'une, tantot 'autre
des idées contenues dans la religion israélite, et en quelque
sorte incarnées dans l'ancienne théocratie, qui forme le point
de départ principal de la prophétie messianique etla principale
source du contenu qui lui est propre.» C’est le professeur
Hofmann, d’Erlangue, qui a le mérite d’avoir le premier fait
ressortir cette loi parmi les théologiens qui croient & une ré-
vélation positive de Dieu dans I’Ancien Testament. Sous ce
rappert, son livre Prophétie et accomplissement (1841) a fait
époque, et il conserve sa valeur malgré les nombreux défauts
que 'on peut y relever et qui liennent en bonne partie & ce
que Pauteur renie en principe toute critique des sources. —
M. Riehm démontre I'exactitude de cette loi en passant suc-
cessivement en revue: i° le développement de l’espérance
messianique proprement dite, qui a sa source et son point de
départ dans l'idée de la royauté théocratique ; 20 les circon-
stances historiques dans lesquelles 'idée du sacerdoce a acquis
toute sa signification messianique ; 3° 'attente que le régne de
Dieu accompli se réalisera par le fait que Jehovah lui-méme
viendra faire son entrée dans son temple pour y demeurer éter-
nellement au milieu de son peuple.

Voici le second point ou se fait sentir 'influence de ’histoire
contemporaine sur le contenu idéal de la prophétie messiani-
que. — L’histoire, et non-seulement [’histoire particuliere du
peuple de Dieu, mais celle de I'ancien monde en général, n’est
autre chose quel’exécution progressive du plan que Dieu avait
con¢n pour amener la réalisation de son dessein de salut. Or,
la marche progressive de cette histoire est dominée tantot par
I'une, tantot par 'autre des grandes lois de 'ordre moral. Sui-
vant P’état religieux et moral d'Israél, suivant sa situation exté-
rieure et ses relations avec les autres nations, ¢’est tantot l'une,
tantot l'autre des éternelles vérités, des divines pensées qui,
dans leur ensemble, forment comme le programme de gouver-
nement du Roi des rois, qui détermine et dirige le cours des



LA PROPHETIE MESSIANIQUE 043

événements. Kt par le fait qu’elle est 'excécution progressive du
plan de Dieu, I'histoire sert aussi & sa révélation graduelle. A
chaque phase nouvelle de son développement, se dévoilent,
dans la régle, de nouveaux éléments du plan divin, des élé-
ments qui étaient restés cachés pendant les périodes précé-
dentes. G’est au prophete qu’il appartenait et qu’il était donné
de discerner, au milieu de 'apparente confusion des événe-
ments du jour, les pensées divines qui présidaient & ’histoire
de son temps; a lul d’y découvrir la téléologie divine, de com-
prendre le pourquoi et le but de ce que Dieu faisait dans le
présent et de ce qu’il se préparait & faire dans un prochain
avenir. Observer « les signes des temps » et les expliquer a
leurs contemporains, étre aupres d’eux les interprétes du lan-
gage (ue Dieu tenaitl & son peuple par les fails de I'histoire,
¢tait une des principales attributions des prophétes.

Que résulte-t-il de la pour la prophétie messianique? Il en
résulte nécessairement, vu sa geneése psychologique, que celles
des divines pensées qui, & 'époque de tel ou lel prophéte, do-
minaient la marche de 'histoire et, par conséquent, préoccu-
paient son esprit, doivent former aussi le fonds de ses oracles
et y imprimer leur cachet. Pour la méme raison, de nouveaux
« signes des temps » enrichiront aussi la prophétie messianique
d’idées nouvelles. A chaque progrés décisif de 1'histoire, toutes
les fois qu’une « chose nouvelle » se prépare ou commence &
se produire, de nouvelles perspectives s’ouvriront, aux yeux
illuminés du prophete, sur le plan de Dieu et sur les voies et
moyens de son exécution. De 1a ce parallélisme entre le déve-
loppement de I'histoire de la théocratie et celui de la prophétie
messianique, dont il a été parlé plus haut.

Encore ici, M. Riehm a soin d’éclaircir et d’illustrer ses re-
marques au moyen d’exemples tirés de la littérature prophéti-
que. Il montre la prophétie relative & 'entrée des genltils dansle
royaume du vraiDieu surgissant pour la premiere fois dans les
oracles d’Esaie et de Michée, c’est-a-dire a 'époque ol les rois
d’Assyrie affichent la prétention de fonder une monarchie uni-
verselle et oli, par suite des succés remportés par celte grande
puissance, les destinées d’'Israél commencent & se méler a celles



Di4 E. RIEHM

de toutes les nations du monde alors connu. Il nous la montre,
cette méme prophétie, déployant ses plus belles et plus riches
fleurs dans le livre du Deutéro-Esaie, c'est-a-dire pendant
I’exil, alors que, au contact journalier des paiens, les Israélites
fideles purent se convaincre par leurs propres yeux du néant
et de I'absurdité de l'idolatrie, et eurent d’autant plus claire-
ment conscience du prix inestimable du céleste trésor dont ils
étaient les dépositaires, et de la puissance invincible de la vé-
rité. Autres exemples: I'idée, si caractéristique pour les pro-
phétes de I’époque assyrienne, qu'un reste seulement se conver-
tira et aura part au salut messianique; — la vérité que « la
droite de Jehovah demeure victorieuse; » — la conception
d’une « nouvelle alliance » (Jér. XXXI, 29 el suiv. ; cp. III, 16,
et suiv.); — l'idée, éclose pendant I'exil, que la fidélité jusqu’a
la mort, & travers la souffrance et ’abaissement, est le chemin
de la gloire, que la victoire doit étre achetée au prix d’une ap-
parente défaite ; — enfin cette intuition profonde qu'lsraél, que
I’humanité doit son salut & la souffrance substitutive que prend
sur lui « le serviteur de Jehovah, » innocent et fidéle jusqu’au
bout & sa mission prophétique. (Esa. LIIL)

111

Accord et différence entre la prophétie de I’Ancien Testa-
ment et son accomplissement dans le Nouveau.

10 Il ressort des résultats auxquels on est conduit par I'étude
du caractere historique de la prophétie, combien il est inexact
de dire, avec le supranaturalisme traditionnel, 1° qu’il suffit de
rassembler tous les traits épars dans les divers oracles messia-
niques et d’en composer une seule grande mosaigue, pour avoir
un tableau complet du salut et de son accomplissement tel que
I'esprit de Dieu l'avait donné a contempler aux propheétes, —
et de prétendre 2° que, si ce tableau ne suffit pas pour repré-
senter toute la richesse et toute la gloire du salut évangélique,
cependant il ne saurait y avoir dans les oracles messianiques
un seul trait, un seul, & qui ne répondit pas exactement un
trait quelconque de I’accomplissement en Christ et dans son



LA PROPHETIE MESSIANIQUE 45

[wb]]

régne. Essaver de faire une pareille mosaique et vouloir élablir
cet accord de tous les traits de détail est une entreprise aussi
injustifiable qu’inexécutable. Les divers oracles messlaniques,
entendus comme ils exigent de I'élre, dans leur sens histori-
que, ne peuvent pas se comparer aux petites pierres d'un ou-
vrage de rapport, — conceplion toute extérieure et mécanique.
— mais aux diverses formes d’un vivant organisme, végetal ou
animal, qui en se développant parcourt une série de phases
plus ou moins distinctes.

Les éléments concrets de la prophétie messianique, les traits
empruntés aux circonstances historiques du moment, avaient
assurément leur imporlance a I'époque ou l'oracle fut pro-
noncé; sans eux il n’aarait rempli que bien imparfaitement son
but auprés des contermnporains; mais celte importance, quelque
grande qu’elle fut, était cependanl passagére. Dans une phase
subséquente de I'histoire, alors que les circonstances élaient
devenues sensiblementdifférentes, ces €léments-la ne pouvaient
plus avoir la méme signification. Pour autant gu’ils n’avaient
pas déja trouvé leur accomplissement, au moins relatif et par-
tiel, & 'entrée de la période nouvelle, ils ne powvaient désor-
mats plus s’accomplir dans le sens qu’ils avaient eu pour le
prophéte et pour ses contemporains. Aussi la prophétie elle-
meme, dés que la face du monde a changé, se dépouille-t-elle
des traits et des couleurs propres & 1'époque précédente pour
revélir une forme plus en rapport avec I'état de choses nou-
veau. La conséquence de ces métamorphoses successives,
c¢’est qu’une partie assez notable du contenu des divers oracles
messianiques reste tnaccomplie dans la sphere du Nowveau
Testament.

Mais si ces traits comme tels, dans leur teneur historique et
dans le sens iue devaient y attacher les contemporains,
n’'avaient ¢u’une signification passagére, il leur revient cepen-
dant, & nos yeux, une signification durable en tant que, dans
l'une des phases du développement de I'histoire et de la pro-
phétie, ils ont servi d’enveloppe ou de véhicule a la substance
1déale de la révélation sotériologique ; en tant que, & un mo-
ment donné, c’est sous cette forme-la que certains éléments

THEOL. ET PHIL. 1376. 35



o406 E. RIEHM

constitutifs de I'idée messianique sont apparus & la conscience
et & lintuition de tel ou tel prophete. A ce point de vue, mais A
ce point de vue seulement, il est vrai de dire que les divers
oracles se completent les uns les autres, et que méme les traits
historiques et temporaires qu’ils renferment se rapportent
finalement ¢ Christ et & son régne. Ils ont tous, dans une cer
laine mesure, un caractere typico-messianique.

20 Ce qui vient d’étre dit des éléments historiques, propres
i telle ou telle époque, s’applique semblablement aux traits et
aux couleurs spécifiquement théocratiques. Les prophéties mes-
sianiques ont leurs racines dans le terrain de I’Ancien Testa-
ment. Il est donc naturel qu’elles revétent des formes qui se
ressentent de cette origine. En particulier, quoi d’étonnant si
la conception prophétique du régne de Dieu accompli ne s’est
jamais entierement dégagée de l'influence exercée sur les pro-
phétes par la vue de la théocratie existante ? Cependant, & cet
égard encore, la prophétie porte déja son correctif en elie-
méme. 1l est des prophétes, principalement Jérémie et Deutéro-
Esaie, qui ont plus ou moins clairement conscience de ce que
les formes théocratiques, appliquées & I'économie parfaite de
I'avenir, avaient d’inadéquat, et chez lesquels, dans certains
passages de leurs oracles, ces formes semblent n’avoir plus
qu’'une signification symbolique. (Par exemple Esa. LXVI, 23.)
Par la lumiére qui, de ces points culminants de son dévelop-
pement, se répand sur les degrés inférieurs, la prophétie exerce
elle-méme sur son contenu une critique instructive. Elle permet
de distinguer, parmi ses éléments, ce qui tient & la substance
méme de la révélation de ce qui n’est que forme temporaire et
conception individuelle (voir surtout Ezéchiel); ce qul est pen-
sée divine et s’est réellement accompli en Christ, de ce qui
n’a de signification durable qu’en vertu de son caractére sym-
bolique et typique. (Sacrifices sanglants, distinction entre pré-
tres et laiques, etc.)

3° Toutefois, méme dans ses plus hautes sommités, méme la
ol elle atteint au plus haut degré de spiritualité et d’'universa-
lisme, la prophétie messianique ne pouvait s’affranchir de
toutes les conceptions inhérentes au point du vue de I’Ancienne



LA PROPHETIE MESSIANIQUE 547

Alliance. Il en est qui persistent chez tous les prophétes, du
commencement a la fin, et dont, seule, la pleine lumiére du
Nouveau Testament révéle le caractére transitoire et la valeur
purement typique et symbolique. Telle est, en particulier, la
conception que Jérusalem sera aussi dans I’économie nouvelle
la résidence de Dieu sur la terre et le centre permanent du
regne de Dieu et de son culte. (Cp. la parole de Jésus & la Sa-
maritaine, Jean IV, 21 et suiv., et l'antithese entre la Jéru-
salem d’en bas et la Jérusalem d’en haut, la Jérusalem nouvelle
ou céleste, dans la théologie juive, ainsi que dans I’Apoca-
lypse, dans l'épitre aux Hébreux et chez I’apdtre Paul.) Telle
est encore la conception, étroitement liée & celle-1a, qu’Israél,
le peuple ¢lu, formera dans I’ére messianigue le noyau du peu-
ple de Dieu, qu’il occupera, comme nation, une position royale
dans la théocratie & venir, et y jouera le role de médiateur
sacerdotal entre Dieu et le reste de 'humanité. On sait qu’il
existe, surtout en Angleterre et en Allemagne, une école nom-
breuse, ayant a sa téte des théologiens de renom, (ui pense
que cette partie des oracles prophétiques s’accomplira effecti-
vement a la lettre lorsque les xwwpot $viv seront écoulés. Loin
de constituer, comme le prétendent ses représentants, un
progrés dans l'intelligence de la prophétie, cette tendance dite
« réaliste » marque un recul et mérite la qualification d’hé-
résie judaisante dont on I’a gratifiée. Tout en reprochant avec
beaucoup de raison & P’ancienne orthodoxie de trop spiritua-
liser le sens des textes prophétiques, elle partage avec elle la
présupposition erronée que chaque trait de la prophétie de
I’Ancien Testament doit s’accomplir dans tout son contenu
dans le Nouveau. Comme elle aussi, elle se rend coupable de
la faute qui consiste & confondre les deux Testamenls, avec
cette différence seulement qu’elle importe dans I’économie du
Nouveau ce qui appartient a celle de PAncien, tandis que celle-
la reportait dans I’Ancien ce qui est propre au Nouveau. Les
pages dans lesquelles notre auteur traite cette question ne
sont pas les moins intéressantes ni les moins concluantes du
volume.

4° Ce que Paul dit de la prophétie de son temps: « c’est



D48 E. RIEHM

partiellement (3= pépovs) que nous prophétisons, » s’applique
aussi, et dans une plus large mesure, a celle de ’Ancien Testa-
ment. Il résulte de son origine et de son caractere histori-
que (voir ci-dessus II, 2) que la prophétie ne posséde jamais
qu'une connaissance plus ou moins fragmentaire du plan de
Dieu. Elle ne parvient pas & 'envisager & la fois sous toutes
ses faces, dans la parfaite lialson de toutes ses parties, tel qu'il
se révele lors de son accomplissement dans la nouvelle Al-
liance. Ce n’est que dans sa pleine exécution que le plan de
Dieu arrive aussi & sa pleine révélation. Il suffit, & titre
d’exemple, de rappeler que c’est tantdt le Messie davidique
qui apparait comme médiateur du salut promis, tantot le servi-
teur de Jehovah, tantdot le grand prétre messianique (Zach.
III et VI), tantot 'ange de Jehovah (Mal. III, 1.) On cherche
en vain, dans ’Ancien Testament, la synthése personnelle de
ces divers organes de la manifestation rédemptrice de Dieu. Le
« Messie » n’apparait jamais qu’en qualité de 7oi ; il ne remplit
pas les fonctions sacerdotales ; la prophétie ne connait pas un
Messie souffrant et mourant pour son peuple; ce n’est pas au
Messie qu’elle attribue le pouvoir de procurer le pardon des
péchés et le renouvellement des caeurs.

5° La réalisation du dessein de rédemption en Christ et par
Christ va bien aw dela du contenu de la prophétie messianique.
Elle constitue une manifestation plus glorieuse de I’éternel
amour de Dieu, et offre un salut plus grand, plus complet que
ne le faisait prévoir la prophétie. Mais elle n’en est pas moins
Vaccomplissement de cette derniére. Ce n’est pas relacher, bien
moins encore est-ce rompre le lien qui unit entre eux ’Ancien
et le Nouveau Testament, que de reconnaitre franchement et
sans réserve le caractére fragmentaire des intuitions prophéti-
ques relatives & I’exécution du divin plan du salut. La prophé-
tie messianique tout entiere, méme dans ceux de ses oracles
qui, au point de vue historique, ne traitent pas de la personne
du « Messie, » a Christ pour objectif. Dieu a voulu qu’elle
aboutit 4 lui, et il a dirigé ’histoire de la révélation vers ce
but. Le divin décret, arrété des avant la fondation du monde,
d’apres lequel Christ devait occuper, dans le réegne de Dieu et



LA PROPHETIE MESSIANIQUE D48

dans '’humanité, la position centrale d’unique médiateur dua
salut, ce décret impliquait aussi que toutes les prophéties,
émanant des points de départ les plus divers, devaient tendre
vers lui et converger dans sa personne, comme des rayons lu-
mineux qui vont se réunir en un méme foyer. — Déja dans la
théologie, notamment dans I'’exégése du judaisme post-cano-
nique, on voit poindre 'idée gque toutes les promesses de Dien
trouveront leur accomplissement dans la personne d’un seul
et méme médiateur messianique; voir entre autres le targoum
de Jonathan. Mais la parfaite synthése des divers éléments
messianiques de la prophétie ne s’est opérée pour la premiere
fois que dans la conscience personnelle de Jésus-Christ. En
vertu de 'intime certitude qu’il avait d’étre venu au monde
pour exécuter tout le dessein du Pére relativement au salut du
monde pécheur, Jésus rapportait & sa personne toul ce que la
prophétie avait annoncé touchant 'activité et la destinée des
différents organes chargés d’amener, chacun & sa maniére, le
regne de Dieu a sa perfection idéale. Sur cette méme certitude
que, selon 'éternel dessein de Dieu, Christ est « le consomma-
teur » de tout le plan de Dieu en vue du salut, que, dés lors,
méme le contenu de celles des paroles scripturaires qui n’ex-
priment 'espérance du salut que sous une forme toute locale,
spécifiquement théocratique et, par conséquent, purement ty-
pique, tend en derniére analyse & la personne et & I'ceuvre de
Christ, sur cette méme certitude, dis-je, se fondent la plupart
des citations prophétiques de ’Ancien Testament dans les
écrits du Nouvean, C’est faire preuve d’une conception histo-
rique bien imparfaite, bien étroite, que de parler, a ce propos,
de exégése « fantastique et arbitraire » des premiers chré-
tiens. C’est également faire tort aux écrivains du Nouveau Tes-
tament (ue de traiter leur méthode herméneutique, sommai-
rement et en bloc, de méthode allégorique. Interprétation typo-
logique et interprétation allégorigue sont choses distinctes.

Les deux derniers paragraphes (6 et 7) traitent de la coinci-
dence de la prophétie et de 'accomplissement dans des traits
de détail, et de 'accomplissement de la prophétie messianique
a ’égard de I’église et du régne de Christ.



550 E. RIEHM

Nous ne terminerons pas ce compte rendu sans remercier
M. Riehm d’avoir mis son excellent travail & la portée des lec-
teurs qui n’ont pas sous la main la grande collection des Stu-
dien und Kritiken, et sans exprimer le vceu que Dieu lui per-
mette de mener bientot & bonne fin son projet de publier un
ouvrage complet sur la théologie de I’Ancien Testament.

H. VUILLEUMIER.



	La prohétie messianique

