
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 9 (1876)

Artikel: La prohétie messianique

Autor: Vuilleumier, H. / Riehm, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379210

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379210
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA PKOPHÉTIE MESSIANIQUE

E. RIEHM

C'est un des grands mérites de l'exégèse moderne d'avoir
remis en honneur le principe, longtemps méconnu et pourtant
si élémentaire, qu'il faut laisser dire à chaque auteur biblique
ce qu'il dit, rien de plus et rien de moins; qu'il faut, en d'autres
termes, s'en tenir respectueusement au sens grammatical et
historique du texte. En revendiquant avec énergie les droits du

sens historique, l'exégèse protestante n'a fait, d'ailleurs, que
revenir à ses meilleures et à ses plus glorieuses traditions.
« Comme ainsi soit, » disait Calvin au commencement de la
dédicace à Simon Grinée de son commentaire sur l'épître aux
Romains, qui fut son premier ouvrage exégétique, « comme
ainsi soit que quasi tout l'office d'un expositeur est comprins
en ce seul poinct, asçavoir de bien déclarer et descouvrir
l'intention de l'autheur lequel il a entreprins d'exposer, d'autant
qu'il mène les lecteurs hors d'icelle, d'autant aussi il s'eslongne
de son but, ou pour le moins extravague aucunement hors de

ses limites. »

On peut dire qu'en théorie la nécessité de cette méthode

herméneutique est aujourd'hui universellement reconnue. Mais

combien la pratique laisse encore à désirer Que d'inconséquences,

surtout, quand il s'agit des livres prophétiques, et

plus particulièrement quand il faudrait appliquer le principe
en question à certains passages de l'Ancien Testament qui

1 Die messianiche Weissagung, ihre Entstehung, ihr zeitgeschichtlicher
Charakter zind ihr Verhältniss zu dei- neutestamentlichen Erfüllung. Von
D. Ed. Riehm, ordentlichem Professor der Theologie in Halle. — Gotha.
Fr. And. Perthes. 1875. VIII et 214 pag. in-8.

THÉOL. ET PHIL. 1876. 34



530 E. RIEHM

passent depuis plus ou moins longtemps, dans l'église, pour
renfermer des oracles messianiques! Môme à de bons exégèles
il arrive de faiblir dans ces cas-là. Ils font fléchir le principe
devant l'autorité d'une tradition exégétique qui repose sur la
théorie, reconnue inexacte, d'après laquelle le texte devrait
être interprété en partant « du point de vue de l'accomplissement,

» ou conformément au « sens profond du misvp«. » On

oublie que pour bien déterminer le rapport qui existe entre
la prophétie et l'accomplissement, pour se faire une idée

historiquement exacte des voies admirables que la sagesse
pédagogique de Dieu a suivies à l'égard de l'humanité, et à l'égard
d'Israël en particulier, dans le but de les préparer à la pleine
manifestation de la vérité et de la vie divines en Jésus-Christ,
il ne faut pas commencer par altérer le sens historique de la

prophétie. Autre chose est le sens historique, c'est-à-dire celui

que les prophètes attachaient eux-mêmes à leurs prophéties et

qu'elles devaient avoir pour leurs contemporains; autre chose
la signification téléologique qu'acquiert une prophétie
lorsqu'on l'envisage à la lumière que projette sur elle
l'accomplissement, lorsqu'on la considère comme partie intégrante de

l'organisme de la révélation dans son ensemble. Il importe donc,
même dans la pratique, de distinguer nettement les deux choses,
et c'est toujours du sens historique pur et simple qu'il faut
partir, pour ne pas s'exposer à faire fausse route.

Mais, à force d'insister sur le caractère historique de la

prophétie, ne semble-t-il pas qu'on mine à sa base la conviction

que « toutes les promesses de Dieu sont oui en Christ et

par conséquent aussi amen par lui? » Ne semble-t-il pas qu'on
relâche d'une manière inquiétante le lien qui unit les deux
Testaments? Cette inquiétude, il faut en convenir, est assez

naturelle en présence de la tendance à se désintéresser de la
question des rapports entre les espérances messianiques d'Israël

et l'Evangile de Christ, qui se manifeste de nos jours chez

quelques-uns des partisans de l'interprétation rigoureusement
historique. Mais elle ne doit pas nous induire à sacrifier le principe

même de cette interprétation. La tendance dont nous
parlons n'est, après tout, qu'un effet excessif de la réaction, légi-



LA PROPHÉTIE MESSIANIQUE 531

time en soi, du point de vue historique contre la confusion des

deux Testaments qui a été si longtemps à l'ordre du jour. Le

moyen de la combattre avec succès n'est pas de retomber, à la
suite de Hengstenberg et d'autres, dans les errements de l'exégèse

traditionnelle '. La seule chose à faire, c'est de s'élever plus
haut, à une conception vraiment organique de l'histoire de la
révélation et de la rédemption. Dans ce but, il faut prendre
résolument position sur le terrain historique et chercher sur cette
base à résoudre ce problème qui, quoi qu'on en dise, s'imposera
toujours de nouveau au théologien chrétien : De quelle manière

' C'est au contraire là le meilleur moyen de discréditer de plus en plus
l'Ancien Testament, et la théologie elle-même, aux yeux de tous ceux
qui ont le sens historique quelque peu développé. Il nous en coûte de le
dire, mais c'est là l'impression qui nous est restée de la lecture de
l'article sur le Psautier de M. Reuss dans la dernière livraison de cette revue.
Hengstenberg et, qui plus est, M. de Mestral (paix à sa mémoire y
sont encore dépassés. Pour vous en convaincre, relisez, — il faut relire
pour en croire ses yeux, — ce qui est dit, au bas de la page 409 et au haut
de la suivante, de cette parole d'un psalmiste : « Je lave mes mains dans

l'innocence, » comme devant être rapportée au Messie!! — Ce n'est pas
ici le lieu de faire la critique de l'article en question. Nous n'avons pas
la prétention de nous ériger en avocat de M. Reuss, et les questions
touchées, ou plutôt tranchées, dans les pages que nous avons en vue pourront

être étudiées une fois ou l'autre, dans cette revue, avec le développement

que comporte leur importance. Une observation, cependant, que
nous croyons ne pas devoir garder par devers nous-même, c'est que l'auteur

de l'article cité pourrait bien dire en son propre nom, et en parlant
de cette littérature théologique française qu'il déclare si pauvre, ce qu'il
dit, en commençant, au nom des théologiens de langue française en parlant

de la très riche science allemande : « Nous vivons d'emprunts...
Nous avons pris l'habitude d'y puiser largement, sans nous préoccuper
assez de travailler sur notre propre fonds, d'une manière originale. » —

D'un autre côté, qu'il nous soit permis de saisir cette occasion pour
exprimer le joyeux étonnement avec lequel nous avons vu le sens historique

do la prophétie scrupuleusement respecté, en dépit de la tradition
séculaire, clans une publication où, à parler franchement, nous ne nous y
serions pas attendu. Nous voulons parler de quelques-unes des méditations

sur le prophète Esaïe qui ont paru dans l'Année biblique publiée à

Lausanne par les sections romandes de l'union évangélique suisse. Voyez
en particulier celles du 2 et du 4 septembre sur Esaïe VII, 10-17 et
VIII, 1-18.



532 E. RIEHM

et dans quelle mesure la prophétie de l'Ancien Testament a-t-elle
annoncé d'avance la bonne nouvelle du salut en Jésus-Christ?

La tâche, certes, n'est pas facile. Mais la voie est ouverte, les

premiers pas ont été faits. Plusieurs des représentants les plus
autorisés de la théologie biblique en Allemagne ont publié sur
ce sujet, et à ce point de vue, des travaux d'un mérite durable.
Il suffit de nommer MM. Gustave Baur, Bertheau, Diestel,
Herrn. Schultz *, plus récemment Ewald, dans son dernier
grand ouvrage î. Dans une certaine mesure, on peut ranger
également ici feu le professeur Oehler, l'auteur de la Théologie
de l'Ancien Testament dont il a été rendu compte naguère par
un de nos collaborateurs 3, et qui a paru dès lors dans une
traduction française par M. le pasteur Henri de Rougemont.

L'ouvrage que nous désirons signaler aujourd'hui à l'attention
de nos lecteurs est un nouveau et remarquable essai de

contribuer à la saine intelligence de la prophétie messianique et,

partant, à la solution du problème historique dont nous venons
de parler. M. Riehm a réuni dans ce petit volume trois articles
qu'il avait fait paraître précédemment dans les Studien und
Kritiken, mais en les retouchant et les complétant sur plusieurs
points. Ce qu'il nous offre, ce n'est ni un commentaire sur les

oracles messianiques renfermés dans l'Ancien Testament, ni
une histoire suivie de la prophétie messianique, c'est une étude,
très consciencieuse et remarquablement pondérée, comme tout
ce qui sort de la plume de ce respectable savant, sur trois questions

capitales en cette matière, celle des origines de la
prophétie messianique, celle de ses caractères historiques, celle
enfin de ses rapports avec l'accomplissement dans la nouvelle
économie.

Nous ne pouvons pas songer à condenser en quelques
pages la substance d'un travail dont la valeur réside dans les

' Voir Revue de théologie et de philosopliie, VIe année (1873), pag. 414 et
suiv., 456 et suiv.

' Die Lehre der Bibel von Golt oder Tìieologie des Alten und Neuen
Bundes, 4 vol., Leipzig, 1871-1876. Voyez en particulier I, 299 et suiv., Ill,
197 et suiv., 304 et suiv., IV, 224 et, suiv.

3 Revue de théologie et de philosophie, livraison de janvier 1876.



LA PROPHÉTIE MESSIANIQUE 533

développements et les exemples les plus détaillés autant que
dans les vues générales. Celles-ci risquent fort de n'être
comprises qu'à moitié, de n'être pas saisies dans toute leur portée
et clans toute leur justesse, lorsqu'elles ne sont pas élucidées
et appuyées par les premiers. Ce n'est donc que pour donner
une idée sommaire des sujets traités et de la méthode suivie

que nous publions les pages ci-après, heureux si ce rapide

aperçu pouvait engager quelques-uns de nos lecteurs à étudier
le livre lui-même. Il le mérite à tous égards. Nous croyons que
l'étude en sera particulièrement profitable à la jeune
génération théologique.

D'où est venue au peuple d'Israël la prophétie messianique,
c'est-à-dire cette attente et ces promesses d'un avenir de

perfection et de gloire « à la fin des jours, » qui distinguent ce peuple

d'une façon si caractéristique de tous les peuples de l'antiquité

et qui ont fait de lui « le peuple de l'espérance? »

Le supranaturalisme ordinaire répond : Israël la devait à une
révélation de Dieu. A dire vrai, cette réponse n'en est pas une.

Assurément, les prophéties messianiques, commela prédication
prophétique en général, supposent une action réelle, plus que
cela, une action extraordinaire de l'esprit divin sur l'esprit des

prophètes. Méconnaître ce fait, qui est attesté par chaque page
des écrits prophétiques, c'est se condamner d'avance à ne rien

comprendre à la nature spécifique et intime du prophétisme
hébreu. Mais, encore une fois, quelle est l'origine de la

prophétie messianique-? De quelle manière, dans quelles conditions
a-t-elle pris naissance? Quels en étaient les germes et les

racines dans la conscience prophétique? — car enfin l'esprit
révélateur n'agit pas comme un deus ex machina. Son action
est toujours en un rapport organique avec les convictions, les

conceptions, les connaissances religieuses et historiques qui
existent déjà dans l'esprit du prophète, et se déploie conformément

aux lois générales de l'esprit humain ; autrement, elle
serait psychologiquement inconcevable. — Pour répondre à la



534 E. RIEHM

question posée, il s'agit démontrer comment les espérances et
les prophéties messianiques ont pu et ont dû sortir des

entrailles mêmes de la religion fondée en Israël par les révélations
de Dieu et dont les prophètes étaient par excellence les
représentants. Les germes d'où s'est développée organiquement la

prophétie messianique, ce sont les grandes idées implantées
dans la conscience religieuse d'Israël, idées d'un contenu
étonnamment riche et profond, dont personne n'était plus pénétré
que les prophètes.

La première et la plus fondamentale de ces idées, c'est celle
de l'alliance, du pacte indissoluble entre le Dieu saint et le peuple

de son choix, laquelle a trouvé son expression classique
dans cette déclaration que « Jehovah veut être le dieu d'Israël
et qu'Israël doit devenir son peuple..» (Ex. VI, 7 ; comp., XIX,
5, 6, etc.) A cette idée s'en rattache étroitement une autre, celle
du règne de Dieu, règne de justice et de paix, où la volonté
divine est la maîtresse absolue, où Jehovah gouverne en roi et

en juge suprême. Enfin, parmi les idées qui étaient à la base

des diverses institutions de la théocratie Israélite, il n'en est

pas de plus féconde et de plus importante pour le sujet qui nous

occupe que celle de la royauté théocratique, instituée par
Samuel : l'idée de «l'Oint de Jehovah, » choisi et adopté par lui
pour fils, établi en Sion pour être, d'une part, le représentant
visible, le lieutenant terrestre du Dieu-roi invisible, d'autre
part le représentant de son peuple, non-seulement vis-à-vis des

autres peuples et rois de la terre, mais devant Dieu. (Comp,
surtout 2 Sam. VII et les psaumes dits messianiques, II, XX,
XXI, XLV, LXXII, LXXXIX, CX, qui, à l'occasion de tel ou tel
roi historique, expriment les espérances, les vœux, les promesses
impliquées dans la grande et féconde conception de la royauté
théocratique.)

Il est aisé de voir comment de ces idées fondamentales de la

religion israélite a dû sortir la prophétie messianique, d'abord
dans le sens étendu du mot, puis dans le sens plus spécial de

l'attente du Roi messianique. Elle a dû en sortir jiar le fait du

contraste entre la réalité el l'idéal. Ce contraste résultait tout
d'abord des nombreuses infidélités d'Israël, ainsi que des fui-



LA PROPHÉTIE MESSIANIQUE 535

blesses, des injustices, de l'incapacité, de l'impiété même de

la plupart des représentants successifs du pouvoir royal. Mais,
en outre, les âmes plus profondes, les esprits plus éclairés
devaient arriver de plus en plus à la conviction que ce contraste
tenait à une autre cause encore, c'est que l'idée de l'alliance,
de la communion avec Dieu, ne pouvait se réaliser que très
imparfaitement dans une théocratie, comme celle fondée par Moïse,
et que, de même, l'idée du règne de Dieu, de la royauté de

Jehovah, trouvait une réalisation bien incomplète dans un état

qui n'embrassait qu'une seule nation, qui, même pendant les

grands jours de David et de Salomon, n'avait étendu son
influence que sur une partie du monde connu. Plus l'état de

choses actuel laissait à désirer, plus les jugements de Dieu
contre son peuple rebelle devenaient menaçants, plus les progrès

de la vie et de la connaissance religieuses développaient,
au sein de l'élite de la nation, le sentiment de l'insuffisance de

l'économie présente, en même temps que la conscience de

l'incomparable majesté de Jehovah et de la providentielle mission
d'Israël dans le monde, plus aussi la foi de l'Israélite digne de

ce nom devait se diriger du côté de l'avenir, et attendre d'une

manifestation, plus glorieuse qu'aucune autre, de la puissance
et de la grâce divines la réalisation de toutes les promesses
impliquées dans les idées qui étaient à la base de la religion
révélée. Et chez qui le sentiment du contraste entre l'idée et la

réalité, chez qui le désir et l'espoir de le voir disparaître
pouvaient-ils être plus vivaces que chez les prophètes, ces hommes

distingués entre tous par l'énergie de leur foi, l'intensité de

leur vie morale, la profondeur et la pureté de leur connaissance

religieuse

II

La prophétie messianique constitue un des éléments essentiels

de la prédication prophétique. Cela était dans la nature
des choses. Les prophètes ont pour vocation de faire en sorte

qu'Israël devienne déplus en plus, en effet et en vérité, ce que,
en vertu d'une élection de la grâce divine, il était en idée et



536 E. RIEHM

quant à sa destination : un peuple saint et sacerdotal, appartenant

à Dieu en toute propriété et vivant en parfaite communion
avec lui. Pour cela, ne fallait-il pas affirmer toujours de

nouveau, avec une énergie toujours nouvelle, en regard des misères

du présent, la foi au but glorieux de l'histoire d'Israël
Ne fallait-il pas maintenir vivante et développer avec une
croissante clarté, au sein du peuple, la conscience de sa haute
destination Aussi n'est-il pas d'écrit prophétique d'où
l'élément messianique soit absolument absent.

Dans ses traits généraux et essentiels, la prophétie messianique

est dans tous les temps et chez tous les prophètes la même.
Jugement de Dieu contre son peuple infidèle, pour le châtier,
le cribler et le purifier; conversion du peuple, ou du moins
d'un <( reste, » à son Dieu; jugement contre les nations païennes
au pouvoir desquelles Israël a été livré, mais qui, dans leur
orgueil, ont outrepassé leur mandat en manifestant l'intention
d'anéantir la théocratie ; délivrance du peuple de Dieu;
régénération spirituelle et bien-être temporel du peuple, découlant
de sa réelle et parfaite communion avec son Dieu, lequel
habite au milieu de lui et fait régner dans son empire la justice
et la paix : telles sont partout les grandes lignes du tableau

que les prophètes tracent de l'histoire du règne de Dieu
jusqu'à son dénoûment.

Mais l'exécution de détail varie infiniment d'une époque
à une autre, d'un prophète à un autre. On peut dire que chaque

tableau de l'ère messianique a son coloris à lui. A quoi
tient cette diversité Elle tient cn partie à Y individualité de

chaque prophète, à son caractère, à sa tournure d'esprit, à

ses dons particuliers, à son éducation, à sa position sociale,
à ses expériences personnelles, sans oublier son point de
vue religieux. (Importance plus ou moins grande attachée à la
loi cérémonielle et aux diverses formes et institutions de
l'ancienne théocratie ; profondeur ou intimité plus ou moins
grande de la vie religieuse ; comparer à cet égard le premier
Esaïe avec Ezéchiel, le second Esaïe avec Malachie.) — Elle
tient aussi, cette diversité, à la marche progressive et
graduelle que suit la révélation du plan de Dieu en vue du salut.



LA PROPHÉTIE MESSIANIQUE 537

Il appartient à une « Histoire du développement de la prophétie

messianique » de faire ressortir ce fait, en montrant
comment le vrai caractère du règne de Dieu accompli et les

voies et les moyens de sa réalisation sont compris toujours
plus clairement et plus complètement par les prophètes clans

le cours des siècles. Ce n'est pas cett~ histoire que notre auteur
s'est proposé d'écrire, mais les principaux éléments qui
auraient à y figurer ont trouvé leur place dans les pages consacrées

à l'étude de la troisième et principale cause de la diversité

qui nous occupe, savoir, à l'influence que les circonstances

historiques de l'époque exercent sur le contenu de la prophétie
messianique de chaque prophète.

Il existe, en effet, un étroit rapport génétique et téléologique
entre le développement progressif de la prophétie messianique
et l'histoire de ia théocratie ancienne : un rapport génétique,
à cause de l'influence dont nous venons de parler ; un rapport
téléologique, parce que l'histoire, non moins que la prophétie,
devait servir à préparer et à écluquer Israël en vue de

l'accomplissement de sa mission et de l'obtention du salut messianique,

d'où il résulte que l'histoire et la prophétie, pour
concourir ensemble à la réalisation du même but, devaient suivre
nécessairement une marche parallèle et se développer pour
ainsi dire du même pas.

L'influence des circonstances historiques de l'époque se

manifeste.
1° Dans les traits et les couleurs dont chaque prophète revêt,

et au moyen desquels il anime, ses tableaux de l'ère
messianique. Cette couleur temporelle et locale (zeitgeschichtliche
Fœrbung) s'explique soit par la mission même du prophète,
soit par la genèse psychologique de la prophétie. Elle s'explique

par la mission du prophète: c'est à ses contemporains qu'il
est envoyé, c'est sur eux qu'il doit exercer une action religieuse
et morale, ce sont eux, par conséquent, qu'il a toujours les

premiers en vue dans ses discours. Dès lors, il va de soi que
la prophétie messianique devait toujours mettre le salut destiné

à Israël en relation directe avec l'état moral et avec la

situation historique où le peuple se trouvait au moment donné.



538 E. RIEHM

A cette condition seulement elle pouvait demeurer toujours
jeune et vivante, toujours efficace pour consoler les fidèles au

milieu des souffrances et des périls cie l'heure présente, poulies

armer contre les doutes et les découragements qui
naissaient pour eux des conjonctures de leur siècle, pour gagner
les inconvertis et les indécis par des perspectives de salut qui
ne pouvaient avoir de prise sur les cœurs que pour autant

qu'elles étaient en rapport étroit avec les circonstances
particulières du moment.

Cependant cette couleur historique déterminée n'était pas,
de la part du prophète, l'effet d'une libre accommodation aux
circonstances et aux besoins de son temps. Elle résultait pour
lui-même d'une nécessité intérieure, psychologique; elle était
la conséquence des règles et des lois auxquelles était liée l'action

révélatrice de l'esprit de Dieu, et qui traçaient à l'intuition
prophétique certaines limites infranchissables. Il importe, dans

le contenu de la prévision prophétique, de distinguer deux

éléments, l'élément idéal el l'élément historique. Le premier
se fonde sur la connaissance que tout prophète avait, par les

révélations antérieures, du décret immuable de Jehovah de

maintenir le règne qu'il avait fondé ici-bas, de le maintenir en

exerçant sa justice vengeresse contre les rebelles et les impies,
sa grâce et sa fidélité envers les fidèles ou les repentants, sa

sainte et souveraine puissance à l'égard des nations païennes
qui prétendaient empêcher la réalisation de ses desseins de

miséricorde, — et non-seulement de le maintenir, mais de le
faire parvenir, au travers de toutes les oppositions et de tous
les jugements, à sa perfection idéale, pour le salut d'Israël et
le plus grand bien de toutes les familles de la terre. Aucun
prophète ne perd de vue ce but final, ce terme idéal des voies
de Dieu, bien qu'il n'apparaisse pas chez tous avec la même
clarté et d'une manière également complète.

L'élément concret et historique de la prévision prophétique
concerne les voies et moyens ou, en d'autres termes, les faits,
les circonstances, les événements historiques par lesquels ce
but doit être atteint. Et c'est ici surtout que se montrent les
bornes dans lesquelles était renfermée la faculté prophétique



LA PROPHÉTIE MESSIANIQUE 539

de prévoir l'avenir. Chaque prophète a son horizon historique
déterminé. Cet horizon est tantôt plus borné, tantôt plus étendu,
mais il n'embrasse jamais, des choses à venir, que ce que le

présent, connu du prophète et envisagé par lui à la lumière du
dessein immuable de Dieu et des lois fondamentales de son

gouvernement, en portait déjà dans son sein fécond. Dans ces

limites, la certitude produite dans l'esprit du prophète sur ce

qui est résolu dans les conseils de Dieu peut se traduire, dans

l'occasion, par la prescience claire et précise de certains faits
particuliers. Exemples: l'oracle deMichée l'ancien (1 RoisXXII,
17 et suiv.) ; celui d'Amos relativement à la déportation des

Araméens (I, 3 ss.) ; celui d'Esaïe concernant les rois alliés de

Damas et de Samarie. (VII, 7,16; VIII, 4, etc.) En revanche, le

cours ultérieur de l'histoire, ce qui n'est plus en connexion
immédiate avec la situation présente, les périodes nouvelles qui
s'ouvrent dans des conditions historiques différentes, à plus
forte raison les incidents qui se produiront sur cette scène à"

venir, restent cachés pour le prophète, non moins que pour ses

contemporains, clans l'impénétrable secret du conseil de Dieu.
C'est là, soit dit en passant, une des raisons pour lesquelles les

chap. XL-LXVI clu livre d'Esaïe ne peuvent être attribués au

prophète du VIII0 siècle.
Une autre borne de la prévision prophétique consiste en ce

que le prophète ignore le temps et l'heure où le dessein de

rédemption arrivera à sa parfaite réalisation. (Cp. Marc XIII, 32;
Act. I, 7.) Or, comme il est clans la nature de toute espérance
ardente de se représenter son idéal comme devant se réaliser
dans un prochain avenir, surtout lorsque cette espérance
découle de la foi au Dieu tout-puissant, les prophètes, — comme

plus tard les apôtres, — attendaient, l'un après l'autre, le

prochain avènement de l'ère messianique. L'énergie de leur foi et
de leur espérance leur faisait hâter les temps. C'est par là, plus
encore que par le caractère visionnaire de leurs révélations,

que s'explique le fait que, régulièrement, ils avancent « la fin
des jours» jusqu'à la limite de leur horizon historique. La

conséquence de cette attente, c'est que la prophétie ne distingue

pas très nettement ce qui se rapporte à l'histoire du règne de



540 E. RIEHM

Dieu pendant la période prochaine, de ce qui concerne les
derniers temps, mais qu'elle comprend tout en un seul et môme

tableau. Il en résulte que la gloire et le bonheur de l'époque
messianique apparaissent au prophète à travers le prisme du

présent, sous des couleurs en rapport avec son propre
milieu, et si l'on peut dire ainsi, avec son atmosphère historique.
De là, dans la peinture des choses finales, des traits que nombre

d'exégètes croient, bien à tort, devoir prendre dans un sens

figuré ou symbolique, comme quand il est parlé de la réunion
du royaume des dix tribus avec le royaume de Juda, de la
réintégration delà dynastie davidique dans son antique splendeur,
de la soumission des Edomites, des Moabites et des Philistins,
du joug assyrien brisé, etc. Sans aucun doute, c'était là, pour
les prophètes et leurs contemporains, plus que des symboles.
D'autre part, il en résulte aussi que parfois l'avenir le plus

prochain est déjà tout illuminé de l'éclat de l'avenir final, que
le jour, par exemple, du jugement prévu par le prophète est

dépeint par lui comme si ce devait être le dernier et universel
jugement. (Esa. IL)

Dira-t-on que les bornes imposées à la prévision prophétique

constituent un défaut, une tache qui dépare la prophétie
messianique? Ce serait faire preuve d'une conception bien
superficielle des choses. Ces limites étaient tracées aux prophètes

par la même sagesse pédagogique qui, plus tard, a caché aux

apôtres, et nous cache aussi à nous, le moment où le Fils de

l'homme doit, revenir dans la gloire. Quelle influence la
prophétie messianique aurait-elle pu exercer sur ceux à qui elle

était tout d'abord destinée, si, au lieu de revêtir la forme
historique, le caractère concret dont il vient d'être parlé, elle
leur avait montré le terme final de l'histoire du règne de

Dieu dans un lointain et nébuleux avenir, sans rapport
organique avec la situation et les circonstances de leur temps? Et
d'un autre côté, quel intérêt moral pouvait-il y avoir pour
les Israélites d'une époque donnée à être renseignés en détail

sur ce qui se passerait tant et tant de siècles après eux?
L'essentiel, pour eux, au point de vue religieux et moral, était que
la prophétie, en éclairant de sa lumière le présent et l'avenir



LA PROPHÉTIE MESSIANIQUE 541

prochain, leur fournît le moyen de s'orienter au milieu des

difficultés et des obscurités de leur époque, qu'elle leur apprit
à voir dans la tournure que prenaient les événements contemporains

une dispensation divine destinée à amener, tôt ou tard,
la grande crise finale, et qu'elle imprimât à leurs pensées, à

leurs sentiments, à toute leur conduite une direction conforme
aux vues de Dieu et à ses saintes exigences à l'égard de son
peuple.

2° Il existe entre l'histoire et la prophétie une autre
connexion plus profonde que celle que nous venons de constater.
L'influence des circonstances de temps et de lieu ne se fait pas
sentir seulement clans la forme et les couleurs de la prophétie
messianique, elle s'étend jusqu'à son contenu, jusqu'à sa subs-
tance idéale. A cet égard, deux points méritent la plus sérieuse
attention. Ils ont été élucidés par M. Riehm avec un soin tout
particulier.

Et d'abord rappelons que l'organisme de l'ancienne théocratie

se composait de différents facteurs dont chacun a joué un
rôle plus ou moins important dans l'histoire : d'une part, la
communauté théocratique, le sacerdoce, l'ordre des prophètes ;

d'autre part, la masse du peuple, l'aristocratie, la royauté.
L'influence de ces divers facteurs sur la vie nationale et sur la

marche de l'histoire est bien loin d'avoir été toujours la même.
Les rôles ont plus d'une fois changé clans le cours des siècles.
Par une conséquence toute naturelle, les aspirations nationales,
les espérances théocratiques ont dû s'appuyer tantôt sur l'un,
tantôt sur l'autre de ces facteurs, selon qu'il exerçait une action

plus ou moins marquée sur la chose publique et sur les destinées

de la nation. Les prophètes, de leur côté, ne pouvaient
se soustraire à ces influences historiques. Leurs regards, leur
altention, leur intérêt devaient nécessairement se fixer sur
celui des organes du corps théocratique qui, à leur époque,
jouait le rôle prépondérant. Or il était impossible que cela

n'influât pas sur le contenu de leurs oracles. La loi qui préside
à cet égard au développement de la prophétie messianique peut
se formuler comme suit : « Les prophètes font des divers
facteurs de l'organisme théocratique l'objet de leurs prédictions



542 E. RIEHM

messianiques dans la mesure où ceux-ci pouvaient exercer, à

leur époque, une influence décisive sur la réalisation clu règne
de Dieu idéal, en sorte que, dans les différentes périodes de

l'histoire de l'ancienne alliance, c'est tantôt l'une, tantôt l'autre
des idées contenues dans la religion israélite, et en quelque
sorte incarnées dans l'ancienne théocratie, qui forme le point
de départ principal de la prophétie messianique et la principale
source du contenu qui lui est propre. » C'est le professeur
Hofmann, d'Eiiangue, qui a le mérite d'avoir le premier fait
ressortir cette loi parmi les théologiens qui croient à une
révélation positive de Dieu dans l'Ancien Testament. Sous ce

rapport, son livre Prophétie et accomplissement (1841) a fait
époque, et il conserve sa valeur malgré les nombreux défauts

que l'on peut y relever et qui tiennent en bonne partie à ce

que l'auteur renie en principe toute critique des sources. —
M. Riehm démontre l'exactitude de cette loi en passant
successivement en revue : 1° le développement de l'espérance
messianique proprement dite, qui a sa source et son point de

départ dans l'idée de la royauté théocratique ; 2° les
circonstances historiques clans lesquelles l'idée du sacerdoce a acquis
toute sa signification messianique ; 3° l'attente que le règne de

Dieu accompli se réalisera par le fait que Jehovah lui-même
viendra faire son entrée dans son temple pour y demeurer
éternellement au milieu de son peuple.

Voici le second point où se fait sentir l'influence de l'histoire
contemporaine sur le contenu idéal de la prophétie messianique.

— L'histoire, et non-seulement l'histoire particulière du

peuple de Dieu, mais celle de l'ancien monde en général, n'est
autre chose que l'exécution progressive du plan que Dieu avait

conçu pour amener la réalisation de son dessein de salut. Or,
la marche progressive de cette histoire est dominée tantôt par
l'une, tantôt par l'autre des grandes lois de l'ordre moral.
Suivant l'état religieux et moral d'Israël, suivant sa situation
extérieure et ses relations avec les autres nations, c'est tantôt l'une,
tantôt l'autre des éternelles vérités, des divines pensées qui,
dans leur ensemble, forment comme le programme de gouvernement

du Roi des rois, qui détermine et dirige le cours des



LA PROPHÉTIE MESSIANIQUE 543

événements. Et par le fait qu'elle est l'exécution progressive du

plan de Dieu, l'histoire sert aussi à sa révélation graduelle. A
chaque phase nouvelle de son développement, se dévoilent,
clans la règle, de nouveaux éléments du plan divin, des
éléments qui étaient restés cachés pendant les périodes
précédentes. C'est au prophète qu'il appartenait et qu'il était donné
de discerner, au milieu de l'apparente confusion des événements

du jour, les pensées divines qui présidaient à l'histoire
de son temps ; à lui d'y découvrir la teleologie divine, de

comprendre le pourquoi et le but de ce que Dieu faisait dans le
présent et de ce qu'il se préparait à faire dans un prochain
avenir. Observer « les signes des temps » et les expliquer à

leurs contemporains, être auprès d'eux les interprètes du
langage que Dieu tenait à son peuple par les fails de l'histoire,
était une des principales attributions des prophètes.

Que résulte-t-il de là pour la prophétie messianique? Il en
résulte nécessairement, vu sa genèse psychologique, que celles
des divines pensées qui. à l'époque de tel ou tel prophète,
dominaient la marche de l'histoire et, par conséquent, préoccupaient

son esprit, doivent former aussi le fonds de ses oracles
et y imprimer leur cachet. Pour la même raison, de nouveaux
« signes des temps » enrichiront aussi la prophétie messianique
d'idées nouvelles. A chaque progrès décisif de l'histoire, toutes
les fois qu'une « chose nouvelle » se prépare ou commence à

se produire, de nouvelles perspectives s'ouvriront, aux yeux
illuminés du prophète, sur le plan de Dieu et sur les voies et

moyens de son exécution. De là ce parallélisme entre le

développement de l'histoire de la théocratie et celui de la prophétie
messianique, dont il a été parlé plus haut.

Encore ici, M. Riehm a soin d'éclaircir et d'illustrer ses

remarques au moyen d'exemples tirés de la littérature prophétique.

Il montre la prophétie relative à l'entrée des gentils dans le

royaume du vrai Dieu surgissant pour la première fois clans les

oracles d'Esaïe et de Michée, c'est-à-dire à l'époque où les rois

d'Assyrie affichent la prétention de fonder une monarchie
universelle et où, par suite des succès remportés par cette grande
puissance, les destinées d'Israël commencent à se mêler à celles



544 E. RIEHM

de toutes les nations du monde alors connu. Il nous la montre,
cette même prophétie, déployant ses plus belles et plus riches
fieurs dans le livre du Deutéro-Esaïe, c'est-à-dire pendant
l'exil, alors que, au contact journalier des païens, les Israélites
fidèles purent se convaincre par leurs propres yeux du néant
et de l'absurdité de l'idolâtrie, et eurent d'autant plus clairement

conscience du prix inestimable du céleste trésor dont ils
étaient les dépositaires, et de la puissance invincible de la
vérité. Autres exemples : l'idée, si caractéristique pour les

prophètes de l'époque assyrienne, qu'un reste seulement se convertira

et aura part au salut messianique; — la vérité que « la
droite de Jehovah demeure victorieuse; » — la conception
d'une « nouvelle alliance » (Jér. XXXI, 29 el suiv. ; cp. III, 16,
et suiv.); — l'idée, éclose pendant l'exil, que la fidélité jusqu'à
la mort, à travers la souffrance et l'abaissement, est le chemin
de la gloire, que la victoire doit être achetée au prix d'une
apparente défaite ; — enfin cette intuition profonde qu'Israël, que
l'humanité doit son salut à la souffrance substitutive que prend
sur lui « le serviteur de Jehovah, » innocent et fidèle jusqu'au
bout à sa mission prophétique. (Esa. LUI.)

III

Accord et différence entre la prophétie de l'Ancien Testament

et son accomplissement dans le Nouveau.
1° Il ressort des résultats auxquels on est conduit par l'élude

du caractère historique de la prophétie, combien il est inexact
de dire, avec le supranaturalisme traditionnel, 1° qu'il suffit de

rassembler tous les traits épars dans les divers oracles messianiques

et d'en composer une seule grande mosaïque, pour avoir
un tableau complet du salut et de son accomplissement tel que
l'esprit de Dieu l'avait donné à contempler aux prophètes, —
et de prétendre 2° que, si ce tableau ne suffit pas pour
représenter toute la richesse et toute la gloire du salut évangélique,
cependant il ne saurait y avoir dans les oracles messianiques
un seul trait, un seul, à qui ne répondît pas exactement un
trait quelconque de l'accomplissement en Christ et dans son



LA PROPHÉTIE MESSIANIQUE 040

règne. Essayer de faire une pareille mosaïque et vouloir établir
cet accord de tous les traits de détail est une entreprise aussi

injustifiable qu'inexécutable. Les divers oracles messianiques,
entendus comme ils exigent de l'être, dans leur sens historique,

ne peuvent pas se comparer aux petites pierres d'un

ouvrage de rapport, — conceplion toute extérieure et mécanique.

— mais aux diverses formes d'un vivant organisme, végétal ou

animal, qui en se développant parcourt une série de phases

plus ou moins distinctes.
Les éléments concrets de la prophétie messianique, les traits

empruntés aux circonstances historiques du moment, avaient
assurément leur importance à l'époque où l'oracle fut
prononcé ; sans eux il n'aurait rempli que bien imparfaitement son
but auprès des contemporains; mais cette importance, quelque
grande qu'elle fût, était cependant passagère. Dans une phase

subséquente de l'histoire, alors que les circonstances étaient
devenues sensiblement différentes, ces éléments-là ne pouvaient
plus avoir la même signification. Pour autant qu'ils n'avaient

pas déjà trouvé leur accomplissement, au moins relatif et
partiel, à l'entrée de la période nouvelle, ils ne pouvaient désormais

plus s'accomplir dans le sens qu'ils avaient eu pour le
prophète et pour ses contemporains. Aussi la prophétie elle-
même, dès que la face du monde a changé, se dépouille-t-elle
des traits et des couleurs propres à l'époque précédente pour
revêtir une forme plus en rapport avec l'état de choses
nouveau. La conséquence de ces métamorphoses successives,
c'est qu'une partie assez notable du contenu des divers oracles

messianiques reste inaccomplie dans la sphère du Nouveau
Testament.

Mais si ces traits comme tels, dans leur teneur historique et
dans le sens que devaient y attacher les contemporains,
n'avaient qu'une signification passagère, il leur revient cependant,

à nos yeux, une signification durable en tant que dans
l'une des phases du développement de l'histoire et de la
prophétie, ils ont servi d'enveloppe ou de véhicule à la substance
idéale de la révélation sotériologique ; en tant que à un
moment donné, c'est sous cette forme-là que certains éléments

THÉOL. ET PHIL. 1876. 35



546 E. RIEHM

constitutifs de l'idée messianique sont apparus à la conscience
et à l'intuition de tel ou tel prophète. A ce point de vue, mais à

ce point de vue seulement, il est vrai de dire que les divers
oracles se complètent les uns les autres, et que même les traits
historiques et temporaires qu'ils renferment se rapportent
finalement à Christ et à son règne. Ils ont tous, dans une cer
taine mesure, un caractère tj/pico-messianique.

2° Ce qui vient d'être dit des éléments historiques, propres
à telle ou telle époque, s'applique semblablement aux traits et
aux couleurs spécifiquement théocratiques. Les prophéties
messianiques ont leurs racines dans le terrain de l'Ancien Testament.

Il est donc naturel qu'elles revêtent des formes qui se

ressentent de cette origine. En particulier, quoi d'étonnant si

la conception prophétique du règne de Dieu accompli ne s'est

jamais entièrement dégagée de l'influence exercée sur les

prophètes par la vue de la théocratie existante? Cependant, à cet

égard encore, la prophétie porte déjà son correctif en elle-
même. 11 est des prophètes, principalement Jérémie et Deutéro-
Esaïe, qui ont plus ou moins clairement conscience de ce que
les formes théocratiques, appliquées à l'économie parfaite de

l'avenir, avaient d'inadéquat, et chez lesquels, dans certains

passages de leurs oracles, ces formes semblent n'avoir plus
qu'une signification symbolique. (Par exemple Esa. LXVI, 23.)
Par la lumière qui, de ces points culminants de son développement,

se répand sur les degrés inférieurs, la prophétie exerce
elle-même sur son contenu une critique instructive. Elle permet
de distinguer, parmi ses éléments, ce qui tient à la substance
même de la révélation de ce qui n'est que forme temporaire et

conception individuelle (voir surtout Ezéchiel); ce qui est pensée

divine et s'est réellement accompli en Christ, de ce qui
n'a de signification durable qu'en vertu de son caractère
symbolique et typique. (Sacrifices sanglants, distinction entre prêtres

et laïques, etc.)
3° Toutefois, même dans ses plus hautes sommités, même là

où elle atteint au plus haut degré de spiritualité et d'universa-
lisme la prophétie messianique ne pouvait s'affranchir de

toutes les conceptions inhérentes au point du vue de l'Ancienne



LA PROPHÉTIE MESSIANIQUE 547

Alliance. Il en est qui persistent chez tous les prophètes, du
commencement à la fin, et dont, seule, la pleine lumière du
Nouveau Testament révèle le caractère transitoire et la valeur
purement typique et symbolique. Telle est, en particulier, la
conception que Jérusalem sera aussi dans l'économie nouvelle
la résidence de Dieu sur la terre et le centre permanent du
règne de Dieu et de son culte. (Cp. la parole de Jésus à la

Samaritaine, Jean IV, 21 et suiv., et l'antithèse entre la
Jérusalem d'en bas et la Jérusalem d'e?i haut, la Jérusalem nouvelle
ou céleste, dans la théologie juive, ainsi que dans l'Apocalypse,

dans l'épitre aux Hébreux et chez l'apôtre Paul.) Telle
est encore la conception, étroitement liée à celle-là, qu'Israël,
le peuple élu, formera dans l'ère messianique le noyau du peuple

de Dieu, qu'il occupera, comme nation, une position royale
dans la théocratie à venir, et y jouera le rôle de médiateur
sacerdotal entre Dieu et le reste de l'humanité. On sait qu'il
existe, surtout en Angleterre et en Allemagne, une école

nombreuse, ayant à sa tête des théologiens de renom, qui pense

que cette partie des oracles prophétiques s'accomplira
effectivement à la lettre lorsque les y.aipoi èOvwv seront écoulés. Loin
de constituer, comme le prétendent ses représentants, un

progrès dans l'intelligence de la prophétie, cette tendance dite
« réaliste » marque un recul et mérite la qualification d'hérésie

judaïsante dont on l'a gratifiée. Tout en reprochant avec

beaucoup de raison à l'ancienne orthodoxie de trop spiritualiser

le sens des textes prophétiques, elle partage avec elle la

présupposition erronée que chaque trait de la prophétie de

l'Ancien Testament doit s'accomplir dans tout son contenu
dans le Nouveau. Comme elle aussi, elle se rend coupable de

la faute qui consiste à confondre les deux Testaments, avec

cette différence seulement qu'elle importe dans l'économie du

Nouveau ce qui appartient à celle de l'Ancien, tandis que celle-
là reportait dans l'Ancien ce qui est propre au Nouveau. Les

pages dans lesquelles notre auteur traite cette question ne

sont pas les moins intéressantes ni les moins concluantes du

volume.
4° Ce que Paul dit de la prophétie de son temps : « c'est



548 E. RIEHM

partiellement (ex pépov;) que nous prophétisons, » s'applique
aussi, et dans une plus large mesure, à celle de l'Ancien Testament.

Il résulte de son origine et de son caractère historique

(voir ci-dessus II, 2) que la prophétie ne possède jamais
qu'une connaissance plus ou moins fragmentaire du plan de

Dieu. Elle ne parvient pas à l'envisager à la fois sous toutes
ses faces, dans la parfaite liaison de toutes ses parties, tel qu'il
se révèle lors de son accomplissement dans la nouvelle
Alliance. Ce n'est que dans sa pleine exécution que le plan de

Dieu arrive aussi à sa pleine révélation. Il suffit à titre
d'exemple, de rappeler que c'est tantôt le Messie davidique
qui apparaît comme médiateur du salut promis, tantôt le serviteur

de Jehovah, tantôt le grand prêtre messianique (Zach.

III et VI), tantôt l'ange de Jehovah (Mal. III, 1.) On cherche

en vain, dans l'Ancien Testament, la synthèse personnelle de

ces divers organes de la manifestation rédemptrice de Dieu. Le
« Messie » n'apparaît jamais qu'en qualité de roi; il ne remplit
pas les fonctions sacerdotales ; la prophétie ne connaît pas un
Messie souffrant et mourant pour son peuple ; ce n'est pas au
Messie qu'elle attribue le pouvoir de procurer le pardon des

péchés et le renouvellement des cœurs.
5° La réalisation du dessein de rédemption en Christ et par

Christ va bien au delà du contenu de la prophétie messianique.
Elle constitue une manifestation plus glorieuse de l'éternel
amour de Dieu, et offre un salut plus grand, plus complet que
ne le faisait prévoir la prophétie. Mais elle n'en est pas moins
l'accomplissement de cette dernière. Ce n'est pas relâcher, bien
moins encore est-ce rompre le lien qui unit entre eux l'Ancien
et le Nouveau Testament, que de reconnaître franchement et

sans réserve le caractère fragmentaire des intuitions prophétiques

relatives à l'exécution du divin plan du salut. La prophétie

messianique tout entière, même dans ceux de ses oracles

qui, au point de vue historique, ne traitent pas de la personne
du « Messie, » a Christ pour objectif. Dieu a voulu qu'elle
aboutît à lui, et il a dirigé l'histoire de la révélation vers ce

but. Le divin décret, arrêté dès avant la fondation du monde,
d'après lequel Christ devait occuper, dans le règne de Dieu et



LA PROPHÉTIE MESSIANIQUE 549

dans l'humanité, la position centrale d'unique médiateur du

salut, ce décret impliquait aussi que toutes les prophéties,
émanant des points de départ les plus divers, devaient tendre

vers lui et converger dans sa personne, comme des rayons
lumineux qui vont se réunir en un même foyer. — Déjà dans la

théologie, notamment dans l'exégèse du judaïsme post-canonique,

on voit poindre l'idée que toutes les promesses de Dieu
trouveront leur accomplissement dans la personne d'un seul
et même médiateur messianique; voir entre autres le targoum
de Jonathan. Mais la parfaite synthèse des divers éléments

messianiques de la prophétie ne s'est opérée pour la première
fois que dans la conscience personnelle de Jésus-Christ. En

vertu de l'intime certitude qu'il avait d'être venu au monde

pour exécuter tout le dessein du Père relativement au galut du
monde pécheur, Jésus rapportait à sa personne tout ce que la

prophétie avait annoncé touchant l'activité et la destinée des

différents organes chargés d'amener, chacun à sa manière, le

règne de Dieu à sa perfection idéale. Sur cette même certitude

que, selon l'éternel dessein de Dieu, Christ est « le consommateur

» de tout le plan de Dieu en vue du salut, que, dès lors,
même le contenu de celles des paroles scripturaires qui
n'expriment l'espérance du salut que sous une forme toute locale,
spécifiquement théocratique et, par conséquent, purement
typique, tend en dernière analyse à la personne et à l'œuvre de

Christ, sur cette même certitude, dis-je, se fondent la plupart
des citations prophétiques de l'Ancien Testament dans les

écrits du Nouveau. C'est faire preuve d'une conception historique

bien imparfaite, bien étroite, que de parler, à ce propos,
de l'exégèse «. fantastique et arbitraire » des premiers chrétiens.

C'est également faire tort aux écrivains du Nouveau
Testament que de traiter leur méthode herméneutique, sommairement

et en bloc, de méthode allégorique. Interprétation
typologique et interprétation allégorique sont choses distinctes.

Les deux derniers paragraphes (6 et 7) traitent de la coïncidence

de la prophétie et de l'accomplissement dans des traits
de détail, et de l'accomplissement de la prophétie messianique
à l'égard de l'église et du règne de Christ.



550 E. RIEHM

Nous ne terminerons pas ce compte rendu sans remercier
M. Riehm d'avoir mis son excellent travail à la portée des

lecteurs qui n'ont pas sous la main la grande collection des Studien

und Kritiken, et sans exprimer le vœu que Dieu lui
permette de mener bientôt à bonne fin son projet de publier un
ouvrage complet sur la théologie de l'Ancien Testament.

IL VUILLEUMIER.


	La prohétie messianique

