Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 9 (1876)

Artikel: L'apobtre Jean est-il I'auteur du IV évangile?
Autor: Goens van, F.-C.-J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379209

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379209
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

I’APOTRE JEAN

EST-IL IJAUTEUR DU IVe EVANGILE!D

Voila trente ans que l'illustre professeur Baur de Tubingue
entreprit ses remarquables recherches sur la question johan-
nique, que ses amis et ses adversaires ont disculée i leur
tour et a leur point de vue et qu’elle continue encore a étre
une question bralante dans la Suisse, en Allemagne, en Hol-
lande, en Angleterre. Toutefois, si je ne me trompe, cette
Revue ne s’en est pas encore occupée, ou, si elle I’a envisagée
fugitivement sous une face, elle ne’a pas étudiée sous I'autre 2.
Un essai, comme celui-ci, ne pourra donc pas paraitre inop-
portun, ni superflu.

Qu'on ne se trompe pas cependant sur sa portée et qu'on
veuille bien tenir compte de ses prétentions trés modestes. La
question johannique est trés vaste ; son histoire seule rempli-
rait un volume . Elle propose des problémes comme ceux-ci :
quand et ou découvre-t-on les premiers vestiges de cet évan-
gile dans la littérature des deux premiers siécles que le temps
a épargnée? quel est le systéme théologique qu’il expose ? cet
evangile est-il ou n’est-il pas historique? nous offre-t-il une
tradition fidele, originale, paralléle, supérieure ou indépen-
dante de celle des synoptiques ou bien un simple emprunt fait &

* Cette question a donné lieu & une discussion animée dans une séance
de la société vaudoise de théologie. Nous offrons aujourd’hui & nos lec-
teurs I'exposition de I'une des theses du débat; la livraison prochaine
contiendra I'exposition de la these opposée. (Réd.)

* Voir I'analyse d’un ouvrage de M. van Oosterzee, dans la Revue de 1868,
et le compte rendu d'un ouvrage de M. Wittichen dans celle de 1869.

* On trouvera une exposition intéressante de la marche de la question
Johannique dans les tout derniers temps, par M. Holtzmann, Jakrbiicher
fiir protestantische Theologie, 1875, pag. 626-635.

THEOL. ET PHIL. 1876. 31



482 L’APOTRE JEAN

celle-ci et transformé dans un but déterminé? Qui en est ’au-
teur, si Jean ne ’est pas? quand cet auteur a-t-il vécu ? est-il
originairement juif ou paien? quel a été son but? Nous nous
gardons bien d’essayer de répondre & toutes ces questions. C’est
tout au plus si, en passant, nous en cotoyons uelques-unes
toutes les fois que nous ne pourrons pas nous en dispenser.
L’unique objet de notre travail est Uauthenticité du IVe évangile.
Le sujet est déja assez vaste, assez complexe et assez délicat,
comme on va le voir. Nous devons nous borner a ’essentiel.

Commencons par constater le témoignage que I'évangile lui-
méme rend & son auteur. Les critiques, si partagés sur tant
d’autres points, sont assez généralement d’accord sur celui-ci:
lauteur du IVe évangile y est représenté comme le disciple
que Jésus aimait, le disciple par excellence et notamment
comme Jean 'apotre, le fils de Zébédée.

" 11 suffit, ce semble, pour s’en convaincre, d’analyser le pas-
sage XIX, 35. Celut qui U'a vu (c’est-a-dire sortir du sang et de
I’ean du coté du crucifié) en a rendu témoignage et son témoi-
gnage est digne de fou et il sawt qu’il dit vrar afin que vous
croytez aussi. Il résulte de ce passage que le témoin oculaire
qui n’est pas nommé est représenté : 1° comme un disciple de
Jésus (afin que vous croylez ausst) ; 2° comme encore vivant au
moment ou I’évangéliste écrit (il sait qu’il dit vrai); 3° comme
Vauteur lui-méme (il sait gu’il dit la vérité ; nous avons ici l'ex-
pression d’un fait de conscience intime ; auteur et le témoin
sont identiques) ; 4° comme la méme personne qui s’appelle
ailleurs le disciple que Jésus aimait ; car, selon XIX, 26, c’'est
le seul disciple que I’évangéliste suppose étre présent au pied
de la croix.

Ce témoin oculaire représente Jean 'apotre. Il est facile de
s’en convaincre par un procédé d’élimination. Le disciple que
Jésus aimait est au nombre des douze, car au dernier repas il
était couché sur le sein de Jésus. (XIII, 23.) Il ne saurait étre
'un des douze nominativement signalés dans cet évangile, ni



EST-IL L’AUTEUR DU IV® EVANGILE 483

André, ni Pierre, ni Philippe, ni Nathanaél, ni Thomas, ni Jude,
pour ne pas parler de Judas Iscarioth. Il fautdonc le chercher
parmi les cing qui restent. Parmi ces cinq il doit occuper une
place distinguée. Or nous savons par les synoptiques que
¢’étaient Pierre, Jacques et Jean qui rentraient dans cette caté-
gorie. Ce sera donc un des fils de Zébédee, et nous pensons de
préférence & Jean par la raison que le disciple que Jésus aimait
est souvent combiné dans cet évangile avec Pierre (XIII, 23,
24; XVIII, 15; XX, 2), comme Jean 'est ailleurs. (Luc XXII,
8; Act. III, 1; IV, 13,19 ; VIII, 14.) Ajoutons que si Jean ne
se cache pas sous la dénomination du disciple que Jésus ai-
mait, on ne comprend pas comment un disciple aussi célébre
en Asie Mineure ne figure pas dans un écrit apparemment ori-
ginaire de cette contrée. Disons enfin qu’en admettant 'apotre
Jean on s’explique pourquoi, dans le 1Ve évangile, le précur-
seur soit constamment appelé Jean tout court, & la différence
des synoptiques qui'appellent toujours Jean-Baptiste. La con-
fusion n’était pas possible.

It résulte de ces données que 'auteur du IVe évangile y est
représenté comme le disciple de Jésus par excellence et notam-
ment comme 'apélre Jean; mais il n’en résulte pas encore que
celui-ci azt été effectivement I'auteur du IVe évangile. Si cet
évangile fournissait les preuves irréfragables du contraire, il
faudrait admettre qu’un auteur inconnu ait voulu, pour une
ralson ou pour une autre, faire passer cet écrit pour I'ccuvre
d’'un disciple de Jésus, qu’il ait écrit sous un nom supposé. Or,
dans ce temps-l4, les idées en fait de propriété littéraire étaient
tellement différentes de ce qu’elles sont de nos jours que cette
hypothése n’aurait rien de contraire a4 I'esprit de I’époque.

En effet, on se prévalait chez les Juifs et & leur exemple
chez les chrétiens des premiers siécles, d’un nom connu et ve-
nére du public auquel on s’adressait, dans un intérét religieux.
Ce phénomene s’explique d’une part par 'anonymie qui ré-
gnait dans I’ancienne littérature des Hébreux et de 'autre par
le culte des noms propres qui s’'introduisit chez les Juifs aprés
le retour de la captivité. On connait le grand nombre d’écrits
qui se formérent hors du canon de I’Ancien Testament sous



484 L’APOTRE JEAN

les noms d’Enoch, de Moise, de Salomon, d’Esaie, d’Esdras,
toutes apocalypses dont l'essence est d'étre pseudonymes'.
Quant au canon de I’Ancien Testament, personne n’ignore
combien de Psaumes sont mis sur le compte de David et com-
bien de Proverbes ainsi que 1’Ecclésiaste I'ont été sur celui de
Salomon, tandis qu’un contemporain juif d’Antiochus Epiphane
fait proférer ses oracles a Daniel. Il en fut de méme aux pre-
miers siecles de I’église. Non-seulement le nombre d’évangiles,
d’actes, d’apocalypses apocryphes, c¢’est-a-dire sous des noms
supposés, est considérable *, mais dans le canon du Nouveau
Testament un auteur inconnu fait écrire a4 Pierre une seconde
épitre avec toutes sortes de protestations personnelies sur le
compte de cet apotre. (2 Pier. I, 13-15, 18; 1III, 1.) Et, pour ne
pas citer d’autres exemples, ne faut-il pas admettre que dans
les synoptiques la primitive église a mis sur les lévres de
Jésus des discours qu’il n’a pas prononcés, & moins qgu’on ne
lui attribue des prophéties catégoriques sur son retour visible
et trés prochain démenties par I'événement? (Math. XVI, 27,
28 ; XXIV, 29 ss.) Ce serait trés mal connaitre 'antiquité que
de placer cette pseudonymie sur la méme ligne que notre
fraude littéraire, de poser le dilemme moderne: histoire ou
imposture, de parler de faussaires dans ’acception que la juris-
prudence donne & ce terme et de crier & 'hypocrisie et & 'im-
piété. La grande masse de ces ouvrages prouve combien peu
de scrupule on se faisait de ces procédés. Ce qui était édifiant
était vrai; ce qui était évident était antique ; ce qui était digne
d’un apotre était apostolique. On croyait si peu manquer ainsi
4 Jésus-Christ lui-méme qu’on était persuadé de 'honorer en
lui mettant sur les lévres ce qu'on savait de meilleur. On s’en
rapportait au mvevpa 5.

t Voir Histoire des idées messianiques depuis Alexandre jusqw’a Hadrien,
par Maurice Vernes, Paris 1874.

* Il suffit de rappeler les Evangelia apocrypha et les Acta apostolorum
apocrypha publiés par C. Tischendorf, Lipsiz 1851, 1853, et T'ouvrage de
M. Vernes cité plus haut,

* Voyez Dillmann, Pseudepigraphen des N. T. und Apokryphen des N. T.,
dans la Real. Encycl. de Herzog, XII, 300-337; Kostlin, Die pseudonyme
Litter. d. dlt. Kirche., Theol. Jahrb. de Baur, X, 1851, 149-221. Ce dernier



EST-IL L’AUTEUR DU IV® EVANGILE 485

Il est donc possible que nous ayons affaire ici & un auteur
anonyme. Les données de I'époque autorisent cette hypothése.
Il s’agit maintenant de rechercher si 'histoire d’une part et le
contenu du IVe évangile de l'autre la repoussent ou la con-
firment.

II

Nous commeng¢ons par interroger le témoignage des deux
premiers siecles de Uéglise. Que disent-ils de 'auteur du IVe
évangile?

1l fallait examiner quels sont, pendant cet intervalle, les
auteurs ecclésiastiques et les héréliques qui ont constaté ou
non par leurs allégations I'existence du IV* évangile, nous de-
vrions envahir les colonnes de cette revue pour bien long-
temps. Ces passages sont tellement controversés que tel savant
trouve déja des traces de notre évangile chez Barnabas, tandis
que d’autres soutiennent que jusqu’a I’an 170 on n’en constate
pas une seule ni chez les auteurs ecclésiastiques, ni chez les
gnostiques®. Il est permis d’en conclure que ces traces ne sau-
tent pas aux yeux. Heureusement nous pouvons nous dispenser
de prononcer ici un jugement qui sous notre plume risquerait
d’étre téméraire. Nous n’avons qu’a nous occuper de la ques-
tion de savoir ce que les deux premiers siécles nous disent de
Pauteur du IVe évangile, ce qui est bien différent. Or, les ré-
sultats & cet égard sont parfaitement unanimes. C’est Théo-
phile, évéque d’Antioche, qui le premier signule nominative-
ment Jean apétre comme auteur du IVe évangile, dans son
apologie du christianisme, adressée 4 un paien, Autolycus (II,

travail est classique sur la matiere ; il justifie le phénomene en I'expi-
quant, notamment par rapport au IVe évangile. A. Hilgenfeld, H. K
Linledtung in das Neuwe Testament, 1875, pag. 165-173.

* Pour s’en convainere, 1l suffit de confronter Tischendorf, Wann wir-
den unsere Evangelien verfasst? Leipzig 1865, avec M. Scholten, Die tes-
ten Zeugnisse betreffend die Schriften des N. 1. historisch untersucht, a. d.
holl. von C. Manchot, Bremen 1867. Ce dernier ouvrage est une réponse
au premier. Je me permets de le recommander & ceux qui ne connais-
sent que celui du théologien de Leipsig.



486 L’APOTRE JEAN

22), c’est-a-dire en 180 !. Toutes les autres désignations qu’on
a cru trouver soit chez les valentiniens Héracléon et Ptolémée,
soit chez Justin, soit chez Marcion, sont fortement controver-
sées. Circonstance accidentelle, sil’on veut, ce silence ne laisse
pas que d’étre un fait de la plus haute importance; il a lieu de
nous frapper surtout chez Polycarpe, disciple de Jean et chez
Papias, son contemporain, I'un et 'aatre en Asie Mineure, s'il
est vrai, comme on 'admet généralement, que Jean a fini par
jouer un si grand role dans cette conirée. A partir de Théo-
phile, dés la fin du II° siécle, le IVe évangile est attribué & Jean
par Irénée, Tertullien, Clément d’Alexandrie. Mais ici on se
demande quelle est ia valeur historique de ces témoignages,
séparés d’ailleurs de plus d’un siecle de I’dge apostolique.
Cette valeur, ce semble, ne saurait étre bien considérable.
Tout le monde reconnait qu'on ne procédait pas a cette épo-
que par voie d’investigation critique. Convenons que c’est déja
un trés grave inconvénient lorsqu’il s’agit de faits. Mais est-il
méme bien vrai que 'on et pour devise supréme: transmis
ou non transmis ? Prenons Irénée dans son ouvrage contre les
hérésies composé de 177-192. Défend-il Porigine apostolique
des évangiles avec des armes historiques ? la tient-il de Poly-
carpe ? Non, au lieu de recourir & des temoignages, il se livre
a des raisonnements aprioristiques qu’il est permis de qualifier
de bizarres. Il 1’y a, dit-il, il ne peut y avoir que quatre évan-
giles, ni plus, ni moins. Pourquoi? Parce qu’il n’y a que qua-
tre points cardinaux, quatre esprits el quatre chérubins (C.
heer, 111, 11 § 8.) Les quatre évangiles correspondent d’ailleurs
aux figures mystérieuses de la vision apocalyptique : celui de
Jean répond au lion, celui de Luc au beeuf, celut de Matthieu
a ’homme, celui de Marc a l'aigle. (Ibid.) Nous renvoyons &
Irénée ceux qui désirent connaitre les raisons qui portent ce
Peére 4 voir une ressemblance entre le second évangile et un
aigle, entre le troisitme et un beeuf. — Le témoignage de Ter-
tullien aura-t-il plus de poids ? Est apostolique, selon lui, ce
qui est admis par les églises fondées par les apotres. (c. Marc.

i P r_ 86! [} -~ [ . ™ r - (4 - ¥ _!r >
Olzv oozerousy NUKLS UL LPLUL JOUPUL AUL TTUITES OL TIVEVLUTOPOLOL ES @V

L] b T 3 k] -
Twawwns déyar- ey apyn = T. ).



EST-IL L’AUTEUR DU IV® EVANGILE 487

IV, 5.) Avait-il fait des recherches aupres des églises touchant
Jean 'apdtre 7 Nous lignorons, mais nous avons lieu d’en
douter lorsqu’il ne sait nous raconter autre chose de Jean que
I’anecdote qu’il fut jeté dans I’huile bouillante sans en éprou-
ver aucun mal. Tertullien donne ce fait comme faisant partie
de la tradition conservée par les églises apostoliques et y ren-
voie les héréliques comme & la source de toute certitude. (De
preescr. heeret. ¢. 36.)' — Enfin, quant a4 Clément d’Alexandrie, il
suffira, pour fixer le degré de créance qu’il mérite dans la dis-
cussion qui nous occupe, de rappeler qu’il prend I'épitre aux
Hébreux pour une traduction grecque faite par Luc, sur un
original hébreu dt & la plume de Paul. (Hypot. apud Eus. H.
E. VI, 14, 2.)

Il est permis de conclure que vers la fin dull¢siécle 'origine
apostolique du IVe évangile était généralement acceptée, mais
sans pireuves historigues ; ¢’étaitun dogme. L’autorité ecclésiasti-
que sanctionna la tradition au IVesiéclepar les conciles de Lao-
dicée (364), d’Hippone (393) et de Carthage (397). Dés lors per-
sonne n’en douta. Ni le moyen 4ge, ni la réforme ne songéerent
a soulever la question. L’examen sérieux ne date que du com-
mencement et surtout du milieu de notre siécle.

La critique externe ne nous donnant pas de réponse salis-
faisante a la question que nous nous sommes posée 2, nous al-
lons interroger la critique interne, infiniment plus riche. Ici
nous devons nous livrer & deux rapprochements essentiels :

1o Le IVeévangile et le Jean de I'histoire.

2 Le IVe évangile et le Jésus des synoptiques,

III

(’est ici que vient se placer naturellement une uestion
préalable : si Jean 'apotre est 'auteur du [Ve évangile, pour-
quol ne se nomme-t-il pas ? qu’est-ce qui a pu ’engager a se

t C'est encore Tertullien qui prend le livre d’'Hénoch, composé sous les
Hasmonéens, pour un livre antédiluvien. (De cudtie feminarum) I, 3.

* Reuss., Einl, 5. Auflage, 1874, s. 232, « L'incroyable peine qu’on s’est
donnée pour amasser des témoignages externes prouve seulement qu’on
n'en possédait pas de satisfaisants. »



488 L’APOTRE JEAN

dérober sous cette qualification mystérieuse du disciple que
Jésus aimait ? Est-ce par réserve, par pudeur, par modestie ?
Mais est-il plus modeste de se donner mystérieusement une
qualification aussi honorifique que de décliner tout simple-
ment le nom qu’on porte? — Ou bien, était-ce, comme d’au-
tres I'ont prétendu, parce que cette désignation était familiére
aux premiers lecteurs ? Mais, pour ne pas dire que Papias, qui
devait le savoir, n’en sait rien (Eus. H. E. I1I, 39, 4), n’y a-t-il
pas chez I’évangéliste quelque prétention, quelque vanité i
s’appliquer un nom que la vénération de ’église lui aurait con-
téré? On se demande plutot si un apdtre pourrait avoir écrit
un ouvrage si différent de ceux de ses prédécesseurs, sans y
mettre son nom comme garantie des événements merveilleux
et des doctrines nouvelles que son livre contient? S’il a eu la
prétention de donner une vie de Jésus indépendante de celle
qu’ont composée ses devanciers, il semble qu’il aurait da justi-
fier celte prétention par I'articulation non équivoque de son
nom.

Mais nous nous hatons de rapprocher le Jean de l'histoire
et le IVe évangile et de rechercher si I’un correspond al’autre.

Selon le IVe évangile, le fils de Zébédée était en Judée lors-
que Jésus l'appela (I, 28); il était de plus disciple du Précur-
seur qui le renvoie & Jésus. (I, 35-41.) Selon Marc (I, 19, 20),
il était au moment de sa vocation, en Galilée, pécheur occupé
d raccommoder ses filets. On a voulu accorder ces contradic-
tions manifestes en supposant deux vocations, I’'une provisoire
en Judée et l'autre définitive en Galilée. Il faut convenir que
les récits ne fournissent & ce sujet aucune espéce d’indication
et que rien n’'y fait soupconner une pareille distinction. Il y a
plus. Le IVe évangile s’y oppose formellement en racontant
qu'immédiatement aprés leur vocation en Judée, les disciples
suivent Jésus et I'accompagnent a Cana. (II, 1, 2.) Ajoutons
que s’il est vrai que le Précurseur renvoyait ses disciples &
Jésus, comme le veut le IVe évangile (I, 35-37), on ne concoit
pas comment il a pu continuer de réunir autour de lui une

école qui se séparait des principes de Jésus, comme le veut
Mare. (II, 18.)



EST-IL L'AUTEUR DU IV® EVANGILE 489

Le caractere du fils de Zébédée nous fournira des contrastes
bien plus tranchants. Rappelons-nous que Jésus donna & Jean,
comme & son frére Jacques, le surnom de Boanerges ou fils du
tonnerre, a4 cause de son tempérament fougueux et que tout
conspire & justifier ce surnom. Jean ne veut-il pas empécher
un homme de travailler au nom de Jésus, & moins qu’ll ne se
joigne au cercle le plus étroit de ses disciples? (Marc IX, 38.)
Ne demande-t-il pas, méme aprés avoir entendu Jésus re-
tracer son caractére messianique, dépourvu de tout faste, de
tout éclat (Marc VIII, 31-33), & étre assis & la droite du Messie,
c’est-a-dire & étre son premier ministre? (Marc X, 35-37.) Ne
veut-1l pas engager son maitre a faire descendre le fea du ciel
sur une bourgade inhospitaliére de la Samarie? (Luc I1X, 51-
95.) Peut-on trouver ici plus d’affinité entre Jésus et Jean d’'une
part, qu'entre Jésus et Pierre ou Jacques de P'autre ? Est-ce 12
un disciple qui a pénétré plus que tout autre dans l'esprit du
Seigneur, du vivant de son Maitre, ainsi que le IVe évangile le
représente 7 Appellera-t-on cet esprit impétueux, exclusif, am-
bitieux, vindicatif, une nature qui vit plus au dedans qu’au de-
hors, une nature profonde et réceptive ? Enfin, qu’y a-t-il de
commun entre le role accentué de 'un des Boanergés et le role
effacé du « disciple que Jésus aimait? » (Cp. I, 38; XIII, 25.)

N’oublions pas non plus les destinées de 'apotre Jean, telles
que nos documents divers les retracent. Constatons que le [Ve
évangile ne mentionne aucun des incidents relatifs & cet apdtre
et rapportés par les synoptiques : ni sa vocation sur les rives
du lac de Galilée, ni son admission & 'apostolat, nisa présence
auprés du lit de la belle-mére de Pierre, ni la maison mortuaire
de Jairus, ni la transfiguration, ni les derniers discours sur la
montagne des Oliviers, ni la cene, ni I'agonie de Gethsémané,
événements dont les synoptiques nous disent expressément
que Jean en fut témoin et qui sans doute eussent été de nature
a relever plus ou moins le « disciple que Jésus aimait. » On a
dit : le IVe évangéliste n’a songé qu’a combler les lacunes qui
le frappent dans la tradition recue ; mais alors, comment se
fait-il qu’il ait raconté, et d’'une mauiére circonstanciée, des
incidents qui se retrouvent déja dans les synoptiques, tels que



490 L'APOTRE JEAN

la purification du temple, la multiplication des pains (double
chez Math. XIV,15; XV, 32), 'entrée & Jérusalem, le renie-
ment de Pierre, etc.?

Si I’histoire synoptique ne nous a rien conservé relative-
ment & la supériorité de l'apotre Jean avant le départ de Jé-
sus, nous n’en trouvons pas plus de traces aprés cet événe-
ment. A Jérusalem sur les marches du temple (Act. III, 1-7),
devant le Conseil (Act. 1V, 8; cp. 813), en Samarie en présence
de Simon le magicien (Act. VIII, 14-24), c’est toujours Pierre
qui joue le role principal. Le nom de Jean ne figure pas dans
les débats du concile de Jérusalem (Act. XV), tout fils du ton-
nerre qu'’il était. Si, plus tard, Paul cite ceux qui sont regardés
comme les colonnes de ’église, il commence par Jacques, le
frére du Seigneur; puis vient Céphas, et enfin Jean (Gal. 11, 9);
il le cite d’ailleurs comme apotre de la circoncision ', tandis
que le IVe évangile représente 'universalisme autijudaique.

t Jean était donc judéo-chrétien et les traits que l'histoire va nous
fournir de son attitude en Asie Mineure le confirmeront. Paul le place
d'ailleurs sur la méme ligne que Jacques et Pierre. Or quant a Jacques,
nous savons par Gal. I1, 12 combien peu il partageait les idées de Paunl
au sujet de la loi (comp. Act. XXI, 17 et suivants.) Quant & Pierre, qui
avait son parti opposé & Panl (1 Cor. I, 12), 1a faiblesse qui le rendit
infidele & son amour pour Jésus dans la cour de Caiphe, le porta
4 renier sa conviction dogmatique @ ’égard des observances légales,
dans le milieu ethnico-chrétien d’Antioche. (Gal. II, 12,) Si les trois
colonnes n'usaient pas de la violence des faux fréres, des zélateurs
aveugles (Gal. Il, 4), c’est I'effet de la différence qui existe entre la
théorie et la pratique. Voici ce qui acheve, au reste, de démontrer qu'il
n'existait pas d'ecntente fonciere de principes entre Paul d'une part et
les colonnes de 'autre: 1° La maniere dont Paul parle, non sans ironie,
de ces colonnes : ot doxolutés T cver, omoioi woTE WEws, 0UdEY mor dupipe,
Gal. 11, 6, ot doxodvrs; 6tldor zwvae (vers. 9), qualifications impossibles si
Paul et les colonnes étaient au fond d’accord et sympathisaient ensemble.
2¢ Le motif de la main d’'association, ¢'est-h~dire le succes visible de Paul,
considéré de part et d’autre conmne un jugement de Dien. (Gal. 11, 7, 8.)
Il n’est pas question d'accord de principes. 3° Le résultat final qui con-
sistait dans I'union de 'amour, & défaut d'unité dans la foi: le secoursh
apporter aux chrétiens indigents de la Judée. (Gal. I, 10 Ajoutons que
les débats du sikele apostolique sur la valeur permanente de la loi s'ex-
pliquent par la maniere dont Jésus s'était exprimé i cet égard. Il avait



EST-IL L’AUTEUR DU IV® EVANGILE 491

On a dit : transporté plus tard en Asie Mineure, il a subi
une compléte transformation. C’est possible. On demande ce-
pendant si elle est vraisemblable. Peut-on se figurer que Jean
transformé se soit dépeint comme le disciple par excellence
du vivant de son maitre, tandis qu’il devait entre autres se
rappeler cette sévére parole que le Seigneurlui avait adressée,
a lui et & son fréere : « Vous ne savez de quel esprit vous étes
animés » ? (Luc IX, 55.) Cette transformation d’ailleurs est peu
visible, s’il faut admettre le récit d’Irénée, reposant sur le té-
moignage de Polycarpe , touchant I'entrevue de Jean et de
Cérinthe dans la maison des bains & Ephése. (Irénée, Adv. heer.,
IIl, 3 et 4.) Trouverait-on aujourd’hui un spiritualisme bien
élevé au chrétien qui refuserait de saluer un autre chrétien,
uniquement parce qu’il differe de luil sous le rapport de quel-
ques vues dogmatiques? —— N’oublions pas I'affirmation, assez
ambigué, j’en conviens, de Polycrate, évéque d’Ephese, que
Jean y portait w6 mwétadev ' en qualité de icpevs. (Eus. H. E. 111, 31,
3.V, 24. 3.) — Rappelons enfin le jour dans lequel la contro-
verse de la PAique place 'apdtre vers la fin de sa vie ou il est
censé avoir écrit le I'Ve évangile. Il suffira de tracer rapidement
quelques faits.

Selon le IVe évangile, Jésus ne célébra pas la Paque vers
la fin de sa vie, mais arrété le 413 Nisan, il fut mis & mort le

insisté sur la religion #ntérieure et avait traité les formes d'indifférentes
tant qu’'elles ne génalent pas la vraie piété. Il n'en a mi prononcé ni
exigé I'abolition. Il n'interdit ni le sacrifice, ni le jetine, nile sabbat,
mais il déclare que 1'autel est sans valeur si on ne se réconcilie pas avec
son frere, que le jetne doit étre exempt de toute ostentation et que le
sabbat ne doit pas empécher de faire du bien. Du reste 1l célebre lui-
méme la Paque, en vrai Israélite, avec ses disciples. C'est Paul qui le
premier a saisi et propagé la pensée du Maitre dont nous ne saurions
encore 1ci assez admirer la sagesse. (Voy. Hase, Gesch. Jesu, § 57, 1870.)
L'incident si grave, rapporté Gal. 11, a été exposé avec beaucoup de péné-
tration par O. Pfleiderer, Paulinismus, pag. 278-209, et Hilgenfeld, Ein-
leitung, pag. 227-231.

t Cest la plague ou lame d'or pur fixée sur la tiare du grand prétre et
pourvue de l'inscription : Conséeration i I'Eternel. Cette plaque appelée
tzitz en hébren (Ex. XXVIII, 36) a été rendue par les LXX par wétaiov,
Ex. XXVI1IT, 32.



492 L’APOTRE JEAN

14, c’est-a-dire le jour ol l'agneau pascal fut immolé. Les
synoptiques, au contraire, nous disent que Jésus mangea la
Paque en méme temps que les Juifs, le 14 Nisan, et qu’il fut
crucifié le 15. Cette différence de date enfanta deux partis,
dont les débats éclatérent en Asie Mineure vers 1’an 170. Quel
est le vrai jour de la célébration de la Pique du Seigneur?
telle fut la question. L’église de I’Asie Mineure disait : c’est le
14 Nisan, jour ou, selon les synoptiques, Jésus célébra lui-
méme la Pique et institua la féte chrétienne. Non, disaient
I’église de Rome et la plupart des autres chrétiens, conformé-
ment au IVe évangile , nous ne nous soucions pas de la Paque
juive et nous célébrons la féle chrétienne ie dimanche de Pa-
ques, jour de la résurrection du Seigneur.

Polycarpe, évéque de Smyrne et représentant des églises
de I’Asie Mineure, se rendit, en 164, & Rome pour discuter la
question. Mais Anicet, évéque de cette ville, ne put réussir &
le convaincre de la convenance d’embrasser l'idée de Rome,
car — et c’est ce qui mérite toute notre attention — j’ai tou-
jours observé, disait Polycarpe, le 14 Nisan avec Jean le dis-
ciple de notre Seigneur et les autres apotres avec lesquels il
conversa. (Eus. H. E. V, 24, 16"'.) Vers la fin du méme siécle
(190), Polycrate, évéque d’Ephése, en appelle également dans
une lettre & Victor, évéque de Rome, & la pratique de Jean,
qui reposait sur le sein du Seigneur, a celle de 'apotre Phi-
lippe et de ses filles, & celle de Polycarpe et d’autres; tous
ceux-ci, dit-il, observaient le quatorziéme jour de Paque, con-
formément & I’évangile, ne s’en départant en rien, mais sui-
vant la régle de la foi. (Eus. H. E. V, 24, 3 et 62.) Il résulte
de ces données que l'apdtre Jean a confirmé par sa pratique le
récit des synoptiques et a contredit les dates du IVe évangile ;
et supposé qu’il vécut longtemps en Asie Mineure, il est pro-

' Ote yup 6 Avixatos tov Iodwupmoy meigor é0lvato wa Tupely, 4Te peTd
Imcowou 700 pufiTod T00 2uploy AUGY %ot TGY AotEGY aTOsTOMWY 0l GUYOLSTOL-
ey, et TETHEHROT.

* v 8F wat lwivung 6 Smi o otifos Tob 2P0V AVATETEDY. ... oUTOL TOVTED
ETAPNTUY THY VUIpY THS ':zaa'apso'zmﬁszim; TOY TAT Y& XTI TO SVUYYEMDY pin=

PN

Otv mapsxBulsovteg, ahhd #uTo. TOV 2UvOvx Thg TioTEWG avolovboivtes.



EST-II, LAUTEUR DU 1V® EVANGILE 493

bable que son autorité contribua puissamment 4 y établir
T'observation du 14 Nisan. En conséquence, de deux choses
I'une, ou Papotre Jean a renversé de fait la thése de son pro-
pre évangile, ou bien, il n’en est pas I'auteur. La derniére con-
clusion est sans doute la plus naturelle.

Rapprochons maintenant le Jean de 'histoire, le judaisant,
de V'esprit qui anime 'auteur du IVe évangile. Cet auteur con-
sidére sans doute Israél comme la préparation de la manifes-
tation du Logos. (I, 11; IV, 22.) Il apprécie un Abraham
(VIIL, 56), un Moise. (V, 46, 47.) I’Ancien Testament est, & ses
yeux, I’Ecriture infaillible et divine. (X, 34, 35.) Il aime & ren-
voyer aux prophélies et aux types que cette écriture contient
(échelle de Jacob, serpent d’airain, manne, agneau pascal).
Mais sielle a une grande valeur comme type et prophétie, elle
est tombée comme loi. (I, 17.) Si I'Israélite est honorable (I,
48), le juif, c’est-a-dire 'esclave delaloi, avec tous les préjugés
et toutes les haines qui sont inséparables de ce nom, lui est
tout a fait antipathique. Il parle de leur loi (XV, 25) ou de votre
loi. (X, 34.) S'il qualifie le peuple de Dieu, il préfére au terme
consacré de lxd;, celui de v (XI, 48, 51, 52 ; XVIII, 35) par
lequel les autres écrivains du Neuveau Testament, comme les
Juifs, désignent ordinairement les goim ou les paiens. S’il parle
des fétes, de celle de la Paque, de celle des Tabernacles, il
ajoute constamment les mots des Juifs. (I[, 13; V, 1 ; VI, 4;
VII, 2; 1L, 6; XI, 55; XIX, 21, 40, 42.) Ne le savait-on pas
en Asie Mineure? — Il y a plus. C’est & tort que les juifs di-
sent que Dieu est leur Dieu. (VIII, 54.) Il n’est pas leur pére.
(VIII, 42.) Jamais ils n’ouirent sa voix, ni ne virent sa ressem-
blance. (V, 37.) Ils ne le connaissent pas (VII, 28 ; VIII, 19, 55;
XVI, 13), ils le haissent. (XV, 24.) Ils sont enfants du diable (VIII,
44), menteurs (VIII, 55), mercenaires (X, 12, 13), larrons et vo-
leurs (8), ne cherchant que leur propre gloire (V, 44) et la mort
de Jésus dés le commencement. (V, 18.) Aussi mourront-ils
dans leur péché (VIII, 21), sans pouvoir venir 1a ol va Jésus.

Qu’on se rappelle, aprés cela, combien Paul, malgré son
opposition 4 la tendance légale conservait de sympathie pour
son peuple (Rom. IX, 3), lui réservait un avenir national (XI,



494 L'APOTRE JEAN

26), jugeait charitablement les auteurs de la mort de Jésus
(1 Cor. II, 8) et considérait le nom de Towdaioc comme un titre
honorable, méme pour des chrétiens (Rom. II, 29), et je laisse
& pensersile Jean de 'histoire a pus’exprimer sur le judaisme
comme le IVe évangile le fait. Le Jean de I’histoire est un sé-
vere judaisant, tandis que le IVe évangile est essentiellement
anti judaique. Peut-on donc admetire que 'un soit 'auteur de
l'autre * ?

IV

Nous n’avons pas fini avec le Jean de !'histoire. Auteur de
UApocalypse, il offre un nouvel argument contre 'authenticité
du IVe évangile.

Sans nier la valeur des objections que Liicke, Volkmar et
d’autres ont alléguées contre 'origine johannique de I’Apoca-
lypse, je tiens & constater les deux grands arguments qui mi-
litent en sa faveur, I'un externe et 'autre interne 2.

L’argument externe, c’est le témoignage expres de Justin,
unanimement répété apres lui jusqu'a Denys d’Alexandrie.
Justin, qui n’allégue nominativement aucun autre auteur du
Nouveau Testament, donne expressément pour auteur a ’A-
pocalypse dvnp tig, & ovopa Insvwng, cis tdv amoatodaw 100 yoietod. (Dial.
c. Tryph. ¢. 81 ; coll. Eus. H. E. 1V, 18.) Il n’existe pas chez
lui de témoignage comparable en faveur du IVe évangile. En

t Bleek (Einl.i.d. N. T. pag. 187-193) prétend que les tpolvrzs, Polycarpe
et ses amis, ne se souciaient pas précisément de célébrer la céne le méme
jour que Jésus, mais célébraient toujours encore, quoique chrétiens, la
Paque juive. Trouvant cet état de choses en Asie Mineure, Jean ne pou-
vait pas avoir de raison de le modifier ou de se refuser & sa participation
comme 1l ne s'y était pas refusé pendant son séjour & Jérusalem. Je de-
mande sion ne donne pas au texte un sens forcé et si le passage de Jéru-
salem i Ephese n'a pas di exercer une grande influence sur Jean. (Voy.
Bleek lui-méme, pag. 210.) Je demande surtout comment celui qui a
qualifié les Juifs comme il 1'a fait dans le quatrieme évangile, a pu célé-
brer la Paque juive & la manidre des Juifs, manger la Paque & la maniere
des enfants du diable et en méme temps qu'eux!

* Hilgenfeld. Einleitung, adwmet aussi l'apdtre Jean comme auteur de

I’Apocalypse, pag. 447-452.



EST-IL L'AUTEUR DU 1V® EVANGILE 495

effet, en alléguant les mémoires des apitres, au lieu des évan-
giles, 1l ne cite jamais aucun nom d’évangéliste et prouve d’ail-
leurs qu’il ne connaissait pas le IVe évangile, tunt par l'usage
exclusif qu’il fait des synoptiques que par ’application qu’il
fait de la doctrine philonienne du Adye; au Jésus synoptique '.
(Quant & Papias il ne cite Jean ni comme auteur de I’Apoca-
lypse, ni comme auteur du IVe évangile. Eusébe (H. E. 1II, 39,
16) raconte que Papias s’est servi de hxprupiar drd tis Iwdwou mpo-
tépag motodig. Admettons qu’il en soit ainsi. Il n’en résulte pas
que Papias, comme Eusébe de son temps, ait pris cette lettre
anonyme pour une épitre de Jean ; il en résulte encore moins
quil ait pris Jean pour l'auteur du IVe évangile. D’ailleurs,
supposé (ue Papias elit eu entre les mains un évangile de cet
apotre, aurait-il pu, comme il le témoigne (Eus. H. E. 1II, 39,
4), s'informer aupres des presbytres de ce qu’André ou Pierre
ou Jean avaient dit? Enfin s§’il a connu le IVe évangile, Papias
millénaire a-t-il pu considérer comme apostolique un évangile
aussi antichiliaste ?

L’argument interne qui milite en faveur de I'origine johanni-
que de I'Apocalypse, c’est 'accord frappant qui existe entre
le contenu-de ce livre et le Jean de lhistoire, tel que nous
avons appris a le connaitre. Nous retrouvons ici 'un des Boa-
nerges des synoptiques, I'apotre de la circoncision du temps
de Paul, le tepsls TO TEToAOY TEPOLIAWS de la tradition postérieure,
Il y a un rapport incontestable entre ’apdtre exclusif qui ne
peut pas souffrir qu’on fasse du bien au nom de Jésus-Christ,
4 moins qu’on ne s’associe a son cortége et I'apocalypticien qui
crie aux églises : si quelqu'un ajoute aux paroles écrites dans
ce livre, Dieu ajoutera sur lui les plaies écrites dans ce livre
(Apoc. XXII, 18) ; entre l'apotre qui appelle le feu du ciel et
I'apocalypticien qui, animé d’une haine implacable contre
Rome, c’est-a-dire le paganisme, fait monter les flots de sang

t Lorsque Justin réunit les déclarations de Jésus relatives i ses rap-
ports avec Dieu et cherche & établir par elles la doctrine du Logos, que
fait-i1? en appelle-t-il au quatritme évangile qui aurait si bien répondu
h ses vues? Non, il ne sait alléguer que Math, X1, 27; XVI, 16. (Lue I,
35.) Voy. Dial. ¢. Tryph., cap. 100.



496 L’APOTRE JEAN

paien jusqu’a la hauteur des mors des chevaux sur un espace
de cinquanle licues, c’est-a-dire toute la longueur de la Pales-
tine (Apoc. XIV, 10) et fait verser & sept anges sept coupes
d’or pleines du courroux de Dieu sur le monde rebelle (XV, 7);
entre 'apdtre qui demande a éire assis & la droite du Christ
et Papocalypticien qui salue avec bonheur le trone qui lui est
réservé pendant le régne millénaire. (XX, 4.)

Voila les faits. On se demande si cet auteur peut étre 2 la
fois celui du IVe évangile. Il importe d’examiner la différence
qui sépare les deux écrits pour la forme et pour le fond.

Signalons d’abord la différence frappante du style. Celul de
I’évangile est d’un grec alexandrin relativement pur ; celui de
I’Apocalypse accuse le pire des hébraisants. Nous n’insisterons
pas beaucoup sur les barbarismes, les solécismes, les incorrec-
tions qui se trouvent dans ’Apocalypse et qui n’ont point d’a-
nalogie dans l'évangile. Nous ne prétendons pas plus les ag-
graver que les atténuer. Nous ne dresserons pas non plus la
liste des termes que les deux écrits ont en commun. Il est clair
gue dans deux productions chrétiennes se retrouvent des ex-
pressions communes et que deux écrits d’'une nature tres dif-
férente different dans le genre des termes qu’ils emploient.
S’ils ont en commun oty T Loy, Tepmateiv, TorEly oy Aoyov, THPE
oy Aoyov, dhaBwos, Swbav, mewv, Guvolv, odqyeiv, etc., I’Apocalypse
seule possede 'expression fréquente et caractéristique de dmo-
povh, 0 OLzOUMEVY, Of XXTOOUYTES Emi Thg g, Yeudhs, W pxpTupin Inooh, o
REOTVS, h apxh ThE wTigiws Tod D:00, 0 mpwrdtoxes Tow vexpdv, tandis que
Vévangile seul présente ce riche catalogue de termes, tels que
3 ahnbzi, mworety Ty ddnbeiuv, stvar x The ahnbelug, Con witviog, 0 X0TH0S, O
Tounpds, 0 Goywy TOD X6OUOV ToUTOU, T Tinva Tob OsoD, éx ToU Ozob evar €L
yevm@ivar, T Téxva Tob duxfiloy, orotix 1 gis, ete.

Toutefois, gardons-nous de décider sur de simples appa-
rences et de confondre des termes et des conceptions identi-
ques pour la forme, mais au fond trés différents. Je me bor-
nerai ici & deux exemples. L’évangéliste et I'apocalypticien
parlent 'un et lautre de ’Agneau et du Logos. Mais il s’agit
d’examiner comment. L’évangéliste, d’accord avec les autres
écrivains du Nouveau Testament (Act. VIII, 32 et Pier. I, 19),



EST-IL L’AUTEUR DU IV® EVANGILE 497

se sert exclusivement du mot duvb; pour désigner Jésus (I, 29,
36), tandis que I’Apocalypse emploie exclusivement jusqu’a
trente fois le mot Zpvios. Ce phénomeéne ne laisse pas de nous
surprendre, si nous avons devant nous un seul et méme au-
teur. L’évangéliste, dit-on, connait aussi le mot ggisv. (Jean
XXI, 15.) Admettons que ce chapitre soit du quatriéme évan-
géliste : la différence constante qui existe dans la désignation
‘du Christ (2uvés et 2eviov) devient encore plus surprenante, car il
se trouvera que Jean se sera servi habituellement dans ’Apo-
calypse, pour désigner le Seigneur, d’un terme qu’il n’emploie
dans I’évangile que pour marquer les agneaux du troupeau.

L’apocalypticien désigne, dit-on, le Christ par le terme de Logos
comme le IVe évangile ( Apoc. XIX, 13) et les autres écrivains
du Nouveau Testament ne s’en servent point. Cela est vrai.
Mais notons d’abord, qu’antérieur & I'évangile, ce terme n’a
pas du tout été inventé par I'un ou l'autre auteur biblique au-
quel il appartiendrait exclusivement ', Observons ensuite que
1I'Apocalypse dit: é Xéyos =ob 8205, formule usitée dans Ja théolo-
gie judaique de la Palestine ; I'évangile dit simplement & Joyos,
comme la philosophie philonienne®. Que si enfin nous consul-
tons le contexte nous avons devant nous (Apoc. XIX, 11-16) un
personnage au manteau teint de sang, & I'épée aigué, monté
sur un cheval blanc, c’est-a-dire un executeur, un organe des
Jugements de Dieu, appelé pour cela sa parole. Ce personnage
est trés concret et d’ailleurs on ne peut plus différent du Acys;
incarné. Leurs atitributions sont incompatibles. Le Logos de
Apocalypse respire tout & fait ’Ancien Testament ; celui du
IVe évangile rappelle I'école alexandrine.

On le voit, la différence entre les deux écrits qui nous occu-
pent peut échapper & quiconque se borne 4 la surface; elle se
manifeste davantage 4 mesure qu’on pénétre plus avant. Nous
allons achever de nous en convaincre en mettant en paralléle
quelques conceptions théologiques et religieuses inhérentes
aux deux documents.

t Bibellexikon de Schenkel, I, 98 V, 686; Bleek, Einl., pag. 211, 1862.
* Cp. Reuss, Hist. de la théologie chrétienne, 11, 567, 2¢ édit,

THEOL. ET PHIL. 1870, 32



498 L’APOTRE JEAN

Et d’abord, la conception du Christ est fonciérement diffé-
rente ', Si, selon le IVe évangile, 'apparition du Logos détermine
chez les méchants un état de jugement (IX, 39), le Verbe n’ap-
parait pas dans 'intention de juger, mais afin de préserver du
jugement et de sauver. (V, 24; III, 17; XII, 47.) I.’Apocalypse
ne connait que le juge et le jugement en présence du monde.
Selon l'un le juge est la pavole (XII, 47, 48); c’est la vérité qui
se venge ; selon 'autre, c’est le Christ lui-méme ou ses servi-
teurs, & son ordre, qui inondent la terre des tourments les
plus affreux. Aussi quelle différence entre le bon berger qui
donne sa vie pour ses brebis et qui considére les paiens comme
d’autres brebis qu’il doit conduire * (X, 16) et le Roi des rois,
le Seigneur des seigneurs, qui gouverne les nations avec une
verge de fer et les brise comme un vaisseau du potier (II, 27;
XII, 5), qui foule la cuve du vin de l'ardente colére du Dieu
Tout-Puissant. (XIX, 15.) Ces deux conceptions du Chrisl ne
s'excluent-elles pas?

On peut en dire autant de la vie chrétienne. Tandis quele IVe
évangile consacre un spiritualisme totalement étranger & tout
formalisme judaique, 'apocalypticien ne se contenle pas de
condamner, comme Paul (1 Cor. VIII-X), 'usage des dmisfre,
si cet usage scandalise les faibles, mais il le condamne abso-
lument sans distinguer entre la vraie et la fausse liberté et
flétrit ceux qui s’avisent de manger de ces viandes du nom de
Balaamites et d’amis de lidolitre Jésabel 3. (Apoc. II, 14, 15,

t Nous reavoyons pour de plus amples détails i le christologic de I Apo-
calypse de M. Hoekstra, reproduite dans cette Revue 1871, pug. 177-213,
Voyez aussi Hilgenfeld, Einleituny, pag. 449-451.

® Ayuysiv n'est pas amener, comme si Jésus devait amener les paiens
vers Israél, mais conduire. Jésus, en bon berger, est représenté comme
précédant les brebis (les paiens) qui le suivent. Voy. Meyer ad h. 1.

3 On n'a voulu voir dans 'interdiction de I'apoecalypticien que celle des
impudieités qui se conmmettaient aux repas paiens dans les temples. Mais
1o Il n’en est pas dit une syllabe chez Paul dans la question des e6mis-
futz qui n'a rien a déméler avec 1 Cor. V. 20 Le mopveiary est figuré (cp.
Math. XII, 39, ‘u.mxfx).i;), ou bien 1l marque le mariage contracté d'unc
maniere illégale entre des degrés de parenté interdits. Cela se confirme
par le cas que 'Apocalypse fait de la virginité. (Apoe. X1V, 4.) Dans ce



EST-IL L’AUTEUR DU IV® EVANGILE 499

20.) Il n’est donc pas surprenant que 'apocalypticien s’honore
du nom de juif et le refuse 4 ceux qui n’imitent pas la rigidité
de sa vie légale (11,9 ; III, 9), tandis que le titre de 'Tsulzio; pour
le IVe évangile, comme nous l'avons vu, équivaut & celui
d’adversaire du Seigneur.

La méme disparate se manifeste lorsqu’il s’agit de I’église
et du regne de Diew. L’universalisme du [Ve évangile ne fait
pas le moindre doute. Jésus a encore d’autres brebis & con-
duire gu’lsraél. (X, 16.) Ce n’est pas seulement le Juif qui en-
tendra sa voix, mais quiconque est de la vérité. (XVIII, 37.)
L’heure vient ol 'on n’adorera ni a Garizim ni & Jérusalem ;
ol la vraie adoration ne dépendra pas du lieu, mais unique-
ment de Pesprit. (IV, 21, 24.) L'ceil porté sur les Grecs, Jésus
prophétise la moisson du monde paien dans lequel il revivra
spirituellement. (XII, 24.) Qu’il en est autrement dans la pen-
sée de I’Apocalypse ! Sion, dont le Jésus johanuique avait pro-
clamé la déchéance, est glorifiée comme le siége indestructible
des étus. (X1IV, 1.) La nouvelle Jérusalem descend du ciel mais
s’établit sur la terre renouvelée (XXI, 1, 2), tandis que le Jésus
johannique renvoie ses amis vers le ciel. (XIII, 36; X1V, 2, 3;
XVII, 24.) Le collége des douze est glorifié par leur nom gravé
sur les douze fondements (XXI, 14; cp. II, 2), conformément
au judéo-christianisme qui fait des douze un collége directeur
revétu d’une autorité doctrinale (Act. II, 42 ; VIII, 14, 15, 17),
malis contrairement au IV évangile selon lequel tous les fidéles
deviendront ce que sont les douze (XVII, 20, 21) par Pillumi-
nation du Paraclet. (XVI, 13.) L’avenir réserve de grands pri-
viléges & Israél selon I'’Apocalypse. Quoique Jérusalem soit une
Sodome (XI, 8), elle ne sera détruite gu’en partie (XI, 2) et le
reste rendant gloire & Dieu sera sauvé. (XI, 13.) Aussi dans la
nouvelle Jérusalem, c’est Israél, ce sont les 144 000, douze
mille de chaque tribu, qui occupent les premiers rangs (VII,
4-8) et entourent le trone de l'agneau. (X1V, 1-4.) Une grande
multitude de toute nation et tribu et peuple et langue est na-

passage, 'abstention de tout commerce sexuel est considérée comme une
marque de sainteté supérieure et un gage de salut. (Cp. Diisterdieck sur
ce passage et Reuss, Histoire de la théologie chrétienne, 1, 327, 361.)



500 I APOTRE JEAN

tionalement incorporée a Israél. (VII, 9.) Mais on se tromperait
en comprenant dans cette multitude tous les paiens, ,car pour
1a plupart ils ne se convertissent pas et portent la peine de leur
impénitence. (IX, 20, 21; XVI, 9, 11, 21.) Si ’Apocalypse ad-
met un universalisme, c’est celul du jugement. (X1V, 6, 7.) Il
en résulte que lorsqu’il est dit que la nouvelle Jérusalem est
le tabernacle de Dieu avec les hommes (XXI, 3), l'auteur, a
moins de se contredire de la maniére la plus flagrante, n’a pas
pu entendre par 1a 'universalisme dans le sens du IVe évan-
gile. (XII, 32, je tirerai fous les hommes & moi.) Les hommes,
dans le dernier passage de ’Apocalypse ne sont pas opposés a
Israél, mais & Dieu, et la pensée revient évidemment 2 ceci :
jusgu’ici Dieu était au ciel séparé de la terre, des hommes;
mais lorsque la nouvelle Jérusalem sera descendue sur la terre,
Dieu se sera approché d’eux et vivra avec eux. C’est le taber-
nacle d’assignation de 'ancien Israél. Nous avonsici une allu-
sion 4 Lév. XXVI, 11, 19 ; Ezéc. XXXVII, 27.

Nous fixons un moment les yeux sur le mitlennium. (XX, 1-
6'.)Nous sommes en I'an 69. La fin de toutes choses approche.
Le Seigneur va venir. Dés que Néron, ’Antechrist qui n’est
pas mort, comme on le pense, reviendra, Christ apparaitra a
son tour avec ses armeées célestes pour le combatire. Néron et
le faux prophéte sont jetés dans la fournaise ardente. Leurs
partisans sont tueés par le glaive du Christ et Satan est en-
chainé pour mille ans. (’est alors qu’a lieu la premiére résur-
rection ; celle des martyrs et des autres fidéles qui n’ont pas
apostasié. Ils sont jugés dignes de régner en sacrificateurs et
en rois avec Dieu et avec Christ pendant mille ans sur les chré-
tiens alors vivants, car les paiens de ’empire romain sont déja
exterminés (XIX, 21) et les peuples Gog et Magog (Scythes et
Germains) ne sont pas encore mis en contact avec le Christ.

Que nous sommes éloignés ici des conceptions du 1Ve évan-
gile! Il ignore et le réegne de mille ans et la premiére résur-
rection. S’il parle (V, 24-29) d’une double résurrection, celle

t Selon Bleek, Vorlesungen iiber die Apocalypse (pag. 80), i1 est possible
que ce dogme soit d’origine chrétienne, mais il n'est pas invraisemblable
que les chrétiens l'aient emprunté aux Juifs.



EST-IL L’AUTEUR DU IV® EVANGILE 501

des corps sera la seconde ', mais la premiére, la véritable
résurrection est la spirituelle, celle de I’Ame ici-bas durant la
vie terrestre: I'heure vient, et elle est déja venue, ot les morts
entendront la voix du Fils de Dieu et ceux qui 'auront enten-
due vivront. (V, 252.)

Il nous reste un mot & dire de esprit qui anime I'’Apoca-
lypse. Il peut se résumer dans la drmonov, fruit de la =ior (XIV,
12 XIII, 10), c’est-a-dire la persévérance dans la confession du
nom de Jésus-Christ, en vue de la juste Némésis qui se pré-
pare. « La nécessité des souffrances, en face d’'un monde en-
nemi, était pour cette génération un article de foi, la patience
une vertu recommandée avec instance, et le mot qui la dési-
gnait (Umopovn) servait en méme temps & nommer la pieuse at-
tente de la venue du Seigneur dans sa gloire 3. » Cette disposi-
tion n’a donc rien de commun avec celle des rpu:is et des élen-
poves que Jésus recommandait dans le sernion sur la montagne.
(Math. V, 4, 7.) Victime de la persécution, le peuple de Dieu
peut endurer et attendre, sachant que Néron qui 'a jeté en
prison, le sera lui-méme dans la prison éternelle (XX, 10) et
que, si ce prince impie et cruel a tué le peuple de Dieu par
I’épée, il sera tué & son tour par elle. (XIII, 10.) C’est cet es-
prit de vengeance qui péneétre I’Apocalypse d’un bout & 'autre.
Les martyrs s’écrient : jusques & quand, Seigneur ? ne deman-
des-tu pas compte de notre sang a ceux qui habitent la terre?
(VI, 10) et il leur est dit qu’ils n’ont qu’a user d’un peu de pa-
tience (VI.11). Les priéres des saints portées devant Dieu sont
brilées en guise d’encens ; elles sont aussitot exaucées et par
suite 1'ange jette sur la terre la braise de I’encensoir, symbole
des chitiments qui sont réservés aux persécuteurs. (VIIIL, 1-5.)
Les chants célestes rendent grices a4 Dieu de ce que sa colére
est venue et qu’il est arrivé le moment de juger les morts et
de perdre ceux qui perdent la terre. (X[, 15-18.) Un ange exalte

t Cette résurrection méme n’aura pas lieu selon le quatrieme évangile,
s'il est vrai, comme le prétendent quelques critiques, queles versets 23 et
20 sont interpolés.

* Cp. Hilgenfeld, Einleitung, pag. 123.

3 Reuss, Histoire de la théologie chrétienne, ete. 1, 425.



502 L’APOTRE JEAN

la gloire de Dieu : ils ont répandu, s’écrie-t-il, le sang des
saints et des prophétes; tu leur as donné aussi du sang & boire,
car ils en sont dignes. (XVI, 5, 6.) Une voix céleste dit & I’ange
exterminateur : faites & Rome comme elle a fait elle-méme et
rendez-lui au double selon ses ceuvres ; faites-lui boire double
dose dans le calice o1 elle vous a fait boire. (XVIII, 6.) Les amis
de Rome plaignent son sort (9-19), mais la catastrophe fait écla-
ter les jubilations du ciel, des apodtres, des propheétes. (20.) On
entend ici les fideles échos de psaumes comme XI, LXIX, CIX,
CXXXVII, etc. Enfin, apres le régne de mille ans, les paiens les
plus éloignés (og et Magog) se liguent contre Jérusalem, et
quel est leur sort? Dieu fait descendre le feu du ciel qui les
dévore. (XX, 8, 9.) Aussi ’Apocalypse résume-t-elle I’évangile
éternel et universel dans cette parole : Craignez Dieu, car
’heure de son jugement est venue. (XIV, 6, 7.)

Aprés cela, 1l sera permis d’affirmer avec un théologien que
personne ne taxera de téméraire ' : dans I’Apocalypse c’est un
tout autre esprit qui pense que dans le IVe évangile, un tout
autre cceur qui bat, une tout autre bouche qui parle. Ici un
ascétisme eschatologique tout matériel ;13 un mysticisme con-
templatif et tout spirituel. Ces deux conceptions ont-elles pu
exister simultanément chez le méme individu? peut-il étre a
la fois spiritualiste élevé et grossier chiliaste? Si non, est-il
permis & I’histoire de confondre ce que la psychologie distin-
gue? peut-on soutenir que deux écrits que sépare une si
grande distance soient sortis de la méme plume ? Si non, ne
faut-il pas donner 'apdtre Jean pour auteur & I’Apocalypse et
le refuser au IVe évangile *?

La conclusion est hitive, a-t-on dit. Entre I’Apocalypse de
I’an 68 et I’évangile de I’an 90, il y a vingt ans. Or, dans |’espace
de ces vingt ans, il s’est opéré une crise dans ’ame de Jean,
surtout & la vue de la destruction de Jérusalem, en sorte que
le judaisant fougueux s’est transformé en écrivain mystique.

t Fr. Diisterdieck. Kritisch exegetisches Handbuch iiber die Offenbarung,
1859, pag. 68.

* « Attribuer les deux écrits au méme auteur, ce serait admettre que
Lessing ait pu &tre 'auteur de la Messiade et Klopstock celui de Nathan. »
Strauss, Leben Jesu fiir das deutsche Volk, pag. 73.



EST-IL L’AUTEUR DU IV® EVANGILE 503

I’idée est ingénieuse; mais supporte-t-elle I'examen ? Sup-
posons que Jean, lorsque Jésus ’appela, c’est-a-dire I’an 28 ou
29, eat 20 ans. Il en avait 60 au moment olt il composa I’A-
pocalypse, écrite en 68. On suppose donc une transforma-
tion totale opérée i 'dge de 60 ans, transformation de culture,
de vues autant que de style, chez un pécheur de la Galilée que
le sénat juif appelle homme du peuple sans instruction (gypxy-
vuto; 2t atag, Act. IV, 13), 1nitié maintenant & la philosophie
alexandrine du Logos, qu’il reproduit presque intégralement.
Mais admettons cette révolution. Ilrestera & expliquer: 1¢ com-
ment 1I a pu se résoudre & rompre si ouvertement avec des
conceptions que, quelques années auparavant, dans I’Apoca-
lypse, il avait qualifiées de révélations divines. 2° Et surtout,
comment il se fait que I’évangile ne porte aucune trace de I'an-
tagonisme qui existe entre les vues anciennes et les vues nou-
vellesdel’auteur. La sérénité avec laquelle I’évangéliste s’éléve
au-dessus de la lutte entre le judaisme et le christiantsme ne
permet guére d’admettre que cette lutte se soit accomplie dans
son propre sein. Que si I'on invoque I’exemple de Paul pour
prouver qu’une crise profonde et rapide peut changer tout le
courant de la vie et modifier tout ’ensemble des vues d’un
homme, il est permis d’invoquer aussi cet exemple pour mon-
trer comment le passé d'un aomme se prolonge dans son pré-
sent et comment le souvenir de la crise se perpétue et s’ex-
prime par les préoccupations polémiques. Disons-le done. On a
de la peine & concevoir que celui qui tombe comme mort
d’effroi au pied du Christ glorifié (Apoc. I, 17) soit le méme
disciple que celul qui fut couché sur le sein du Jésus terrestre.
Aussila trés grande majorité des critiques * a-t-elle pleinement

‘reconnu limpossibilité d’assigner une source commune aux
deux écrits.

* On peut en trouver une listg assez complete dans I'ouvrage d'un tres
savant anonyme anglais, intitulé: Supernatural religion. An inquiry into
the reality of divine revelation, 6 ed., London, 1875, vol. II, pag. 389 et
390. Nous signalons les noms de Bleek, d’Ewald, de Liicke, de Reuss, de
Weizsiicker. Il est curieux de rencontrer déja un spécimen de saine cri-
tique sur ce sujet chez Denys, évéque d’Alexandrie, en 248. Voyez Eus.
H. E. VII, 25, 7.



004 L’APOTRE JEAN

\Y

Passons maintenant au second ordre de considérations que
nous avons indiqué. Il s’agit de tracer un paralléle entre le
Jésus du IVe évangile et celui des synoptiques. pour constater
auquel des deux il convient d’attribuer le caractére historique.
Nous distinguons ici l'histoire de Jésus, sa personne et sa
doctrine.

Déja, on ne saurait le nier, le prologue spéculatif fait invo-
lontairement présumer une histoire dominée par une 1idée
dogmatique, ou si I'on veut, I'idée incorporée dans Vhistoire.
Sans doute, I'idée peut avoir procédé de la considération de
Phistoire, comme ['histoire peut &tre émanée de l'idée. Tou-
jours est-1l que I’historien philosophe est sujet 4 subordonner
Vhistoire & sa philosophie ; un homme, comme on I'a dit, aura
beau faire; il ne parviendra jamais & sauter hors de son ombre.

Cette présomption se confirme, des ’entrée, par la compa-
raison des tableaux que les deux genres de documents nous
donnent du Précurseur. Chez les synoptiques, Jean est un pro-
phéte juif, plus qu’un prophéte (Math. XI, 9) a titre de prépa-
rateur direct et supréme des voies du Messie, mais toujours
inférieur au plus humble chrétien. (Math. XI, 42.) Il préche
la repentance et annonce le jugement. Il connait d’ailleurs
si peu Jésus personnellement qu’étant en prison et ayant en-
tendu parler des ceuvres de Jésus, ii fait demander par ses
disciples s’il est le Messie'. (Math. XI, 1, 2.) Dansle IVe évan-
gile le Précurseur est un chrétien johannique; il emploie exac-
tement le méme langage que Jésus et I'évangéliste * et énonce
les mémes idées : la préexistence de Jésus (I, 15, 30), sa venue

* La demande de Jean ne se fait ni en faveur de ses disciples, ni &
cause de 1'éclipse qu'aurait subie sa foi, mals dxovous & fpyx ypiaTod.
Ce bruit lui fit concevoir le soupgon que Jésus pourrait bien étre le
Messie qu'on attendait.

* Nous pensons que 111, 31-36 sont des paroles de Jean-Baptiste : rien
n'annonce qu'elles s’arrétent au vers. 30 et les verbes au présent, fotiv,
Jwdet, poptupsi, ete., confirment cette idée. — 11 suffit de relire les dis-



EST-IL L’AUTEUR DU IV® EVANGILE 1570153

du ciel (III, 31), le rapport du Fils avec le Pére (IlI, 35), I'a-
gneau de Dieu qui Ote les péchés du monde (I, 29; cp. XIX,
36), c’est-a-dire P'expiation des péchés par la mort du Christ et
I'universalisme. Ajoutons que, selon le 1Ve évangile, Jésus se
trouvait déja entouré de disciples avant que Jean-Baptiste fat
incarcéré (II[, 22-24; IV, 1-3), tandis que selon Math. IV, 12-
17, Jésus ne commenc¢a son ministére qu’aprés que le Pré-
curseur elt forcément cessé le sien.

Quant a la descendance de Jésus, il faut remarquer qu’il
n’est question dans le IV® évangile ni de Bethléem, ni de la
race de David, ni d’une naissance miraculeuse. Philippe et les
Juifs gqualifient Jésus de fils de Joseph (I, 45; VI, 42), sans an-
cun commentaire restrictif de I’évangéliste, comme le s évoui-
gero de Lue. (I1I, 23.) La qualité de Fils, qui dans la tradition
synoplique se rattache & la conception immaculée (Luc I, 31,
32), repose selon le IVe évangile sur la génération métaphysi-
que du Logos, émané de 'essence du Peére.

Ce méme évangile ne mentionne nile baptéme de Jésus, car
Jésus n’apparait & Béthabara que pour que Jean lui rende
témoignage ; il n’est pas question du baptéme lui-méme (I, 24-
34) ; ni la tentation au désert, au contraire, le prince de ce
monde n’a rien en Jésus (XIV, 30); ni Pagonie de Gethsémané;
ni, ce qui est trés grave, toute cette catégorie de guérisons qui
occupent une place si considérable dans les synoptiques, celle
des possédes; l'auteur y substitue des miracles qui tout en
é¢tant inférieursen nombre, renchérissent par leur merveilleux
incomparable sur les prodiges analogues des synoptiques. Il
ne s’agit pas dans le 1Ve évangile d’'un paralytique quelconque,
mais d’un paralytique depuis 38 ans (V, 5), ni d’un aveugle
ordinaire, mais d’un aveugle-né (IX, 1), ni d’un mort ui vient
d’expirer, mais d’un mort qui donne déja de 'odeur, puisqu’il
est 14 depuis quatre jours. (XI, 39.) Remarquons encore que
selon les synoptiques la guérison que Jésus opére se trouve

cours du Préeurseur (I, 33, 34; LI, 27-36) pour se rappeler autant d'équi-
valents dans la bouche de Jésus. La colére de Diew (111, 36), tout i fait dif-
férente de la spyn des synoptiques, trouve son parallele dans IX, 41;
X1, 46,



506 L’APOTRE JEAN

dans le rapport le plus intime avec la foi des malades (Marc V,
36; VII, 29 ; 1X, 23, 24; X, 52) au point qu’ll est dit que Jésus
ne pouvait pas faire de miracles & Nazareth & cause de !'in-
crédulité qui y régnait. (Marc VI, 5, 6.) On peut dire que ce
facteur manque dans le IVe évangile.

Voici un autre fait non moins important de 'histoire de Jé-
sus sur lequel nos sources varient. Un jour a été ou Jésus s’est
reconnule Messie et s’est donné comme tel. D’aprées les synop-
tiques la conscience religieuse, c’est-a-dire I’essence de sa mes-
sianité, se développa de bonne heure. (Luc II, 49 ) L’Ancien
Testament fut pour luile livre de la religion qu’il étudia et com-
prit comme aucun de ses compatriotes. La nature lui précha
le Peére céleste. Et la vie humaine, telle qu’elle se manifestait
autour de lui, lui ouvrit une mine inépuisable d’enseignements.
Mais si la conscience de sa messianité acheva de se réveiller
4 Toccasion de son baptéme, il ne la déclara que plus tard *.
Lorsqu’on le prend pour le Messie, il défend d’en parler.
(Marc I, 24, 25, 34.) Ce n’est qu’a Césarée de Philippes, c’est-&
dire ala fin de son ministére qu’il affirme étre le Messie (Marc
VIII, 27-29) ®* et méme alors il défend séverement & ses disci-
ples d’en parler. (Marc VIII, 30; IX, 9.) Enfin, ce n’est qu’a la
suite de l'adjuration du grand prétre qu’il le proclame catégo-
riquement : je le suis. (Marc XIV, 62.) — A entendre le IVe
évangile, ce développement progressif n’existe pas. Etant au
ciel, le Logos en est descendu en possession de la vérité ab-
solue; ce qu’il annonce au monde, il le tient directement de
Dieu. (Jean III, 13.) Nous ne sommes donc pas étonnés de le
voir qui, dés ’entrée de son ministére, se fait connaitre comme

* Hase. Gesch. Jesu. pag. 411. « Ce silence s’explique par le fait qne Jésus
venait fonder un autre regne messianique. que celui que le peuple at-
tendait. Une révélation prématurée aurait fomenté les passions popu-
laires et provoqué la hiérarchie juive autant que le pouvoir ombrageux
de Rome. Les expériences douloureuses que Jésus fit de bonne heure,
dans son pays et dans sa famille, I'engagerent & préparer par son ensei-
gnement et par sa vie le moment ot 'on se demanderait spontanément:
celui-ci n'est-il pas le fils de David? » (Math. XI1I, 23.)

* Voir M. Vernes, Histoire des idées messianiques. (Pag. 211-213.)



EST-IL L’AUTEUR DU IV® EVANGILE 507

le Messie & Nathanaél * (I, 52), & Nicodeme (IfI, 16), & la Sa-
maritaine (IV, 26), sans leur défendre de divulguer cette révé-
lation importante.

Nos documents ne s’accordent pas davantage sur le thédtre
ou Jésus a exercé son ministere. Selon le IVe évangile, Jésus,
aprés quelques excursions fugitives en Pérée et en Galilée, se
rend & Jérusalem et y ouvre son ministére par la purification
du temple (II, 13-20) ; ses compatriotes galiléens en sont trans-
portés. (IV, 45.) Aussi, en commencant son ceuvre non en Ga-
lilée mais & Jérusalem, Jésus pouvait-il dire : un prophéte n’est
pas honoré dans son pays?®. (IV, 44.) Selon les synoptiques,
Jésus débute en Galilée (Marc I, 14, 15) et y obtient un grand
succes (Vers. 28). Il y trouve ses premiers disciples ; de 14, il
les envoie au loin; c’est 14 qu’il compte des partisans distin-
gués. Ce n’est qu’aprés avoir fondé son ceuvre en Galilée qu’il
se rend & Jérusalem, y fait son entrée triomphale, purifie le
temple, etc. Cp. Math. XVI, 21; XIX, 1; XXI, 10, 11. De
quel coté se trouve la vérité historique *? Est-il vraisemblable
que Jesus Galiléen ait commencé a Jérusalem une ceuvre
qu’il n’avait pas préparée? qu’un inconnu qui ne s’était pas
encore légitimé devant l'opinion publique, ait débuté par
attaquer au cceur la puissante hiérarchie ? N’est-il pas plus
naturel d’admettre qu’il ne se soit tourné vers Jérusalem
quaprés qu’il eut consolidé son ceuvre en Galilée ? La puri-
fication du temple placée & l'entrée du ministére de Jésus
n’est-elle pas en harmonie avec l'esprit du IVe évangile qui
représente Jésus comme le Adyo; descendu directement du ciel
et invariablement doué Jde la conscience de sa divinité ? Mais,

* Le viog o0 cvfpeymov du 1Ve évangile est synonyme de Asyos. ( Cp.
111, 13; V1, 62; XI, 4. Cp. X111, 31.)

* Les synoptiques n’appliquent cette parole qu'a Nazareth. (Marc VI,
1. 4)

3 Holtzmann. Judenthum und Christenthum, 1867, 11, 371. < 11 parait en
effet évident comment un tableau d'idéaliste pouvait établir I'activité
de Jésus dans le centre de la hiérarchie, tandis que son apparition en
Galilée appartient tout & fait & la franche réalité » (der rawhen Wirk-
lichkeit angehirt.)



508 L’APOTRE JEAN

sans multiplier ces questions, je veux signaler deux faits qui
donnent & réfléchir sur 'historicité dulIVe évangile relativement
au théatre qu’il a assigné a ’'ceuvre du Christ. Voici le premier.
A entendre les fréres de Jésus, il a a Jérusalem des disciples,
mais qui n’ont pas vu ses ceuvres; jusqu’ici il a agl secréte-
ment, il ne s’est pas montré au monde (Jean VII, 3, 4), tandis
que les Juifs ont déja voulu le tuer & cause de la guérison du
paralytique le jour du sabbat (V, 18) et qu’a peine arrivé A
Jérusalem aprés ses freres, Jésus se plaint de ce qu’on cherche
a le faire mourir! (VII, 19, 25, 30, 44.) Voici le second fait, plus
grave encore. (’est celul de la résurrection de Lazare. S'il est
surprenant que les narraieurs des faits de la Galilée aient gardé
e silence sur les noces de Cana, il est plus surprenant encore
qu’en mentionnant les derniers événements qui se sont passés
en Judée, ils se soient tus sur la résurrection de Lazare, la-
quelle exerca une influence, non occasionnelle et indirecte,
mais capitale et souveraine sur le dénouement tragique de la
vie du Seigneur. (Jean XI, 46-53.) C'est & partir du jour ou
quelques témoins de cet événement en instruisirent les Phari-
siens, que ceux-ci délibérérent de le faire mourir. (Vers. 46, 53,
am éxeimg i Hpépae.) L’enthousiasme du dimanche des rameaux
est un effet de la résurrection de Lazare. (XII, 17, 18.) Notons
encore que ce miracle s’est accompli en préscnce d’amis et
d’ennemis (XI, 19, 31, 33, 37, 45) et qu’il fut suivi d’une rumeur
générale. (XII, 9,10.) Eh bien, il n’y a pas méme de place pour
cet événement dans les récits synoptiques. Selon eux, Jésus
vient & Béthanie, mais fait, sans s’y arréter, son entrée & Jéru-
salem. (Math. XXI, 2-11 ; Marc XI, 2411 ; Luc XIX, 30-44.) Il est
évident qu'un pareil silence rend le récit trés suspect.

D’autre part, convenons-en, il est peu probable que Jésus,
israélite de cceur, selon les synopliques, ait négligé la participa-
tion aux fétes, quoique nous en cherchions vainement les indices
dans ces documents. Luc (X, 38) nous offrirait une trace du
passage de Jésus en Judée dans le cours de son ministére, s'il
avait designé le bourg indiqué par le 1Ve évangile ; mais le con-
texte nous force de chercher ce bourg en Galilée. Ce n’est que
plus tard que Jésus arriva & Béthanie. (Luc XIX, 29.) Onen a



EST-IL. L’AUTEUR DU 1Ve¢ EVANGILE 509

appelé au mosan; de Math. XXIII, 37 pour établir les séjours
plus fréquents que Jésus aurait faits & Jérusalem, et qui, ra-
contés par le IVe évangile, sont passés sous silence par les sy-
noptiques. Mais, d’'une part, il me parait difficile d’adnettre
(qu’un commerce prolongé de trois ans de Jésus avec ses dis-
ciples ait pu s’effacer d’'une mémoire lant soit peu fidéle et,
d’autre part, ne peut-on pas consentir & accorder a l'inlervalle
qui s’écoula entre 'entrée triomphale et 'arrestation une plus
longue durée que celle que le 1Ve évangile lui accorde? Le
2ol iuépey de Marc XIV, 49 ne semble-t-il pas l'insinuer? Le dé-
veloppement des derniéres destinées de Jésus & Jérusalem
n’est-il pas une énigme si Jésus n'y a passé que ces quelques
jours'? Et si ces quelques jours s’étendent 4 quelques se-
maines, le mosixi ne se trouve-t-11 pas suffisamment expliqué ?
Ceci, au reste, n’empéche pas que Jésus ait fréquenté aupa-
ravant les fétes et ait pu faire des amis qui se produisirent
plus tard, tel que Joseph d’Arimathée, mais toujours o gavesds
20 s & zoumres. (Jean VII; 3-10.) De cette maniére s’expliquerait
le silence des synoptiques qui ne parlent que de I'ceuvre pu-
blique du Seigneur 2.

Nous signalons une derniére divergence dans les récits de la
mort de Jésus. Je ne parle pas de 'heure, quoiqueiciles lextes
soient également inconciliables, puisque Jean fixe le crucifie-
ment & midi (XIX, 14) et Marc a neuf heures du matin (XV,25);

* Holtzmann, Ibid. « La derniere présence de Jésus & Jérusalem doit
avolr duré plus longtemps que la lettre des récits synoptiques ne le laisse
deviner. En effet le développement des destinées suprémes de Jésus i
Jérusalem avec tout ce qui s’y rattache, flotte comme une énigme en 'air
si Jésus n'a pas déployé dans la capitale une plus longue activité que
celle qui remplit 'intervalle entre le jour de son entrée et celui de sa
mort. »

* Toute la difficulté du mosane disparait si 'on adopte l'ingénieuse
conjecture de Strauss. (Das Leben Jesu fiir das deutsche Volk bearbettet
1864, s. 249.) 11 fait remarquer que Math. XXII1, 34-39 présente le méme
discours que celui que Luc X1, 49-51 met dans la bouche de la sagesse de
Dieu. Nous aurions done ici devant nous la citation d'un écrit composé
environ a 'époque de la destruction de Jérusalem et destiné a reprocher,
e persona Dei, aux Juifs le sang des prophetes qu'ils avaient répandn de



510 L’APOTRE JEAN

mais je veux parler du jour, ce qui est bien plus grave. Selon
le IVe évangile, Jésus n’a pas célébré la Pique avec ses disci-
ples la veille de sa mort; il a fait avant la Paque (XIII, 1) un
repas ordinaire avec eux, dsimvow (XIII, 2), et les discours pro-
noncés Aa cette occasion ne renferment aucune allusion & la
PAque. Ensuite, il est évident que les Juifs ne devaient la man-
ger que le lendemain soir. (XVIII, 28.) Enfin les disciples s'ima-
ginent qne Judas va acheter ce qu'il faut pour la féte. (XIII, 29.)
Au contraire, selon les synoptiques, le dernier repas de Jésus
fut un repas pascal (Marc XIV, 14-16 ; Math. XXVI,; 17-19, Luc
XXII, 8415) le 14 Nisan, tandis que celui du IVe évangile a lieu
le 13. Ainsi, selon le dernier, Jésus meurt le 14 Nisan, jour de
Paque; selon les synoptiques cet événement a lieu le 15, len-
demain de la Paque !.

Cette différence qu’aucune subtilité ni aucun sophisme ne
peuvent faire disparaitre * excite une juste surprise. Quoi ? se
demande-t-on, une date & la fois aussi simpie et aussi impor-
tante que celle de la mort de Jésus, surtout si elle a coincidé
avec une féte aussi vénérée que la Paque, pouvait-elle ne pas
se graver dans le souvenir de tous les chrétiens sans subir la
moindre variation? De quel coOté se trouve la vérité?

On a fait plusieurs objections & la date synoptique. Peut-on
s’imaginer une séance du sanhédrin pendant la nuitde Paque?
Mais celte séance ne fut pas officielle ; elle se tint, comme
c’était la coutume aux jours de sabbat et de fétes, selon le
Talmud 3, non dans le temple, mais dans le palais du souverain
sacrificateur ; tous les membres n’y assistérent pas, par exem-

tout temps. Luc aurait allégué la source ol 11 a puisé les paroles; Mat-
thieu en aurait fait une déclaration de Jésus. Si Lue (XTII, 34) transporte
ailleurs les paroles de Math. XXIII, 37, ¢’'est qu'il trouvait une occasion
plus favorable de les insérer Lue XI1I, 33 (apres Jérusalem) que Lue XI,
52 (apres 'apostrophe dirigée contre les Docteurs de la loi.).

' Voir 'exposition lumineuse de la question chez Strauss, Leben Jesu
fiir das deutsche Volk, pag. 535-541.

? « Jeise trace la ligne de démarcation entre les théologiens avec les-
quels 1l est encore possible de raisonner et ceux qu’il faut abandonner a
eux-mémes et au principe auquel ils se sont asservis. » Id. (Pag. 536.)

* Id. Ibid. (Pag. 239.)



EST-1L, L’AUTEUR DU 1V® EVANGILE 511

ple Joseph d’Arimathée. (Luc XXIII, 51.) N’oublions pas qu’a
la féte des Tabernacles, les pharisiens et les principaux sacri-
ficateurs envoyerent des sergents pour prendre Jésus et qu’ils
leur firent un reproche de ne pas l'avoir amené. (Jean VII,
11, 32, 45.) De méme Hérode fit arréter Pierre et le mettre en
prison aux jours des pains sans levain. (Act. XII, 3, 4.) Remar-
quons ensuite que le supplice de Jésus était abandonné au
gouverneur paien. Notons enfin le supréme degré d’exaspé-
ration et de haine auquel le sanhédrin était parvenu et qui a
pu Pentrainer au deld des limites de la legalité. — Simon, dit-
on, vient duchamp ; nous avons donc affaire 4 un jour ouvra-
ble, non férié. Mais qui prouvera que Simon venait de quitter
son travail? Ne pouvait-il pas, habitant de la campagne, venir
célébrer la féle en ville? — Les femmes s’occupent & préparer
(#roiuusas, Luc XXII, 56) les aromates. Mais d’abord. cela ne
pouvait pas méme étre censé défendu au premier jour de la
fete, d’apres Lx. XII, 16, et puis Marc raconte, contrairement
a Luc, que les femmes n’achelerent (iydpuouy, XVI, 1) des aro-
mates (que le samedi soir aprés le coucher du soleil. — Enfin,
si le jour du crucifiement est appelé par Matthieu (XXVII, 62)
rupuszeon et par Marc (XV, 42) muieaffarov, 1ls se sont prévalus
de I'usage qui permettait d’appliquer ces termes tant i la veille
d'un sabbat, comme 1ci, qu'a celle d'un jour de féte '. D’autre
part, ce (ul plaide pour le récit svnoptique, c’est la sainte
cene, telle que Paul nous la fait connaitre. (1 Cor. XI, 23-26.)
Le Zorou zotow et 1@ 0 movipoy (vers. ‘26) ainsl que le <o motvipwy s
sapizs (KOs habberakah) (1 Cor. X, 16) raménent évidemment
vers le repas pascal.

Nous renouvelons, apres cela, la question ;: Comment a-t-on
pu varicr sur la date & la fois si peu compliquée et si grave de
la mort du Seigneur? sur la question si simple: Jésus est-il
mort ou non le jour de Pique?-

On concoit difficilement ce malentendu dans la grande tra-
dition chrétienne dont les synoptiques sont Uécho. (e ¢qu’on
concoit mieux c’est que le quatrieme évangéliste, ami des types

Voyez Meyer «d 3. XXVII, 62



512 L’APOTRE JEAN

et des symboles, qui voyait en Jésus le vrai agneau pascal
dont les os n’étaient pas rompus (XIX, 32, 36), ait sacrifié I'his-
toire a l'idée, la tradition humaine & la typologie divine et
scripluraire et représenté le jour de la mort de Jésus comme
celui de 'immolation de l’agneau pascal véritable '. (est si
peu altérer le fait central de la religion, que c’est, au contraire,
au point de vue de I'auteur, le glorifier. Ne s’est-il pas permis
d’ailleurs la méme audace — si audace il y a — en anticipant
sur la céne (Jean VI) et surla purification du temple (II) con-
formément & son but non historique, mais spéculatif et didac-
tique ? Rappelons-nous enfin la controverse pascale dont nous
avons parié plus haut. Le plus ancien parti suivait dans la
célébration de la céne la tradition synoptique et célébrait la
Pique le 14 Nisan, jour ou Jésus l'avait célébrée en méme

temps que les Juifs, en disant : éroivoe <0 mdoyu o yumoth; tive h

[ ’ [ 8\ L. 8’.‘. 14 ¥ ¢ r 32 I3 o -~ 2
'Y}‘U.E‘O’{C Aot ET!'QG&'V‘ AV XOC{J.‘: £y, OV TPGT&'O‘J 0 KUPLD; ETWOMTEY, QUTH) TTOLELY .,

V1

La personne de Jésus ne présente pas moins de différences
que son histoire, suivant qu'on s’adresse aux troils premiers
évangiles ou au dernier.

Les synoptiques ne nous parlent pas de la préexistence di-
vine de Jésus. Dans la parabole des vignerons infideles (Math.
XXII, 37) le fils de la maison exprime la supériorité théocrati-

t Paul est ici le pendant du quatribme évangéliste. Fort du wuelpa
0z00 qul possede {1 Cor. VII, 40) et de la grice qu'il a regue d'étre fidele
(25), 1l préte & I'histoire un sens idéal, il christianise I'histoive; l'histoire
israélite est le tableau de 'histoire chrétienne. Ainsi la mer Rouge,c'est
le baptéme ; la manne et 1'eau du rocher, c'estle pain et le vin de l'eu-
charistie ; le rocher, ¢'est Christ. (1 Cor. X, 1-10.) La lettre est indigne de
Dieu qui parle dans 'Eeriture ; 'acception spirituelle seule est digne de
lui. Ainsi, quand 1l est dit : Tu n'emmuselleras pas le beeuf qui foule le
grain, ce n’est pas des beeufs que Dieu se met en peine: il a voulu as-
surer les droits des ministres de I'évangile. (1 Cor. 1X, 8-12.) L’épitre aux
Hébreux présente le méme phénomene ; on n'a qu’h se rappeler comment
elle traite I'histoire de Melchisédec. (VII, 3.)

* Chronicon pascale. Ed. Dindorf, 1, 14.



EST-IL L'AUTEUR DU IV® EVANGILE 513

que de Jésus aux prophétes, non la génération métaphysique
du 7380y & Tod warse;, de Jean XVI, 28. — On se demande si
les mots o332 6 visg (Marc XIII, 32) sont originaux, en comparant
Math. XXIV, 36 ol on ne les trouve point. — La discussion
rapportée Math. XXII, 41-45 est trop ambigué pour permettre
une affirmation positive. — Dans la formule du baptéme (Math.
XXVIIIL, 19) le nom du Pére est celui sous lequel le Jésus sy-
noptique adorait Dieu lui-méme et qu'il ordonnait & ses disci-
ples de sanctifier. (Math. VI, 9.) II en résulte que le Pére
comprenant I'Etre divin tout entier, le Fils ne saurait marquer
une personne en Dieu, mais est attribut d’un aulre sujet. Ce
sujet, c’est Jésus, appelé Fils (de Dieu) dans P'acception théo-
cratico-religieuse des synoptiques, c’est-a-dire roi ou chef du
royaume de Dieu'. — Le seul passage johannique que les
synopliques nous présentent au sujet de la question qui nous
occupe, c’est celui de Math. XI,27. Cp. Luc X, 22. « Personne ne
connait le Fils que le Pére et personne ne connail le Pére que
le Fils et celui & qui le Fils aura voulu le révéler. » On peut
dire qu'il n’y a pas de lecteur attentif etimpartial de 'évangile
qui n'ait été frappé de rencontrer ici cette parole, tant elle
détonne. On dirait, pour parler avec un savant de nos jours,
un aerolithe tombé du ciel johannique *. Un coup d’ceil jeté sur
le contexte vient justifier cette défiance. Supprimez, en effet,
le verset 27 et les versets 25 et 26 correspondent infiniment
mieux avec les versets 28-30. Il y a une discordance frappante
entre le Christ métaphysique du vers. 27 et le Jésus reconnais-
sant qui s'incline devant le bon plaisir du Pere (vers. 25, 26) et
qui, doux et humble de coeur, appelle & lui les travaillés et les
charges, leur recommande son joug et leur promet le repos de
Pame. (Vers. 28-30.) Nous demanderons enfin 4 ceux qui ne
voudraient pas sacrifier ce passage, s’il faudrait donc lui sacri-
fier la conception totale des synoptiques a ’égard de Jésus?
Serait-ce obéir & une saine logique que de vouloir assimiler
cette conception a celle du IVe évangile, parce qu'il se présente

* Voy. au reste ce que nous avons encore & dire de ce passage, pag. 526.
* C. Hase. Geschichte Jesu. Leipzig, 1876, pag. 422.

THEOL. ET PHIL. 1876.



514 L’APOTRE JEAN

dans Matthieu une seule parole qui ne s’accorde point avec les
idées habituelles des synoptiques ' ?

Or, quelles sont-elles? Nous pouvons dire qu’elles offrent
un cachet sincérement humain ; elles n’ont rien d’absolu. Un
coup d’eeil comparatif sur la prescience, la puissance et la sain-
teté du Jésus johannique et du Jésus synoptique pourra nous
en convaincre.

Enfant, Jésus écoute et interroge pour s’instruire, comme
tous les enfants (Luc II, 46) ; ce ne sera pas comme s’exprime
un vieux dogmaticien : « Ceu doctor doctorum, ob doctorum
informationem 2. » Il grandit en sagesse et en stature. (Luc II,
52.) Habilueliement, il sait les choses pour les avoir apprises.
(Math. IV, 12 ; XIV, 13; Marc 11,17, V, 36.) Il s’élonne de la
foi du centenier. (Math. VIII, 10.) Il cherche des figues, mais
en vain, puisque le figuier se trouve étre stérile. (Marc XI, 13.)
11 espére, mais en vain, de garder I'incognito (Marc VII, 24) ; il
fait, grace a4 'impression que produit sur lui une Phénicienne,
un signe qu’il n’avait pas eu l'intention de faire (Marc VII, 27,
29 ; Math. XV, 24-28); il repousse I’enivrante boisson qu’on lui
présente, des qu’il I'a gottée. (Math. XXVII, 34.)

Dans le IVe évangile, c’est bien différent. Si, selon les synop-
tiques, Jésus a déja de bonne heure un pressentiment de sa fin
douloureuse (Marc II, 20), il ne commencae 3 a décrire sa desti-
née sanglante que vers la fin de son ministere (Marc VIII, 31);
1l parle, au contraire, déja & Nicodéeme de sa croix. (111, 14.) Sa
prescience a un caractére absolu. Selon Marc, Simon ne recoit
pas le nom de Pierre dés sa premiére vocation, comme dans
le 1Ve évangile (I, 43), mais plus tard, lorsque les douze furent
élus (Marc III, 16 ; Cp. I, 18) et apres que Jésus elit eu l'oc-
casion d’apprendre & connaitre le caractére de son disciple. Il
y a plus. Selon le IVe évangile, Jésus voit, sans étre présent,
Nathanaél sous le figuier (I, 48) et connait les destinées d’une

' On trouvera d'autres vues sur ce passage chez Keim, Geschichte Jesu
ron Nazara, 11, 379 et suiv. Je ne saurais les partager.

* Voy. Calovius chez Meyer, ad Luc 11, 46.

% armb Tote #pEavo, Antea non ostenderat. Bengel.



EST-1L L'AUTEUR DU IV® EVANGILE 515

ferame qu’il n’a jamais vue. (IV, 16-48.) Il connait dés le com-
mencement qui ne croirait pas en lui (VI, 64) et méme qui le
trahira; il sait que Judas est un démon (vers. 70) et, malgré cette
science certaine, il le range au nombre des douze et lui confie
la caisse. (XII, 6.) Il sait que Lazare est mort quoique personne
ne U'en ait informé. (XI, 11-13.) Bref, est-il dit, il connaissait
tous et n’avait pas besoin que quelqu’un lui rendit témoignage
d’aucun homme (ro dvbpdmov), car il connaissait lui-méme ce
qui était dans 'homme. (II, 24, 25.) Aussi, lorsque Jésus de-
mande comment on achétera du pain pour nourrir une si
grande multitude, I’évangéliste prévient les conclusions qu’on
pourrait en tirer contre la science absolue de Jésus en ajou-
tant: il disait ceci pour éprouver Philippe. (Jean VI, 6.) Apres
cela 1l n’est pas permis de supposer, au point de vue de I'évan-
géliste, que si Jésus n’avait pas. appris 'excommunication de
I'aveugle-né, il I'aurait ignorée (IX, 35) ou qu’il eQit ignoré la
maladie de Lazare, si les sceurs ne la lui avaient pas apprise
(XI, 4, 6), — lui qui montre peu aprés qu’il savait que Lazare
était mort, sans qu’'on le lui et rapporté (XI, 11,14) — ou, en-
fin qu’il eQit besoin que Pilate lui ouvrit son cceur, pour qu’il
le conntit (XVIII, 34), lui qui connaissait tout. (II, 24.) Disons-
le, autant la science de Jésus, selon les synoptiques, est rela-
tive, autant, selon le IVe évangile, elle est absolue.

Il en est de méme de sa puissance. Le Pére a mis tout entre
ses mains (III, 35), dans le domaine moral et dans le domaine
physique, et Jésusen a la conscience. (XIII, 3.) Dieu lui a donné
pouvoir sur toute chair afin qu’il lui donne la vie éternelle
(XVII, 2), le pouvoir d’exercer iugement (V, 27), le pouvoir de
vivifier qui il veut. (V, 21.) Personne ne peut arracher ses bre-
bis de sa main, pas plus que de celle du Pére. (X, 28, 29.) Tout
ce que le Péve a, dit Jésus, est & moi. (XVI, 15; XVII, 10.) Moi
et le Pére sommes un. (X, 30.) Et les miracles du IVe évangile
dont nous avons parlé plus haut!, le prouvent bien. Que s'il
énonce sasubordination au Péere, dont il garde le commande-
ment (X, 18; XII, 49, 50), dont il cherche la gloire (VII, 18) et
hors duquel il ne peut rien faire (V, 19, 30), ce n’est pas que,

' Voyez pag. 505.



516 L’APOTRE JEAN

grace 4 lincarnation, le Logos soit renfermé dans les bornes
humaines ; c’est parce que le Logos qui parle en Jésus et con-
stitue sa personnalité est inférieur & Dieu (G =pds 7w 6sdv, I, 1).
Dieu, le Pére, est seul o 6zbs, 6 poves chnbuds Beo (XVII, 3) qui est
plus grand que lui' (XIV, 28) et qui I'a envoye. (VI, 38.)

La priére semble peu conciliable avec une telle puissance.
Aussi voyez la place qu’elle occupe et le caractére qu’elle
revét dans le IVe évangile. Pour le Jésus synoptique la priére
est une préparation, souvent nocturne, dans la communion
avec Dieu, en présence de l'ccuvre importante qui l'attend.
(Marc I, 35 ; VI, 46; Math. XIV, 23; Marc XIV, 32-39; Luc V,
16 ; VI, 12; IX, 28; XI, 1.) Dans le IVe évangile, s’il rend
ariace prés du tombeau de Lazare de ce que Dieu I'a exaucé,
ce n'est pas 4 cause de lui-méme, par besoin Intime, c’est &
cause de la multitude (XI, 42) afin qu’elle croie a4 la mission
de Jésus. Si son adme est troublée & l'idée de la passion qui
lattend (XII, 27), on serait tenté de retrouver les sublimes
échos des synoptiques. (Math. XXVI, 36 ss. ; Luc XII, 49, 50.)
Mais est-il possible de l'admettre lorsqu’on compare les pa-
roles ®* et qu'on voit Jésus lui-méme se hater d’expliquer la
voix céleste qui répond a la sienne : cette voix n’est pas pour
moi, mais pour vous (XII, 30)? N’est-ce pas un phénomene
analogue & celui que nous avons relevé tout a '’heure devant le
tombeau de Lazare? En s’adressant a Dieu, le Jésus johannique
s'adresse & son égal : qu’ils soient un, comme nous ( xxfag
wuzis) sommes un (XVII, 11), qu’ils soient un en nous (3 #uiv)
(vers. 21, 22, 23). Il ne déclare pas a Dieu ce qu’il souhaite en

¢ (Pest ici que parle encore le Logos et non Jésus en tant qu’homme.
Comment, en effet, homme Jésus etit-il établi entre lui et le Pere, entre
sa grandeur et celle du Pere, une comparaison quelconque ?

* Hausrath. Neutest. Z. G., I11. s. 573. « Le Logos, & la veille de mourir,
ne peut pas souhaiter que la coupe passe loin de lui. Au contraire, il pro-
teste contre ces paroles. A la question : dirai-je: Pere! délivre-moi de
cette heure, il répond qu'il ne le dira pas, parce qu'il est venu pour cette
heure. (XII, 27.) La chair s’ébranle, mais le Logos repousse cette émotion.
Il n'a pas & renouveler jusqu'a trois fois la lutte et la priere, il peut se

passer de disciples qui veillent avec lui et d'un ange qui luiseche le front
baigné de sueur. »



EST-1L L'AUEEUR DU IV® EVANGILE ol7

qualité d’homme, mais ce qu’il veut cormame Fils de Dieu: je veux
(96w) que les miens soient 1a ou je suis'. (XVII, 24.) Il réclame
la gloire future comme un bien qu’il possédait déja avant la
fondation du monde, comme une propriété légitime. (XVII, 5.)

Le méme caractére absolu distingue la sainteté du Jésus jo-
hannique. On connait celle du Jésus synoptique : la tentation
des quarante jours (Marc I, 13); celle dont Pierre fut I’aveugle
auteur et qui fait dire & Jésus: exdvdeuiov pov &, tu m’es une oc-
casion de chute (Math. XVI, 23); Pangoisse que causent au
Seigneur la vue du feu qu’il a allumé et la perspective du bap-
téme sanglant qui l'attend (Luc XII, 50) ; enfin I'agonie de
Gethsémané. Ce n’est qu’au sorlir de cette lutte ardente que
Jésus peut dire avec un nouveau courage : Voici, celui qui me
trahit, approche. (Math. XXVI, 46.) Un dernier nuage, provo-
qué par 'excés des souffrances, vient encore offusquer ce
beau jour et arracher au crucifié I’exclamation : « Mon Dieu !
mon Dieu! pourquoi m’as-tu abandonné ?» (Math. XXVII, 46.)
Et ce n’est qu’aprés ce triomphe supréme qu'il rend l'esprit.
Nous reconnaissons ici celui qui, a force de souffrir, a appris
I’obéissance. (Hébr. V, 8.) La sainteté du Jésus johannique
consiste dans une majestueuse placidité. Qui peut me convain-
cre de péché? (VIII, 46.) Je fais toujours les choses qui plaisent
a mon Pere. (VIII, 29.) Moi et le Pére sommes un. (X, 30.) Tu
es en moi et je suis en tol. (XVII, 21.) Le prince de ce monde
n’arien en lui; le Logos est inattaquable. (XIV, 30.) Les traces
de tentation et de combat sont absentes. Si Jésus dit : dyaln
duavtoy (XVII, 19), il faut bien se garder de songer a4 un progres
moral ; ce serait contraire au terme tel que notre évangéliste
I'emploie ailleurs. (X, 36.) Il en résulterait d’ailleurs gqu’avant
de venir au monde Jésus et fait des progrés en sainteté, ce
qui est absurde quand il est question d’un Dieu. Sanctifier si-
gnifie dans ces passages du IVe évangile consacrer: « Je me
consacre 4 Dieu par l'immolation volontaire de ma vie en
faveur de mes disciples, afin qu’eux & leur tour soient verita-

+ Reculant devant la lettre, les anciennes versions, comme celle de

Martin, adoucissent I'expression en traduisant : mon désir est. C’est natu-
rel du moment qu’on oublie que ¢'est toujours le Logos qui parle.



918 L’APOTRE JEAN

blement (& aXrfeiz) consacrés a Dieu'. » En face de la souffrance
et de la mort, c’est toujours 'invariable sérénité du Logos qui
a le pouvoir de donner sa vie et celui de la reprendre. (X, 18.)
Qu’on serappelle les dispositions dans lesquelles il se rend au
jardin lugubre : afin que le monde sache que j’aime le Pére
et que je |fais ce que le Pére m’a commandé, levez-vous, al-
lons-y. (XIV, 31.) En Gethsémané découvrez-vous quelque
symptome d’une ame saisie de tristesse jusqu’a en mourir?
(Math. XXVI, 30.) Vous n’entendez que l'inaltérable calme du
Logos qui demande : ne boirai-je pas la coupe que le Pére m’a
donnée (XVIII, 11) et qui fait tomber les adversaires a la ren-
verse. La mort de Jésus enfin, telle que le IVe évangile la dé-
peint, conduit aux mémes conclusions. S’il demande a boire
au moment de mourir, ce n’est pas pour sesoulager (cp. Math.
27, 34), c’est pour pouvoir proclamer solennellement ’accom-
plissement des prophéties et la réalisation des types de 'Ecri-
ture. (XIX, 30; Cp. 28.) Et tandis que le prophete de Galilée
expire en remettant son esprit entre les mains de son Pére
(Luc XXIII, 46), il appartient au Logos incarné de rendre 1'es-
prit en disant : werideorae (XIX, 30), toutes les prophéties et tous
les types de I'Ecriture sont accomplis!

Telle étant la différence qui existe entre la personne de Jé-
sus selon les synoptiques et celle que nous retrace le IVe
évangile, nous ne sommes pas étonnés de la différence qui en
résulte a ’égard des hommages qu'’il faut lui rendre. Le Jésus
synoptique déclare que si quelqu’un a parlé contre le Fils de
'homme, il lui sera pardonné, mais que si quelqu’un a parlé
contre le Saint-Esprit, Dieu dans la conscience, il ne lui sera
puint pardonné (Math. XII, 32); le Jésus johannique, au con-
traire, veut qu’'on honore le IFils comme on honore le Pere.
(V, 23.) Le Jésus synoptique affirme qu’il n’y a qu’un seul Bon,
savoir Dieu, décline les honneurs qu’on lui décerne (Marc X,
18), veut qu’on adore Dieu et qu'on le serve, lui seul (Math.
IV, 10); le Jésus johannique agrée les hommages de I’adora-
tion et se laisse appeler Seigneur et Dieu. (XX, 28.)

' Cp. Meyer ad Jo. XVII, 19.



EST-IL L'AUTEUR DU 1V® EVANGILE 019

VII

Passons enfin & la doctrine de Jésus telle qu’elle nous a été
transmise dans nos quatre documents. Commencons par la
forme.

Nous constatons que selon le IVe évangile Jésus s’énonce
dans les mémes termes que le précurseur et I'évangéliste et
rappelle méme l'auteur de la premiére épitre de Jean. On a
dressé des colonnes fort instructives qui placent cette res-
semblance dans tout son jour. D’ou vient-elle? De deux
choses 'une: ou I'évangéliste et I'épistolaire ont formé leur
style sur celui de Jésus; mais Jésus n’a rien écrit et son en-
seignement oral se revétait de tout autres formes, au point que
la terminologie synoptique est absente du IVe évanglle et réci-
proquement. Ou bien V'évangéliste met ses expressions sur les
lévres de Jésus. D’ou il résulte que les discours de Jésus dans
le IVe évangile, du moins quant & la forme, ne sont pas histo-
riques. Et en effet, c’est le cas. Ce qui le confirme bien, c'est
que ce n’est pas seulement Jésus et le précurseur qui parlent
comme ’évangéliste, mais encore la Samaritaine, les disciples,
I’aveugle-né, la multitude, Pilate méme. (XIX, 9; cp. VII, 28;
VIII, 14.) Ajoutons enfin que c’est toujours le méme théme qui
revient & peu prés dans les mémes termes; que tous ces dis-
cours constituent un systéme bien lié et que quelques-uns
d’entre eux n’ont pas eu de témoins, comme ceux du Seigneur
avec Nicodeme et avee la Samaritaine, en sorte qu’on se de-
mande comment I’évangéliste a pu en porter connaissance,

Quel contraste avec les synoptiques! D’un c6té la sentence
et la parabole, le tour vif et net, de 'autre, un langage imagé,
Vallégorie, si vous voulez, mais pas une seule parabole, c’est-a-
dire I’absence du trait le plus caractéristique et le plus tou-
chant de I’enseignement de Jésus, qui interroge toujours la
nature, I’histoire, la vie quotidienne, pour éclaircir les mystéres
du royaume de Dieu; puis le dialogue et la dissertation, quel-
que chose d’ample et de ldche. D’'un cOté un enseignement
moral et pratique provoqué par les gquestions du jour, par



520 L’APOTRE JEAN

celles du jetine, de la tradition, du sabbat, de 'impét, de la ré-
surrection, du Messie, etc. ; de I’autre, un enseignement dogma-
tique et mystique dont la personne de Jésus et cette personne
considérée comme le Verbe incarné forme le théme perpétuel.

Jésus a-t-il employé ces deux méthodes si totalement diver-
gentes ?N'avons-nous pas ici deux types non-seulement divers
mais opposés et qui s’excluent réciproquement ? Que 'on ne
dise pas que Jésus employait ces deux méthodes suivant les
auditeurs auxquels il s’adressait, la forme populaire en Galilée,
laforme plus spéculative & Jérusalem, et que Jean, grace a son
esprit contemplatif (?), a consigné de préférence les discours
qui ont échappé aux synoptiques. Les faits condamnent cette
hypothése. Nous possédons dans les synoptiques les nombreux
entretiens que Jésus eut & Jérusalem pendant les derniers
jours de sa vie. Or, la forme de ses discours & Jérusalem est
exactement la méme qu’en Galilée ; toujours absence de spé-
culation et de mysticisme; trésor de bon sens élevé et de re-
parties heureuses. Partout et toujours le Jésus synoptique
offre le méme contraste avec le Jésus johannique. Dans ce
conflit, le premier me parait avoir un avantage évident. Cha-
que mot porte avec soi la garantie de son authenticité dans la
profondeur méme de son originalité, dans sa limpide simplicité,
dans sa beauté religieuse. Les discours du IVe évangile ont
aussi leur beauté, mais ils ont moins de cachet, 'empreinte de
Poriginalité n'y est pas aussi vive; il y régne une uniformite,
une monotonie qui contraste avec la variété émaillée des sy-
noptiques ; ce sont toujours les développements théologiques
du programme, je veux dire du prologue. C’est que le langage
du héros et de ’écrivain se confondent*. Parfois méme on ne
saurait distinguer ou1 un interlocuteur cesse de parler et ou I'au-
tre commence. Ainsi les uns attribuent au Précurseur toute la
péricope (I, 27-36), tandis que les autres mettent 31-36 sur le
compte de l'évangéliste. Souvent les faits ne semblent servir

t Le passage de Jean XII, 34 est fort instructifsous ce rapport. L'évan-
géliste met ici dans la bouche de la multitude, non les termes du vers. 23
(ce qui et été naturel), mais ceux de 11, 14, que le Vlwle de X1I, 32 lut
rappelle.



EST-IL L'AUTEUR DU IV® EVANGILE 521

que d’occasion aux discours. Ainsi Nicodéme (III, 1-21), Jean-
Baptiste (III, 25-36), les Grecs (XII, 20 et suivants) montent
sur la scéne, mais on ne les voit pas se retirer. On ne sait pas
méme si les Grecs sont admis aupres de Jésus*. Si les lecteurs
n’avaient pas besoin de 'apprendre, il faut convenir cependant
que c’est une singuliére maniére d’écrire l'histoire. Il est un
phénoméne surtout qui mérite d’étre relevé dans toute son
étendue : c’est la naiveté, I'inintelligence, la stupidité des in-
terlocuteurs du Christ dans les dialogues du IVe évangile *.
Nous en trouvons un seul exemple chez les synoptiques; c’est
celui des disciples qui méconnaissent d’une maniére absurde
le sens dans lequel Jésus parle du levain. (Math, XVI, 6, 7.)
Mais cet exemple est unique et il s’agit, non des principaux
de Jérusalem, mais de pécheurs et de péagers de la Galilée.
Dans le IVe évangile les exemples se reproduisent coup sur
coup et dans toutes les classes de la société de Jérusalem.
Quand Jésus dit qu’il rebatira le temple en trois jours, gu’il
substituera en peu de temps une religion nouvelle i la religion
formaliste des Juifs, ils songent au bois et & la pierre et s’é-
crient: On a été quarante-six ans a batir ce temple et tule re-
batiras en trois jours! (II, 0.) Si Jésus appelle Dieu son Pére,
ils Paccusent de se faire égal & Dieu. (V, 18; X, 33.) Si, fai-
sant allusion & son départ pour le ciel, Jésus déclare que les
Juifs le chercheront, mais sans le trouver, ils s’imaginent qu’il
va se rendre a I'étranger (VII, 35) ou qu'’il veut se tuer. (VIII,
22.) Une autre fois si Jésus parle deson Pere, les Juifs pensent
qu’il est question d’un pére terrestre et demandent ou il est?
(VIII, 9.) Jésus parle de la liberté morale. Les Juifs croyants la
confondent avec la liberté politique et nationale et vont (ce

t Hausrath, 111, 583. « Les récits ne sont poussés et les situations ne
sont dépeintes qu'autant qu'il est nécessaire d’'y rattacher un développe-
ment ultérieur de la doctrine du Logos. Des que I'histoire a conduit &
I'idée qui doit étre exposée, les personnages se retirent et nous n'appre-
nons pas ce qu’ils sont devenus. »

* Cp. Reuss, Histoire de la théologie chrétienne 11, 412-415. N'oublions pas
que les expressions symboliques ont été de tous temps tres familieres
aux Orientaux et notamment aux Israélites. Ce fait aggrave 'invraisem-
blance de l'historicité de ces malentendus.



Ly L’APOTRE JEAN

qui dépasse toute idée) jusqu’a s’écrier : Jamais nous ve fimes
asservis a personne! eux dont toute I'histoire proclame un
long asservissement et qui obéissent encore & I'heure qu’il est
au pouvoir romain. (VIII, 31-33.) Qu’est-ce qui était plus sim-
ple pour un Juif, pour un Juif de Jérusalem, que l'affirmation
qu’Abraham avait salué dans un prophétique transport le jour
du Messie? Eh bien, les auditeurs se récrient lorsque Jésus
déclare qu’Abraham s’est réjoui de voir son jour et disent : Tu
n’as pas cinquante ans et tu as va Abraham! (VIII, 56, 57.) Si
Jésus déclare que celui qui garde sa parole ne verra pas la
mort, les adversaires attribuent cette assertion & une sugges-
tion du diable, parce qu'Abraham et les prophetes ont subi la
mort. (VIII, 52.) Mais tout cela, dit-on, est I’effet de la malveil-
lance qui aime & tordre les paroles de Jésus. Eh bien, tour-
nons-nous vers lesamis. Nicodéme, le docteur en Israél, (¢ dc-
dsmrudog <0v Taound, 111, 10) qui doit étre censé connaitre les ex-
pressions figurées de I’Ancien Teslament relatives a la circon-
cision du cceur et au renouvellement de 'esprit, ainsi que la
qualification rabbinique de nouveau-né, donnée & un prosé-
lyte !, Nicodeme entendant parler de la nouvelle naissance va
jusqu’a demander : comment un homme qui est vieux peut-il
naitre ? peut-il rentrer dans le sein de sa meére et naitre?
(LI, 4.) I n’en est pas autrement des (zaliléens. Ils prennent
le pain spirituel dont Jésus parle pour un pain supérieur mais
matériel, comme la manne. (VI, 34 ; coll. 36, 41, 42.) Et apres
avoir entendu dire & Jésus qu’il donnera sa chair pour la vie
du monde, #s demandent : Comment celui-ci peut-il donner sa
chair 2 manger ? (VI, 52.) La Samaritaine entend par la fontaine
d’eau vive en vie éternelle une eau qui désaltere une fois pour
toutes le corps et dispense désormais d’aller en puiser. (IV, 15.)
Et les disciples! Quand Jésus parle d’une nourriture qu’ils ne
connaissent pas, ses disciples se demandent si quelqu’un lui a
apporté & manger. (IV, 32,33.) Quand Jésus leur dit que Lazare
malade dort, mais qu’il va I’éveiller, ils répondent : Seigneur !
s'il dort, il sera guéri. (XI, 12.) Pas plus que les Juifs, apotre

* Meyer, ad h. 1.



EST-IL L’AUTEUR DU IV® EVANGILE 523

Thomas aprés trois ans de commerce avec Jésus, ne sait ou il
va. (XIV, 5.) Je demande : ces malentendus perpétuels, ces
naivetés inouies, se répétant de page en page, peuvent-ils étre
historiques? Ne sont-ils pas autant de ficelles destinées & pro-
voquer le développement d’'un théme donné? L’artifice n’est
pas bien délicat, dites-vous. J’en conviens, mais gardons-nous
de juger les ceuvres orientales d’apreés les régles esthétiques
dictées par notre gout littéraire.

Au reste, les défenseurs de ’historicité et de ’apostolicité
du IVe évangile sont assez accommodants quant a la forme,
quoique la concession soit trés sérieuse, comme on vient de
le voir; ils sont disposés 4 convenir que nous n’avons pas ici
devant nous une pholographie; mais ils soutiennent que la
substance est demeurée intacte et qu’il ne 3’y est mélé aucun
élement étranger. En d’autres termes, si les discours johanni-
ques, dit-on, n’ont pas été littéralement reproduits, ils I'ont
pourtant été fidelement. C’est ce qui nous conduit & examiner
le contenu, le fond des discours que nos documents nous pré-
sentent.

Ici un champ immense s’ouvre devant nous et nous devons
nécessairement nous restreindre. Nous nous bornerons & un
seul fait, mais il est capital ; il domine tout Uenseignement de
Jésus-Christ dans P'une et Vautre source. Je veux parler du
role de la personne de Jésus, souverain dans le IVe évangile,
subordonné dans les synoptiques.

On connait la maniére absolue dont le Jésus johannique
parle de sa personne. Je suis la lumiére du monde (VIII, 12),
je suis la vérité (XIV, 6), puisqu’il est le Logos incarné. Il est
donc naturel que lui seul et en lui le Pére soient 'objet de la
foi (XIV, 1; III, 15, 18; XII, 44, etc.), en sorte que personne
ne vient au Pere que par lui (XIV, 6), que la foi en lui est la
seule ceuvre agréable & Dieu (VI, 29); ne pas croire ce qu'il
est, c’est-a-dire le Verbe incarné, c’est se condamner & mou-
rir dans ses péchés. (VIII, 24.) Bref, la prédication du Jésus
johannique a pour objet lui-méme, le Logos incarné.

Il faut bien de que les synoptiques nous donnent une tout
autre idée du contenu des discours de Jésus. Icl, Jésus ne se



204 L’APOTRE JEAN

préche pas lui-méme, mais le royaume de Dieu, le royaume des
cieux, ou l'évangile c’est-a-dire la bonne nouvelle de I'avéne-
ment de ce royaume '. Dans le IVe évangile on ne trouve que
deux fois le terme de Royaume de Dieu (Jean I1I, 3 et XVIII, 36),
et, dans le second passage, Jésus en fait encore son royaume, a
lui. Remarquons ensuite que chez les synoptiques Jésus dans
toutes ces paraboles qui retracent le royaume de Dieu n’en est
pas l'objet, mais I'organe. Ce n’est pas lui qui est le bon ber-
ger, comme dans Jean X, mais c’est Dieu (Luc XV, 4-7; Math.
XVIII, 12-14); et le fils prodigue n’a pas besoin de médiateur
pour se retrouver dans les bras de son pere. (Luc XV, 11-32.)
Si, dans le IVe évangile, Jésus recommande la priére en son
nom (XIV, 13, 14; XV, 16 ; XVI, 23), il donne dans les synop-
tiques un modeéle de priére sans y joindre son nom et en se
contentant de celui du Pére céleste. (Math. VI, 5-13.)

Ce grand principe le guide dans toute sa conduite. Jean veut
empécher un homme qui fait du bien de continuer d’en faire,
parce qu’il n’est pas au nombre des disciples avoués. Ne I'en
empéchez pas, dit Jésus, celul qui n’est pas contre nous est
pour nous. (Marc IX, 38-40.) Une femme exalte le bonheur de la
mere qui possede un fils tel que Jésus : Heureux plutot, dit-il,
ceux qui entendent la Parole de Dieu et qui la gardent. (Luc
X1, 27, 28.) Un jeune homme le qualifie de bon maitre : Pour-
quoi m’appelles-tu bon, dit-il, il n’y a qu’un seul bon, savoir
Dieu. (Marc X, 18.) Ce ne sont pas ceux qui me disent, & moi :
Seigneur ! Seigneur! qui entreront dans le royaume de Dieu,
mais ceux qui font la volonté de Dieu. (Math. VII, 21.) C’est le
Peére céleste qu’il importe de glorifier. (Math. V, 16.) Aussi dé-
fend-il expressément de publier son nom. (Marc I, 44; 1II, 12 ;
V, 43.) Lorsque le Précurseur députe ses disciples pour inter-

' Iln'y a que de rares exceptions & cette rdégle, lesquelles d'ailleurs
prétent & la critique. Math. XIII, 41 (le royaume du Fils de I'homme)
mais ce verset appartient évidemment & une tradition postérieure (36-
43), insérée par le rédacteur final de I'évangile. — Math. XVI, 28 (Idem)
mais ici nous lisons le royaume de Diew chez Marc VIII, 34. — Math. XX,
21. C’est la mere des fils de Zébédée qui parle et d’ailleurs Marc X, 37
remplace ton royaume par ta gloire. Knfin Lue XXII, 30 mon royaume,
mais au vers. 29 il est dit que c'est le royaume dont le Pdrea disposé en
faveur de Jésus, comme Jésus en dispose en faveur des douze.



EST-IL L’AUTEUR DU IV® EVANGILE B25

roger Jésus sur sa messianité, celui-ci se contente de renvoyer
a Pactivité spirituelle qu’il déploie et de declarer quant & sa
personne : Bienheureux celui pour qui je ne serai pas une oc-
casion de chute. (Math. XI, 1-6.) On se rappelle ses défenses
expresses aprés la confession mémorable de Pierre (Math.
XVI, 20) et apres la transfiguration. (XVII, 9.) Il n’y a pas jus-
qu’a sa qualité de juge qui ne présente ce caractére touchant,
malgré le premier plan, ou elle le place forcément, Jésus ne
demande pas ce qu'on a pensé de lui, mais si 'on a rassasié
les affamés et visité les prisonniers (Math. XXV, 34-40) ; ce qui
revient a4 dire qu’il ne demande pas sion lui arendu un hom-
mage personnel, mais si 'on a manifesté son esprit. Les ou-
vriers d’iniquité auront beau faire intervenir son nom et s’en
réclamer, ce nom ne servira de rien *. (Math. VII, 22, 23.) S’il
parle de lui-méme dans la conscience de sa supériorité, c’est
surtout lorsqu’on lui jette un défi et alors il n’a garde de se pla-
cer a coté de Dieu, mais au-dessus des prophétes, de Salomon,
du temple. Le titre qu’il se donne de Fils de 'homme, marque
toute l’affinité qui 'unit & la nature humaine ®. (Cp. Marc 1I,
27, 28.) Selon le 1Ve évangile, Jésus est le fils unique (povoyevig)
et Dieu est son propre Peére (6idws marnp, V, 18), les croyants
regoivent la puissance de devenir ses enfants (téwu 8200, [, 12)

le Jésus synoptique, vids o0 6200, par le lien moral et religieux
qui I'unit & Dieu 3, fait des siens autant de vioi 700 6200, (Math. V,
9, 45; Luc VI, 35; XX, 36.) Aprés cela nous ne nous étonne-
rons pas que la formule maredew eis adtdy, eis dus, ¢’est-a-dire en
Christ, laquelle revient a chaque instant dans le IVe évangile,
soit étrangére aux synoptiques ®. Ici ce n’esl pas Jésus qui est

* Voir au reste sur ce passage et le précédent, Baur, Vorlesungen iiber
neutestamentliche Theologie. 1864, pag. 85, 86, 109-111.

* « Le sabbat est fait pour P'homme et non 'homme pour le sabbat. »
Jésus n'aurait pas pu conclure de cette these: « de sorte que le Fils de
Thomme est maitre méme du sabbat, » si le Fils de I'homme n'était pas
désigné par ce nom comme wun des hommes & qui l'on peut appliquer ce
qui est affirmé a 1’égard de homme.

* Voir Baur. Vorlesungen iber neutestamentliche Theologie, pag. 115-118.

* Elle ne se lit que Math. XVIII, 6 : rov moredovrwy eic €ué ; mais c'est

ne rédaction postérieure de v migtw (sc. fe0d) éxovrev dans le passage
aprallele de Marc IX, 42.



526 L'APOTRE JEAN

I'objet de la foi, mais I’évangile, la bonne nouvelle du royaume
de Dieu (Marc I, 15) et Dieu. (Marc XI, 22; Math. XXI, 21.)
Nous rencontrons quelques passages qui semblent contre-
dire le résultat que nous avons obtenu jusqu’ici. C’est Math.
V, 11 (ou cependant le Zvexev duob est expliqué au vers. 10 par
évewey dwxanogivng). Math. X, 37. Math., XVI, 25 (ot il faut remar-
(uer que, dans le passage paralléle, Marc VIII, 35, ajoute : »«i
tob edayyshiov). Math. XIX, 29 (ot Marc X, 29 ajoute de nouveau
xat 100 dayyshiov, tandis que Luc substitue aux deux termes celui
de &vexev tig Bagideing Tob 009, XVIII, 29). Enfin Marc IX, 37. Dans
tous ces passages Jésus signale sa personne et parle de persé-
cutions @ cause de moi, de digne ou indigne de moi, du sacri-
fice de la vie a cause de moi, & cause de mon nom. Nous re-
marquons : 1° Que la tradition varie ¢h et li, comme nous
Pavons indiqué. 2° Que le grand résultat que nous avons obtenu
plus haut doit évidemment servir ici de regle a 'interprétation
et qu'en conséquence Jésus parle dans ces passages en qualité
de chef du royaume de Dieu. En effet, qui est celui qui aime
Jésus plus yue son fils ou sa fille? (ui est-ce qui est digne de
lai? c’est celui qui prend sa croix et suit Jésus. (Math. X, 37, 38.)
— Celui qui regoit Jésus recoit Dieu : en résulte-t-il que Jésus
soit I’égal de Dieu? Dans ce cas le disciple sera égal a Jésus,
parce qu’il est dit : celui qui vous regoit me recoit. (Math. X, 40.)
— Je ne saurais admettre que Jésus ait prononcé les paroles
de Math. XXVIII, 18-20 : 4° & cause de la formule doctrinale
antipathique & I'esprit de Jésus-Christ; 204 cause de la formule
différente qu’on lui substitue constamment (Act. II, 38; VIII,
16; X, 48; Gal. III, 27) ; 3¢ a cause de I'abstention des douze
a I’égard de I’évangélisation des paiens, qu’ils abandonnérent
a Paul (Gal. II, 7-9); 4° & cause de l'ignorance totale que Pierre
et ses amis manifestent relativement & I'incident qui nous oc-
cupe. (Act. X, 9-21, 38-44; XI, 8,17.) — Enfin je dois en dire au-
tant de Math. XVIII, 15, 20. « Un principe moral, comme celui
dont il s’agit dans ce passage, dés qu’il est formulé, doit pou-
voir étre appliqqué de suite. Mais pour que cela pit étre le cas
ici, il aurait fallu d’abord fonder une église extérieurement,
I'organiser comme association réguliére et I'investir de privi-



EST-IL L’AUTEUR DU IV® EVANGILE D27

léges et d’attributions. Or, rien de pareil n’a existé du vivant
du Seigneur et il n'y a aucune trace qu'’il ait entrepris de créer
formellement une institution de ce genre. Nous en concluons
que le discours en question ne nous est pas parvenu dans sa
forme primitive '. » Comment, au reste, Jésus aurait-il pu as-
pirer 4 se faire égal & Dieu, le Jésus synoptique qui a déclaré,
et cette déclaration est fondamentale : A celui qui aura parlé
contre le Fils de 'homme, il sera pardonné; mais & celui qui
aura parlé contre le Saint-Esprit (Dieu dans la conscience), il
ne lui sera pardonné, ni dans ce siecle, ni dans celul qui est a
venir? (Math, XII, 32.) Est-il possible d’effacer plus énergique-
ment sa personne, et d’exalter davantage Dieu et sa gloire?
Nous demandons encore une fois si nous n’avons pas ici
devant nous deux types d’enseignement tellement différents
pour le fond et la forme, qu’ils sont irréductibles. Peuvent-ils
étre sortis d’'une méme conscience intellectuelle et morale?
Peut-on compléter le sermon sur la montagne pur les données
du IVe évangile? Peut-on fondre dans l'intuition d’'une méme
personne les deux éléments qui prédominent dans chacune
des deux sources? Les circonstances ou il se trouve, les au-
diteurs auxquels 1l s’adresse, le but qu’il se propose peuvent
faire parler le méme homme de maniéres trés différentes,
mais il faut qu'il reste le méme homme. Souvenons-nous de
Paul qui se fait tout & tous. Or, un propheéte de Nazarelh
peut parler autrement devant le peuple de la Galilce que
devant la hiérarchie hiérosolymite, mais il devra rester pro-
phéte de Nazareth, et s’il se donnait pour ce que le IV® évan-
gile fait de lui, il faudrait, osons le dire, pour sauver son
caractére moral, recourir & ’hypothese d’une aberration men-
tale. Or, comme il n’y a rien qui nous permette de douter de
I'admirable lucidité et de I’élévation morale de Jésus, nous
ne saurions admettre qu’il ait parlé tantot en prophéte et tantot
en Logos incarné, et nous en concluons que les déclarations
que le IVe évangile attribue & Jésus ne sauraient étre de lui.
Un apologiste de 'apostolicité du IVe évangile, bien timide

t Reuss, Histoire de la théologie chrétienne, 1, 239,



528 L’APOTRE JEAN

sans doute, mais enfin un apologiste va méme jusqu’a deman-
der si le culte du Maitre et les souvenirs profonds de sa vie
n'auraient pas dit détourner I'apotre Jean de ces libres com-
positions subjectives ' 7 Pour moi, jJe n’en doute point et j'y
vois une raison de plus pour les refuser au témoin oculaire et
pour les attribuer & un auteur inconnu.

Parvenu an terme de notre travail, nous demandons 2 le
résumer,

Avant I’an 180 I'apotre Jean n’est nulle part signalé expres-
sément, ni nominativement comme I'auteur du IVe évangile, et
s'il I'est & partir de cette époque, les affirmations ne sont sou-
tenues par aucune preuve historique sérieuse.

La critique interne vient donner un poids considérable a ce
phénomene.

Elle montre d’abord que « le disciple que Jésus aimait » est
en contradiction flagrante avec le Jean des synoptiques, avec
Papotre de la circoncision dont parle Paul et avec le judéo-
chrétien de I’Asie-Mineure. Et si ’Apocalypse est johannique,
celle-ci achéve de démontrer 'incompatibilité qui existe entre
le Jean de I'histoire et celui du IVe évangile.

Rapprochant ensuite le Jésus du IVe évangile de celul des
synoptiques, un examen approfondi révele 'abime qui sépare
Phistoire, la personne et la doctrine de Jésus, telles qu’elles
sont présentées dans ce double ordre de documents.

Nous concluons de ces faits que Jean, le fils de Zébédée,
I'apotre de Jésus, ne saurait étre 'auteur de I’évangile qu’on
lui attribue.

F.-C.-J. vAN GOENs
docteur en théologie et ancien pasteur de Leide.

t C. Hase. Geschichte Jesu, pag. 42. Cet auteur considere le IVe évangile
comme une tradition historique, émanée, en Asie-Mineure, de Jean ’apd-
tre, mais rédigée apres sa mort par un de ses disciples, pag. 51.

Lausanne, septembre 1876.




	L'apôtre Jean est-il l'auteur du IV évangile?
	Voilà trente ans que l'illustre professeur Baur de Tubingue entreprit ses remarquables recherches sur la question johannique [...]
	
	
	
	
	
	
	


