
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 9 (1876)

Artikel: L'apôtre Jean est-il l'auteur du IV évangile?

Autor: Goens van, F.-C.-J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379209

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379209
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'APOTKE JEAN

EST-IL L'AUTEUR LU IVe ÉVANGILE1?

Voilà trente ans que l'illustre professeur Baur de Tubingue
•entreprit ses remarquables recherches sur la question johannique,

que ses amis et ses adversaires l'ont discutée à leur
tour et à leur point de vue et qu'elle continue encore à être
une question brûlante dans la Suisse, en Allemagne, en
Hollande, en Angleterre. Toutefois, si je ne me trompe, cette
Revue ne s'en est pas encore occupée, ou, si elle l'a envisagée
fugitivement sous une face, elle ne l'a pas étudiée sous l'autre2.
Un essai, comme celui-ci, ne pourra donc pas paraître
inopportun, ni superflu. '

Qu'on ne se trompe pas cependant sur sa portée et qu'on
veuille bien tenir compte de ses prétentions très modestes. La
question johannique est très vaste ; son histoire seule remplirait

un volume 3.. Elle propose des problèmes comme ceux-ci :

quand et où découvre-t-on les premiers vestiges de cet évangile

dans la littérature des deux premiers siècles que le temps
a. épargnée quel est le système théologique qu'il expose cet
évangile est-il ou n'est-il pas historique? nous offre-t-il une
tradition fidèle, originale, parallèle, supérieure ou indépendante

de celle des synoptiques ou bien un simple emprunt fait à

' Cette question a donné lieu h une discussion animée dans une séance
•de la société vaudoise de théologie. Nous offrons aujourd'hui à nos
lecteurs l'exposition de l'une des thèses du débat ; la livraison prochaine
contiendra l'exposition de la thèse opposée. (RM.)

Voir l'analyse d'un ouvrage de M. van Oosterzee, dans U Revue de 1868,
et le compte rendu d'un ouvrage de M. Wittichen dans celle de 1869.

s On trouvera une exposition intéressante de la marche de la question
johannique dans les tout derniers temps, par M. Holtzmann, Jahrbücher
für protestantische Theologie, 1875, pag. 626-685.

THÉOL. ET PHIL. 1876. gj



482 l'apotre jean

celle-ci et transformé dans un but déterminé? Qui en est
l'auteur, si Jean ne l'est pas? quand cet auteur a-t-il vécu? est-il
originairement juif ou païen? quel a été son but? Nous nous
gardons bien d'essayer de répondre à toutes ces questions. C'est
tout au plus si, en passant, nous en côtoyons quelques-unes
toutes les fois que nous ne pourrons pas nous en dispenser.
L'unique objet de notre travail est l'authenticité du IVe évangile.
Le sujet est déjà assez vaste, assez complexe et assez délicat,
comme on va le voir. Nous devons nous borner à l'essentiel.

I

Commençons par constater le témoignage que l'évangile lui-
même rend à son auteur. Les critiques, si partagés sur tant
d'autres points, sont assez généralement d'accord sur celui-ci:
l'auteur du IVe évangile y est représenté comme le disciple
que Jésus aimait, le disciple par excellence et notamment
comme Jean l'apôtre, le fils de Zébédée.
' Il suffit, ce semble, pour s'en convaincre, d'analyser le

passage XIX, 35. Celui qui l'a vu (c'est-à-dire sortir du sang et de
l'eau du côté du crucifié) en a rendu témoignage et son témoignage

est digne de foi et il sait qu'il dit vrai afin que vous

croyiez aussi. Il résulte de ce passage que le témoin oculaire
qui n'est pas nommé est représenté : 1° comme un disciple de
Jésus (afin que vous croyiez aussi) ; 2° comme encore vivant au
moment où l'évangéliste écrit (il sait qu'il dit vrai) ; 3° comme
l'auteur lui-même (il sait qu'il dit la vérité ; nous avons ici
l'expression d'un fait de conscience intime ; l'auteur et le témoin
sont identiques) ; 4° comme la même personne qui s'appelle
ailleurs le disciple que Jésus aimait; car, selon XIX, 26, c'est
le seul disciple que l'évangéliste suppose être présent au pied
delà croix.

Ce témoin oculaire représente Jean l'apôtre. Il est facile de
s'en convaincre par un procédé d'élimination. Le disciple que
Jésus aimait est au nombre des douze, car au dernier repas il
était couché sur le sein de Jésus. (XIII, 23.) Il ne saurait être

l'un des douze nominativement signalés dans cet évangile, ni



est-il l'auteur du rv* évangile 483

André, ni Pierre, ni Philippe, ni Nathanaël, ni Thomas, ni Jude,

pour ne pas parler de Judas Iscarioth. Il faut donc le chercher
parmi les cinq qui restent. Parmi ces cinq il doit occuper une
place distinguée. Or nous savons par les synoptiques que
c'étaient Pierre, Jacques et Jean qui rentraient dans cette
catégorie. Ce sera donc un des fils de Zébédée, et nous pensons de

préférence à Jean par la raison que le disciple que Jésus aimait
est souvent combiné dans cet évangile avec Pierre (XIII, 23,

24; XVIII, 15; XX, 2), comme Jean l'est ailleurs. (Luc XXII,
8 ; Act. Ill, 1 ; IV, 13,19 ; Vili, 14.) Ajoutons que si Jean ne
se cache pas sous la dénomination du disciple que Jésus

aimait, on ne comprend pas comment un disciple aussi célèbre
en Asie Mineure ne figure pas dans un écrit apparemment
originaire de cette contrée. Disons enfin qu'en admettant l'apôtre
Jean on s'explique pourquoi, dans le IVe évangile, le précurseur

soit constamment appelé Jean tout court, à la différence
des synoptiques qui l'appellent toujours Jean-Eaptiste. La
confusion n'était pas possible.

Il résulte de ces données que l'auteur du IVe évangile y est

représenté comme le disciple de Jésus par excellence et notamment

comme l'apôtre Jean; mais il n'en résulte pas encore que
celui-ci ait été effectivement l'auteur du IVe évangile. Si cet

évangile fournissait les preuves irréfragables du contraire, il
faudrait admettre qu'un auteur inconnu ait voulu, pour une
raison ou pour une autre, faire passer cet écrit pour l'œuvre
d'un disciple de Jésus, qu'il ait écrit sous un nom supposé. Or,
dans ce temps-là, les idées en fait de propriété littéraire étaient
tellement différentes de ce qu'elles sont de nos jours que cette

hypothèse n'aurait rien de contraire à l'esprit de l'époque.
En effet, on se prévalait chez les Juifs et à leur exemple

chez les chrétiens des premiers siècles, d'un nom connu et
vénéré du public auquel on s'adressait, dans un intérêt religieux.
Ce phénomène s'explique d'une part par l'anonymie qui
régnait dans l'ancienne littérature des Hébreux et de l'autre par
le culte des noms propres qui s'introduisit chez les Juifs après
le retour de la captivité. On connaît le grand nombre d'écrits
qui se formèrent hors du canon de l'Ancien Testament sous



484 l'apotre jean

les noms d'Enoch, de Moïse, de Salomon, d'Esaïe, d'Esdras,
toutes apocalypses dont l'essence est d'être pseudonymes '.
Quant au canon de l'Ancien Testament, personne n'ignore
combien de Psaumes sont mis sur le compte de David et combien

de Proverbes ainsi que l'Ecclesiaste l'ont été sur celui de

Salomon, tandis qu'un contemporain juif d'Antiochus Ëpiphane
fait proférer ses oracles à Daniel. Il en fut de même aux
premiers siècles de l'église. Non-seulement le nombre d'évangiles,
d'actes, d'apocalypses apocryphes, c'est-à-dire sous des noms

supposés, est considérable 2, mais dans le canon du Nouveau
Testament un auteur inconnu fait écrire à Pierre une seconde

épître avec toutes sortes de protestations personnelles sur le

compte de cet apôtre. (2 Pier. 1,13-15,18; III, 1.) Et, pour ne

pas citer d'autres exemples, ne faut-il pas admettre que dans

les synoptiques la primitive église a mis sur les lèvres de

Jésus des discours qu'il n'a pas prononcés, à moins qu'on ne
lui attribue des prophéties catégoriques sur son retour visible
et très prochain démenties par l'événement? (Math. XVI, 27,
28 ; XXIV, 29 ss.) Ce serait très mal connaître l'antiquité que
de placer cette pseudonymie sur la même ligne que notre
fraude littéraire, de poser le dilemme moderne : histoire ou

imposture, de parler de faussaires dans l'acception que la
jurisprudence donne à ce terme et de crier à l'hypocrisie et à

l'impiété. La grande masse de ces ouvrages prouve combien peu
de scrupule on se faisait de ces procédés. Ce qui était édifiant
était vrai ; ce qui était évident était antique ; ce qui était digne
d'un apôtre était apostolique. On croyait si peu manquer ainsi
à Jésus-Christ lui-même qu'on était persuadé de l'honorer en

lui mettant sur les lèvres ce qu'on savait de meilleur. On s'en

rapportait au mâp* *•

1 Voir Histoire des idées messianiques depuis Alexandre jusqu'à Hadrien,

par Maurice Vernes, Paris 1874.
* 11 suffit de rappeler les Evangelia apocrypha et les Acta apostolorum

apocrypha publiés par C. Tischendorf, Lipsiœ 1851, 1853, et l'ouvrage de

M. Vernes cité plus haut.
3 Voyez Dillmann, Pseudepigraphen des N. T. und Apokryphen des N. T.,

dans la Real. Encycl. de Herzog, XII, 300-337 ; Köstlin, Die pseudonyme
Litter, d. alt. Kirche., Theol. Jahrb. de Baur, X, 1851, 149-221. Ce dernier



est-il l'auteur du ive évangile 485

Il est donc possible que nous ajons affaire ici à un auteur

anonyme. Les données de l'époque autorisent cette hypothèse.
Il s'agit maintenant de rechercher si l'histoire d'une part et le

contenu du IVe évangile de l'autre la repoussent ou la
confirment.

II

Nous commençons par interroger le témoignage des deux

premiers siècles de l'église. Que disent-ils de l'auteur du IVe

évangile?
S'il fallait examiner quels sont, pendant cet intervalle, les

auteurs ecclésiastiques et les hérétiques qui ont constaté ou
non par leurs allégations l'existence du IVe évangile, nous
devrions envahir les colonnes de cette revue pour bien

longtemps. Ces passages sont tellement controversés que tel savant
trouve déjà des traces de notre évangile chez Barnabas, tandis

que d'autres soutiennent que jusqu'à l'an 170 on n'en constate

pas une seule ni chez les auteurs ecclésiastiques, ni chez les

gnostiques1. Il est permis d'en conclure que ces traces ne sautent

pas aux yeux. Heureusement nous pouvons nous dispenser
de prononcer ici un jugement qui sous notre plume risquerait
d'être téméraire. Nous n'avons qu'à nous occuper de la question

de savoir ce que les deux premiers siècles nous disent de

l'auteur du IVe évangile, ce qui est bien différent. Or, les

résultats à cet égard sont parfaitement unanimes. C'est Théophile,

évêque d'Antioche, qui le premier signale nominativement

Jean l'apôtre comme auteur du IVe évangile, dans son

apologie du christianisme, adressée à un païen, Autolycus (II,

travail est classique sur la matière ; il justifie le phénomène en l'exp i-
quant, notamment par rapport au IVe évangile. A. Hilgenfeld H. K
Einleitung in das Neue Testament, 1875. pag. 165-173.

' Pour s'en convaincre, il suffit de confronter Tischendorf, Wann xviir-
den unsere Evangelien verfasst? Leipzig 18G5, avec M. Schölten, Die ältesten

Zeugnisse betreffend die Schriften des N. T. historisch untersucht, a- d.

holl. von C. Manchot, Bremen 18G7. Ce dernier ouvrage est une réponse
au premier. Je me permets de le recommander à ceux qui ne connaissent

que celui du théologien de Leipsig.



486 l'apotre jean

22), c'est-à-dire en 180 '. Toutes les autres désignations qu'on
a cru trouver soit chez les valentiniens Héracléon et Ptolémée,
soit chez Justin, soit chez Marcion, sont fortement controversées.

Circonstance accidentelle, si l'on veut, ce silence ne laisse

pas que d'être un fait de la plus haute importance; il a lieu de

nous frapper surtout chez Polycarpe, disciple de Jean et chez

Papias, son contemporain, l'un et l'autre en Asie Mineure, s'il
est vrai, comme on l'admet généralement, que Jean a fini par
jouer un si grand rôle dans cette contrée. A partir de Théophile,

dès la fin du IIe siècle, le IVe évangile est attribué à Jean

par Irénée, Tertullien, Clément d'Alexandrie. Mais ici on se

demande quelle est la valeur historique de ces témoignages,
séparés d'ailleurs de plus d'un siècle de l'âge apostolique.

Cette valeur, ce semble, ne saurait être bien considérable.
Tout le monde reconnaît qu'on ne procédait pas à cette époque

par voie d'investigation critique. Convenons que c'est déjà

un très grave inconvénient lorsqu'il s'agit de faits. Mais est-il
même bien vrai que l'on eût pour devise suprême : transmis
ou non transmis? Prenons Irénée dans son ouvrage contre les

hérésies composé de 177-192. Défend-il l'origine apostolique
des évangiles avec des armes historiques? la tient-il de

Polycarpe? Non, au lieu de recourir à des témoignages, il se livre
à des raisonnements aprioristiques qu'il est permis de qualifier
de bizarres. Il n'y a, dit-il, il ne peut y avoir que quatre évangiles,

ni plus, ni moins. Pourquoi? Parce qu'il n'y a que quatre

points cardinaux, quatre esprits et quatre chérubins (C.
hcer. III, 11 § 8.) Les quatre évangiles correspondent d'ailleurs
aux figures mystérieuses de la vision apocalyptique : celui de

Jean répond au lion, celui de Luc au bœuf, celui de Matthieu
à l'homme, celui de Marc à l'aigle. (Ibid.) Nous renvoyons à

Irénée ceux qui désirent connaître les raisons qui portent ce

Père à voir une ressemblance entre le second évangile et un
aigle, entre le troisième et un bœuf. —Le témoignage de

Tertullien aura-t-il plus de poids Est apostolique, selon lui, ce

qui est admis par les églises fondées par les apôtres, (c. Marc.

OOexi Ziisàuxo-jui-j iio-y.; ai ciytcu ypa.tpaì y.al T-T/nre; ol Trjsvparovópot é% wv

Iwàvvvîç ÏÂ-/U- èv àpyr, x. r.



EST-IL L'AUTEUR DU IVe ÉVANGILE 487

IV, 5.) Avait-il fait des recherches auprès des églises touchant
Jean l'apôtre Nous l'ignorons, mais nous avons lieu d'en

douter lorsqu'il ne sait nous raconter autre chose de Jean que
l'anecdote qu'il fut jeté dans l'huile bouillante sans en éprouver

aucun mal. Tertullien donne ce fait comme faisant partie
de la tradition conservée par les églises apostoliques et y
renvoie les hérétiques comme à la source de toute certitude. (De

prœscr. hceret. c. 36.) ' — Enfin, quant à Clément d'Alexandrie, il
suffira, pour fixer le degré de créance qu'il mérite dans la
discussion qui nous occupe, de rappeler qu'il prend l'épître aux
Hébreux pour une traduction grecque faite par Luc, sur un

original hébreu dû à la plume de Paul. (Hypot. apud Eus. H.
E. VI, 14, 2.)

Il est permis de conclure que vers la fin du IIe siècle l'origine
apostolique du IVe- évangile était généralement acceptée, mais

sans preuves historiques ; c'était un dogme. L'autorité ecclésiastique

sanctionna la tradition au IV0 siècle par les conciles de Lao-

dicée(364), d'Hippone (393) et de Carthage (397). Dès lors
personne n'en douta. Ni le moyen âge, ni la réforme ne songèrent
à soulever la question. L'examen sérieux ne date que du
commencement et surtout du milieu de notre siècle.

La critique externe ne nous donnant pas de réponse
satisfaisante à la question que nous nous sommes posée8, nous
allons interroger la critique interne, infiniment plus riche. Ici
nous devons nous livrer à deux rapprochements essentiels :

1° Le IV évangile et le Jean de l'histoire.
2° Le IVe évangile et le Jésus des synoptiques.

III

C'est ici que vient se placer naturellement une question
préalable : si Jean l'apôtre est l'auteur du IVe évangile, pourquoi

ne se nomme-t-il pas qu'est-ce qui a pu l'engager à se

1 C'est encore Tertullien qui prend le livre d'Hénoch, composé sous les

Hasmonéens, pour un livre antédiluvien. (De cultu feminctrum) I, 3.

- Reuss., Einl., 5. Auflage, 1874., s. 232. « L'incroyable peine qu'on s'est
donnée pour amasser des témoignages externes prouve seulement qu'on
n'en possédait pas de satisfaisants. »



488 L APOTRE JEAN

dérober sous cette qualification mystérieuse du disciple que
Jésus aimait Est-ce par réserve, par pudeur, par modestie
Mais est-il plus modeste de se donner mystérieusement une
qualification aussi honorifique que de décliner tout simplement

le nom qu'on porte? — Ou bien, était-ce, comme d'autres

l'ont prétendu, parce que cette désignation était familière
aux premiers lecteurs? Mais, pour ne pas dire que Papias, qui
devait le savoir, n'en sait rien (Eus. H. E. III, 39, 4), n'y a-t-il
pas chez l'évangéliste quelque prétention, quelque vanité à

s'appliquer un nom que la vénération de l'église lui aurait
conféré? On se demande plutôt si un apôtre pourrait avoir écrit
un ouvrage si différent de ceux de ses prédécesseurs, sans y
mettre son nom comme garantie des événements merveilleux
et des doctrines nouvelles que son livre contient? S'il a eu la

prétention de donner une vie de Jésus indépendante de celle
qu'ont composée ses devanciers, il semble qu'il aurait dû justifier

cette prétention par l'articulation non équivoque de son
nom.

Mais nous nous hâtons de rapprocher le Jean de l'histoire
et le IVe évangile et de rechercher si l'un correspond à l'autre.

Selon le IV0 évangile, le fils de Zébédée était en Judée lorsque

Jésus l'appela (I, 28); il était de plus disciple du Précurseur

qui le renvoie à Jésus. (I, 35-41.) Selon Marc (1,19, 20),
il était au moment de sa vocation, en Galilée, pêcheur occupé
à raccommoder ses filets. On a voulu accorder ces contradictions

manifestes en supposant deux vocations, l'une provisoire
en Judée et l'autre définitive en Galilée. Il faut convenir que
les récits ne fournissent à ce sujet aucune espèce d'indication
et que rien n'y fait soupçonner une pareille distinction. Il y a

plus. Le IV évangile s'y oppose formellement en racontant
qu'immédiatement après leur vocation en Judée, les disciples
suivent Jésus et l'accompagnent à Cana. (II, 1, 2.) Ajoutons
que s'il est vrai que le Précurseur renvoyait ses disciples à

Jésus, comme le veut le IV0 évangile (I, 35-37), on ne conçoit
pas comment il a pu continuer de réunir autour de lui une
école qui se séparait des principes de Jésus, comme le veut
Marc. (II, 18.)



EST-IL L'AUTEUR DU IV" ÉVANGILE 489

Le caractère du fils de Zébédée nous fournira des contrastes
bien plus tranchants. Rappelons-nous que Jésus donna à Jean,

comme à son frère Jacques, le surnom de Boanergès ou fils du

tonnerre, à cause de son tempérament fougueux et que tout
conspire à justifier ce surnom. Jean ne veut-il pas empêcher
un homme de travailler au nom de Jésus, à moins qu'il ne se

joigne au cercle le plus étroit de ses disciples? (Marc IX, 38.)
Ne demande-t-il pas, même après avoir entendu Jésus

retracer son caractère messianique, dépourvu de tout faste, de

tout éclat (Marc VIII, 31-33), à être assis à la droite du Messie,
c'est-à-dire à être son premier ministre? (Marc X, 35-37.) Ne

veut-il pas engager son maître à faire descendre le feu du ciel

sur une bourgade inhospitalière de la Samarie? (Luc IX, 51-
55.) Peut-on trouver ici plus d'affinité entre Jésus et Jean d'une

part, qu'entre Jésus et Pierre ou Jacques de l'autre Est-ce là

un disciple qui a pénétré plus que tout autre dans l'esprit du

Seigneur, du vivant de son Maître, ainsi que le IVe évangile le

représente? Appellera-t-on cet esprit impétueux, exclusif,
ambitieux, vindicatif, une nature qui vit plus au dedans qu'au
dehors, une nature profonde et réceptive Enfin, qu'y a-t-il de

commun entre le rôle accentué de l'un des Boanergès et le rôle
effacé du « disciple que Jésus aimait? » (Cp. I, 38; XIII, 25.)

N'oublions pas non plus les destinées de l'apôtre Jean, telles

que nos documents divers les retracent. Constatons que le IVe

évangile ne mentionne aucun des incidents relatifs à cet apôtre
et rapportés par les synoptiques : ni sa vocation sur les rives
du lac de Galilée, ni son admission à l'apostolat, ni sa présence
auprès du lit de la belle-mère de Pierre, ni la maison mortuaire
de Jaïrus, ni la transfiguration, ni les derniers discours sur la

montagne des Oliviers, ni la cène, ni l'agonie de Gethsémané,
événements dont les synoptiques nous disent expressément

que Jean en fut témoin et qui sans doute eussent été de nature
à relever plus ou moins le « disciple que Jésus aimait. » On a

dit : le IVe évangéliste n'a songé qu'à combler les lacunes qui
le frappent dans la tradition reçue ; mais alors, comment se

l'ait-il qu'il ait raconté, et d'une manière circonstanciée, des

incidents qui se retrouvent déjà dans les synoptiques, tels que



490 l'apotre JEAN

la purification du temple, la multiplication des pains (double
chez Math. XIV, 15 ; XV, 32), l'entrée à Jérusalem, le reniement

de Pierre, etc.?
Si l'histoire synoptique ne nous a rien conservé relativement

à la supériorité de l'apôtre Jean avant le départ de

Jésus, nous n'en trouvons pas plus de traces après cet événement.

A Jérusalem sur les marches du temple (Act. Ill, 1-7),
devant le Conseil (Act. IV, 8; cp. à 13), en Samarie en présence
de Simon le magicien (Act. VIII, 14-24), c'est toujours Pierre
qui joue le rôle principal. Le nom de Jean ne figure pas dans
les débats du concile de Jérusalem (Act. XV), tout tils du

tonnerre qu'il était. Si, plus tard, Paul cite ceux qui sont regardés
comme les colonnes de l'église, il commence par Jacques, le
frère du Seigneur; puis vient Cephas, et enfin Jean (Gai. II, 9);
il le cite d'ailleurs comme apôtre de la circoncision ', tandis

que le IVe évangile représente l'universalisme autijudaïque.

1 Jean était donc judéo-chrétien et les traits que l'histoire va nous
fournir de son attitude en Asie Mineure le confirmeront. Paul le place
d'ailleurs sur la même ligne que Jacques et Pierre. Or quant a Jacques,
nous savons par Gai. Il, 12 combien peu il partageait les idées de Paul
au sujet de la loi (comp. Act. XXI, 17 et suivants.) Quant à Pierre, qui
avait son parti opposé a Paul (1 Cor. I, 12), la faiblesse qui le rendit
infidèle a son amour pour Jésus dans la cour de Caïphe, le porta
à renier sa conviction dogmatique a l'égard des observances légales,
dans le milieu ethnico-ebrétien d'Antioche. (Gal. II, 12.) Si les trois
colonnes n'usaient pas de la violence des faux frères, des zélateurs
aveugles (Gai. Il, 4), c'est l'effet de la différence qui existe entre la
théorie et la pratique. Voici ce qui achève, au reste, de démontrer qu'il
n'existait pas d'entente foncière de principes entre Paul d'une part et
les colonnes de l'autre : 1° La manière dont Paul parle, non sans ironie,
de ces colonnes : oi Sozoûvtsç ri ii-iui, 'onoïoi nore rj<r«v, oùSsv poi iïia.'fépu,

Gai. II, 0, oi SoxoOvt»; urvloi eh/ai (vers. 9), qualifications impossibles si
Paul et les colonnes étaient au fond d'accord et sympathisaient ensemble.
2° Le motif de la main d'association, c'est-à-dire le succès visible de Paul,
considéré de part et d'autre comme un jugement de Dieu. (Gai. II, 7, 8.)
Il n'est pas question d'accord do principes. 3° Le résultat final qui
consistait dans l'union de l'amour, h défaut d'unité dans la foi : le secours à

apporter aux chrétiens indigents de la Judée. (Gai. II, 10.) Ajoutons que
les débats du siècle apostolique sur la valeur permanente de la loi
s'expliquent par la manière dont Jésus s'était exprimé à cet égard. Il avait



EST-IL L'AUTEUR DD IVe ÉVANGILE 491

On a dit : transporté plus tard en Asie Mineure, il a subi
une complète transformation. C'est possible. On demande

cependant si elle est vraisemblable. Peut-on se figurer que Jean

transformé se soit dépeint comme le disciple par excellence
du vivant de son maître, tandis qu'il devait entre autres se

rappeler cette sévère parole que le Seigneur lui avait adressée,
à lui et à son frère : « Vous ne savez de quel esprit vous êtes

animés » (Luc IX, 55.) Cette transformation d'ailleurs est peu
visible, s'il faut admettre le récit d'Irénée, reposant sur le

témoignage de Polycarpe touchant l'entrevue de Jean et de

Cérinthe dans la maison des bains à Ephèse. (Irénée, Adv. hœr.

III, 3 et 4.) Trouverait-on aujourd'hui un spiritualisme bien
élevé au chrétien qui refuserait de saluer un autre chrétien,
uniquement parce qu'il diffère de lui sous le rapport de quelques

vues dogmatiques? — N'oublions pas l'affirmation, assez

ambiguë, j'en conviens, de Polycrate, évêque d'Ephèse, que
Jean y portait rb néraïov ' en qualité de kpev;. (Eus. H. E. III, 31,
3. V, 24. 3.) — Rappelons enfin le jour dans lequel la controverse

de la Pâque place l'apôtre vers la fin de sa vie où il est
censé avoir écrit le IV0 évangile. Il suffira de tracer rapidement
quelques faits.

Selon le IVe évangile, Jésus ne célébra pas la Pâque vers
la fin de sa vie, mais arrêté le 13 Nisan, il fut mis à mort le

insisté sur la religion intérieure et avait traité les formes d'indifférentes
tant qu'elles ne gênaient pas la vraie piété. Il n'en a ni prononcé ni
exigé l'abolition. Il n'interdit ni le sacrifice, ni le jeûne, ni le sabbat,
mais il déclare que l'autel est sans valeur si on ne se réconcilie pas avec
son frère, que le jeûne doit être exempt de toute ostentation et que le

sabbat ne doit pas empêcher de faire du bien. Du reste il célèbre lui-
même la Pâque, en vrai Israélite, avec ses disciples. C'est Paul qui le
premier a saisi et propagé la pensée du Maître dont nous ne saurions
encore ici assez ndmirer la sagesse. (Voy. Hase, Gesch. Jesu. § 57, 187G.)

L'incident si grave, rapporté Gai. 11, a été exposé avec beaucoup de
pénétration par O. Pfleiderer, Paulinisnvus, pag. 278-209, et Hilgenfeld,
Einleitung, pag. 227-231.

1 C'est la plaque ou lame d'or pur fixée sur la tiare du grand prêtre et

pourvue de l'inscription : Consécration a l'Eternel. Cette plaque appelée
tzitz en hébreu (Ex. XXVili, 36") a été rendue par les LXX par néralo-j,
Ex. XXVIII, 32.



492 L'APOTRE JEAN

14, c'est-à-dire le jour où l'agneau pascal fut immolé. Les

synoptiques, au contraire, nous disent que Jésus mangea la
Pâque en même temps que les Juifs, le 14 Nisan, et qu'il fut
crucifié le 15. Cette différence de date enfanta deux partis,
dont les débats éclatèrent en Asie Mineure vers l'an 170. Quel
est le vrai jour de la célébration de la Pâque du Seigneur?
telle fut la question. L'église de l'Asie Mineure disait : c'est le
14 Nisan, jour où, selon les synoptiques, Jésus célébra lui-
même la Pâque et institua la fête chrétienne. Non, disaient

l'église de Rome et la plupart des autres chrétiens, conformément

au IVe évangile nous ne nous soucions pas de la Pâque
juive et nous célébrons la fête chrétienne ie dimanche de

Pâques, jour de la résurrection du Seigneur.
Polycarpe, évêque de Smyrne et représentant des églises

de l'Asie Mineure, se rendit, en 164, à Rome pour discuter la
question. Mais Anicet, évêque de cette ville, ne put réussir à

le convaincre de la convenance d'embrasser l'idée de Rome,
car — et c'est ce qui mérite toute notre attention — j'ai
toujours observé, disait Polycarpe, le 14 Nisan avec Jean le

disciple de notre Seigneur et les autres apôtres avec lesquels il
conversa. (Eus. H. E. V, 24, 16'.) Vers la fin du même siècle

(190), Polycrate, évêque d'Ephèse, en appelle également dans

une lettre à Victor, évêque de Rome, à la pratique de Jean,

qui reposait sur le sein clu Seigneur, à celle de l'apôtre
Philippe et de ses filles, à celle de Polycarpe et d'autres; tous
ceux-ci, dit-il, observaient le quatorzième jour de Pâque,
conformément à l'évangile, ne s'en départant en rien, mais
suivant la règle de la foi. (Eus. H. E. V, 24, 3 et 6ä.) Il résulte
de ces données que l'apôtre Jean a confirmé par sa pratique le

récit des synoptiques et a contredit les dates du IVe évangile ;

et supposé qu'il vécut longtemps en Asie Mineure, il est pro-

1 Outs yap b 'Avixr-o; rbv ïlolvxap—ov neïirai èSv-jaro p-'n Tnpeïv, are perà.

Iwóvvou roxi u«0r,toü roxi xvpiov -hpù-j xal twv loi—oi-j anonrökr^-j oi; GViioierpi—

¦fyev, àei rer-/ìpY,xóra..
1 kri Ss y.ai Iwóvvvjc ò èiri rb a-rßo; roxi xvpiov àvaireaû-j ovroi -ìri-jre;

ÌT/ìpriua-j tyìv Yi'pépa-j tô; reauapzT/.a&v/.à.Tc; rov -ïri.v/a. y.arà. rb evayyélio-j pri-
Sèv ¦Kapexßai-m-ire;, a/li, xari. ròv xaiima, tô; iriareoiç ày.olovBovvzeç.



EST-IL L'AUTEUR DU IV8 ÉVANGILE 493

bable que son autorité contribua puissamment à y établir
l'observation du 14 Nisan. En conséquence, de deux choses

l'une, ou l'apôtre Jean a renversé de fait la thèse de son propre

évangile, ou bien, il n'en est pas l'auteur. La dernière
conclusion est sans doute la plus naturelle.

Rapprochons maintenant le Jean de l'histoire, le judaïsant,
de l'esprit qui anime l'auteur du IVe évangile. Cet auteur
considère sans doute Israël comme la préparation de la manifestation

du Logos. (I, 11; IV, 22.) Il apprécie un Abraham

(VIII, 56), un Moïse. (V, 46, 47.) L'Ancien Testament est, à ses

yeux, l'Ecriture infaillible et divine. (X, 34, 35.) Il aime à

renvoyer aux prophéties et aux types que cette écriture contient
(échelle de Jacob, serpent d'airain, manne, agneau pascal).
Mais si elle a une grande valeur comme type et prophétie, elle
est tombée comme loi. (I, 17.) Si l'Israélite est honorable (I,
48), le juif, c'est-à-dire l'esclave de la loi, avec tous les préjugés
et toutes les haines qui sont inséparables de ce nom, lui est

tout à fait antipathique. Il parle de leur loi (XV, 25) ou de votre
loi. (X, 34.) S'il qualifie le peuple de Dieu, il préfère au terme
consacré de lab;, celui de êBvoç (XI, 48, 51, 52 ; XVIII, 35) par
lequel les autres écrivains du Nouveau Testament, comme les

Juifs, désignent ordinairement lesgoïm ou les païens. S'il parle
des fêtes, de celle de la Pâque, de celle des Tabernacles, il
ajoute constamment les mots des Juifs. (II, 13; V, 1 ; VI, 4;
VII, 2 ; II, 6; XI, 55; XIX, 21, 40, 42.) Ne le savait-on pas
en Asie Mineure? — Il y a plus. C'est à tort que les juifs
disent que Dieu est leur Dieu. (VIII, 54.) Il n'est pas leur père.
(VIII, 42.) Jamais ils n'ouïrent sa voix, ni ne virent sa ressemblance.

(V, 37.) Ils ne le connaissent pas (VII, 28 ; VIII, 19, 55;
XVI, 13), ils le haïssent. (XV, 24.) Ils sont enfants du diable (VIII,
44), menteurs (VIII, 55), mercenaires (X, 12,13), larrons et
voleurs (8), ne cherchant que leur propre gloire (V, 44) et la mort
de Jésus dès le commencement. (V, 18.) Aussi mourront-ils
dans leur péché (VIII, 21), sans pouvoir venir là où va Jésus.

Qu'on se rappelle, après cela, combien Paul, malgré son

opposition à la tendance légale conservait de sympathie pour
son peuple (Rom. IX, 3), lui réservait un avenir national (XI,



494 l'apotre jean

26), jugeait charitablement les auteurs de la mort de Jésus
(1 Cor. II, 8) et considérait le nom de \ovMo; comme un titre
honorable, même pour des chrétiens (Rom. II, 29), et je laisse
à penser si le Jean de l'histoire a pu s'exprimer sur le judaïsme
comme le IVe évangile le fait. Le Jean de l'histoire est un
sévère judaïsant, tandis que le IVe évangile est essentiellement
anti judaïque. Peut-on donc admettre que l'un soit l'auteur de

l'autre '

IV

Nous n'avons pas fini avec le Jean de l'histoire. Auteur de

l'Apocalypse, il offre un nouvel argument contre l'authenticité
du IVe évangile.

Sans nier la valeur des objections que Lücke, Volkmar et
d'autres ont alléguées contre l'origine johannique de l'Apocalypse,

je tiens à constater les deux grands arguments qui
militent en sa faveur, l'un externe et l'autre interne 8.

L'argument externe, c'est le témoignage exprès de Justin,
unanimement répété après lui jusqu'à Denys d'Alexandrie.
Justin, qui n'allègue nominativement aucun autre auteur du
Nouveau Testament, donne expressément pour auteur à

l'Apocalypse àvrip n;, w ô-jopa laiv-rri;, ei; rûv ÙKoaroluv rov yj-inrov. (Dial.
c. Tryph. c. 81 ; coll. Eus. H. E. IV, 18.) Il n'existe pas chez
lui de témoignage comparable en faveur du IVe évangile. En

1 Bleek (Einl. i. d. JSf. T. pag. 187-193) prétend que les Tr,pov-jre;, Polycarpe
et ses amis, ne se souciaient pas précisément de célébrer la cène le même

jour que Jésus, mais célébraient toujours encore, quoique chrétiens, la
Pâque juive. Trouvant cet état de choses en Asie Mineure, Jean ne pouvait

pas avoir de raison de le modifier ou de se refuser à sa participation
comme il ne s'y était pas refusé pendant son séjour à Jérusalem. Je

demande si on ne donne pas au texte un sens forcé et si le passage de

Jérusalem a Ephèse n'a pas dû exercer une grande influence sur Jean. (Voy.
Bleek lui-même, pag. 210.) Je demande surtout comment celui qui a

qualifié les Juifs comme il l'a fait dans le quatrième évangile, a pu célébrer

la Pâque juive a la manière des Juifs, manger la Pâque à la manière
des enfants du diable et en même temps qu'eux

* Hilgenfeld. Einleitung, admet aussi l'apôtre Jean comme auteur de

l'Apocalypse, pag. 417-452.



EST-IL L'ACTEUR DU IVe ÉVANGILE 495

effet, en alléguant les mémoires des apôtres, au lieu des évangiles,

il ne cite jamais aucun nom d'évangéliste et prouve
d'ailleurs qu'il ne connaissait pas le IVe évangile, tant par l'usage
exclusif qu'il fait des synoptiques que par l'application qu'il
fait de la doctrine philonienne du \6yo; au Jésus synoptique '.
Quant à Papias il ne cite Jean ni comme auteur de l'Apocalypse,

ni comme auteur du IVe évangile. Eusèbe (H. E. III, 39,
16) raconte que Papias s'est servi de praprvpiat ànb tô; lw-h-nov npo-
répa; ÎT-io-rolô;. Admettons qu'il en soit ainsi. Il n'en résulte pas

que Papias, comme Eusèbe de son temps, ait pris cette lettre
anonyme pour une épître de Jean ; il en résulte encore moins

qu'il ait pris Jean pour l'auteur du IVe évangile. D'ailleurs,
supposé que Papias eût eu entre les mains un évangile de cet
apôtre, aurait-il pu, comme il le témoigne (Eus. H. E. III, 39,

4), s'informer auprès des presbytres de ce qu'André ou Pierre
ou Jean avaient dit? Enfin s'il a connu le IVe évangile, Papias
millénaire a-t-il pu considérer comme apostolique un évangile
aussi an ti chi li aste?

L'argument interne qui milite en faveur de l'origine johannique

de l'Apocalypse, c'est l'accord frappant qui existe entre
le contenu'de ce livre et le Jean de l'histoire, tel que nous
avons appris à le connaître. Nous retrouvons ici l'un des

Boanergès des synoptiques, l'apôtre de la circoncision du temps
de Paul, le ieptv; rb né-.alo-j Trscpoor/ci; de la tradition postérieure.
Il y a un rapport incontestable entre l'apôtre exclusif qui ne

peut pas souffrir qu'on fasse du bien au nom de Jésus-Christ,
à inoins qu'on ne s'associe à son cortège et l'apocalyplicien qui
crie aux églises : si quelqu'un ajoute aux paroles écrites dans

ce livre, Dieu ajoutera sur lui les plaies écrites dans ce livre
(Apoc. XXII, 18) ; entre l'apôtre qui appelle le feu du ciel et

l'apocalypticien qui, animé d'une haine implacable contre

Rome, c'est-à-dire le paganisme, fait monter les flots de sang

1 Lorsque Justin réunit les déclarations de Jésus relatives à ses

rapports avec Dieu et cherche à établir par elles la doctrine du Logos, que

fait-il? en appelle-t-il au quatrième évangile qui aurait si bien répondu

a ses vues? Non, il ne sait alléguer que Math. XI, 27; XVI, 16. (Luci,
35.) Voy. Dial. c. Tryph., cap. 100.



496 l'apotre JEAN

païen jusqu'à la hauteur des mors des chevaux sur un espace
de cinquante lieues, c'est-à-dire toute la longueur de la Palestine

(Apoc. XIV, 10) et fait verser à sept anges sept coupes
d'or pleines du courroux de Dieu sur le monde rebelle (XV, 7);
entre l'apôtre qui demande à être assis à la droite du Christ
et l'apocalypticien qui salue avec bonheur le trône qui lui est

réservé pendant le règne millénaire. (XX, 4.)
Voilà les faits. On se demande si cet auteur peut être à la

fois celui du IVe évangile. Il importe d'examiner la différence

qui sépare les deux écrits pour la forme et pour le fond.
Signalons d'abord la différence frappante du style. Celui de

l'évangile est d'un grec alexandrin relativement pur ; celui de

l'Apocalypse accuse le pire des hébraïsants. Nous n'insisterons

pas beaucoup sur les barbarismes, les solécismes, les incorrections

qui se trouvent dans l'Apocalypse et qui n'ont point
d'analogie dans l'évangile. Nous ne prétendons pas plus les

aggraver que les atténuer. Nous ne dresserons pas non plus la

liste des termes que les deux écrits ont en commun. Il est clair
que dans deux productions chrétiennes se retrouvent des

expressions communes et que deux écrits d'une nature très
différente diffèrent dans le genre des termes qu'ils emploient.
S'ils Ont en commun Ttoiei/ ra êpya, -nepvnareb/, noieïv rb-/ lóyov, rvipeïv

rb-/ lóyov, àlv)Bivb;, Sntôv, izeivâr/, axir/ov\i, ôSvjyîîv, etc., l'Apocalypse
seule possède l'expression fréquente et caractéristique de vno-

po-rn, ô oixovpé-iYj, oi xaroixoxr/re; im tô; yô;, if/suSviç, -h paprvpla \t)<70~>, b

pàprv;, -ii àpyh rô; xriaein; rov Beoxi, ò npcnrbroxo; twv vexpûv, tandis que
l'évangile seul présente ce riche catalogue de termes, tels que
•èl àXvjOsta, noiev/ Tir/ àlrfieiur/, ei-/a.i ex rn; àlnBeia;, Ç&wi aiwvto;, ô xbapo;, o

nmnpb;, b ap^or/ rov xbapov rovrov, rà rréva rov 8soû, èx roxi Oeoxi eivai et

¦ycwrjB-ôvai, rà réxva roxi tiiaßolov, uxoria et fü;, etc.
Toutefois, gardons-nous de décider sur de simples

apparences et de confondre des termes et des conceptions identiques

pour la forme, mais au fond très différents. Je me
bornerai ici à deux exemples. L'évangéliste et l'apocalypticien
parlent l'un et l'autre de l'Agneau et du Logos. Mais il s'agit
d'examiner comment. L'évangéliste, d'accord avec les autres
écrivains du Nouveau Testament (Act. VIII, 32 et Pier. I, 19),



EST-IL L'AUTEUR DU IVe ÉVANGILE 497

«e sert exclusivement du mot àpvb; pour désigner Jésus (I, 29,

36), tandis que l'Apocalypse emploie exclusivement jusqu'à
trente fois le mot àpûw. Ce phénomène ne laisse pas de nous
surprendre, si nous avons devant nous un seul et même
auteur. L'évangéliste, dit-on, connaît aussi le mot àpîov. (Jean

XXI, 15.) Admettons que ce chapitre soit du quatrième
évangéliste : la différence constante qui existe dans la désignation
du Christ (àav6;et àpîov) devient encore plus surprenante, car il
se trouvera que Jean se sera servi habituellement dans

l'Apocalypse, pour désigner le Seigneur, d'un terme qu'il n'emploie
dans l'évangile que pour marquer les agneaux du troupeau.

L'apocalypticien désigne, dit-on, le Christ par le terme de Logos
comme le IVe évangile (Apoc. XIX, 13) et les autres écrivains
du Nouveau Testament ne s'en servent point. Cela est vrai.
Mais notons d'abord, qu'antérieur à l'évangile, ce terme n'a

pas du tout été inventé par l'un ou l'autre auteur biblique
auquel il appartiendrait exclusivement '. Observons ensuite que
l'Apocalypse dit: ô 16yo; rovflsoO, formule usitée dans la théologie

judaïque de la Palestine ; l'évangile dit simplement ó lóyo;,

comme la philosophie philonienne*. Que si enfin nous consultons

le contexte nous avons devant nous (Apoc. XIX, 11-16) un

personnage au manteau teint de sang, à l'épée aiguë, monté

sur un cheval blanc, c'est-à-dire un exécuteur, un organe des

jugements de Dieu, appelé pour cela sa parole. Ce personnage
est très concret et d'ailleurs on ne peut plus différent du Abyo;

incarné. Leurs attributions sont incompatibles. Le Logos de

l'Apocalypse respire tout à fait l'Ancien Testament ; celui du
IV° évangile rappelle l'école alexandrine.

On le voit, la différence entre les deux écrits qui nous occupent

peut échapper h quiconque se borne à la surface; elle se

manifeste davantage à mesure qu'on pénètre plus avant. Nous
allons achever de nous en convaincre en mettant en parallèle
quelques conceptions théologiques et religieuses inhérentes
aux deux documents.

' Bibellcxikmi de Schenkel, I, 98, V, 086; Bleek, Einl., pag. 211, 1862.

Cp. Reuss, Hist. de la théologie chrétienne, II, 567, 2e édit,

THÉOL. ET PHIL. 1876. 32



498 L'APOTRE JEAN

Et d'abord, la conception du Cìirist est foncièrement
différente1. Si, selon le IV1' évangile, l'apparition du Logos détermine
chez les méchants un état de jugement (IX, 39), le Verbe
n'apparaît pas dans l'intention de juger, mais afin de préserver du

jugement et de sauver. (V, 24; III, 17; XII, 47.) L'Apocalypse
ne connaît que le juge et le jugement en présence du monde.
Selon l'un le juge est la parole (XII, 47, 48) ; c'est la vérité qui
se venge ; selon l'autre, c'est le Christ lui-même ou ses serviteurs,

à son ordre, qui inondent la terre des tourments les

plus affreux. Aussi quelle différence entre le bon berger qui
donne sa vie pour ses brebis et qui considère les païens comme
d'autres brebis qu'il doit conduire - (X, 16) et le Roi des rois,
le Seigneur des seigneurs, qui gouverne les nations avec une

verge de fer et les brise comme un vaisseau du potier (II, 27;
XII, 5), qui foule la cuve du vin de l'ardente colère du Dieu
Tout-Puissant. (XIX, 15.) Ces deux conceptions du Chrisl ne
s'excluent-elles pas?

On peut en dire autant de la vie chrétienne. Tandis que le IV1'

évangile consacre un spiritualisme totalement étranger à tout
formalisme judaïque, l'apocalypticien ne se contente pas de

condamner, comme Paul (1 Cor. VIII-X), l'usage des eiSwMOvr«,

si cet usage scandalise les faibles, mais il le condamne
absolument sans distinguer entre la vraie et la fausse liberté et
flétrit ceux qui s'avisent de manger de ces viandes du nom de

Balaamiles et d'amis de l'idolâtre Jésabel3. (Apoc. Il, 14, 15,

1 Nous renvoyons pour de plus amples détails a lu christologie de

l'Apocalypse de M. Hoekstra, reproduite dans cette Revue 1871, pag. 177-218.

Voyez aussi Hilgenfeld, Einleitung, pag. 449-451.
2 \yayzh n'est pas amener, comme si Jésus devait amener les païens

vers Israël, mais conduire. Jésus, en bon berger, est représenté comme
précédant les brebis (les païens) qui le suivent. Voy. Meyer ad b. 1.

3 On n'a voulu voir dans l'interdiction de l'apocalypticien que celle des

inipudicités qui se commettaient aux repas païens dans les temples. Mais
1° Il n'en est pas dit une syllabe chez Paul dans la question des eiùoù.b-

Ovrv. qui n'a rien a démêler avec 1 Cor. V. 2° Le tropvevei-j est figuré (cp.

Math. XII, 39, por/ali.;), ou bien il marque le maringe contracté d'une
manière illégale entre des degrés de parenté interdits. Cela se confirme

par le cas que l'Apocalypse fait de la virginité. (Apoc. XIV, A.) Dans ce



EST-IL L'AUTEUR DU IVe ÉVANGILE 499

20.) Il n'est donc pas surprenant que l'apocalypticien s'honore
du nom de juif et le refuse à ceux qui n'imitent pas la rigidité
de sa vie légale (II, 9 ; III, 9), tandis que le titre de 'lo>jSaïoç pour
le IV° évangile, comme nous l'avons vu, équivaut à celui
d'adversaire du Seigneur.

La même disparate se manifeste lorsqu'il s'agit de l'église
et du règne de Dieu. L'universalisme du IVe évangile ne fait

pas le moindre doute. Jésus a encore d'autres brebis à

conduire qu'Israël. (X, 16.) Ce n'est pas seulement le Juif qui
entendra sa voix, mais quiconque est de la vérité. (XVIII, 37.)
L'heure vient où l'on n'adorera ni à Garizim ni à Jérusalem ;

où la vraie adoration ne dépendra pas du lieu, mais uniquement

de l'esprit. (IV, 21, 24.) L'œil porté sur les Grecs, Jésus

prophétise la moisson du monde païen dans lequel il revivra
spirituellement. (XII, 24.) Qu'il en est autrement dans la pensée

de l'Apocalypse Sion, dont le Jésus johannique avait
proclamé la déchéance, est glorifiée comme le siège indestructible
des élus. (XIV, l.)La nouvelle Jérusalem descend du ciel mais

s'établit sur la terre renouvelée (XXI, 1, 2), tandis que le Jésus

johannique renvoie ses amis vers le ciel. (XIII, 36; XIV, 2, 3;
XVII, 24.) Le collège des douze est glorifié par leur nom gravé
sur les douze fondements (XXI, 14; cp. II, 2), conformément
au judéo-christianisme qui fait des douze un collège directeur
revêtu d'une autorité doctrinale (Act. II, 42 ; VIII, 14,15, 17),
mais contrairement au IVe évangile selon lequel tous les fidèles
deviendront ce que sont les douze (XVII, 20, 21) par l'illumination

du Paraclet. (XVI, 13.) L'avenir réserve de grands
privilèges à Israël selon l'Apocalypse. Quoique Jérusalem soit une
Sodome (XI, 8), elle ne sera détruite qu'en partie (XI, 2) et le

reste rendant gloire à Dieu sera sauvé. (XI, 13.) Aussi dans la
nouvelle Jérusalem, c'est Israël, ce sont les 144 000, douze

mille de chaque tribu, qui occupent les premiers rangs (VII,
4-8) et entourent le trône de l'agneau. (XIV, 1-4.) Une grande
multitude de toute nation et tribu et peuple et langue est na-

passage, l'abstention de tout commerce sexuel est considérée comme une

marque de sainteté supérieure et un gage de salut. (Cp. Düsterdieck sur
ce passage et Reuss, Histoire de la théologie chrétienne, I, 327, 361.)



500 L'APOTRE JEAN

tionalement incorporée à Israël. (VII,9.) Maison se tromperait
en comprenant dans cette multitude tous les païens, .car ponila

plupart ils ne se convertissent pas et portent la peine de leur
impénitence. (IX, 20, 21 ; XVI, 9, 11, 21.) Si l'Apocalypse
admet un universalisme, c'est celui du jugement. (XIV, 6, 7.) Il
en résulte que lorsqu'il est dit que la nouvelle Jérusalem est

le tabernacle de Dieu avec les hommes (XXI, 3), l'auteur, à

moins de se contredire de la manière la plus flagrante, n'a pas

pu entendre par là l'universalisme dans le sens du IVe évangile.

(XII, 32, je tirerai tous les hommes à moi.) Les hommes,
dans le dernier passage de l'Apocalypse ne sont pas opposés à

Israël, mais à Dieu, et la pensée revient évidemment à ceci :

jusqu'ici Dieu était au ciel séparé de la terre, des hommes;
mais lorsque la nouvelle Jérusalem sera descendue surla terre,
Dieu se sera approché d'eux et vivra avec eux. C'est le tabernacle

d'assignation de l'ancien Israël. Nous avons ici une allusion

à Lév. XXVI, 11, 19 ; Ezéc. XXXVII, 27.

Nous fixons un moment les yeux sur le millennium. (XX, 1-
6'.)Nous sommes en l'an 69. La fin de toutes choses approche.
Le Seigneur va venir. Dès que Néron, l'Antéchrist qui n'est

pas mort, comme on le pense, reviendra, Christ apparaîtra à

son tour avec ses armées célestes pour le combattre. Néron et
le faux prophète sont jetés dans la fournaise ardente. Leurs
partisans sont tués par le glaive du Christ et Satan est
enchaîné pour mille ans. C'est alors qu'a lieu la première
résurrection ; celle des martyrs et des autres fidèles qui n'ont pas
apostasie. Ils sont jugés dignes de régner en sacrificateurs et

en rois avec Dieu et avec Christ pendant mille ans sur les chrétiens

alors vivants, car les païens de l'empire romain sont déjà
exterminés (XIX, 21) et les peuples Gog et Magog (Scythes et

Germains) ne sont pas encore mis en contact avec le Christ.
Que nous sommes éloignés ici des conceptions du IVe évangile

Il ignore et le règne de mille ans et la première
résurrection. S'il parle (V, 24-29) d'une double résurrection, celle

1 Selon Bleek, Vorlesungen über die Apocalypse (pag. 80), il est possible

que ce dogme soit d'origine chrétienne, mais il n'est pas invraisemblable

que les chrétiens l'aient emprunté aux Juifs.



EST-IL L'AUTEUR DU IVe ÉVANGILE 501

des corps sera la seconde ', mais la première, la véritable
résurrection est la spirituelle, celle de l'âme ici-bas durant la

vie terrestre : l'heure vient, et elle est déjà venue, où les morts
entendront la voix du Fils de Dieu et ceux qui l'auront entendue

vivront. (V, 25s.)
Il nous reste un mot à dire de l'esprit qui anime l'Apocalypse.

Il peut se résumer dans la vnopovh, fruit de la ™-i; (XIV,
12; XIII, 10), c'est-à-dire la persévérance dans la confession du

nom de Jésus-Christ, en vue de la juste Némésis qui se

prépare. « La nécessité des souffrances, en face d'un monde
ennemi, était pour cette génération un article de foi, la patience
une vertu recommandée avec instance, et le mot qui la
désignait (vKopovh) servait en même temps à nommer la pieuse
attente de la venue du Seigneur dans sa gloire 3. » Cette disposition

n'a donc rien de commun avec celle des npaeï; et des èlm-

pove; que Jésus recommandait dans le sermon surla montagne.
(Math. V, 4, 7.) Victime de la persécution, le peuple de Dieu

peut endurer et attendre, sachant que Néron qui l'a jeté en

prison, le sera lui-même dans la prison éternelle (XX, 10) et

que, si ce prince impie et cruel a tué le peuple de Dieu par
l'épée, il sera tué à son tour par elle. (XIII, 10.) C'est cet

esprit de vengeance qui pénètre l'Apocalypse d'un bout à l'autre.
Les martyrs s'écrient: jusques à quand, Seigneur? ne demandes-tu

pas compte de notre sang à ceux qui habitent la terre?
(VI, 10) et il leur est dit qu'ils n'ont qu'à user d'un peu de

patience (VI. 11). Les prières des saints portées devant Dieu sont
brûlées en guise d'encens ; elles sont aussitôt exaucées et par
suite l'ange jette sur la terre la braise de l'encensoir, symbole
des châtiments qui sont réservés aux persécuteurs. (Vili, 1-5.)
Les chants célestes rendent grâces à Dieu de ce que sa colère

est venue et qu'il est arrivé le moment de juger les morts et
de perdre ceux qui perdent la terre. (XI, 15-18.) Un ange exalte

1 Cette résurrection même n'aura pas lieu selon le quatrième évangile,
s'il est vrai, comme le prétendent quelques critiques, que les versets 28 et
29 sont interpolés.

• Cp. Hilgenfeld, Einleitung, pag. 128.
3 Reuss, Histoire de la théologie chrétienne, etc. 1, 425.



502 l'apotre jean

la gloire de Dieu : ils ont répandu, s'écrie-t-il, le sang des

saints et des prophètes; tu leur as donné aussi du sang à boire,
car ils en sont dignes. (XVI, 5, 6.) Une voix céleste dit à l'ange
exterminateur : faites à Rome comme elle a fait elle-même et
rendez-lui au double selon ses œuvres ; faites-lui boire double
dose dans le calice où elle vous a fait boire. (XVIII, 6.) Les amis
de Rome plaignent son sort (9-19), mais la catastrophe fait éclater

les jubilations du ciel, des apôtres, des prophètes. (20.) On
entend ici les fidèles échos de psaumes comme XI, LXIX, CIX,
CXXXVII, etc. Enfin, après le règne de mille ans, les païens les

plus éloignés (Gog et Magog) se liguent contre Jérusalem, et

quel est leur sort Dieu fait descendre le feu du ciel qui les
dévore. (XX, 8, 9.) Aussi l'Apocalypse résume-t-elle l'évangile
éternel et universel dans cette parole : Craignez Dieu, car
l'heure de son jugement est venue. (XIV, 6, 7.)

Après cela, il sera permis d'affirmer avec un théologien que
personne ne taxera de téméraire ' : dans l'Apocalypse c'est un
tout autre esprit qui pense que dans le IVe évangile, un tout
autre cœur qui bat, une tout autre bouche qui parle. Ici un
ascétisme eschatologique tout matériel ;là un mysticisme
contemplatif et tout spirituel. Ces deux conceptions ont-elles pu
exister simultanément chez le même individu? peut-il être à

la fois spiritualiste élevé et grossier chiliaste? Si non, est-il

permis à l'histoire de confondre ce que la psychologie distingue?

peut-on soutenir que deux écrits que sépare une si

grande distance soient sortis de la même plume Si non, ne
faut-il pas donner l'apôtre Jean pour auteur à l'Apocalypse et
le refuser au IVe évangile »

La conclusion est hâtive, a-t-on dit. Entre l'Apocalypse de

l'an 68 et l'évangile de l'an 90, il y a vingt ans. Or, dans l'espace
de ces vingt ans, il s'est opéré une crise dans l'âme de Jean,
surtout à la vue de la destruction de Jérusalem, en sorte que
le judaïsant fougueux s'est transformé en écrivain mystique.

1 Fr. Düsterdieck. Kritisch exegetisches Handbuch über die Offenbarung,
1859, pag. 68.

* « Attribuer les deux écrits au même auteur, ce serait admettre que
Lessing ait pu être l'auteur de la Messiade et Klopstock celui de Nathan. »

Strauss, Leben Jesu für das deutsche Volk, pag. 73.



EST-IL L'AUTEUR DU IVe ÉVANGILE 503

L'idée est ingénieuse; mais supporte-t-elle l'examen?
Supposons que Jean, lorsque Jésus l'appela, c'est-à-dire l'an 28 ou
29, eût 20 ans. Il en avait 60 au moment où il composa
l'Apocalypse écrite en 68. On suppose donc une transformation

totale opérée à l'âge de 60 ans, transformation de culture,
de vues autant que de style, chez un pêcheur de la Galilée que
le sénat juif appelle homme du peuple sans instruction (àypip-

p.aro; xal iStwr«, Act. IV, 13), initié maintenant à la philosophie
alexandrine du Logos, qu'il reproduit presque intégralement.
Mais admettons cette révolution. Il restera à expliquer : lp
comment il a pu se résoudre à rompre si ouvertement avec des

conceptions que, quelques années auparavant, dans l'Apocalypse,

il avait qualifiées de révélations divines. 2° Et surtout,
comment il se fait que l'évangile ne porte aucune trace de

l'antagonisme qui existe entre les vues anciennes et les vues
nouvelles de l'auteur. La sérénité avec laquelle l'évangéliste s'élève
au-dessus de la lutte entre le judaïsme et le christianisme ne

permet guère d'admettre que cette lutte se soit accomplie dans

son propre sein. Que si l'on invoque l'exemple de Paul pour
prouver qu'une crise profonde et rapide peut changer tout le
courant de la vie et modifier tout l'ensemble des vues d'un
homme, il est permis d'invoquer aussi cet exemple pour montrer

comment le passé d'un homme se prolonge dans son présent

et comment le souvenir de la crise se perpétue et
s'exprime par les préoccupations polémiques. Disons-le donc. On a

de la peine à concevoir que celui qui tombe comme mort
d'effroi au pied du Christ glorifié (Apoc. 1,17) soit le même

disciple que celui qui fut couché sur le sein du Jésus terrestre.
Aussi la très grande majorité des critiques ' a-t-elle pleinement

"reconnu l'impossibilité d'assigner une source commune aux
deux écrits.

1 On peut en trouver une listç assez complète dans l'ouvrage d'un très
savant anonyme anglais, intitulé: Supernatural religion. An inquiry into
the reality of divine revelation, 6 ed., London, 1875, vol. II, pag. 389 et
390. Nous signalons les noms de Bleek, d'Ewald, de Lücke, de Heuss, de

Weizsäcker. Il est curieux de rencontrer déjà un spécimen de saine
critique sur ce sujet chez Denys, évêque d'Alexandrie, en 248. Voyez Eus.

H. E. Vil, 25, 7.



504 l'apotre jean

Passons maintenant au second ordre de considérations que
nous avons indiqué. Il s'agit de tracer un parallèle entre le
Jésus du IVe évangile et celui des synoptiques, pour constater
auquel des deux il convient d'attribuer le caractère historique.
Nous distinguons ici l'histoire de Jésus, sa personne et sa

doctrine.
Déjà, on ne saurait le nier, le prologue spéculatif fait

involontairement présumer une histoire dominée par une idée

dogmatique, ou si l'on veut, l'idée incorporée dans l'histoire.
Sans doute, l'idée peut avoir procédé de la considération de

l'histoire, comme l'histoire peut être émanée de l'idée.
Toujours est-il que l'historien philosophe est sujet à subordonner
l'histoire à sa philosophie ; un homme, comme on l'a dit, aura
beau faire ; il ne parviendra jamais à sauter hors de son ombre.

Cette présomption se confirme, dès l'entrée, par la comparaison

des tableaux que les deux genres de documents nous
donnent du Précurseur. Chez les synoptiques, Jean est un
prophète juif, plus qu'un prophète (Math. XI, 9) à titre de préparateur

direct et suprême des voies du Messie, mais toujours
inférieur au plus humble chrétien. (Math. XI, 12.) Il prêche
la repentance et annonce le jugement. Il connaît d'ailleurs
si peu Jésus personnellement qu'étant en prison et ayant
entendu parler des œuvres de Jésus, il fait demander par ses

disciples s'il est le Messie1. (Math. XI, 1, 2.) Dans le IVe évangile

le Précurseur est un chrétien johannique; il emploie
exactement le même langage que Jésus et l'évangéliste ~ et énonce
les mêmes idées : la préexistence de Jésus (I, 15, 30), sa venue

1 La demande de Jean ne se fait ni en faveur de ses disciples, ni a

cause de l'éclipsé qu'aurait subie sa foi, mais ày.oiiaa; rà epya yjpiirov.
Ce bruit lui fit concevoir le soupçon que Jésus pourrait bien être le
Messie qu'on attendait.

* Nous pensons que III, 31-36 sont des paroles de Jean-Baptiste : rien
n'annonce qu'elles s'arrêtent an vers. 30 et les verbes au présent, sari-/,
lalei, paprvpù, etc., confirment cette idée. — 11 suffit de relire les dis-



EST-IL L'AUTEUR DU IVe ÉVANGILE 505

du ciel (III, 31), le rapport du Fils avec le Père (III, 35),
l'agneau de Dieu qui ôte les péchés du monde (I, 29; cp. XIX,
36), c'est-à-dire l'expiation des péchés par la mort du Christ et
l'universalisme. Ajoutons que, selon le IVe évangile, Jésus se
trouvait déjà entouré de disciples avant que Jean-Baptiste fût
incarcéré (III, 22-24; IV, 1-3), tandis que selon Math. IV, 12-
17, Jésus ne commença son ministère qu'après que le
Précurseur eût forcément cessé le sien.

Quant à la descendance de Jésus, il faut remarquer qu'il
n'est question dans le IVe évangile ni de Bethléem, ni de la

race de David, ni d'une naissance miraculeuse. Philippe et les
Juifs qualifient Jésus de fils de Joseph (I, 45; VI, 42), sans
aucun commentaire restrictif de l'évangéliste, comme le ù; l/oal-

Çero de Luc. (III, 23.) La qualité de Fils, qui clans la tradition
synoptique se rattache à la conception immaculée (Luc I, 31,

32), repose selon le IVe évangile sur la génération métaphysique

du Logos, émané de l'essence du Père.
Ce même évangile ne mentionne ni le baptême de Jésus, car

Jésus n'apparaît à Béthabara que pour que Jean lui rende
témoignage ; il n'est pas question du baptême lui-même (I, 24-
34) ; ni la tentation au désert, au contraire, le prince de ce
monde n'a rien en Jésus (XIV, 30); ni l'agonie de Gethsémané;
ni, ce qui est très grave, toute cette catégorie de guérisons qui
occupent une place si considérable dans les synoptiques, celle
des possédés; l'auteur y substitue des miracles qui tout en
étant inférieurs en nombre, renchérissent par leur merveilleux
incomparable sur les prodiges analogues des synoptiques. Il
ne s'agit pas dans le IVe évangile d'un paralytique quelconque,
mais d'un paralytique depuis 38 ans (V, 5), ni d'un aveugle
ordinaire, mais d'un aveugle-né (IX, 1), ni d'un mort qui vient
d'expirer, mais d'un mort qui donne déjà de l'odeur, puisqu'il
est là depuis quatre jours. (XI, 39.) Remarquons encore que
selon les synoptiques la guérison que Jésus opère se trouve

cours du Précurseur (I, 33, 34; III, 27-36) pour se rappeler autant
d'équivalents dans la bouche de Jésus. La colère de Dieu (111, 36), tout a fait
différente de la òoyh des synoptiques, trouve son parallèle dans IX, 41;
XII, 46.



506 l'apotre jean

dans le rapport le plus intime avec la foi des malades (Marc V,
36; VII, 29 ; IX, 23, 24; X, 52) au point qu'il est dit que Jésus

ne pouvait pas faire de miracles à Nazareth à cause de

l'incrédulité qui y régnait. (Marc VI, 5, 6.) On peut dire que ce
facteur manque dans le IVe évangile.

Voici un autre fait non moins important de l'histoire de

Jésus sur lequel nos sources varient. Un jour a été où Jésus s'est

reconnu le Messie et s'est donné comme tel. D'après les synoptiques

la conscience religieuse, c'est-à-dire l'essence de sa

messianité, se développa de bonne heure. (Luc II, 49 L'Ancien
Testament fut pour lui le livre de la religion qu'il étudia et comprit

comme aucun de ses compatriotes. La nature lui prêcha
le Père céleste. Et la vie humaine, telle qu'elle se manifestait

autour de lui, lui ouvrit une mine inépuisable d'enseignements.
Mais si la conscience de sa messianité acheva de se réveiller
à l'occasion de son baptême, il ne la déclara que plus tard '.
Lorsqu'on le prend pour le Messie, il défend d'en parler.
(Marc I, 24, 25, 34.) Ce n'esl qu'à Cesaree de Philippes, c'est-à
dire àia fin de son ministère qu'il affirme être le Messie (Marc

VIII, 27-29) ä et même alors il défend sévèrement à ses disciples

d'en parler. (Marc VIII, 30; IX, 9.) Enfin, ce n'est qu'à la
suite de l'adjuration du grand prêtre qu'il le proclame
catégoriquement : je le suis. (Marc XIV, 62.)— A entendre le IVe

évangile, ce développement progressif n'existe pas. Etant au

ciel, le Logos en est descendu en possession de la vérité
absolue; ce qu'il annonce au monde, il le tient directement de

Dieu. (Jean III, 13.) Nous ne sommes donc pas étonnés de le
voir qui, dès l'entrée de son ministère, se fait connaître comme

1 Hase. Gesch. Jesu. pag. 411. « Ce silence s'explique par le fait que Jésus

venait fonder un autre règne messianique que celui que le peuple
attendait. Une révélation prématurée aurait fomenté les passions
populaires et provoqué la hiérarchie juive autant que le pouvoir ombrageux
de Rome. Les expériences douloureuses que Jésus fit de bonne heure,
dans son pays et dans sa famille, l'engagèrent à préparer par son
enseignement et par sa vie le moment où l'on se demanderait spontanément:
celui-ci n'est-il pas le fils de David? » (Math. XII, 23.)

* Voir M. Vernes, Histoire des idées messianiques. (Pag. 211-213.)



EST-IL L'AUTEUR DU IVs ÉVANGILE 507

le Messie à Nathanaël l (I, 52), à Nicodème (III, 16), à la
Samaritaine (IV, 26), sans leur défendre de divulguer cette
révélation importante.

Nos documents ne s'accordent pas davantage sur le théâtre
où Jésus a exercé son ministère. Selon le IVe évangile, Jésus,
après quelques excursions fugitives en Pérée et en Galilée, se

rend à Jérusalem et y ouvre son ministère par la purification
du temple (II, 13-20); ses compatriotes galiléens en sont
transportés. (IV, 45.) Aussi, en commençant son œuvre non en
Galilée mais à Jérusalem, Jésus pouvait-il dire : un prophète n'est

pas honoré dans son pays5. (IV, 44.) Selon les synoptiques,
Jésus débute en Galilée (Marc I, 14, 15) et y obtient un grand
succès (Vers. 28). Il y trouve ses premiers disciples ; de là, il
les envoie au loin; c'est là qu'il compte des partisans distingués.

Ce n'est qu'après avoir fondé son œuvre en Galilée qu'il
se rend à Jérusalem, y fait son entrée triomphale, purifie le

temple, etc. Cp. Math. XVI, 21; XIX, 1; XXI, 10, 11. De

quel côté se trouve la vérité historique5? Est-il vraisemblable

que Jésus Galiléen ait commencé à Jérusalem une œuvre
qu'il n'avait pas préparée? qu'un inconnu qui ne s'était pas
encore légitimé devant l'opinion publique, ait débuté par
attaquer au cœur la puissante hiérarchie N'est-il pas plus
naturel d'admettre qu'il ne se soit tourné vers Jérusalem

qu'après qu'il eut consolidé son œuvre en Galilée La
purification du temple placée à l'entrée du ministère de Jésus

n'est-elle pas en harmonie avec l'esprit du IVe évangile qui
représente Jésus comme le Aôyo; descendu directement du ciel
et invariablement doué de la conscience de sa divinité? Mais,

1 Le vib; roxi à-Spônzov du IVe évangile est synonyme de Aôyo;. Cp.

III, 13; VI, 62; XI, 4. Cp. XIII, 31.)
2 Les synoptiques n'appliquent cette parole qu'a Nazareth. (Marc VI,

1.4.)
3 Holtzmann. Judenthum und Christenthum, 1867, 11, 371. « II paraît en

effet évident comment un tableau d'idéaliste pouvait établir l'activité
de Jésus dans le centre de la hiérarchie, tandis que son apparition en

Galilée appartient tout a fait à la franche réalité » (der rauhen
Wirklichkeit angehört.)



508 l'apotre jean

sans multiplier ces questions, je veux signaler deux faits qui
donnent à réfléchir sur l'historicité du IVe évangile relativement
au théâtre qu'il a assigné à l'œuvre du Christ. Voici le premier.
A entendre les frères de Jésus, il a à Jérusalem des disciples,
mais qui n'ont pas vu ses œuvres; jusqu'ici il a agi secrètement,

il ne s'est pas montré au monde (Jean VII, 3, 4), tandis

que les Juifs ont déjà voulu le tuer à cause de la guérison du

paralytique le jour du sabbat (V, 18) et qu'à peine arrivé à

Jérusalem après ses frères, Jésus se plaint de ce qu'on cherche
à le faire mourir (VII, 19, 25, 30,44.) Voici le second fait, plus
grave encore. C'est celui de la résurrection de Lazare. S'il est

surprenant que les narrateurs des faits de la Galilée aient gardé
e silence sur les noces de Cana, il est plus surprenant encore

qu'en mentionnant les derniers événements qui se sont passés

en Judée, ils se soient tus sur la résurrection de Lazare,
laquelle exerça une influence, non occasionnelle et indirecte,
mais capitale et souveraine sur le dénouement tragique de la

vie du Seigneur. (Jean XI, 46-53.) C'est à partir du jour où

quelques témoins de cet événement en instruisirent les Pharisiens,

que ceux-ci délibérèrent de le faire mourir. (Vers. 46, 53,
àn'èxel-iYiç tô; -hpipa;.) L'enthousiasme du dimanche des rameaux
est un effet de la résurrection de Lazare. (XII, 17, 18.) Notons
encore que ce miracle s'est accompli en présence d'amis et
d'ennemis (XI, 19,31,33, 37,45) et qu'il fut suivi d'une rumeur
générale. (XII, 9,10.) Eh bien, il n'y a pas même de place pour
cet événement dans les récits synoptiques. Selon eux, Jésus

vient à Béthanie, mais fait, sans s'y arrêter, son entrée à

Jérusalem. (Math. XXI, 2-11 ; Marc XI, 2-11 ; Luc XIX, 30-44.) Il est

évident qu'un pareil silence rend le récit très suspect.
D'autre part, convenons-en, il est peu probable que Jésus,

israélite de cœur, selon les synoptiques, ait négligé la participation

aux fêtes, quoique nous en cherchions vainement les indices
dans ces documents. Luc (X, 38) nous offrirait une trace du

passage de Jésus en Judée dans le cours de son ministère, s'il
avait désigné le bourg indiqué par le IVe évangile ; mais le
contexte nous force de chercher ce bourg en Galilée. Ce n'est que
plus tard que Jésus arriva à Béthanie. (Luc XIX, 29.) On en a



EST-IL L'AUTEUR DU IVe ÉVANGILE 509

appelé au -noaixi; de Math. XXIII, 37 pour établir les séjours
plus fréquents que Jésus aurait faits à Jérusalem, et qui,
racontés par le IVe évangile, sont passés sous silence par les

synoptiques. Mais, d'une part, il me paraît difficile d'admettre

qu'un commerce prolongé de trois ans de Jésus avec ses

disciples ait pu s'effacer d'une mémoire lant soit peu fidèle et,
d'autre part, ne peut-on pas consentir à accorder à l'inlervalle
qui s'écoula entre l'entrée triomphale et l'arrestation une plus
longue durée que celle que le IVe évangile lui accorde? Le

xaff-hpipa-i de Marc XIV,49 ne semble-t-il pas l'insinuer? Le

développement des dernières destinées de Jésus à Jérusalem
n'est-il pas une énigme si Jésus n'y a passé que ces quelques
jours1? Et si ces quelques jours s'étendent à quelques
semaines, le Tzocrâxi; ne se trouve-t-il pas suffisamment expliqué?
Ceci, au reste, n'empêche pas que Jésus ait fréquenté
auparavant les fêtes et ait pu faire des amis qui se produisirent
plus tard, tel que Joseph d'Arimathée, mais toujours où yavepû;

à)l'à; h y.pv-nrû. (Jean VII, 3-10.) De cette manière s'expliquerait
le silence des synoptiques qui ne parlent que de l'œuvre
publique du Seigneur s.

Nous signalons une dernière divergence dans les récits de la

mort de Jésus. Je ne parle pas de l'heure, quoique ici les textes
soient également inconciliables, puisque Jean fixe le crucifiement

à midi (XIX, 14) et Marc à neuf heures du matin (XV, 25);

1 Holtzmann, Ibid. « La dernière présence de Jésus à Jérusalem doit
avoir duré plus longtemps que la lettre des récits synoptiques ne le laisse
deviner. En effet le développement des destinées suprêmes de Jésus à

Jérusalem avec tout ce qui s'y rattache, flotte comme une énigme en l'air
si Jésus n'a pas déployé dans la capitale une plus longue activité que
celle qui remplit l'intervalle entre le jour de son entrée et. celui de sa

mort. »

'- Toute la difficulté du -Kovàxi; disparaît si l'on adopte l'ingénieuse
conjecture de Strauss. {Das Leben Jesu für das deutsche Volk bearbeitet
1864, s. 2-19.) 11 fait remarquer que Math. XXIII, 34-39 présente le même
discours que celui que Luc XI, 49-51 met dans la bouche de la sagesse de

Dieu. Nous aurions donc ici devant nous la citation d'un écrit composé
environ ä l'époque de la destruction de Jérusalem et destiné à reprocher,
e persona Dei, aux Juifs le sang des prophètes qu'ils avaient répandu de



510 L'APOTRE JEAN

mais je veux parler du jour, ce qui est bien plus grave. Selon

le IVe évangile, Jésus n'a pas célébré la Pâque avec ses disciples

la veille de sa mort; il a fait avant la Pâque (XIII, 1) un

repas ordinaire avec eux, Ssjttkov (XIII, 2), et les discours
prononcés à cette occasion ne renferment aucune allusion à la

Pâque. Ensuite, il est évident que les Juifs ne devaient la manger

que le lendemain soir. (XVIII, 28.) Enfin les disciples
s'imaginent que Judas va acheter ce qu'il faut pour la fête. (XIII, 29.)
Au contraire, selon les synoptiques, le dernier repas de Jésus

fut un repas pascal (Marc XIV, 14-16; Math. XXVI, 17-19, Luc
XXII, 8-15) le 14 Nisan, tandis que celui du IVe évangile a lieu
le 13. Ainsi, selon le dernier, Jésus meurt le 14 Nisan, jour de

Pâque; selon les synoptiques cet événement a lieu le 15,
lendemain de la Pâque '.

Cette différence qu'aucune subtilité ni aucun sophisme ne
peuvent faire disparaître2 excite une juste surprise. Quoi se

demande-t-on, une date à la fois aussi simple et aussi importante

que celle de la mort de Jésus, surtout si elle a coïncidé

avec une fête aussi vénérée que la Pâque, pouvait-elle ne pas
se graver dans le souvenir de tous les chrétiens sans subir la
moindre variation? De quel côté se trouve la vérité?

On a fait plusieurs objections à la date synoptique. Peut-on

s'imaginer une séance du sanhédrin pendant la nuit de Pâque?
Mais cette séance ne fut pas officielle ; elle se tint, comme
c'était la coutume aux jours de sabbat et de fêtes, selon le

Talmud5, non dans le temple, mais dans le palais du souverain
sacrificateur ; tous les membres n'y assistèrent pas, par exem-

tout temps. Luc aurait allégué la source où il a puisé les paroles;
Matthieu en aurait fait une déclaration de Jésus. Si Luc (XIII, 34) transporte
ailleurs les paroles de Math. XXIII, 37, c'est qu'il trouvait une occasion

plus favorable de les insérer Luc XIII, 33 (après Jérusalem) que Luc XI,
52 (après l'apostrophe dirigée contre les Docteurs de la loi.).

' Voir l'exposition lumineuse de la question chez Strauss, Leben Jesu

für das deutsche Volk. pag. 535-541.
3 « Ici se trace la ligne de démarcation entre les théologiens avec

lesquels il est encore possible de raisonner et ceux qu'il faut abandonner à
eux-mêmes et au principe auquel ils se sont asservis. » Ici. (Pag. 536.)

3 Id. Ibid. (Pag. 539.)



EST-IL L'AUTEUR DU IVe ÉVANGILE 511

pie Joseph d'Arimathée. (Luc XXIII, 51.) N'oublions pas qu'à
la fête des Tabernacles, les pharisiens et les principaux
sacrificateurs envoyèrent des sergents pour prendre Jésus et qu'ils
leur firent un reproche de ne pas l'avoir amené. (Jean VII,
11, 32, 45.) De même Hérode fit arrêter Pierre et le mettre en

prison aux jours des pains sans levain. (Act. XII, 3, 4.) Remarquons

ensuite que le supplice de Jésus était abandonné au

gouverneur païen. Notons enfin le suprême degré d'exaspération

et de haine auquel le sanhédrin était parvenu et qui a

pu l'entraîner au delà des limites de la légalité. — Simon, dit-
on, vient du champ ; nous avons donc affaire à un jour ouvrable,

non férié. Mais qui prouvera que Simon venait de quitter
son travail? Ne pouvait-il pas, habitant de la campagne, venir
célébrer la fêle en ville? — Les femmes s'occupent à préparer
(h-oip.'/.'jv.-j, Luc XXIII, 56) les aromates. Mais d'abord, cela ne

pouvait pas même être censé défendu au premier jour de la

lete, d'après Ex. XII, 16, et puis Marc raconte, contrairement
à Luc, que les femmes n'achetèrent (hyópana-/, XVI, 1) des

aromates que le samedi soir après le coucher du soleil. — Enfin,
si le joui du crucifiement est appelé par Matthieu (XXVII, 62)

TTv.paay.ivh et par Marc (XV, 42) irpoaaßßuro-/, ils se sont prévalus
de l'usage qui permettait d'appliquer ces termes tant à la veille
d'un sabbat, comme ici, qu'à celle d'un jour de fête '. D'autre
part, ce qui plaide pour le récit synoptique, c'est la sainte

cene, telle que Paul nous la fait connaître. (1 Cor. XI, 23-26.)
Le 'i.prrj-j TO-JTOV et le rò -norôpio-/ (vers. 26) ainsi que le rb iroTÔpio-/ tô;
zvloyiu; (Kos habberakah) (1 Cor. X, 16) ramènent évidemment
vers le repas pascal.

Nous renouvelons, après cola, la question : Comment a-t-on
pu varili' sur la date à la fois si peu compliquée et si grave de

la mort du Seigneur? sur la question si simple: Jésus est-il
mort ou non le jour de Pâque?¦

On conçoit difficilement ce malentendu dans la grande tra-
diiion chrétienne dont les synoptiques sont l'écho. Ce qu'on
conçoit mieux c'est que le quatrième évangéliste, ami des types

Voyez Meyer ad Ml. XX VII, 62.



512 l'apotre JEAN

et des symboles, qui voyait en Jésus le vrai agneau pascal
dont les os n'étaient pas rompus (XIX, 32,36), ait sacrifié l'histoire

à l'idée, la tradition humaine à la typologie divine et

scripturaire et représenté le jour de la mort de Jésus comme
celui de l'immolation de l'agneau pascal véritable '. C'est si

peu altérer le fait central de la religion, que c'est, au contraire,
au point de vue de l'auteur, le glorifier. Ne s'est-il pas permis
d'ailleurs la même audace — si audace il y a — en anticipant
sur la cène (Jean VI) et surla purification du temple(II)
conformément à son but non historique, mais spéculatif et didactique

Rappelons-nous enfin la controverse pascale dont nous
avons parlé plus haut. Le plus ancien parti suivait dans la
célébration de la cène la tradition synoptique et célébrait la

Pâque le 14 Nisan, jour où Jésus l'avait célébrée eu même

temps que les Juifs, en disant : i-nol-me rb -iayja. » xpll7T^ T°rî TV

ripépa -/.ai ot«6sv Sto xàpï 5ît, b-/ rpówo-/ b xvpio; ènoirine-/, oû'ra itoisb/ ä.

VI

La personne de Jésus ne présente pas moins de différences

que son histoire, suivant qu'on s'adresse aux trois premiers
évangiles ou au dernier.

Les synoptiques ne nous parlent pas de la préexistence
divine de Jésus. Dans la parabole des vignerons infidèles (Math.
XXII, 37) le fils de la maison exprime la supériorité théocrati-

' Paul est ici le pendant du quatrième évangéliste. Fort du rr/evpa
Oso"/ qu'il possède (1 Cor. VII, 40) et de la grâce qu'il a reçue d'être fidèle
(2-5), il prête a l'histoire un sens idéal, il christianise l'histoire ; l'histoire
israélite est le tableau de l'histoire chrétienne. Ainsi la mer Rouge, c'est
le baptême ; la manne et l'eau du rocher, c'estle pain et le vin de
l'eucharistie ; le rocher, c'est Christ. (1 Cor. X, 1-10.) La lettre est indigne de

Dieu qui parle dans l'Ecriture ; l'acception spirituelle seule est digne de

lui. Ainsi, quand il est dit : Tu n'emmuselleras pas le bœuf qui foule le
grain, ce n'est pas des bœufs que Dieu se met en peine : il a voulu
assurer les droits des ministres de l'évangile. (1 Cor. IX, 8-12.) L'épître aux
Hébreux présente le même phénomène ; on n'a qu'a se rappeler comment
elle traite l'histoire de Melchisédec. (VIT, 3.)

8 Chronicon pascale- Ed. Dindorf, 1, 14.



EST-IL L AUTEUR DU IVe ÉVANGILE 513

que de Jésus aux prophètes, non la génération métaphysique
du èÇrilQo-/ èx roîi K&rpo;, de Jean XVI, 28. — On se demande si
les mots ovU b vlb; (Marc XIII, 32) sont originaux, en comparant
Math. XXIV, 36 où on ne les trouve point. — La discussion
rapportée Math. XXII, 41-45 est trop ambiguë pour permettre
une affirmation positive. — Dans la formule du baptême (Math.
XXVIII, 19) le nom du Père est celui sous lequel le Jésus
synoptique adorait Dieu lui-même et qu'il ordonnait à ses disciples

de sanctifier. (Math. VI, 9.) Il en résulte que le Père
comprenant l'Etre divin tout entier, le Fils ne saurait marquer
une personne en Dieu, mais est l'attribut d'un autre sujet. Ce

sujet, c'est Jésus, appelé Fils (de Dieu) dans l'acception théo-
cratico-religieuse des synoptiques, c'est-à-dire roi ou chef du
royaume de Dieu '. — Le seul passage johannique que les
synoptiques nous présentent au sujet de la question qui nous
occupe, c'est celui de Math. XI, 27. Cp. Luc X, 22. «Personne ne
connaît le Fils que le Père et personne ne connaît le Père que
le Fils et celui à qui le Fils aura voulu le révéler. » On peut
dire qu'il n'y a pas de lecteur attentif et impartial de l'évangile
qui n'ait été frappé de rencontrer ici cette parole, tant elle
détonne. On dirait, pour parler avec un savant de nos jours,
un aérolithe tombé du ciel johannique -. Un coup d'œil jeté sur
le contexte vient justifier cette défiance. Supprimez, en effet,
le verset 27 et les versets 25 et 26 correspondent infiniment
mieux avec les versets 28-30. Il y a une discordance frappante
entre le Christ métaphysique du vers. 27 et le Jésus reconnaissant

qui s'incline devant le bon plaisir du Père (vers. 25, 26) et
qui, doux et humble de cœur, appelle à lui les travaillés et les
chargés, leur recommande son joug et leur promet le repos de
l'âme. (Vers. 28-30.) Nous demanderons enfin à ceux qui ne
voudraient pas sacrifier ce passage, s'il faudrait donc lui sacrifier

la conception totale des synoptiques à l'égard de Jésus?
Serait-ce obéir à une saine logique que de vouloir assimiler
cette conception à celle du IVe évangile, parce qu'il se présente

' Voy. au reste ce que nous avons encore à dire de ce passage, pag. 526.
' C. Hase. Geschichte Jesu. Leipzig, 1876, pag. 422.

THÉOL. ET PHIL. 1876. 3g



514 L'APOTRE JEAN

dans Matthieu une seule parole qui ne s'accorde point avec les
idées habituelles des synoptiques '

Or, quelles sont-elles? Nous pouvons dire qu'elles offrent
un cachet sincèrement humain ; elles n'ont rien d'absolu. Un

coup d'œil comparatif sur la prescience, la puissance et la sainteté

du Jésus johannique et du Jésus synoptique pourra nous
en convaincre.

Enfant, Jésus écoute et interroge pour s'instruire, comme
tous les enfants (Luc II, 46) ; ce ne sera pas comme s'exprime
un vieux dogmaticien : « Ceu doctor doctorum, ob doctorum
informationem s. » Il grandit en sagesse et en stature. (Luc II,
52.) Habituellement, il sait les choses pour les avoir apprises.
(Math. IV, 12 ; XIV, 13 ; Marc II, 17 ; V, 36.) Il s'étonne de la
foi du centenier. (Math. VIII, 10.) Il cherche des figues, mais

en vain, puisque le figuier se trouve être stérile. (Marc XI, 13.)
11 espère, mais en vain, de garder l'incognito (Marc VII, 24) ; il
fait, grâce à l'impression que produit sur lui une Phénicienne,
un signe qu'il n'avait pas eu l'intention de faire (Marc VII, 27,

29; Math. XV, 24-28); il repousse l'enivrante boisson qu'on lui
présente, dès qu'il l'a goûtée. (Math. XXVII, 34.)

Dans le IVe évangile, c'est bien différent. Si, selon les synoptiques,

Jésus a déjà de bonne heure un pressentiment de sa lin
douloureuse (Marc II, 20), il ne commença 5 à décrire sa destinée

sanglante que vers la fin de son ministère (Marc VIII, 31) ;
il parle, au contraire, déjà à Nicodème de sa croix. (III, 14.) Sa

prescience a un caractère absolu. Selon Marc, Simon ne reçoit
pas le nom de Pierre dès sa première vocation, comme dans

le IVe évangile (I, 43), mais plus tard, lorsque les douze furent
élus (Marc III, 16 ; Cp. I, 18) et après que Jésus eût eu
l'occasion d'apprendre à connaître le caractère de son disciple. Il
y a plus. Selon le IV' évangile, Jésus voit, sans être présent,
Nathanaël sous le figuier (I, 48) et connaît les destinées d'une

1 On trouvera d'autres vues sur ce passage chez Keim. Geschichte Jesu

ron Nazara, II, 379 et suiv. Je ne saurais les partager.
2 Voy. Calovius chez Meyer, ad Luc II, 46.
3 àr-b totî 'î,pi,aro. Antea non ostenderat. Bengel.



EST-IL L'AUTEUR DU IVe ÉVANGILE 515

femme qu'il n'a jamais vue. (IV, 16-18.) Il connaît dès le
commencement qui ne croirait pas en lui (VI, 64) et même qui le
trahira ; il sait que Judas est. un démon (vers. 70) et, malgré cette
science certaine, il le range au nombre des douze et lui confie
la caisse. (XII, 6.) Il sait que Lazare est mort quoique personne
ne l'en ait informé. (XI, 11-13.) Bref, est-il dit, il connaissait
tous et n'avait pas besoin que quelqu'un lui rendît témoignage
d'aucun homme (rov àvOpùnov), car il connaissait lui-même ce

qui était dans l'homme. (II, 24, 25.) Aussi, lorsque Jésus
demande comment on achètera du pain pour nourrir une si

grande multitude, l'évangéliste prévient les conclusions qu'on
pourrait en tirer contre la science absolue de Jésus en ajoutant:

il disait ceci pour éprouver Philippe. (Jean VI, 6.) Après
cela il n'est pas permis de supposer, au point de vue de

l'évangéliste, que si Jésus n'avait pas appris l'excommunication de

l'aveugle-né, il l'aurait ignorée (IX, 35) ou qu'il eût ignoré la

maladie de Lazare, si les sœurs ne la lui avaient pas apprise
(Xl, 4, 6), — lui qui montre peu après qu'il savait que Lazare

était mort, sans qu'on le lui eût rapporté (XI, 11,14) — ou, enfin

qu'il eût besoin que Pilate lui ouvrît son cœur, pour qu'il
le connût (XVIII, 34), lui qui connaissait tout. (II, 24.) Disons-

le, autant la science de Jésus, selon les synoptiques, est relative,

autant, selon le IVe évangile, elle est absolue.

Il en est de même de sa puissance. Le Père a mis tout entre
ses mains (III, 35), dans le domaine moral et dans le domaine

physique, et Jésus en a la conscience. (XIII, 3.) Dieu lui a donné

pouvoir sur toute chair afin qu'il lui donne la vie éternelle

(XVII, 2), le pouvoir d'exercer jugement (V, 27), le pouvoir de

vivifier qui il veut. (V, 21.) Personne ne peut arracher ses brebis

de sa main, pas plus que de celle du Père. (X, 28, 29.) Tout

ce que le Père a, dit Jésus, est à moi. (XVI, 15; XVII, 10.) Moi

et le Père sommes un. (X, 30.) Et les miracles du IV0 évangile
dont nous avons parlé plus haut1, le prouvent bien. Que s'il
énonce sa subordination au Père, dont il garde le commandement

(X, 18; XII, 49, 50), dont il cherche la gloire (VII, 18) et

hors duquel il ne peut rien faire (V, 19,30), ce n'est pas que,
1 Voyez pag. 505.



516 l'apotre jean

grâce à l'incarnation, le Logos soit renfermé dans les bornes

humaines ; c'est parce que le Logos qui parle en Jésus et
constitue sa personnalité est inférieur à Dieu (h> npb; ròv Beb/, I, 1).

Dieu, le Père, est seul ô fisôç, ó pòvo; àlrfiv/b; Oeb; (XVII, 3) qui est

plus grand que lui1 (XIV, 28) et qui l'a envoyé. (VI, 38.)
La prière semble peu conciliable avec une telle puissance.

Aussi voyez la place qu'elle occupe et le caractère qu'elle
revêt dans le IVe évangile. Pour le Jésus synoptique la prière
est une préparation, souvent nocturne, dans la communion

avec Dieu, en présence de l'œuvre importante qui l'attend.

(Marc I, 35 ; VI, 46; Math. XIV, 23; Marc XIV, 32-39; Luc V,

16; VI, 12; IX, 28; XI, 1.) Dans ie IVe évangile, s'il rend

grâce près du tombeau de Lazare de ce que Dieu l'a exaucé,
ce n'est pas à cause de lui-même, par besoin intime, c'est à

cause de la multitude (XI, 42) afin qu'elle croie à la mission
de Jésus. Si son âme est troublée à l'idée de la passion qui
l'attend (XII, 27), on serait tenté de retrouver les sublimes
échos des synoptiques. (Math. XXVI, 36 ss. ; Luc XII, 49, 50.)
Mais est-il possible de l'admettre lorsqu'on compare les
paroles * et qu'on voit Jésus lui-même se hâter d'expliquer la

voix céleste qui répond à la sienne : cette voix n'est pas pour
moi, mais pour vous (XII, 30)? N'est-ce pas un phénomène
analogue à celui que nous avons relevé tout à l'heure devant le
tombeau de Lazare? En s'adressant à Dieu, le Jésus johannique
s'adresse à son égal : qu'ils soient un, comme nous (xaQû;

r,peï;) sommes un (XVII, 11), qu'ils soient un en nous (b -hpï-/)

(vers. 21, 22, 23). Il ne déclare pas à Dieu ce qu'il souhaite en

1 C'est ici que parle encore le Logos et non Jésus en tant qu'homme.
Comment, en effet, l'homme Jésus eût-il établi entre lui et le Père, entre
sa grandeur et celle du Père, une comparaison quelconque?

5 Hausrath. Neutest. Z. G., III. s. 573. « Le Logos, a la veille de mourir,
ne peut pas souhaiter que la coupe passe loin de lui. Au contraire, il
proteste contre ces paroles. A la question: dirai-je: Père! délivre-moi de

cette heure, il répond qu'il ne le dira pas, parce qu'il est venu pour cette
heure. (XII, 27.) La chair s'ébranle, mais le Logos repousse cette émotion.
Il n'a pas à renouveler jusqu'à trois fois la lutte et la prière, il peut se

passerde disciples qui veillent avec lui et d'un ange qui lui sèche le front
baigné de sueur. »



EST-IL l'aUEEUR DU IV" ÉVANGILE 517

qualité d'homme, mais ce qu'il veut comme Fils de Dieu : je veux
(eélu) que les miens soient là où je suis1. (XVII, 24.) Il réclame
la gloire future comme un bien qu'il possédait déjà avant la
fondation du monde, comme une propriété légitime. (XVII, 5.)

Le même caractère absolu distingue la sainteté du Jésus

johannique. On connaît celle du Jésus synoptique : la tentation
des quarante jours (Marc I, 13) ; celle dont Pierre fut l'aveugle
auteur et qui fait dire à Jésus : o-y.à-/Zalò-/ pov â, tu m'es une
occasion de chute (Math. XVI, 23) ; l'angoisse que causent au

Seigneur la vue du feu qu'il a allumé et la perspective du
baptême sanglant qui l'attend (Luc XII, 50) ; enfin l'agonie de

Gethsémané. Ce n'est qu'au sortir de cette lutte ardente que
Jésus peut dire avec un nouveau courage : Voici, celui qui me
trahit, approche. (Math. XXVI, 46.) Un dernier nuage, provoqué

par l'excès des souffrances, vient encore offusquer ce

beau jour et arracher au crucifié l'exclamation : « Mon Dieu

mon Dieu pourquoi m'as-tu abandonné? » (Math. XXVII, 46.)
Et ce n'est qu'après ce triomphe suprême qu'il rend l'esprit.
Nous reconnaissons ici celui qui, à force de souffrir, a appris
l'obéissance. (Hébr. V, 8.) La sainteté du Jésus johannique
consiste dans une majestueuse placidité. Qui peut me convaincre

de péché? (VIII,46.) Je fais toujours les choses qui plaisent
à mon Père. (VIII, 29.) Moi et le Père sommes un. (X, 30.) Tu
es en moi et je suis en toi. (XVII, 21.) Le prince de ce monde
n'a rien en lui; le Logos est inattaquable. (XIV, 30.) Les traces
de tentation et de combat sont absentes. Si Jésus dit : àyiaÇ»

èpavrb-/ (XVII, 19), il faut bien se garder de songer à un progrès
moral ; ce serait contraire au terme tel que notre évangéliste
l'emploie ailleurs. (X, 36.) Il en résulterait d'ailleurs qu'avant
de venir au monde Jésus eût fait des progrès en sainteté, ce

qui est absurde quand il est question d'un Dieu. Sanctifier
signifie dans ces passages du IVe évangile consacrer : « Je me

consacre à Dieu par l'immolation volontaire de ma vie en

faveur de mes disciples, afin qu'eux à leur tour soient vérita-

1 Reculant devant la lettre, les anciennes versions, comme celle de

Martin, adoucissent l'expression en traduisant : mon désir est. C'est naturel

du moment qu'on oublie que c'est toujours le Logos qui parle.



518 l'apotre jean

blement(lv £hfiiîa) consacrés à Dieu '. » En face de la souffrance

et de la mort, c'est toujours l'invariable sérénité du Logos qui
a le pouvoir de donner sa vie et celui de la reprendre. (X, 18.)
Qu'on se rappelle les dispositions dans lesquelles il se rend au

jardin lugubre : afin que le monde sache que j'aime le Père

et que je Jfais ce que le Père m'a commandé, levez-vous,
allons-y. (XIV, 31.) En Gethsémané découvrez-vous quelque
symptôme d'une âme saisie de tristesse jusqu'à en mourir?
(Math. XXVI, 30.) Vous n'entendez que l'inaltérable calme du

Logos qui demande : ne boirai-je pas la coupe que le Père m'a
donnée (XVIII, 11) et qui fait tomber les adversaires à la

renverse. La mort de Jésus enfin, telle que le IVe évangile la
dépeint, conduit aux mêmes conclusions. S'il demande à boire
au moment de mourir, ce n'est pas poursesoulager (cp. Math.

27, 34), c'est pour pouvoir proclamer solennellement
l'accomplissement des prophéties et la réalisation des types de l'Ecriture.

(XIX, 30 ; Cp. 28.) Et tandis que le prophète de Galilée

expire en remettant son esprit entre les mains de son Père

(Luc XXIII, 46), il appartient au Logos incarné de rendre l'esprit

en disant : t-sté^otc*! (XIX, 30), toutes les prophéties et tous
les types de l'Ecriture sont accomplis

Telle étant la différence qui existe entre la personne de

Jésus selon les synoptiques et celle que nous retrace le IVe

évangile, nous ne sommes pas étonnés de la différence qui en

résulte à l'égard des hommages qu'il faut lui rendre. Le Jésus

synoptique déclare que si quelqu'un a parlé contre le Fils de

l'homme, il lui sera pardonné, mais que si quelqu'un a parlé
contre le Saint-Esprit, Dieu dans la conscience, il ne lui sera

point pardonné (Math. XII, 32) ; le Jésus johannique, au
contraire, veut qu'on honore le Fils comme on honore le Père.

(V, 23.) Le Jésus synoptique affirme qu'il n'y a qu'un seul Bon,
savoir Dieu, décline les honneurs qu'on lui décerne (Marc X,
18), veut qu'on adore Dieu et qu'on le serve, lui seul (Math.
IV, 10) ; le Jésus johannique agrée les hommages de l'adoration

et se laisse appeler Seigneur et Dieu. (XX, 28.)

* Cp. Meyer ad Jo. XVII, 19.



EST-IL L'AUTEUR DU IV ÉVANGILE 519

VII

Passons enfin à la doctrine de Jésus telle qu'elle nous a été
transmise dans nos quatre documents. Commençons par la

forme.
Nous constatons que selon le IVe évangile Jésus s'énonce

dans les mêmes termes que le précurseur et l'évangéliste et

rappelle même l'auteur de la première épître de Jean. On a

dressé des colonnes fort instructives qui placent cette
ressemblance dans tout son jour. D'où vient-elle De deux
choses l'une : ou l'évangéliste et l'épistolaire ont formé leur
style sur celui de Jésus ; mais Jésus n'a rien écrit et son
enseignement oral se revêtait de tout autres formes, au point que
la terminologie synoptique est absente du IVe évangile et
réciproquement. Ou bien l'évangéliste met ses expressions sur les

lèvres de Jésus. D'où il résulte que les discours de Jésus dans

le IVe évangile, du moins quant à la forme, ne sont pas
historiques. Et en effet, c'est le cas: Ce qui le confirme bien, c'est

que ce n'est pas seulement Jésus et le précurseur qui parlent
comme l'évangéliste, mais encore la Samaritaine, les disciples,
l'aveugle-né, la multitude, Pilate même. (XIX, 9; cp. VII, 28;
VIII, 14.) Ajoutons enfin que c'est toujours le même thème qui
revient à peu près dans les mêmes termes ; que tous ces

discours constituent un système bien lié et que quelques-uns
d'entre eux n'ont pas eu de témoins, comme ceux du Seigneur
avec Nicodème et avec la Samaritaine, en sorte qu'on se
demande comment l'évangéliste a pu en porter connaissance.

Quel contraste avec les synoptiques D'un côté la sentence
et la parabole, le tour vif et net, de l'autre, un langage imagé,
l'allégorie, si vous voulez, mais pas une seule parabole, c'est-à-
dire l'absence du trait le plus caractéristique et le plus
touchant de l'enseignement de Jésus, qui interroge toujours la

nature, l'histoire, la vie quotidienne, pour éclaircir les mystères
du royaume de Dieu; puis le dialogue et la dissertation, quelque

chose d'ample et de lâche. D'un côté un enseignement
moral et pratique provoqué par les questions du jour, par



520 l'apotre jean

celles du jeûne, de la tradition, du sabbat, de l'impôt, de la
résurrection, du Messie, etc. ; de l'autre, un enseignement dogmatique

et mystique dont la personne de Jésus et cette personne
considérée comme le Verbe incarné forme le thème perpétuel.

Jésus a-t-il employé ces deux méthodes si totalement
divergentes? N'avons-nous pas ici deux types non-seulement divers
mais opposés et qui s'excluent réciproquement Que l'on ne
dise pas que Jésus employait ces deux méthodes suivant les-

auditeurs auxquels il s'adressait, la forme populaire en Galilée,
la forme plus spéculative à Jérusalem, et que Jean, grâce à son
esprit contemplatif a consigné de préférence les discours
qui ont échappé aux synoptiques. Les faits condamnent cette
hypothèse. Nous possédons dans les synoptiques les nombreux
entretiens que Jésus eut à Jérusalem pendant les derniers
jours de sa vie. Or, la forme de ses discours à Jérusalem est
exactement la même qu'en Galilée ; toujours absence de
spéculation et de mysticisme; trésor de bon sens élevé et de

reparties heureuses. Partout et toujours le Jésus synoptique
offre le même contraste avec le Jésus johannique. Dans ce

conflit, le premier me paraît avoir un avantage évident. Chaque

mot porte avec soi la garantie de son authenticité dans la
profondeur même de son originalité, dans sa limpide simplicité,
dans sa beauté religieuse. Les discours du IV8 évangile ont
aussi leur beauté, mais ils ont moins de cachet, l'empreinte de

l'originalité n'y est pas aussi vive; il y règne une uniformité,
une monotonie qui contraste avec la variété émaillée des

synoptiques ; ce sont toujours les développements théologiques
du programme, je veux dire du prologue. C'est que le langage
du héros et de l'écrivain se confondent1. Parfois même on ne
saurait distinguer où un interlocuteur cesse de parler et où l'autre

commence. Ainsi les uns attribuent au Précurseur toute la

péricope (III, 27-36), tandis que les autres mettent 31-36 sur le

compte de l'évangéliste. Souvent les faits ne semblent servir

» Le passage de Jean XII, 34 est fort instructif sous ce rapport. L'évangéliste

met ici dans la bouche de la multitude, non les termes du vers. 23

(ce qui eût été naturel), mais ceux de III, 14, que le û-j/w6w de XII, 32 lui
rappelle.



EST-IL L'AUTEUR DU IV" ÉVANGILE 521

que d'occasion aux discours. Ainsi Nicodème (III, 1-21), Jean-
Baptiste (III, 25-36), les Grecs (XII, 20 et suivants) montent
sur la scène, mais on ne les voit pas se retirer. On ne sait pas
même si les Grecs sont admis auprès de Jésus '. Si les lecteurs
n'avaient pas besoin de l'apprendre, il faut convenir cependant
que c'est une singulière manière d'écrire l'histoire. Il est un
phénomène surtout qui mérite d'être relevé dans toute son
étendue : c'est la naïveté, l'inintelligence, la stupidité des

interlocuteurs du Christ dans les dialogues du IVe évangile2.
Nous en trouvons un seul exemple chez les synoptiques ; c'est
celui des disciples qui méconnaissent d'une manière absurde
le sens dans lequel Jésus parle du levain. (Math. XVI, 6, 7.)
Mais cet exemple est unique et il s'agit, non des principaux
de Jérusalem, mais de pêcheurs et de péagers de la Galilée.
Dans le IVe évangile les exemples se reproduisent coup sur
coup et dans toutes les classes de la société de Jérusalem.
Quand Jésus dit qu'il rebâtira le temple en trois jours, qu'il
substituera en peu de temps une religion nouvelle à la religion
formaliste des Juifs, ils songent au bois et à la pierre et
s'écrient: On a été quarante-six ans à bâtir ce. temple et tuie
rebâtiras en trois jours (II, 20.) Si Jésus appelle Dieu son Père,
ils l'accusent, de se faire égal à Dieu. (V, 18; X, 33.) Si,
faisant allusion à son départ pour le ciel, Jésus déclare que les
Juifs le chercheront, mais sans le trouver, ils s'imaginent qu'il
va se rendre à l'étranger (VII, 35) ou qu'il veut se tuer. (VIII,
22.) Une autre fois si Jésus parle de son Père, les Juifs pensent
qu'il est question d'un père terrestre et demandent où il est?

(VIII, 9.) Jésus parle de la liberté morale. Les Juifs croyants la
confondent avec la liberté politique et nationale et vont (ce

1 Hausrath, III, 583. « Les récits ne sont poussés et les situations ne
sont dépeintes qu'autant qu'il est nécessaire d'y rattacher un développement

ultérieur de la doctrine du Logos. Dès que l'histoire a conduit à

l'idée qui doit être exposée, les personnages se retirent et nous n'apprenons

pas ce qu'ils sont devenus. »

* Cp. Reuss, Histoire de la théologie chrétienne II, 412-415. N'oublions pas
que les expressions symboliques ont été de tous temps très familières
aux Orientaux et notamment aux Israélites. Ce fait aggrave l'invraisemblance

de l'historicité de ces malentendus.



522 L*APOTRE JEAN

qui dépasse toute idée) jusqu'à s'écrier : Jamais nous ne fûmes

asservis à personne! eux dont toute l'histoire proclame un

long asservissement et qui obéissent encore à l'heure qu'il est

au pouvoir romain. (VIII, 31-33.) Qu'est-ce qui était plus simple

pour un Juif, pour un Juif de Jérusalem, que l'affirmation
qu'Abraham avait salué dans un prophétique transport le jour
du Messie? Eh bien, les auditeurs se récrient lorsque Jésus

déclare qu'Abraham s'est réjoui de voir son jour et disent : Tu
n'as pas cinquante ans et tu as vu Abraham! (VIII, 56, 57.)Si
Jésus déclare que celui qui garde sa parole ne verra pas la

mort, les adversaires attribuent cette assertion à une suggestion

du diable, parce qu'Abraham et les prophètes ont subi la

mort. (VIII, 52.) Mais tout cela, dit-on, est l'effet de la malveillance

qui aime à tordre les paroles de Jésus. Eh bien

tournons-nous vers les amis. Nicodème, le docteur en Israël, (ô Si-

Zàvxalo; rov 'iuparhl, III, 10) qui doit être censé connaître les

expressions figurées de l'Ancien Testament relatives à la circoncision

du cœur et au renouvellement de l'esprit, ainsi que la

qualification rabbinique de nouveau-né, donnée à un prosélyte

', Nicodème entendant parler de la nouvelle naissance va

jusqu'à demander : comment un homme qui est vieux peut-il
naître? peut-il rentrer dans le sein de sa mère et naître?

(III, 4.) Il n'en est pas autrement des Galiléens. Ils prennent
le pain spirituel dont Jésus parle pour un pain supérieur mais

matériel, comme la manne. (VI, 34 ; coll. 36, 41, 42.) Et après
avoir entendu dire à Jésus qu'il donnera sa chair pour la vie
du monde, ils demandent : Comment celui-ci peut-il donner sa

chair à manger? (VI, 52.) La Samaritaine entend par la fontaine
d'eau vive en vie éternelle une eau qui désaltère une fois pour
toutes le corps et dispense désormais d'aller en puiser. (IV, 15.)
Et les disciples! Quand Jésus parle d'une nourriture qu'ils ne
connaissent pas, ses disciples se demandent si quelqu'un lui a

apporté à manger. (IV, 32,33.) Quand Jésus leur dit que Lazare
malade dort, mais qu'il va l'éveiller, ils répondent : Seigneur
s'il dort, il sera guéri. (XI, 12.) Pas plus que les Juifs, l'apôtre

1 Meyer, ad h. I.



EST-IL L'AUTEUR DU IV" ÉVANGILE 523

Thomas après trois ans de commerce avec Jésus, ne sait où il
va. (XIV, 5.) Je demande : ces malentendus perpétuels, ces

naïvetés inouïes, se répétant de page en page, peuvent-ils être

historiques? Ne sont-ils pas autant de ficelles destinées à

provoquer le développement d'un thème donné? L'artifice n'est

pas bien délicat, dites-vous. J'en conviens, mais gardons-nous
de juger les œuvres orientales d'après les règles esthétiques
dictées par notre goût littéraire.

Au reste, les défenseurs de l'historicité et de l'apostolicité
du IVe évangile sont assez accommodants quant à la forme,
quoique la concession soit très sérieuse, comme on vient de

le voir ; ils sont disposés à convenir que nous n'avons pas ici
devant nous une photographie; mais ils soutiennent que la
substance est demeurée intacte et qu'il ne s'y est mêlé aucun
élément étranger. En d'autres termes, si les discours johanni-
ques, dit-on, n'ont pas été littéralement reproduits, ils l'ont
pourtant été fidèlement. C'est ce qui nous conduit à examiner
le contenu, le fond des discours que nos documents nous
présentent.

Ici un champ immense s'ouvre devant nous et nous devons

nécessairement nous restreindre. Nous nous bornerons à un
seul fait, mais il est capital ; il domine tout l'enseignement de

Jésus-Christ dans l'une et l'autre source. Je veux parler du
rôle de la personne de Jésus, souverain dans le IVe évangile,
subordonné dans les synoptiques.

On connaît la manière absolue dont le Jésus johannique
parle de sa personne. Je suis la lumière du monde (VIII, 12),

je suis la vérité (XIV, 6), puisqu'il est le Logos incarné. Il est

donc naturel que lui seul et en lui le Père soient l'objet de la
foi (XIV, 1 ; III, 15,18 ; XII, 44, etc.), en sorte que personne
ne vient au Père que par lui (XIV, 6), que la foi en lui est la
seule œuvre agréable à Dieu (VI, 29) ; ne pas croire ce qu'il
est, c'est-à-dire le Verbe incarné, c'est se condamner à mourir

dans ses péchés. (VIII, 24.) Bref, la prédication du Jésus

johannique a pour objet lui-même, le Logos incarné.
Il faut bien dfte que les synoptiques nous donnent une tout

autre idée du contenu des discours de Jésus. Ici, Jésus ne se



254 l'apotre jean

prêche pas lui-même, mais le royaume de Dieu, le royaume des

cieux, ou l'évangile c'est-à-dire la bonne nouvelle de l'avéne-
ment de ce royaume '. Dans le IVe évangile on ne trouve que
deux fois le terme de Royaume de Dieu (Jean III, 3 et XVIII, 36),
et, dans le second passage, Jésus en fait encore son royaume, à

lui. Remarquons ensuite que chez les synoptiques Jésus dans
toutes ces paraboles qui retracent le royaume de Dieu n'en est

pas l'objet, mais l'organe. Ce n'est pas lui qui est le bon berger,

comme dans Jean X, mais c'est Dieu (Luc XV, 4-7 ; Math.
XVIII, 12-14) ; et le fils prodigue n'a pas besoin de médiateur

pour se retrouver dans les bras de son père. (Luc XV, 11-32.)
Si, dans le IVe évangile, Jésus recommande la prière en son
nom (XIV, 13, 14 ; XV, 16 ; XVI, 23), il donne dans les synoptiques

un modèle de prière sans y joindre son nom et en se

contentant de celui du Père céleste. (Math. VI, 5-13.)
Ce grand principe le guide dans toute sa conduite. Jean veut

empêcher un homme qui fait du bien de continuer d'en faire,
parce qu'il n'est pas au nombre des disciples avoués. Ne l'en
empêchez pas, dit Jésus, celui qui n'est pas contre nous est

pour nous. (Marc IX, 38-40.) Une femme exalte le bonheur de la
mère qui possède un fils tel que Jésus : Heureux plutôt, dit-il,
ceux qui entendent la Parole de Dieu et qui la gardent. (Luc
XI, 27, 28.) Un jeune homme le qualifie de bon maître: Pourquoi

m'appelles-tu bon, dit-il, il n'y a qu'un seul bon, savoir
Dieu. (Marc X, 18.) Ce ne sont pas ceux qui me disent, à moi :

Seigneur Seigneur qui entreront dans le royaume de Dieu,
mais ceux qui font la volonté de Dieu. (Math. VII, 21.) C'est le

Père céleste qu'il importe de glorifier. (Math. V, 16.) Aussi
défend-il expressément de publier son nom. (Marc I, 44; III, 12 ;
V, 43.) Lorsque le Précurseur députe ses disciples pour inter-

1 II n'y a que de rares exceptions a cette règle, lesquelles d'ailleurs
prêtent k la critique. Math. XIII, 41 (le royaume du Fils de l'homme);
mais ce verset appartient évidemment à une tradition postérieure (36-

43), insérée par le rédacteur final de l'évangile. — Math. XVI, 28 (Idem)
mais ici nous lisons le royaume de Dieu chez Marc VIII, 34. — Math. XX,
21. C'est la mère des fils de Zébédée qui parle et d'ailleurs Marc X, 37

remplace ton royaume par ta gloire. Enfin Luc XXII, 30 mon royaume,
mais au vers. 29 il est dit que c'est le royaume dont le Père a disposé en

faveur de Jésus, comme Jésus en dispose en faveur des douze.



EST-IL L'AUTEUR DU IV" ÉVANGILE 525

roger Jésus sur sa messianité, celui-ci se contente de renvoyer
à l'activité spirituelle qu'il déploie et de déclarer quant à sa

personne : Bienheureux celui pour qui je ne serai pas une
occasion de chute. (Math. XI, 1-6.) On se rappelle ses défenses

expresses après la confession mémorable de Pierre (Math.
XVI, 20) et après la transfiguration. (XVII, 9.) Il n'y a pas
jusqu'à sa qualité de juge qui ne présente ce caractère touchant;
malgré le premier plan, où elle le place forcément, Jésus ne

demande pas ce qu'on a pensé de lui, mais si l'on a rassasié

les affamés et visité las prisonniers (Math. XXV, 34-40) ; ce qui
revient à dire qu'il ne demande pas si on lui a rendu un

hommage personnel, mais si l'on a manifesté son esprit. Les
ouvriers d'iniquité auront beau faire intervenir son nom et s'en

réclamer, ce nom ne servira de rien '. (Math. VII, 22, 23.) S'il

parle de lui-même dans la conscience de sa supériorité, c'est

surtout lorsqu'on lui jette un défi et alors il n'a garde de se placer

à côté de Dieu, mais au-dessus des prophètes, de Salomon,
du temple. Le titre qu'il se donne de Fils de l'homme, marque
toute l'affinité qui l'unit à la nature humaine *. (Cp. Marc II,
27, 28.) Selon le IVe évangile, Jésus est le fils unique (povoyem;)

et Dieu est son propre Père (ò'ìSw; -narinp, V, 18), les croyants
reçoivent la puissance de devenir ses enfants (rix-/a Bsov, 1,12)
le Jésus synoptique, vlb; to-j Beov, par le lien moral et religieux
qui l'unit à Dieu3, fait des siens autant de vloi rov Qeov. (Math. V,
9, 45; Luc VI, 35 ; XX, 36.) Après cela nous ne nous étonnerons

pas que la formule mareveiv ei; avrb-/, ei; èpk, c'est-à-dire en

Christ, laquelle revient à chaque instant dans le IVe évangile,
soit étrangère aux synoptiques4. Ici ce n'esl pas Jésus qui est

1 Voir au reste sur ce passage et le précédent, Baur, Vorlesungen über
neutestamentliche Theologie. 1864, pag. 85, 86, 109-111.

« Le sabbat est fait pour l'homme et non l'homme pour le sabbat. »

Jésus n'aurait pas pu conclure de cette thèse : « de sorte que le Fils de

l'homme est maître même du sabbat, » si le Fils de l'homme n'était pas
désigné par ce nom comme un des hommes a qui l'on peut appliquer ce

qui est affirmé à l'égard de l'homme.
3 Voir Baur. Vorlesungen über neutestamentliche Theologie, pag. 115-118.
* Elle ne se lit que Math. XVIII, 6 : twv murevir/rw/ ei; èpé ; mais c'est

ne rédaction postérieure de riiv marai (se. Qeov) s^ovtmv dans le passage
aprallèle de Marc IX, 42.



526 l'apotre jean

l'objet de la foi, mais l'évangile, la bonne nouvelle du royaume
de Dieu (Marc 1,15) et Dieu. (Marc XL 22 ; Math. XXI, 21.)

Nous rencontrons quelques passages qui semblent contredire

le résultat que nous avons obtenu jusqu'ici. C'est Math.
V, 11 (où cependant le hexe-/ èpov est expliqué au vers. 10 par
'évexev 8«<«o<rüv»is). Math. X, 37. Math. XVI, 25 (où il faut remarquer

que, dans le passage parallèle, Marc VIII, 35, ajoute : xal

roxi £ù«77s>to-j). Math. XIX, 29 (où Marc X, 29 ajoute de nouveau
xai roxi evayyeliov, tandis que Luc substitue aux deux termes celui
de hexe-/ tô; ßamleia; rov Beov, XVIII, 29). Enfin Marc IX, 37. Dans

tous ces passages Jésus signale sa personne et parle de
persécutions ci cause de moi, de digne ou indigne de moi, du sacrifice

de la vie à cause de moi, à cause de mon nom. Nous

remarquons : 1° Que la tradition varie çà et là, comme nous
l'avons indiqué. 2° Que le grand résultat que nous avons obtenu
plus haut doit évidemment servir ici de règle à l'interprétation
et qu'en conséquence Jésus parle dans ces passages en qualité
de chef du royaume de Dieu. En effet, qui est celui qui aime
Jésus plus que son fils ou sa fille? qui est-ce qui est digne de

lui? c'est celui qui prend sa croix et suit Jésus. (Math. X,37,38.)
— Celui qui reçoit Jésus reçoit Dieu : en résulte-t-il que Jésus

soit l'égal de Dieu? Dans ce cas le disciple sera égal à Jésus,

parce qu'il est dit : celui qui vous reçoit me reçoit. (Math. X, 40.)

— Je ne saurais admettre que Jésus ait prononcé les paroles
de Math. XXVIII, 18-20 : 1° à cause de la formule doctrinale
antipathique à l'esprit de Jésus-Christ; 2°à cause de la formule
différente qu'on lui substitue constamment (Act. II, 38; VIII,
16; X, 48 ; Gal. Ill, 27) ; 3° à cause de l'abstention des douze

à l'égard de l'évangélisation des païens, qu'ils abandonnèrent
à Paul (Gai. II, 7-9); 4° à cause de l'ignorance totale que Pierre
et ses amis manifestent relativement à l'incident qui nous
occupe. (Act. X, 9-21,38-44 ; XI, 8,17.) — Enfin je dois en dire
autant de Math. XVIII, 15, 20. « Un principe moral, comme celui
dont il s'agit dans ce passage, dès qu'il est formulé, doit pouvoir

être appliqué de suite. Mais pour que cela pût être le cas

ici, il aurait fallu d'abord fonder une église extérieurement,
l'organiser comme association régulière et l'investir de privi-



EST-IL L'AUTEUR DU IVe ÉVANGILE 527

léges et d'attributions. Or, rien de pareil n'a existé du vivant
du Seigneur et il n'y a aucune trace qu'il ait entrepris de créer
formellement une institution de ce genre. Nous en concluons

que le discours en question ne nous est pas parvenu dans sa

forme primitive '. » Comment, au reste, Jésus aurait-il pu
aspirer à se faire égal à Dieu, le Jésus synoptique qui a déclaré,
et cette déclaration est fondamentale : A celui qui aura parlé
contre le Fils de l'homme, il sera pardonné; mais à celui qui
aura parlé contre le Saint-Esprit (Dieu dans la conscience), il
ne lui sera pardonné, ni dans ce siècle, ni dans celui qui est à

venir? (Math. XII, 32.) Est-il possible d'effacer plus énergiquement

sa personne, et d'exalter davantage Dieu et sa gloire?
Nous demandons encore une fois si nous n'avons pas ici

devant nous deux types d'enseignement tellement différents

pour le fond et la forme, qu'ils sont irréductibles. Peuvent-ils
être sortis d'une même conscience intellectuelle et morale?
Peut-on compléter le sermon sur la montagne par les données
du IV" évangile? Peut-on fondre dans l'intuition d'une même

personne les deux éléments qui prédominent dans chacune
des deux sources? Les circonstances où il se trouve, les
auditeurs auxquels il s'adresse, le but qu'il se propose peuvent
faire parler le même homme de manières très différentes,
mais il faut qu'il reste le même homme. Souvenons-nous de

Paul qui se fait tout à tous. Or, un prophète de Nazareth

peut parler autrement devant le peuple de la Galilée que
devant la hiérarchie hiêrosolymite, mais il devra rester
prophète de Nazareth, et s'il se donnait pour ce que le IV« évangile

fait de lui, il faudrait, osons le dire, pour sauver son

caractère moral, recourir à l'hypothèse d'une aberration mentale.

Or, comme il n'y a rien qui nous permette de douter de

l'admirable lucidité et de l'élévation morale de Jésus, nous
ne saurions admettre qu'il ait parlé tantôt en prophète et tantôt
en Logos incarné, et nous en concluons que les déclarations

que le IVe évangile attribue à Jésus ne sauraient être de lui.
Un apologiste de l'apostolicité du IVe évangile, bien timide

1 ReuSs, Histoire de la théologie chrétienne, I, 239.



528 l'apotre jean

sans doute, mais enfin un apologiste va même jusqu'à demander

si le culte du Maître et les souvenirs profonds de sa vie
n'auraient pas dû détourner l'apôtre Jean de ces libres
compositions subjectives ' Pour moi, je n'en doute point et j'y
vois une raison de plus pour les refuser au témoin oculaire et

pour les attribuer à un auteur inconnu.

Parvenu au terme de notre travail, nous demandons à le
résumer.

Avant l'an 180 l'apôtre Jean n'est nulle part signalé
expressément, ni nominativement comme l'auteur du IVe évangile, et

s'il l'est à partir de cette époque, les affirmations ne sont
soutenues par aucune preuve historique sérieuse.

La critique interne vient donner un poids considérable à ce

phénomène.
Elle montre d'abord que « le disciple que Jésus aimait » est

en contradiction flagrante avec le Jean des synoptiques, avec
l'apôtre de la circoncision dont parle Paul et avec le judéo-
chrétien de l'Asie-Mineure. Et si l'Apocalypse est johannique,
celle-ci achève de démontrer l'incompatibilité qui existe entre
le Jean de l'histoire et celui du IVe évangile.

Rapprochant ensuite le Jésus du IVe évangile de celui des

synoptiques, un examen approfondi révèle l'abîme qui sépare
l'histoire, la personne et la doctrine de Jésus, telles qu'elles
sont présentées dans ce double ordre de documents.

Nous concluons de ces faits que Jean, le fils de Zébédée,

l'apôtre de Jésus, ne saurait être l'auteur de l'évangile qu'on
lui attribue.

F.-C.-J. van Goens
docteur en théologie et ancien pasteur de Leide.

* C. Hase. Geschichte Jesu, pag. 42. Cet auteur considère le IVe évangile
comme une tradition historique, émanée, en Asie-Mineure, de Jean l'apôtre,

mais rédigée après sa mort par un de ses disciples, pag. 51.

Lausanne, septembre 1876.


	L'apôtre Jean est-il l'auteur du IV évangile?
	Voilà trente ans que l'illustre professeur Baur de Tubingue entreprit ses remarquables recherches sur la question johannique [...]
	
	
	
	
	
	
	


