
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 9 (1876)

Artikel: Un criticisme d'un nouveau genre. Partie 1

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379208

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379208
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


UN CRITICISME D'UN NOUVEAU GENEE *

PREMIERE PARTIE

Criticisme et kantisme sont en général considérés comme
deux termes synonymes. Depuis que le grand réformateur de la

philosophie a réduit à néant le dogmatisme naïf des cartésiens,
de Leibnitz, de Wolf et de leurs disciples, l'empirisme et le

sensualisme de Locke et de Condillac, ainsi que le scepticisme
de David Hume, le nom de «philosophie critique» fait aussitôt

penser à Kant et aux traits essentiels de son système.
Toutefois l'on se tromperait en abordant avec cette présupposition

l'ouvrage du Dr Goring, qui nous donne précisément
sous une forme nouvelle, modernisée, l'un de ces systèmes que
le philosophe de Königsberg s'imaginait avoir fait disparaître

pour jamais. Ce n'est pas que l'ouvrage en question ne justifie
son titre à bien des égards. Comme Kant, Göring est persuadé

que le seul fondement solide de la philosophie se trouve dans

une critique et une théorie de la connaissance, dans une exacte

limitation du domaine du savoir ; de là le nom générique
commun. Mais si le point de départ est le même, la méthode des

deux penseurs est différente; de là aussi la différence essentielle

dans les conclusions. Pour déterminer nettement les
limites constantes de la connaissance humaine, la critique de la
raison de Kant se sert, dans la sphère de la pensée, des mêmes

procédés qu'a suivis Newton dans le domaine des sciences de

1 Système de philosophie critique, par le Dr C. Göring. — Leipzig, 1874.

— Traduction résumée d'un article du Dr Otto Liebmann, tiré de la
Zeitschrift für Philosophie und philosophische Kritik, publiée par J.-H.
Fichte, Ulrici et Wirth. — 16rae vol., 1er cahier. Halle, 1874.

Dr C. Göring. System de>- kritischen Philosophie. Erster Theil. — Leipzig,
Veit, 1874.



446 UN CRITICISME D'UN NOUVEAU GENRE

la nature pour sa théorie du cosmos. Chez l'un et chez l'autre
nous avons la méthode analytique, qui des faits donnés s'élève

aux conditions, aux causes de ces faits. Dans la philosophie,
elle considère la connaissance humaine, les sciences
expérimentales, les mathématiques et la métaphysique, comme un
fait spirituel, comme une donnée de l'esprit. De même que
Newton arrive par induction à la loi de la gravitation, Kant, à

son tour, et par le même procédé régressif, statue les formes a

priori de la connaissance, conditions nécessaires de toutes les
connaissances réelles ou apparentes. Sur ces bases, Kant a pu
croire un instant avoir atteint le sommet le plus élevé de

toute recherche philosophique. Mais la découverte par l'analyse

des causes essentielles des choses suppose une connaissance

suffisante des faits à expliquer. La critique de la
connaissance exige donc avant tout une bonne psychologie, comme
la découverte de la loi de la gravitation suppose l'astronomie.
C'est là précisément que gît le vice du kantisme. Kant accepta
naïvement comme base d'observation la psychologie scolastique

de Wolf. La raison qu'il critique, la raison avec les

concepts, les sentiments et les désirs dont elle est susceptible,
avec ses catégories et ses idées transcendantales, est une naïve
wolfienne. Cette erreur a dès longtemps été constatée. Goring,
à son tour, la relève et il croit trouver dans cette psychologie
défectueuse, principalement dans la manière dont elle envisage
l'essence et le but des idées abstraites, le vice primordial de

la philosophie kantienne. Aussi le grand penseur de Königsberg

est-il arrivé à une fausse conclusion, malgré la perspicacité

de son esprit et la vigueur de sa logique. (Pag. 300.) Tout
l'apriorisme de la critique de la raison repose sur une base

erronée, parce qu'elle considère la sensibilité et l'intelligence
comme deux facteurs de la connaissance spécifiquement
différents. A la sensibilité doivent appartenir, selon Kant, les
intuitions a priori de l'espace et du temps, à l'intelligence les

catégories en tant que conditions a priori de la connaissance.
Or c'est là une faute qui demande à être corrigée. Sans une
bonne psychologie on ne peut avoir une bonne théorie de la

connaissance, ni une bonne métaphysique. Aussi, pour remé-



UN CRITICISME D'UN NOUVEAU GENRE 447

dier à ce défaut, Göring, suivant en cela Fries et Benecke, entre
dans la voie de la psychologie basée sur l'observation ou

l'expérience. La première partie de son livre se divise en deux

sections, dont la première, qui est aussi la plus longue, traite
de la base psychologique de la théorie de la connaissance, tandis

que la seconde nous parle plus brièvement de la théorie de

la connaissance. Mais, sur ce dernier point, on ne trouve pas,
ce que semblait promettre le titre, une théorie positive de

l'intuition sensible, de l'expérience, de la connaissance rationnelle

et des méthodes inductives et déductives de la pensée,
mais plutôt une réfutation de l'apriorisme. Celle-ci porte dans

ses conclusions tous les caractères du sensualisme, de l'empirisme

et du nominalisme.
Goring fait dès l'abord dans son ouvrage l'impression d'un

homme qui cherche à marquer la place de son système et à

l'expliquer au milieu et en face de conceptions opposées. Cela

est tout naturel. La psychologie longtemps négligée, traitée
avec parti pris dans l'école de Herbart, est devenue de nos

jours la branche favorite des philosophes et des physiologues
qui s'y appliquent à l'envi. Des savants éminents ont fourni
sur ce sujet des matériaux de la plus grande valeur et l'on
peut dire que nous avons maintenant les premiers éléments
d'une psychologie véritablement scientifique (Lotze, Helmholtz,
Fechner, Wundt, etc.). Goring a donc souvent l'occasion de

profiter des faits acquis et de soumettre à la critique les
affirmations posées. Toutefois chose étonnante il néglige les

points les plus importants pour la philosophie, ceux qui sont
les plus certains ; mais tout ce qu'il donne est travaillé avec
sérieux et exactitude. On trouve chez lui plus d'une remarque
intéressante, qui trahit un homme d'un jugement sûr et un fin
observateur. L'ensemble de son étude nous suggère deux
observations d'une nature toute générale. Malgré les incessantes
recherches qui se font dans ce domaine, les notions les plus
élémentaires de la psychologie souffrent encore aujourd'hui
d'un vague pénible, qui menace de devenir un grave obstacle
à une tractation scientifique de la matière et qui empêche les
hommes de science de s'entendre une fois pour toutes sur les



448 UN CRITICISME D UN NOUVEAU GENRE

premiers principes. Combien les sciences naturelles sont plus
avancées à cet égard Ensuite, à la théorie de la connaissance
viennent se mêler, outre la psychologie et cela d'une manière
très sensible, la logique et la métaphysique. Mais c'est là un
défaut qu'il est peut-être impossible d'éviter absolument. On

le trouve déjà chez Kant, et le livre de Goring, dans ce qui en
constitue la partie essentielle, n'est pas une psychologie pure,
mais il forme plutôt un ensemble de recherches psychologiques,

logiques et métaphysiques qui s'appuient mutuellement,

mais qui souvent aussi se contrecarrent et font naître la
confusion.

L'ouvrage de Goring confirme pleinement notre première
observation; il a à cet égard un défaut très sensible. Qu'est-ce

que la sensation, le sentiment, la volonté, la représentation, la

pensée? Le psychologue emprunte ces termes au langage
ordinaire ou à la tradition de l'école. Mais chacun entend ces

termes d'une façon spéciale, chacun conteste la définition des

autres. Une définition objective, que chacun soit forcé d'accepter,

qui tranche scientifiquement la question, paraît la plupart
du temps impossible, et le dernier mot reste en définitive à la
volonté individuelle, aux théories arrêtées d'avance. Prenons

un exemple. Goring définit la sensation : l'impression immédiate

et consciente causée par un organe corporel et qui en soi

n'implique ni plaisir ni déplaisir, ou qui, pour parler le langage

ordinaire, est indifférente au sujet. La représentation est, selon
le même auteur, la reproduction d'une sensation éprouvée par
les organes sensibles ; la pensée est d'une façon générale « une
opération accomplie au moyen des activités psychiques
élémentaires. » Bon nombre de psychologues pourraient contester

ces énoncés sans qu'on pût leur en vouloir. Or, ce que
l'on bâtit sur des bases aussi incertaines ne peut être très
solide, et l'incertitude augmente à mesure qu'on s'élève des

définitions aux développements, des phénomènes les plus simples
aux plus complexes. Goring conteste par exemple l'existence de

perceptions inconscientes, c'est-à-dire, de perceptions que le sujet

lui-même ne sent pas. D'autres psychologues, Fechner entre
autres, admettent le contraire ; ce dernier pose en fait la vo-



UN CRITICISME D'UN NOUVEAU GENRE 449

lonté inconsciente mise à la mode depuis Schopenhauer.
L'exposition critique, l'explication de pareils problèmes souffrent
du manque d'une terminologie précise et admise par tous dans

le même sens, ce qui se comprend du'reste aisément, si l'on

songe à la difficulté des observations de ce genre. On est ainsi
ballote entre une simple discussion de mots, qui ne décide

ni n'apprend rien, et une discussion de faits dont l'observation

exacte est entravée par les illusions personnelles, la

subjectivité des auteurs et par les préjugés. Ici se place par
exemple une question importante. On se demande s'il faut
admettre dans l'individu deux sortes de volontés, une volonté
sensible et un vouloir moral et intellectuel, ou simplement un
antagonisme entre la volonté seule et la raison. On se demande
de même si le sentiment est une fonction indépendante,
primitive ou seulement un accident de la volonté, en d'autres
termes, un produit du mode de représentation. Il ne faut donc

pas s'étonner que, sur un terrain aussi glissant, l'observateur
même le plus exercé et le plus consciencieux, le penseur le
plus profond fassent parfois un faux pas. Quelques exemples
auront ici leur utilité. Pour réfuter l'objectivité des sens
supérieurs (vue et ouïe) admise par Kant et beaucoup d'autres,
notre auteur en appelle aux mères innombrables qui, par leurs
organes sensibles (sic), savent découvrir chez leurs enfants
toutes les ressemblances possibles et toutes les beautés et qui
au moindre bégaiement du marmot perçoivent les sons les

plus doux. (Pag. 55.) Comment? Est-ce bien des sens ou même
des organes des sens qu'il s'agit? Ou bien nous avons ici une
figure rhétorique, ce dont il faut se garder autant que possible
en psychologie afin d'éviter les confusions, ou bien la phrase
citée n'a aucun sens raisonnable. Dans la science, les expressions
figurées sont article de luxe dont il est permis d'user, il est
vrai, quand le danger d'être mal compris est absolument
impossible, mais qui est dangereux dès que l'on éprouve des

difficultés considérables, et c'est le cas en psychologie, à

constater les faits les plus simples et à les rendre exactement par
le langage. Mais c'est assez. Qui peut se tenir debout sur un
vaisseau ballote en tous sens par la tempête? qui peut décou-

THÉOL. ET PHIL. 1876. 29



450 UN CRITICISME D'UN NOUVEAU GENRE

vrir la vérité, là où la limite entre la vérilé et l'erreur, la vérité
et la poésie a disparue. La science exacte, précise, est impossible

dans une sphère pareille.
Goring suit en général (et cela est conforme à la nature du

sujet) la méthode génétique. Il part des fonctions élémentaires,
des premiers développements de la -ip-/* pour s'élever peu à

peu aux degrés les plus élevés de l'échelle. Il commence
(chap. II) par les observations bien connues de Kussmaul sur
les nouveaux-nés et termine (chap. IX) par une histoire du

développement naturel de l'intelligence, par une «noogonie
empirique,» comme Kant a appelé l'essai de Locke. L'antique
principe du sensualisme : Nihil est in intellectu, nisi quod
antea fuerit in sensu, pourrait sans doute servir de motto à

l'ouvrage de notre auteur. Toutefois, dans ce vieux cadre nous
avons un nouveau tableau. Ce n'est plus la tabula rasa de

Locke, ni l'automate de Condillac, ni des lieux communs dès

longtemps usés, mais un travail d'une grande fraîcheur,
indépendant et bien mûri. La conclusion de l'ouvrage, qui porte le
cachet évident des philosophèmes de Schopenhauer, peut se

résumer ainsi : La volonté précède toutes les autres fonctions
psychiques ; elle est par conséquent aveugle et sans but.
Les sentiments de plaisir ou de déplaisir, dans leurs modifications

et leurs degrés divers, sont des effets nécessaires de la
volonté satisfaite ou non satisfaite. Sans volonté il n'y a pas
de sentiment. L'activité représentative, les fonctions intellectuelles

qui procèdent des impressions sensibles constamment
et normativement déterminées par la volonté, sont susceptibles
de s'élever peu à peu jusqu'à former cette intelligence
pratique qui domine et dirige les appétits sensuels de la volonté
naturelle et leur assigne un but raisonnable. Mais jamais
l'intelligence ne s'émancipe complètement de la volonté pas
même dans son activité théorique ou philosophique. Ainsi,
chose étonnante, la généralité de la pensée abstraite s'expliquerait

par la généralité de la volonté. Celle-ci, en tant que
désir de savoir, s'élance vers l'infini et utilise l'association
naturelle des idées afin d'arriver, par le moyen de conclusions

superficielles, tirées des analogies, aux jugements généraux. De



UN CRITICISME D'UN NOUVEAU GENRE 451

là provient cette tendance à généraliser, à prononcer des

jugements absolus, à trancher d'un mot les questions les plus
difficiles, ce qui, chez les savants et les philosophes comme chez
les simples, est une source de nombreuses erreurs. Stat pro
ratione voluntas. En fin de compte, nous pouvons dire de la
soif de savoir ce que la nouvelle psychologie affirme des

instincts naturels en général. Ce désir de connaître agit sans

plan et sans but, sans être dirigé par la raison, et le fait même
de son existence ne nous donne pas la moindre garantie que
son but sera atteint.

C'est assez parler pour le moment de la psychologie de Go-

ring. Quiconque est habitué à prétendre à cette minutieuse et
stricte exactitude qui dans les sciences expérimentales et
d'observation est une garantie de vérité, quiconque a trouvé dans
des recherches comme celles de Fechner et de Helmholz les

principes sûrement acquis, quoique rudimentaires, de la

psychologie, en tant que science exacte, éprouvera un réel plaisir
à lire les observations de Göring, qui, la nature du sujet étant
donnée sont nécessairement plus générales que celles des

savants cités tout à l'heure.
Mais le philosophe, comme celui qui s'occupe des sciences

exactes, jugera moins favorablement la théorie de la connaissance

exposée par Göring. On ne peut refuser à cet auteur
l'esprit logique ; il est conséquent d'un bout à l'autre. Mais il
y a dans les conceptions de ce savant, d'ailleurs si perspicace
et d'un développement si universel, une lacune qui est en

opposition formelle avec les principes de la science en général
et surtout des sciences expérimentales.

D'après la doctrine traditionnelle qui remonte à Platon et

Aristote, on ne peut connaître que le général. Le général seul
est objet de science. Ce général, comme la science moderne
le reconnaît depuis Galilée, consiste dans les lois (lois de la

nature). Avec Kant commence l'apriorisme philosophique, c'est-
à-dire la doctrine d'après laquelle toute expérience toute
théorie sont déterminées par certaines formes a priori de la

connaissance. Celles-ci se distinguent spécifiquement des

connaissances a posteriori parleur caractère général et nécessaire.



452 UN CRITICISME D'UN NOUVEAU GENRE

Toutes ces données sont logiquement liées les unes aux autres;
elles constituent un ensemble qu'on ne peut toucher sans le

détruire tout entier. Or toute cette conception est niée par
l'empirisme pur, qui, s'il est conséquent, doit aboutir au sensualisme

et nier tout a priori. En face des notions abstraites il
devient nominaliste en contestant la réalité subjective,
psychique des idées d'espèces aussi bien que la réalité objective
des lois naturelles. Partout la théorie de la connaissance de

Goring est un empirisme conséquent. Voyons s'il soutient
l'examen.

Au fond nous devrions trouver ici le chapitre déjà donné
dans la première partie sur le moi et la conscience du moi, car
c'est en cela que se résume l'apriorisme kantien, c'est là ce

qui est devenu dès lors la base de la philosophie de Fichte.

Göring introduit ce sujet important par cette affirmation de

Schopenhauer : « Le monde est ma représentation. » Comme

Schopenhauer, il l'entend en ce sens que les objets perceptibles

du monde extérieur de l'expérience « ne sont au fond

que des affections immédiates des organes sensibles (sic) et
n'existent par conséquent que dans notre corps. (!)»Dans cette

proposition ainsi comprise, Göring trouve le « point de départ
et le centre de toute philosopbie depuis Kant. » tPag. 153.) Il
y a là une double erreur. D'abord les objets que nous percevons

se trouvent non pas dans notre corps ; au contraire, ils
sont hors de lui; mais dans notre conscience. Mon corps est

déjà objet pour moi aussi bien que tous les êtres du monde
extérieur ; il consiste, comme tous les objets que je puis percevoir,

en un système nettement localisé du contenu de mes

impressions. En second lieu, Kant, Fichte et d'autres aprioristes
idéalistes ne songent nullement à un moi corporel, que Göring,
comme Schopenhauer, prête par erreur à l'idéalisme, mais à

un moi transcendental pour lequel le corps comme tel rentre
déjà dans la sphère du non-moi. L'affirmation suivante est
fausse encore : « Les hommes qui ne sont pas cultivés au point
de vue philosophique entendent par le moi leur corps tout
entier. » (Pag. 159-167.) Cette identification du moi et du corps
peut se trouver, il est vrai, dans le langage ordinaire, mais



UN CRITICISME D'UN NOUVEAU GENRE 453

comme cela se comprend aisément, non au sens propre, mais

au figuré. Car chacun dit : J'ai des bras, des pieds, une tête,
un corps. On considère le corps comme une propriété, un objet

que l'on possède, par conséquent un objet du moi, et non
comme le moi lui-même. Si cette identification devait être

prise au mot, on arriverait à dire cette absurdité, que l'on ne

peut pourtant pas mettre à la charge du bon sens ordinaire :

Mon corps possède un corps, mon corps possède un bras, etc.
Nous arrivons par conséquent au résultat suivant. L'enfant,
comme l'homme sans culture, se distingue d'abord soi-même
du monde extérieur, ensuite son corps d'autres objets du
monde extérieur, enfin son corps de lui-même. Comme le

prouve l'expérience, l'enfant possède la vue, et s'en sert
longtemps avant de se rendre compte qu'il a des yeux ; il perçoit,
sans le savoir proprement, qu'il a un corps doué d'organes
sensibles. Ce n'est que tard relativement qu'il arrive à la
conscience claire et nette de son propre corps; or, «arriver à la
conscience de » revient à dire : le moi se forme, se constitue.
Nous ne pouvons pas suivre ici dans les détails Goring dans

son exposition de l'idée du moi et de la conscience de soi. Ses

développements sur ce point se résument ainsi. A une notion
abstraite ne correspond aucun objet réel ; or le moi n'est pas
une représentation concrète, mais un concept abstraitement
formé; ergo, etc. (Pag. 166, 167.) Dans ce raisonnement, la

majeure énonce une thèse métaphysique et nominaliste, dont
nous examinerons la valeur. La mineure est une de ces
affirmations hardies qu'admettront difficilement le plus grand
nombre des observateurs un peu sérieux ; aussi la conclusion
est-elle fort sujette à caution. Relevons enfui sur ce sujet
intéressant et remarquable l'observation suivante : Au point de

vue empirique, la conscience du moi de l'individu a, comme tout
autre genre de conscience, son histoire. Elle se forme peu à peu
dans le temps par un procès psychologique. Mais il appartient
à la métaphysique transcendante et non àia psychologie
incompétente dans le problème à résoudre de savoir si la conscience
du moi obtenue par l'expérience appartient à une substance,
monade ou âme peu importe, à un moi en soi en tant qu'at-



454 UN CRITICISME D'UN NOUVEAU GENRE

tribut, à un moi qui a une existence indépendante de la
conscience du moi, ou bien si elle n'est que la résultante de forces

diverses, de divers facteurs. Mais dans le domaine des

recherches expérimentales, la centralisation de la vie spirituelle
de l'individu et l'identité du sujet à travers ces développements

dans le temps et au milieu des diverses modifications de

son état psychique constitue un fait fondamental et essentiel.
Effacez l'unité et l'identité du sujet, et du même coup vous
rendez impossible l'unité de l'expérience et du souvenir, de

même que sans des auditeurs identiques il n'y a plus ni
mélodie, ni harmonie. En outre, des faits d'expérience nous
conduisent à penser que l'identité du sujet s'étend au-delà de la
conscience du moi arrivé à son développement complet jusque
dans les temps obscurs et clemi-conscients de la plus tendre
enfance. Mais revenons à notre théorie de la connaissance.

Le système de Goring peut se ranger dans le nominalisme
le plus extrême, représenté, par exemple, dans l'histoire de la

philosophie par Berkeley et Herbart et qui se résume brièvement

dans cette formule : Universalia sunt flatus vocis. Au
dire de cette école, le général, la notion du genre, n'existe au
fond que dans les formes du langage. Les idées, Herbart l'a dit,
ne sont ni des objets réels, ni de véritables actes de la pensée.

Goring est aussi de cet avis, mais on se demande de quel
droit. La question est évidemment double. D'un côté, n'y a-t-il
en fait dans la pensée, abstraction faite des perceptions
sensibles, que des images qui procèdent de la fantaisie et du
souvenir? Les idées ne sont-elles au fond que des mots, ou bien
constituent-elles des pensées de nature abstraite, incapables
d'être traduites en figures? D'un autre côté existe-t-il un
universel objectif? la notion correspond-elle à un concept général
réel? Ou bien le particulier, l'individuel exisle-t-il seul? Cette
dernière question est du ressort de la métaphysique ; la
première appartient à la psychologie. Examinons-la. L'existence
ou la non existence de concepts abstraits dans l'esprit humain

pourrait être prouvée ou bien directement par l'observation
personnelle, ou bien indirectement par le raisonnement.
Cependant comme l'abstrait de sa nature est impossible à figurer



UN CRITICISME D'UN NOUVEAU GENRE 455

et que ce qui ne se laisse pas traduire en figure ne peut être

objet de perceptions, l'observation personnelle ne nous conduit

à aucun résultat satisfaisant. Goring dit à ce sujet : « En

nous observant sérieusement nous-mêmes, nous chercherons
en vain en nous une représentation qui ne soit pas de nature
sensible et intuitive et qui ne porte pas un cachet individuel. »

Cette proposition est en partie inexacte ; car nous pouvons
nous représenter des formes, ou mieux encore des types sans
traits individuels spéciaux, par exemple les vagues contours
d'une figure dans l'espace sans trait déterminé. Ensuite, à

la supposer exacte, la thèse de Goring ne prouverait encore
qu'une chose, c'est que le concept logique ne peut être représenté

intuitivement, ce qui est dors et déjà hors de question.
Les exemples cités par notre auteur, les passages de Schopenhauer

invoqués à l'appui de son dire, ne sont rien moins que
probants. Qu'on nous permette par contre de rappeler un

autre passage de Schopenhauer qui met le doigt sur la question.

Dans son livre : Le monde en tant que volonté et

représentation, I, § 9, il dit entre autres : « Le langage, comme
objet de l'expérience externe, n'est évidemment rien autre
qu'un appareil télégraphique très parfait, qui communique
avec une rapidité inouïe et avec les nuances les plus fines des

signes de convention. Mais que veulent dire ces signes? Comment

les interprèle-t-on? Pendant que quelqu'un nous parle,
traduisons-nous immédiatement son discours en images de

fantaisie, qui passent, se meuvent, s'enlacent, se modifient et

se peignent devant nous avec la rapidité de l'éclair suivant
les mots qui se succèdent les uns aux autres et selon leurs
flexions grammaticales Quel tumulte se produirait alors dans

notre tête à l'ouïe d'un discours ou à la lecture d'un livre
Tout cela ne se passe point ainsi.» Personne ne doutera de la

justesse de cette observation. Qu'en résulte-t-il donc? Les mots
d'un discours qui retentit à nos oreilles ne peuvent donc pas

reproduire chez l'auditeur des représentations intuitives
seulement et ne les reproduisent pas en effet, comme le montre
la plus simple observation. D'un autre côté, un mot pur et

simple serait en soi et dans cette supposition un son vide de



456 UN CRITICISME D'UN NOUVEAU GENRE

sens. Il faut donc, cela est évident, qu'aux mots soit associé

un élément qui se distingue spécifiquement des représentations
intuitives, qui ne se laisse pas saisir directement par la simple
observation, mais qui possède la faculté de se traduire
éventuellement en représentations intuitives. Or cet élément, ce
quelque chose d'insaisissable et de mystérieux, ce seront peut-
être les concepts abstraits dont l'existence dans l'intelligence
semblerait par là même établie avec une assez grande probabilité.

Mais allons plus loin. « Penser, c'est parler en silence, »

a-t-on dit souvent, et on en a conclu que sans mots (ou d'une
façon générale sans signes sensibles représentant les idées) il
n'existe pas de pensée abstraite. Si on la prend dans son sens
tout général, cette proposition est fausse. Le raisonnement pur,
la pensée absolument abstraite se produit souvent d'une manière
insensible, imperceptible comme derrière et au-delà de la
série des représentations concrètes, derrière la succession
nécessaire des impressions sensibles du dehors et la modification
interne des images procédant de la fantaisie et du souvenir. Ce

ne sont que des fragments qui sont comme les points les plus
importants de ce raisonnement interne et imperceptible, qui
arrivent à se transformer et à prendre la forme de mots et de

phrases dans notre esprit. Tous ceux qui sont quelque peu
habitués à s'observer eux-mêmes auront parfois surpris le

moment où les résultats de leur pensée qui travaille sans mots
prend tout à coup la forme du langage. Mais ce raisonnement
abstrait est si rapide, si mobile, se sert d'un si grand nombre
de questions et de réponses, de déductions et d'inductions que
dans un espace de temps très court il se produit beaucoup
plus d'idées et de combinaisons d'idées que les mots ne peuvent
en reproduire dans )e même temps1. Il suit de là que la pensée
abstraite possède une réalité psychique indépendante de la

représentation intuitive et que tout en étant puissamment
aidée, facilitée et développée par la langue, elle constitue en

1 Les nouveaux essais qui ont pour but de mesurer la rapidité de la
représentation sont loin d'atteindre encore ce qui serait nécessaire pour
résoudre notre problème d'une manière exacte et satisfaisante.



UN CRITICISME D'UN NOUVEAU GENRE 457

elle-même un procès indépendant du langage*. Ainsi donc, les
mots ne sont pas des idées ; les idées ne sont pas des
représentations intuitives ; la pensée abstraite n'est pas une pure
fantaisie, ni un parler intérieur, mais quelque chose de

spécifiquement différent de ces deux derniers actes. Les idées
semblent contenir la quintessence, l'extrait, si je puis dire, de

l'expérience. Leur essence intime est encore plus ignorée que
leur nature. Nous aurions bien ici et là quelques vagues
indices, vagues éclaircies dans un domaine des plus obscurs;
mais passons.

Si le nominalisme extrême va trop loin dans le domaine de

la subjectivité, que fait-il au point de vue objectif? En accordant
l'existence, dans l'esprit, des universaux que faut-il penser
de l'existence de quelque chose qui leur corresponde dans la
nature des choses Le général, a dit Aristote, est pour nous le

secondaire, en réalité le primitif (tò npÓTspov ry jû«t) ; le particulier

est pour nous le primitif (tô npôrspov nphç îîfiàç), mais en soi
c'est le secondaire. Goring conteste d'abord la première moitié
de la proposition du philosophe grec, en prétendant que « les
enfants et les gens sans culture ne forment presque que des

jugements généraux sous la pression du mécanisme psychique,
un petit nombre seulement échappent à cette habitude. » Mais

l'expérience montre précisément le contraire. Les premiers
jugements que prononce l'enfant sont toujours particuliers ;

ils ont cette forme : « ceci est un arbre, » et dans les
commencements ils se réduisent même à la simple mention du
prédicat, accompagnée d'un signe de la main qui désigne l'objet
concret et spécial qu'entend l'enfant, ce qui remplace le
pronom démonstratif. Les jugements généraux ne viennent que
plus tard, ils constituent le ûtte/jov npbç fyaç. Abstraction faite
de tout cela, Goring nous dit encore : « Il est donc dans
l'essence de l'idée de ne point avoir d'objet réel correspondant, »

et aussi : « Chaque fait est quelque chose d'individuel, et le
général, s'il n'est pas une conception fantastique du cerveau, est
la synthèse de l'individuel, soit de divers objets existant sépa-

* Voyez, par exemple, les sourds-muets.



458 UN CRITICISME D'UN NOUVEAU GENRE

rément, soit d'un grand nombre de faits. » Cette affirmation
appartient à la philosophie transcendante ; elle renferme une

pétition de principe métaphysique. A supposer même qu'il n'y
ait dans le monde de l'expérience que le particulier, il faudrait
alors avant tout réfuter l'idéalisme, pour lequel le monde n'est

que « l'apparence » d'un « en soi. » Jusque-là il est toujours
possible que ce ce en soi » consiste dans les idées de Platon.
Celles-ci sont les concepts génériques de la réalité transcendante

(universalia ante rem). Goring nous doit encore une
réfutation de l'idéalisme. Même lorsqu'il nous l'aura donnée,
M ne pourra pas nous obliger à nier logiquement les universalia

in re, le principe général, l'essence du particulier, des

objets individuels, qu'admet Aristote. Avec la psychologie seule
l'on ne peut arriver jusqu'au côté objectif du réalisme dans le
sens scolastique du mot '.

Ceci nous amène à cette lacune signalée plus haut dans les

conceptions de notre auteur, d'ailleurs si savant et si clair. Ses

développements sur la possibilité et la nécessité objective, ainsi

que sur la notion si essentielle de la loi, nous montrent que dans

ce domaine, dans lequel ont travaillé depuis Leibnitz presque
tous les philosophes aprioristes indépendants, il lui manque les
connaissances suffisantes. Il s'agit des mathématiques et des

sciences naturelles qui touchent à ce sujet. Les mathématiques
précisément posent en fait les universaux (universalia in re),
c'est-à-dire des lois mathématiques naturelles. Cette science,
comme chacun sait, déduit a priori avec une nécessité logique
irrévocable, sans connaissance empirique préalable de tous

1 Relevons en passant une flagrante inconséquence de Goring. La
volonté joue dans sa psychologie le rôle essentiel ; elle est donnée comme
une espèce de factotum, comme le principe de la vie psychique. Mais

qu'est « la volonté? » Evidemment c'est un concept général, une chose

nominale. Ce qui existe in concreto, en réalité ce sont les actes particuliers

de la volonté, les désirs, les actes instinctifs, les impulsions, les

attractions, etc. « La volonté » comme telle est une abstraction. En tant-

que nominaliste prononcé, ennemi des notions générales, des concepts

généraux, Goring n'eût pas dû prendre pour principe essentiel une
notion générique pure ; car d'après le système de Goring il n'y a pas de

volonté.



UN CRITICISME D'UN NOUVEAU GENRE 459

les faits ou même de quelques-uns d'entre eux, plusieurs lois

générales, auxquelles doivent se subordonner tousles faits
concrets particuliers d'une même classe. D'une manière générale,
toute science exacte part du postulat suivant. Il y a dans la

nature même des choses une logique objective, une logique
des faits ; c'est là ce qui constitue la légitimité générale et
naturelle de tout ce qui se produit. A la logique objective correspond

une logique subjective ; à la logique des faits une logique
des pensées humaines. Sur cet axiome repose la possibilité
objective de la physique mathématique et la possibilité subjective
des sciences de la nature qu'on appelle empiriques. C'est en

vertu de cette logique objective qu'a eu lieu, le 9 décembre
1874, depuis 2 h. 48 m. du matin à 6 h. 57 m., un passage de

Vénus sur le disque du soleil ; en vertu de la logique subjective
nous avons pu le savoir d'avance. C'est aussi en vertu d'un
axiome que nous saurions que si ce passage n'avait pas dû

avoir lieu au moment indiqué, l'absence de ce phénomène
aurait été causée nécessairement par les lois de la nature et

qu'avec une connaissance suffisante de ces lois dans leur
ensemble, notre logique subjective aurait pu constater d'avance

cette absence. C'est enfin dans cet axiome que le naturaliste,
l'empirique comme le théorique, puise la volonté, l'énergie et

l'enthousiasme pour son travail. C'est, pour tout dire en un seul

mot, l'axiome de la causalité.

Goring parle des mathématiques exactement de la même

manière que l'empiriste classique Bacon de Verulam, c'est-à-

dire comme quelqu'un auquel manque le sens pour cette science
à vrai dire quelque peu exclusive. Il relègue les mathématiques

pures dans le domaine des « inventions ingénieuses, » tandis

qu'elles constituent la science des lois des grandeurs, qui
possèdent une valeur objective, universelle et nécessaire. Notre
auteur n'est pas parfaitement au clair sur la valeur logique des

lois naturelles et la manière dont on la découvre. « On n'a qu'à

réfléchir, dit-il à propos des lois naturelles, comment on arrive
à les établir; elles doivent leur origine à l'observation de quelques

faits particuliers qui se produisent de la même manière,
et par analogie on conclut qu'il en sera ainsi dans tous les cas



460 UN CRITICI8ME D'UN NOUVEAU GENRE

donnés. Ainsi elles n'ont d'abord que la valeur d'une hypothèse.

» A ces affirmations toutes générales, qui s'appuient
exclusivement sur la partie empirique et expérimentale des

sciences exactes, l'on peut opposer des arguments et des exemples

qui détruisent la thèse de Goring. Ainsi, les lois de
Galilée sur le mouvement, celle par exemple qui dit que dans un
mouvement constamment accéléré la distance parcourue est

proportionnelle aux carrés des temps, sont indépendantes de

toute observation empirique. Elles ont une valeur universelle,
sont catégoriques, apodictiques et nullement hypothétiques.
Le monde empirique des phénomènes particuliers leur est
nécessairement soumis. Nous savons a priori que la règle n'a et

ne peut souffrir aucune exception. D'une autre côté Gœring
parle, en la blâmant, de l'expérience et de l'induction,
(f L'homme naturel, dit-il, se croit permis de conclure du petit
nombre de faits particuliers qu'il a appris à tous les autres. »

Mais, remarquons-le, le naturaliste, l'observateur le plus rigoureux

font exactement de même. « Quiconque, dit Liebig dans

son intéressante étude sur Bacon, s'est familiarisé quelque peu
avec l'étude de la nature, sait fort bien que chaque phénomène
naturel, chaque fait particulier, renferme toute la loi ou toutes
les lois qui le produisent, et cela d'une manière complète el
absolue ; la vraie méthode ne part donc pas, comme le veut
Bacon, d'un grand nombre de faits particuliers, mais d'un seul.
Si celui-ci est bien expliqué, tous les autres phénomènes
analogues le sont aussi. » La différence entre le naturaliste et ce

qu'on appelle « l'homme naturel » réside en deux choses.

Celui-ci observe sans exactitude, le premier le fait exactement.
Le naturaliste, en outre, a clairement conscience de l'idée de

loi, de l'universalité du principe causal ; il sait que « des mêmes

causes doivent procéder toujours et partout les mêmes effets ; »

chez l'homme naturel cette même notion est plus ou moins

vague, peu claire. Le principe de causalité est la grande loi
universelle, qui légitime en tant que loi toutesles lois trouvées

par la voie empirique. Par conséquent il faut statuer, comme
condition nécessaire des sciences de la nature, une soumission
des phénomènes à des lois, par conséquent une généralité, un



UN CRITICISME D'UN NOUVEAU GENRE 461

principe général, universel, objectif (universalia in re). Celui-
ci, il est vrai, n'est qu'une hypothèse infiniment probable, une
quasi-certitude pour les sciences expérimentales et les recherches

qui suivent la méthode inductive; mais pour les lois
mathématiques c'est un axiome catégorique a priori.

D'après cela on peut dire que la science moderne se place en

quelque mesure au point de vue aristotélicien. Le mathématicien

ou le naturaliste ne songe point, cela s'entend, à attribue/
à la loi, abstraitement formulée, une existence objective, réelle.
La loi du levier, de la gravitation, de l'attraction magnétique,
de l'intersection ou de la marche des rayons lumineux, ne sont,
dans la forme que leur donne l'intelligence humaine, que des

combinaisons ideelles subjectives, des jugements généraux ;

comme tels, ils ne résident que dans l'intelligence de celui qui
les conçoit. La loi formulée se trouve en intellectu humano ; les

mille et mille cas qui rentrent dans cette loi in natura rerum.
Mais comme les faits particuliers suivent leur loi, que l'ensemble
des faits particuliers d'un même genre doit se régler nécessai-

ment d'après la même loi, il faut qu'il y ait quelque part dans
la nature (in natura rerum), dans la réalité, une corrélation
objective entre cette loi abstraitement formulée et les phénomènes

qu'elle explique ; il doit y avoir une cause réellement
existante agissant sous forme de loi et qui produit le phénomène

d'une manière logique et nécessaire. Qu'on nomme cette
cause réelle « force de la nature, » ou autrement, peu importe,
elle est et cela suffit.

Une chose en tous cas est certaine. Tant que le nominalisme
se borne à nier les pensées abstraites de l'intelligence humaine,
il demeure immanent; c'est une hypothèse psychologique, que
l'expérience a à justifier. Maislorsqu'il nie la réalité intrinsèque
des lois naturelles, admise par tous ceux qui s'occupent des

sciences de la nature, et qu'il la taxe de « fantaisie cérébrale »

ou autre désignation analogue, il devient transcendant. C'est
alors une métaphysique dogmatique, négative il est vrai, qui
ne se distingue du dogmatisme positif de Leibnitz, de Schelling
ou d'Arthur Schopenhauer, que par sa prétention de connaître
la non-existence d'une cause réelle et générale des faits parti-



402 UN CRITICISME D'UN NOUVEAU GENRE

culiers, tandis que les autres croient en connaître l'existence
et l'essence.

Nous en arrivons maintenant au point le plus difficile, à la
dernière objection de Gœring contre le célèbre a priori qui est
devenu la nourriture et la vie de la branche la plus virile du

développement philosophique qui suivit Kant (Fichte, Schelling,

Hegel et aussi Schopenhauer). Donnons tout d'abord un
juste tribut de louanges et notre pleine approbation aux paroles
suivantes de notre auteur. « Si Kant a été réveillé du sommeil
du dogmatisme sous l'influence de Hume, les kantiens, à leur
tour, devraient bien sortir de leur léthargie métaphysique sous
l'influence de leur maître ; en d'autres termes, puisque toute
philosophie moderne digne de ce nom procède de Kant, les

philosophes doivent de leur côté appliquer leur critique à la
critique de la raison pure, afin d'achever par cette oeuvre la
réforme commencée de la philosophie. » Ces mots se rapportent

précisément aux formes de la connaissance a priori de

Kant. Or tout homme impartial avoue que cette partie du
système du grand philosophe appelle énergiquement une réforme
fondamentale. Mais autre chose est de connaître le besoin de

révision de l'a priori kantien, autre chose de rejeter absolument
cet a priori. Les hommes sans parti pris suivent la première de

ces méthodes et Gœring la'seconde. Poussé, pressé par les

conséquences de son empirisme sensualiste, il dépasse de beaucoup

le but, ce qu'il nous reste encore à prouver.
Le but que se propose la Critique de la raison pure, chacun

le sait, est de faire un inventaire des connaissances qui procèdent

de la raison pure, c'est-à-dire des connaissances a priori.
Les deux caractères essentiels de celle-ci sont la généralité
et la nécessité, tandis que les connaissances a posteriori ou

expérimentales ont tout au plus une généralité et une évidence

comparatives. Dans les premières se rangent les propositions
telles que celle-ci : deux fois deux font quatre; — aux secondes

appartient par exemple l'affirmation suivante : dans nos régions
la nuit et le jour se succèdent dans l'espace de vingt-quatre
heures. Pour les premières il n'y a pas d'exception concevable,
dans les secondes celle-ci est possible, en tant que ce genre



UN CRITICISME D'UN NOUVEAU GENRE 463

de connaissance procède de l'induction et non pas d'une loi
naturelle nécessaire. Les connaissances a priori sont dans un

rapport intime avec l'organisation particulière de notre
intelligence ; il n'en est point ainsi des autres qui, si elles disparaissent

ou changent de contenu, n'altèrent en aucune façon la
nature même de notre intelligence. Or d'après Kant, le contenu,
la matière de la connaissance, nous est donné a posteriori par
l'expérience, sa forme seule est a priori. Ainsi toutes les
connaissances en général supposent certaines formes a priori de

connaissance, dans lesquelles doivent se ranger, se mouler les

connaissances a posteriori obtenues par l'expérience, pour
devenir pour nous des objets susceptibles d'être connus. Il en

est ici comme de la lumière qui provient des objets visibles
et qui doit se conformer aux lois du brisement des rayons qui
entrent dans notre œil pour que ces objets puissent être perçus
par notre vue. Les deux genres de connaissances de notre
intelligence sont ou bien des intuitions ou des pensées ou raisons.
11 y a par conséquent des connaissances a priori intuitives et
des concepts intellectuels a priori. Les premières sont selon

Kant les représentations de l'espace et du temps, qui ne sont

pas, comme on le croit communément, puisé dans l'expérience
mais qui constitue la condition sine qua non de toute expérience,
les autres, les douze catégories, qui conditionnent tous les

jugements de l'intelligence, et que pour cette raison Kant
déduit par induction des formes du jugement de la logique
traditionnelle. Tout cet appareil de la connaissance a priori a été

critiqué, rongé et ruiné par les successeurs et les disciples du

grand philosophe. Dès longtemps on a sacrifié ce fameux
catalogue des douze catégories1, avec lequel l'école kantienne, dans
le sens étroit du mot, faisait de la philosophie à bon marché.
Quelques-uns (Schopenhauer par exemple) ont défendu et élevé

jusqu'aux nues, comme étant le plus bel œuvre de la critique
de la raison, l'a priori du temps et de l'espace, tandis que d'autres

l'ont taxé de mesquin préjugé. On a beaucoup discuté,
jugé et condamné. Plus d'un âne a donné son coup de pied au

1 Ainsi Hegel dans son Encyclopédie ; Herbart, Trendelenburg, etc.



464 UN CRITICISME D'UN NOUVEAU GENRE

lion mort. — Mais un fait subsiste ; on peut discuter et élever
des doutes au sujet du contenu de l'a priori ; mais le peut-on
au sujet de son existence, de sa réalité même? Parmi les

epigones qui suivirent immédiatement le grand maître, Herbart
déjà rejette les formes de la connaissance a priori, qu'il ramène
toutes à son mécanisme des représentations. Son rejet a été

approuvé par plusieurs; Gœring est l'un de ceux-là. Il n'y a

pas lieu de s'en étonner; cela est fort conséquent, car nihil est

in intellectu, nisi quod antea fuerit in sensu, par conséquent
le temps, l'espace, la causalité, la substance, etc., pas plus
qu'autre chose. Mais au lieu d'examiner la valeur des arguments
de Gœring, qui trop souvent sont plus que boiteux, nous
préférons montrer comment l'existence de l'a priori semble être
hors de doute.

La spéculation de Kant va très profond, mais elle ne dessine

que les contours des choses; la terminologie de l'illustre philosophe

est lourde, parfois peu précise; son style lapidaire et

pregnant prête aussi trop souvent à l'équivoque. Aussi
plusieurs de ses conceptions, justes en elles-mêmes, mais enveloppées

dans un demi-obscur qui tient de l'oracle, ont besoin d'être
déterminées et précisées afin d'acquérir leur juste valeur. Ceci

s'applique tout spécialement à so connaissance a priori, notion
et expression technique qu'il emprunta à David Hume, qu'il
accepta clans le sens que lui avait donné ce penseur, mais qu'il
a dès lors singulièrement étendue. D'après Kant, les
connaissances a priori doivent être à la fois générales et nécessaires,

à telle fin que pour une intelligence de même nature que
la nôtre, la notion contraire soit inconcevable. Or la généralité
et la nécessité sont précisément les caractères spécifiques de

la loi. Dans sa critique de la raison, Kant aborde ses recherches,
son analyse de l'intelligence, avec le même postulat qui sert au
naturaliste dans son étude du monde extérieur, à savoir que
le procès qu'il étudie est dominé par des lois générales et
fondamentales. Ses recherches sur les connaissances a priori ne sont
rien autre que des recherches sur les lois fondamentales de

la connaissance humaine. Celles-ci, quelles qu'elles soient du

reste, auront une autorité normative aussi bien ponr la connais-



UN CRITICISME D'UN NOUVEAU GENRE 465

sance du sujet, que pour celle de l'objet connu d'une façon

empirique. Il en est de ces lois comme de celles de l'optique,
qui valent également pour l'acte subjectif du voir et pour la
nature optique de l'image objective perçue. Aussi contient-elle
une vérité profonde cette thèse paradoxale du maître de la

philosophie moderne : « L'intelligence humaine ne tire pas de

la nature les lois naturelles, mais elle les lui impose. » Le
sensualisme conséquent peut seul contester un a priori pris dans

ce sens ; mais en même temps il conteste aussi l'ordre réel,
soumis à des lois de la nature. Nous avons vu s'il a tort ou
raison. Le grand modèle de Kant était Newton ; il a lui-même
comparé sa réforme de la philosophie avec la réforme astronomique

de Copernic; mais il tendait à plus encore, il aspirait à

devenir le Newton de la raison humaine.

Quiconque est persuadé de l'ordre normal du développement

dans la nature doit aussi être persuadé de l'ordre normal

du développement de la connaissance. Kant peut s'être

trompé sur le contenu de l'a priori; il a peut-être taxé trop bas

les difficultés de son entreprise ; mais il a raison en affirmant
l'existence de cet a priori. Une des tâches les plus importantes
et les plus difficiles de la philosophie scientifique de l'avenir
est précisément de découvrir le véritable a priori, l'a priori
authentique.

THÉOL. ET PHIL. 1876. 30


	Un criticisme d'un nouveau genre. Partie 1

