Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 9 (1876)

Artikel: Saint Augustin

Autor: Naville, Henri-Adrien / Bindemann, Carl
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379207

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379207
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SAINT AUGUSTIN

D'APRES

CARL BINDEMANN *

Le livre de Bindemann est, si je suis bien informé, la mono-
graphie d’Augustin la plus compléte qui existe actuellement.
L’'importance du sujet fait celle dulivre. Cet ouvrage comprend
deux éléments assez distincts. Le premier, c’est la biographie
proprement dite, toujours savante et intéressante i la fois, en-
richie de détails nombreux sur les circonstances et les ten-
dances de I’époque ou1 a vécu Augustin, sur les controverses
auxquelles 1l a pris part, sur les hommes avec lesquels il a été
en relation. Le second élément, le plus important & mon avis et
en tous cas le plus nouveau, c’est une analyse des écrits d’Au-
gustin. On connait la fécondité littéraire de certains Peres. Je
ne sais si aucun a été plus fécond qu’Augustin. La partie de
ses ceuvres que nous possédons, dans I'édition des bénédic-
tins de Saint-Maur, ne remplit pas moins de dix gros volumes
in-folio. Il n’est pas donné a tout homme, ni méme a tout théo-
- logien, de trouver le lemps de lire d’un bout & l'autre cette
énorme collection de traités, de lettres et de sermons, et j’en
pourrais nommer plus d’un auquel, s’il avait le temps, le cou-
rage ferait défaut. On saura donc bon gré & Bindemann d’avoir
fait lui-méme ce travail et d’en faire profiter ses lecteurs. Les
analyses sont trés soignées. Pour les ouvrages que j’ai lus moi-
méme, je puis en confirmer 'exactitude. L’étendue en varie
suivant I'importance des ouvrages. Au traité de la Gité de Dieu,
Iauteur ne consacre pas moins de soixante-dix - huit pages.

t Der heilige Augustinus, dargestellt von C. Bindemann, 3 volumes.
Berlin 1844. Leipzig 1855. Greifswald 1869, xxxin et 1784 pages in-g.



SAINT AUGUSTIN 245

Autant que possible, il introduit ces analyses dans le cours de
son récit biographique, et traite de chaque écrit & 'occasion
des événements qui en ont amené la composition.

Dire ce qu’est le livre de Bindemann, c’est faire comprendre
combien il serait peu & propos d’en donner un résumé suivi.
Je ne ferai donc pas un résumé, mais un extrait, m’attachant
surtout 4 ce qui, dans le livre, me parait intéressant au point
de vue de l'histoire de la pensée d’Augustin et du role qu’il a
joué dans les grandes controverses de son époque.

L’exposition de Bindemann est strictement historique. Il est
sobre d’appréciations sur les faits qu’il raconte ou les idées
qu’il analyse. Ici et la, cependant, il quitte le role d’historien
pour prendre celui de juge. Son jugement est alors presque
toujours favorable a4 Augustin. Dans tout I’ensemble de sa
pensée, il ne critique que deux doctrines, celle de la prédesti-
nation et celle de la lécitimité de I’emploi de la force en ma-
tiere religieuse. Je partage I'admiration de Bindemann pour
son héros. Toutefois, si j’avais & dresser la limite des erreurs
d’Augustin, je la ferais plus longue, je 'avoue.

La vie d’Augustin jusqu’a Uépoque de son baptéme.

(Vest la période qu’Augustin a racontée lui-méme dans ses
Confessions.

Aurelius Augustinus naquit le 13 novembre 353 & Thagaste,
en Numidie. Son pére, Patricius, décurion de la ville de Tha-
gaste, était un homme violent et de mceurs déréglées. Paien,
les vertus de sa femme, qui était chrétienne, finirent par le
gagner au christianisme ; 1l recut le baptéme queljque temps
avant de mourir. La femme de Patricius, la mére d’Augustin,
était Monique. On sait avec quelle tendresse reconnaissante
Augustin a parlé de ses larmes et de ses prieres, et quel role il
leur a attribué dans I'histoire de sa propre conversion. Ce qu'on
sait moins, c’est que Monique était une femme tres pratique, trés
appliquée a ses devoirs de ménagere, et chez qui, en outlre, la



416 C. BINDEMANN

préoccupation religieuse n’avait ni éteint l'activité intellec-
tuelle, ni émoussé un esprit vif et plein de verve enjouée.

Augustin recut de sa mére une éducation chrétienne. Mais
sa piété enfantine ne résista pas & la contagion des mauvais
exemples et aux entrainements d’une nature sensible et ar-
dente. Il tomba de bonne heure dans le désordre. A peine 4gé
de dix-neuf ans, il eut un fils auquel il donnale nom d’Adeodat,
donné de Dieu. Il fut fidéle pendant plus de dix années 4 la mére
de cet enfant.

Augustin était destiné par ses parents & la profession de rhé-
teur. Aprés avoir terminé ses études préparatoires & Madaure,
ville voisine de Thagaste, et passé ensuite au foyer paternel
une année pendant laquelle mourut Patricius, il fut envoyé
a Carthage pour s’y perfectionner dans 'art du rhéteur par des
études supérieures. Ce fut 14 que, 4gé de dix-neuf ans, il lut
I’Hortensius de Cicéron, qui éveilla en lui 'amour de la sagesse.
Absorbé jusqu’a ce moment par ses études littéraires, par ses
réves ambitieux et par la poursuite du plaisir, il se sentit alors
pressé de se metire & la recherche de la vérité. Il se mit & lire
la Bible. Mais la Bible ne pouvait satisfaire le jeune rhéteur,
amoureux des formes brillantes de la littérature latine. Ii
n’éprouva que du mépris pour le langage simple et rude des
Livres saints. Il chercha autre chose.

Le manichéisme comptait beaucoup d’adhérents en Afrique
et particulierement & Carthage. Augustin se trouva en rapport
avec quelques-uns d’entre eux, se fit instruire de leur doc-
trine et en fut si vivement frappé qu’aprés peu de jours il était
lui-méme enrdlé dans la secte. C’est ainsi (qu’en eusses-tu
pensé, 6 Cicéron!) que la lecture de 'Hortensius le conduisit &
donner son adhésion a 'un des systémes les plus bizarres et
les plus fantastiques qu’ait jamais enfantés I’Orient.

Bindemann consacre un chapitre considérable a I’exposition
du manichéisme. Je dois, pour ne pas étre irop long, renoncer
& en donner I'analyse. On sait d’ailleurs que, sous des formes
tantot grandioses et tantot ridicules, mais toujours frappantes
pour l'imagination, le fond philosophique de ce systéme est
la doctrine des deux substances, c’est-a-dire le dualisme ab-



SAINT AUGUSTIN 17

solu, dualisme qui peut, avec une égale vérité, étre appelé ou
panthéistique ou matérialiste.

Les raisons qui engagerent Augustin & s’attacher a la secte
furent peut-étre de 'ordre négatif plutot que de 'ordre positif,
je veux dire que ce qui porta la conviction dans son esprit, ce
fut la critique que faisaient les manichéens de la doctrine ca-
tholique, plutdt que la doctrine manichéenne elle-méme. Les
manichéens faisaient a4 la doctrine catholique le double re-
proche de porter atteinte & l'infinité et & la bonté de Dieu.
A son infinité d’abord, en le représentant comme une per-
sonne consciente, bien plus, comme un étre semblable a
I’homme, ayant ses passions, et jusqu’a son corps visible et
limité. Ce reproche était surtout développé par les docteurs de
la secte dans la critique acerbe et mordante qu’ils faisaient
subir aux livres canoniques de I’église. A sa bonté, en second
lieu, en le faisant auteur du mal. Ils ne pouvaient comprendre
que le mal et son principe dans la liberté de la créature. De
rien, disaient-ils, il ne peut rien sortir. D’ailleurs, étant admis
que le mal est produit par la liberté de la créature, Dieu en
créant la créature libre, n’a-t-il pas préva l'usage mauvais
qu’elle ferait de la liberté? Et s'il I'a prévu et a, malgré cela,
créé la créature libre, n’est-il pas responsable du mal? La
seule doctrine capable de sauvegarder la bonté de Dieu était
donc, selon eux, celle qui attribue le mal & une seconde sub-
stance étrangére et hostile & Dieu.

Cette double argumentation parut & Augustin irréfutable.
Les manichéens lui imposérent d’ailleurs par leurs grandes
prétentions scientifiques et leur mépris pour la foi des bonnes
gens. On comprend aussi l'attrait que la forme brillante et
poétique sous laquelle ils exposaient leur doctrine dut exercer
sur une imagination comme la sienne. Mais le manichéisme
ne semble pourtant jamais lui avoir procuré de satisfaction
compléete. Il entra dans la secte comme auditeur, et bien qu’il
en soit resté adhérent pendant dix années, il ne demanda ja-
mais & étre admis dans la classe supérieure des élus.

Pendant ce temps, d’étudiant Aungustin était devenu profes-
seur. Il enseigna la rhétorique & Thagaste, sa ville natale, puis

THEOL. ET PHIL. 1876. 27



4418 C. BINDEMANN

a Carthage. C’est & Carthage qu’il composa son premier ou-
vrage, un traite d’esthétique intitulé : De Pulchro et Apto, dont
nous ne connaissons le contenu que par les Confessions. Les
vues qu’il y exprimait étaient conformes & ses convictions ma-
nichéennes. Celles-ci cependant ne satisfaisaient assez ni sa
raison, ni sa conscience pour pouvoir étre définitives.

Ses amis étaient, la plupart, adhérents de la secte. Plusieurs
s'y étaient attachés sous son influence. Quelques-uns, toute-
fois, résistaient sur ce point & son ascendant. L’amitié avait
toujours joué un grand role dans la vie d’Augustin. Il éprouvait
le besoin de se sentir en communion avec ses amis, aussi sur
les questions d’ordre supérieur. Grande fut donc son émotion
quand il vit un de ceux qu’il aimait avec le plus d’ardeur re-
venir sur son lit de mort a la foi catholique. Un autre de ses
amis les plus chers, Nebridius, refusa toujours de le suivre
dans son adhésion au manichéisme. Il reprochait & cette doc-
trine de porter la plus grave atteinte & I’absoluité et & I'incor-
ruptibilité de Dieu, qu’elle prétendait sauver, en enseignant
gu’une portion de la substance divine elle-méme a été en-
fermée, pour former le monde, dans la substance ténébreuse
et participe & ses obscurités et 4 ses souffrances. La justesse
de ce reproche ne pouvait manquer de frapper Augustin. Le
respect pour Dieu était un€ des raisons qui I’avaient détaché
de la doctrine catholique. La méme raison le détachait mainte-
nant du manichéisme. D’autres raisons 1’en éloignaient égale-
ment. Des bruits scandaleux circulaient dans le public sur la
conduite des élus manichéens. Augustin eut V'occasion de se
convaincre que ces bruits n’étaient pas tous sans fondement.
Ainsi s’évanouissait la confiance que les chefs de la secte lui
avaient inspirée par leur prétendue sainteté. D’ailleurs la cos-
mogonie fantastique du manichéisme ne pouvait supporter
Iépreuve d’une étude scientifique un peu attentive. Quelques
livres de philosophie et de science qu’Augustin lut & cette
époque, surtout l'astrologie, I’en convainquirent. L’astrologie,
a laquelle il crut, lui remplit pour un temps 'esprit de supers-
titions nouvelles, mais eut du moins 'avantage, en lui incul-
quant des notions scientifiques exactes, de le rendre extréme-



SAINT AUGUSTIN 419

ment défiant & I’égard des réveries manichéennes. Les docteurs
de la secte auxquels il exposa ses doutes ne réussirent pas a les
lever. Faustus, un des plus célébres et sur la science duquel
il comptait, répondit & ses questions d’une maniére superfi-
cielle et ne lui parut étre qu’un brillant rhéteur.

A T'age de vingt-neuf ans, Augustin, trompant sa mere,
quitta Carthage pour Rome, ou il espérait trouver des étu-
diants moins turbulents et plus attentifs. Toujours plus dé-
taché du manichéisme, mais impuissant & lui substituer une
autre croyance positive, ses doutes le conduisirent & se ranger,
pendant le bref séjour qu’il fit & Rome, sous le drapean du
scepticisme de la nouvelle académie. Cette doctrine, ou mieux,
cette absence de doctrine, ne pouvait naturellement lm pro-
curer de contentement durable. Pour une 4me ardente, pro-
fonde et avide d’affirmation comme la sienne, le scepticisme
ne pouvait étre qu’une étape. Il allait trouver enfin le port ou,
a travers bien des orages, Dieu poussait son navire.

La période de la vie d’Augustin qui aboutit & sa conversion
est assez connue pour que je puisse abréger ici mon analyse.
Je me garde surtout de chercher & résumer le drame moral
que tout le monde a lu dans les Confessions. Bindemann ne
fait guére que reproduire le récit qu’en a fait lui-méme Augus-
tin, et il a raison. Une pareille plume était seule capable de
raconter dignement les émotions et les luttes d’un pareil cceeur.
Je me borne donc & indiquer briévement les phases princi-
pales de la transformation intellectuelle que subit alors la
pensée d’Augustin. Cette transformation, on le sait, se produi-
sit sous une double influence, l'influence platonicienne et 'in-
{luence chrétienne. L’influence chrétienne vient en date la
premiére. Apres un séjour de six mois seulement a Rome,
Augustin se rendit & Milan, ol Symmaque, alors préfet de
Rome, lui procurail une chaire de professeur. La il rencontra
Ambroise. Le vénérable évéque le regut avec bonté. Ce ne fut
pas seulement la personne d’Ambroise, la sérénité et la joie
calme rayonnant de la figure de ce vieillard, qui firent impres-
sion sur le jeune homme au ceceur tourmenté par le doute ‘et
déchir¢ par la lutte entre les passions mondaines et la passion



420 C. BINDEMANN

de la sainteté. Ambroise était un grand orateur chrétien. Au-
gustin alla I'entendre pour jouir de son éloquence. Attiré
d’abord par P'atirait de la forme, il fut retenu par latirait des
idées. Ambroise, comme la plupart des docteurs de cette
époque, interprétait allégoriquement les Ecritures. L’interpré-
tation allégorique fit tomber les objections contre ’Ancien Tes-
tament qui étaient demeurées dans l'esprit de I'ancien audi-
teur manichéen, Il comprit que le Dieu des chrétiens n’était
pas un Dieu porteur d’un corps semblable & celui des hommes
et que la contemplation de Dieu recommandée par I’église était
une contemplation intellectuelle. C’est alors qu’il commenca a
attaquer directement le manichéisme.

Il s’en fallait toutefois que sa pensée fut déja dégagée de
tout élément manichéen. Ayant rejeté le dualisme, il se ratta-
chait & la croyance en un principe unique de tout ce qui existe.
Mais, incapable & cause des habitudes matérialistes de pensée
qu’il avait contractees pendant sa longue adhésion a la secte,
de concevoir une existence purement spirituelle, 1l se repré-
sentait Dieu comme une matiére subtile d’une étendue infinie,
pénétrant 'univers et le débordant de toutes parts, comme
I’'océan une éponge qui flotterait dans ses eaux. Il était encore
trop manichéen aussi pour comprendre déja pleinement la
réalité et le caractére créateur de la liberté humaine. Les
chrétiens lui disaient que 'homme est lui-méme la cause du
mal qu’il fait. Cette idée, qui semble avoir presque été alors
pour lul une nouveauté , ne le salisfaisait pas pleinement. « Je
cherchais, dit-il, & comprendre, comme on me le disait, que
nous sommes nous-mémes la cause de nos actes mauvais, mais
je ne le voyais pas encore clairement. » Le platonisme seul de-
vait lui apporter une pleine satisfaction intellectuelle.

Vers I’'an 386, Augustin lut quelques écrits platoniciens, tra-
duits du grec en latin par Victorinus. Ces livres allumeérent
en lui, dit-il, un feu incroyable. La doctrine du monde des
idées lui fit comprendre pour la premiére fois la spiritualité de
Dieu et son existence étrangére a toutes les limitations de
I'étendue. Il crut en méme temps avoir trouvé dans la diffé-
rence entre les étres conditionnels et ’étre absolu, entre les



SAINT AUGUSTIN 421

réalisations sensibles des idées et les idées elles-mémes, la so-
lution du probléme qui ’avait si longtemps tourmenté, celui
de Porigine du mal. Nous aurons & revenir plus tard sur ce
point.

Pleinement satisfait au point de vue intellectuel, enflé méme
pendant quelque temps de lorgueil scientifique, Augustin
n’avait pas trouvé encore la force de purifier sa vie. Son esprit
était purgé du doute, mais son cceur était encore partagé entre
Pambition, la sensualiié et le désir d’'une vie sainte. Il était
rentré, aprés quelque temps de séjour & Milan, dans la classe
des catéchumenes de l'église catholique, & laquelle il avait
déja appartenu comme enfant. Il se mit maintenant & lire avec
ardeur les Ecritures. Saint Paul, surtout, fit impression sur
lui. En méme temps le milieu chrétien dans lequel il vivait
exercait sur lui son influence. Il subit la contagion de la ten-
dance ascétique qui poussait alors tant de nobles 4mes & cher-
cher dansle célibat et la retraite un abri contre la corruption
d’'une société dégénérée.

Sa conversion ne détermina pas seulement chez lui le pas-
sage d’une vie mondaine & une vie chrétienne. Professeur, il
renonca & son enseignement ; fiancé, il renonca au mariage.
Il se voua & la retraite et au célibat, en méme temps qu’a
Phumilité et & la chasteté. Il se fit moine et se retira avec
deux éleves, quelques amis et sa meére, & la campagoe, A
Cassiciacum, non loin de Milan. Pendant les quelques mois
qu’il v passa, le temps que lui laissaient libre les lecons qu'’il
donnait & ses éléves fut occupé par la priére, la méditation et
la discussion. Le procés-verbal de ses méditations et de ses
entretiens avec ses éleves ou amis nous a été conservé dans
quelques écrits qui datent de cette époque. Bindemann en
donne l'analyse. Ces écrits, ainsi que ceux qu’Augustin com-
posa peu apres 4 Milan, ont un caractére essentiellement phi-
losophique. (’est une philosophie chrétienne construite avec
des matériaux platoniciens. La pensée d’Augustin est encore
vivement préoccupée, on le sent, des systémes auxquels il
avait précédemment adhéré. Le premier de ces écrits est une
réfutation du scepticisme de la nouvelle académie, et un grand



422 C. BINDEMANN

nombre de considérations sont dirigées contre le dualisme ma-
térialiste des manichéens, celles relalives a ’ordre de ’'univers
et & 'immatérialité de I’Ame, par exemple.

Le samedi de Paques 387, Augustin, 4gé de trente-quatre ans,
recut le baptéme & Milan, avec Adéodat, son fils et Alypius son
ami. Peu de temps aprés, il partit pour Afrique. Au moment
ou il allait s’embarquer & Ostie, sa mére, Monique, mourut.

Arrétons-nous ici quelques instants. Nous avons vu que la
conversion d’Augustin se produisit sous une double influence :
celle du christianisme et celle du platonisme. Ce fait donne une
importance spéciale & I’étude de la place qu’il fit dans son sys-
téme & ces deux élémenis, en d’autres termes, de la relation
gu’il établit entre la philosophie et la religion, la science et la
foi. J’exposerai cette relation surtout d’aprés les écrits compo-
sés par lui dans les années qui suivirent immédiatement sa
conversion, le livre De la vraie religion, en particulier. Plus
tard sa pensée se modifia dans un sens défavorable a la philo-
sophie. Pour le fond, cependant, il a toujours maintenu les
principes qu’il avait & 'origine établis sur ce point.

La religion et la philosophie se proposent, selon Augustin,
un méme but : conduire ’homme a la connaissance et &'ado-
ration du principe de toutes choses ou de Dieu. L’idée de Dieu
est le centre de gravité de I'esprit humain. Elle est innée en
lui et ne lui échappe jamais entiérement. Les philosophes, sur-
tout Platon, sont arrivés, par le travail de la pensée, a se faire
de Dieu une notion assez juste et assez claire. Mais ils n’on
pas réussi & répandre dans le peuple la connaissance et I’ado-
ration de Dieu. C’est une ceuvre que la religion seule peut ac-
complir. L’homme, en cffet, est tombé. Il n’est plus tel que
Pavait fait son créateur. Il a préféré les biens inférieurs aux
biens supérieurs, les jouissances sensibles & la jouissance de
la communion avec le Dieu esprit. Dés lors, enchainé par sa
faute aux formes sensibles et corporelles, il n’est plus capable
de comprendre et d’aimer ce qui est purement spirituel.
L’homme resterait donc a jamais étranger a Dieu, si Dieu, par
un acte d’amour, ne s’était abaissé¢ jusqu’a ’homme pour se
présenter a lui sous une forme qu’il put saisir. L’homme ne



SAINT AUGUSTIN 423

pouvait plus comprendre et aimer Dieu dans son existence ab-
solue et purement spirituelle; Dieu est venu & sa rencontre
d’une maniére historique et sous une forme sensible. C’est
’abaissement de Dieu dans D'Ecriture et dans I'incarnation.
Dieu, dans I’Ecriture, parle de lui-méme en un langage tout
humain. Non pas que le langage humain puisse exprimer avec
vérité ses perfections et son unité infinies. Mais ’homme ayant
perdu la faculté de penser Dieu d’une maniere divine, Dieu
s'accommode a sa faiblesse, il nous montre sa gloire derriére
un voile, afin qu’ainsi du moins nous puissions la contempler
sans que notre regard en soit ébloui.

Dans le fait de I'incarnation, il y a de méme un abaissement
miséricordieux. Les philosophes ont parlé de la sagesse divine,
du Verbe éternel. Mais les hommes, asservis aux formes sen-
sibles, ont perdu la faculté de s’attacher a la sagesse divine
dans son existence immuable et invisible. Il a fallu, pour se
mettre & leur portée, qu’elle leur apparQit sous une forme
muable et corporelle, que le Verbe se revétit de I’humanité.
Augustin rattachait & une expérience personnelle sa doctrine
des effets bienfaisants de I'incarnation. Platonicien lui-méme,
avant d’étre converti, il n’avait pas trouvé dans la connais-
sance de la sagesse immuable la force de triompher de ses
passions. Il ne s’était donné définitivement & Dieu qu’aprés
avoir contemplé dans les Ecritures la vie et la mort de celui
qui était pour lui le Verbe éternel abaissé par amour jusqu’a
I’humanité.

Pour atteindre le but auquel la philosophie aussi prétend le
conduire, il faut donc que 'homme passe par le chemin de la
religion. Il faut qu’il commence par croire sur 'autorité de
I’église, & la dispensation divine historique pour le salut du
genre humain. L’effet de cette croyance ou de la foi, c’est de
purifier son cceur. La soumission aux Ecritures et la pratique
de leurs préceptes, 'amour pour le Verbe incarné, détachent
par degrés 'homme des choses sensibles et ’attachent de plus
en plus aux choses invisibles et spirituelles. La raison se for-
tifie dans la mesure de la purification du cceur. Aprés avoir
contemplé Dieu comme & travers un voile dans les Ecritures



424 C. BINDEMANN

et dans l'incarnation, elle devient de plus en plus capable de
le contempler face a face. A la foi succede la vue, c’est-a-dire
la science. La religion est donc le chemin par lequel il faut né-
cessairement passet, mais elle n’est qu’un chemin, elle a ac-
compli son rdle quand, en purifiant le cceur, elle a rétabli la
raison dans son état primitif, quand elle a rendu & ’homme la
pleine faculté de philosopher.

II

La vie d’Augustin depuis son baptéme jusqu’a son élection
a Vépiscopat d’Hippo Regius.

Aprés la mort de Monique, Augustin renonca & partir im-
médiatement pour 'Afrique. Il revint d’Ostie & Rome, ol il
passa une année environ. Pendant ce séjour au sujet duquel
nous n’avons que trés peu de renseignements, il composa plu-
sieurs écrits. Nous possédons ces écrits, dirigés surtout contre
la théologie, la morale el les moeurs de manichéens.

Dans I'été de l'année 388, Augustin accomplit son projet de
retour en Afrique. Il passa quelques mois & Carthage ou il
revit d’anciens amis. La plupart, restés fidéles au manichéisme,
étaient maintenant séparés de lui par les convictions. Il lia aussi
dans cette ville de nouvelles amitiés avec des chrétiens. Celle
avec Aurelius, alors diacre, plus tard évéque de Carthage, joua
un grand role dans la suite de sa vie.

Arrivé en automne & Thagaste, sa ville natale, Augustin y
fonda un couvent. Il avait abandonné l'idée caressée par lui au
moment de sa conversion de se retirer en anachoréte dans un
désert. Mais, tout en restant assez pres des hommes pour
pouvoir remplir ses devoirs envers eux, il était résolu a se
vouer a la vie monacale. Il se défit d’une partie de ses biens
en faveur de I’église de Thagaste, en vendit une autre partie et
distribua le produit aux pauvres. Sa maison d’habitation devint
le lieu de réunion de la communauté, et ce qui était néces-
saire pour son eniretien personnel fut versé dans la bourse
commune, Augustin fut le chef effectif, sinon nominatif, de ce
couvent ol régnait d’ailleurs une grande liberté.



SAINT AUGUSTIN 425

Sa réputation commencait alors & s’établir. Ses avis étaient
souvent demandés soit sur des questions de l'ordre religieux
et philosophique, soit dans des affaires temporelles par les
gens de Thagaste. Il trouva cependant le temps de composer
a cette époque plusieurs écrits importants. Le plus connu est
le traité De la vraie religion. Un autre est un traité en six
livres sur la musique.

Peu de temps aprés son retour en Afrique, Augustin fut
affligé par la mort de son fils Adéodat, 4gé de seize ans. €’était
un jeune homme d’'une ame pure et d’'une intelligence pré-
coce.

La vie claustrale de Thagaste ne dura pas méme trois années.
La voix du peuple, qui semble bien avoir été cette fois celle
de Dieu, allait appeler Augustin et le faire sortir de sa retraite
bien-aimée. Au commencement de I'année 391, il se rendit &
Hippo Regius pour y visiter un ami. L’évéque d’Hippone, Va-
lerius, désirait s’associer un prétre qui fat chargé spécialement
de la prédication. Augustin s’étant rendu dans la cathédrale
pour le service divin, Valerius énonc¢a publiquement ce désir.
Le peuple alors, unanimement, s’écria qu’il voulait Augustin
pour prétre. Surpris, ému jusqu’aux larmes, 1l ne crut pas,
malgré sa répugnance, pouvoir se soustraire & cet appel. Il
accepta; mais, aprés quelque temps de ministére, ne se sentant
pas a la hauteur de ses fornctions, il obtint de Valerius un
congé jusqu’a Paques afin de se préparer encore par le recueil-
lement et ’étude des Ecritures & communiquer aux autres la
connaissance personnelle gu’il avait du salut. A I’époque de
Paques (3H), 4gé de trente-huit ans et demi, il entra défi-
nitivement en fonctions. Sur un terrain concédé par Valerius,
prés de la cathédrale, il fonda un cloitre olt il vécut avec quel-
ques éléves et amis sous le régime de la communauté des
biens,

La principale fonction d’Augustin, comme coadjuteur de
Valerius, était la prédication. Un nombre considérable de ses
sermons nous ont été conservés. Bindemann leur consacre
une étude étendue et intéressante. Je cueille quelques épis
dans ce champ.



426 C. BINDEMANN

Augustin, appelé & précher souvent plusieurs fois par se-
maine, n’apprenait pas ses discours par cceur, mais parlait
d’abondance aprés méditation du sujet. Il lui arriva méme plu-
sieurs fois de se décider subitement pendant le culte liturgique
a faire une prédication, ou de parler sur un sujet autre que
celui qu’il avait préparé. Un jour, par exemple, il avait indiqué
au lecteur un psaume sur lequel il comptait précher. Le lec-
teur, par erreur, en lut un autre. Augustin précha sur le
psaume qu’avait lu le lecteur. « Je préférais, dit-il, suivre la
volonté de Dieu dans I'erreur du lecteur, que ma propre vo-
Ionté dans ce que je m’étais proposé. » Rien de moins acadé-
mique et de plus libre que sa paroie. A la liberté d’aillures de
Porateur répondait celle des auditeurs. Ils manifestaient leurs
impressions pendant le discours avec beaucoup de mouvement
et de bruit. Souvent ils interpellaient le prédicateur ou répon-
daient & haute voix & ses questions.

Le caractére dialectique de la pensée d’Augustin se retrouve
dans ses prédications. Il s’éléve souvent trés haut en établis-
sant ses propres doctrines ou en réfutant les doctrines des ad-
versaires. Toute la substance philosophique et religieuse de ses
autres écrits se retrouve dans ses discours. Mais il sait, en
particulier par des comparaisons empruntées a4 la nature,
rendre sa penszée claire et saisissable pour tout le monde. Il
descend d’ailleurs souvent aussi sur le terrain de la vie pra-
tique. Talent riche et varié, il n’excelle pas moins dans les
peintures réalistes des vices de son époque ou dans les apos-
trophes véhémentes que dans les développements les plus abs-
traits.

La valeur de ses prédications est attestée par l'influence
qu’elles exercérent. Voici quelques exemples qu’en cite Binde-
mann. Un manichéen, convaincu par la parole d’Augustin, se
convertit au catholicisme et devint moine et prétre. A Césarée,
en Mauritanie, un seul discours d’Augustin fit sur les habi-
tants une impression assez forte pour les décider & abolir des
jeux sanglants, qui, depuis un temps reculé, se célébraient
dans la ville. A Hippone, par ses exhortations répétées, il obtint
que l'église renoncit aux repas anniversaires des martyrs,



SAINT AUGUSTIN 427

repas qui donnaient lieu & beaucoup de débauches et de scan-
dales.

La prédication d’Augustin est souvent dirigée d’une ma-
niére directe contre le manichéisme. La secte comptait en effet
un nombre considérable d’adhérents a4 Hippone, et Augustin
se sentait particulierement pressé d’amener & la vérité ceux
dont il avait autrefois partagé lui-méme les erreurs. Fort de sa
conviction, il recherchait les occasions de discuter publiquement
avec les docteurs manichéens. L’un d’entre eux, Fortunatus,
prétre de la secte a Hippone, accepta le débat public, qui eut
lieudans les bains. Aprés deux jours de discussion Fortunatus se
refira vaincu mais non convaincu. Peu de temps aprés, il quitta
Hippone ol le manichéisme perdit beaucoup de son influence.
Plus tard, Augustin étant évéque, un nommeé Félix entreprit de
relever la secte. Augustin lui proposa comme a Fortunatus une
conférence publique.Elle eut lieu dansla cathédrale. Félix parait
g’étre a la fin laissé convaincre. Malheureusement c’était une
époque ou Augustin, quand les arguments ne suffisaient pas,
ne craignait pas de leur faire succéder 'emploi de la force, ce
qui rend moins certaine la sincérité de la conversion de Félix.
Mais c’est surtout par des écrits polémiques qu’Augustin com-
battit le manichéisme. Plusieurs datent de son épiscopat, et
sont analysés par Bindemann dans le troisieme volume. Cepen-
dant I'importance de cetie polémique est plus grande pendant
la période dont traite le deuxiéme volume. C’est donc ici que
je vais en résumer rapidement les éléments principaux.

Deux questions sont débattues entre Auguastin et ses adver-
saires, la question scripturaire et la question philosophique.

Les manichéens reprochaient & I’Ancien Testament sa notion
anthropomorphique de Dieu, le caractere temporel et charnel
des récompenses qu’il promet a la foi et & la vertu et I’absur-
dité ou 'immoralité de plusieurs des récits bibliques. Une par-
tie considérable du Nouveau Testament leur paraissait inspirée
du méme esprit. 1ls attribuaient donc ’Ancien Testament pres-
que tout entier & 'influence du principe ténébreux, et dans le
Nouveau, par un travail de critique qui fait souvent penser aux
travaux modernes de ’école de Tubingue, ils cherchaient & de-



428 C. BINDEMANN

méler I'élément spécialement chrétien ou dualiste de I’élément
judaisant.

On se rappelle que linterprétation allégorique d’Ambroise
avait seule pu lever dans l’esprit d’Augustin les objections
contre U’Ecriture, qui avaient contribué dans sajeunesse a faire
de lui un manichéen. C’est donc surtout 'interprétation allé-
gorique qu’il oppose & ses adversaires. Il leur reproche de
s'obstiner dans ’emploi d’'une méthode exégétique grossiere,
tandis que I'église, gardienne et interpréte autorisée des Ecri-
tures, les entend dans un sens spirituel. Leurs objections tom-
beraient s’ils voulaient consentir & comprendre ce qu’ils atta-
quenti. En affirmant la supériorité du sens spirituel, Aungustin
ne va pas jusqu’a nier la vérité du sens litiéral. En théorie, il
la maintient toujours. Il se dit désireux qu’on lui fournisse
pour tout passage une interprétation littérale acceptable par la
raison. Mais souvent il renonce & la trouver lui-méme. Pendant
sa prétrise, ayant entrepris une interprétation littérale de la
Genése, il fut si effrayé de la difficulté de la tache, qu’il s’ar-
réta apres le vingt-sixieme verset du premier chapitre. Ce ne
fut que plus tard, lors de son épiscopat, & une époque ou sa
pensée avait pris une direction plus réaliste, qu’il trouva le
courage de conduire cette entreprise jusqu’au bout.

Sur le terrain philosophique, la polémique d’Augustin porte
contre le caractére panthéistique et contre le caractére dualiste
de la doctrine manichéenne. Les manichéens représentaient la
substance divine elle-méme répandue dans notre monde, ol
mélangée avec la substance ténéhreuse, elle participe pour un
temps & ses obscurités et a ses souffrances. C’est, objecte Au-
gustin, porter atteinte & 'absoluité et & la perfection immuable
de Dieu que d’attribuer & sa substance une pareille destinée; il
faut, pour sauvegarder la pure notion de la divinité, distinguer
nettement les substances crées de la substance créatrice. Il
oppose ainsi a la doctrine panthéistique de I’émanation la doc-
trine théistique de la création.

Son argumentation contre le dualisme est empruntée en
partie & la philosophie platonicienne, en partie & la doctrine
chrétienne.



SAINT AUGUSTIN 429

Ce qui constitue le dualisme c’est 'affirmation de I’existence
d’une substance mauvaise. Or, dit Augustin, il ne peut pas
exister de substance mauvaise. Ce qui donne a toute substance
son étre, sa réalité, c’est sa forme, I'arrangement de ses di-
verses parties et les relations qui existent entre elles, en un
mot, un élément d’ordre ou une idée. Mais 'ordre, l'idée c’est
le bien. Ce qui donne & toute substance sa réalité, c’est donc
le bien. Toute substance est bonne par nature. Enlevez par la
pensée & un étre quelconque toute forme, toute harmonie inté-
rieure, que restera-t-il? rien. Un étre n’a donc d’existence
qu’en tant qu’il est bon, et la quantité de I'existence est tou-
jours exactement proportionnelle & celle du bien. Expliquer
le mal par la présence dans le monde d’'une substance mau-
vaise, c’est faire appel a une notion qui ne répond & rien dans
la réalité et qui n’est pas méme compréhensible.

Mais alors d’out vient le mal? Nous le constatons chaque
jour par notre expérience. S’il n’a pas pour principe une sub-
stance, quel est son principe ? Le principe du mal, c’est le ca-
ractére limité, relatif des créatures. Le bien étant toujours
proportionnel a 'étre, I'étre absolu ou Dieu est seul le bien
absolu. Les étres relatifs ne peuvent étre que des biens rela-
tifs. Ils sont bons, mais ils sont moins bons que Dieu. Ils sont
bons en tant qu’ils procedent de Dieu, maisils sont mauvais en
tant qu’ils ne sont pas Dieu. Le principe du mal est donc
purement négatif, le mal n’est rien en lui-méme, il n’est
qu’une négation, une limitation du bien.

Jusqu’ici Augustin a combattu les manichéens avec les
armes de Platon. Voici maintenant des développement de
pensée qui ont un caractére plus spécialement chrétien. Outre
le mal commun a tous les étres créés, en tant qu’ils sont in-
férieurs a I’étre créateur, il y a un mal spécial aux étres créeés
doués de liberté. La doctrine manichéenne, donnant comine
cause aux actes mauvais de 'homme une substance mauvaise
présente en lui, faisait de ces actes quelque chose de fatal.
Augustin s’¢leve souvent avec indignation contre cetle néga-
tion de la responsabilité qui enléve, dit-1l, tout sens au repen-
tir, toute base & la morale et & la religion. Les actes mauvais



430 C. BINDEMANN

de '’homme résultent d’'un mauvais usage de sa liberté. Il a été
créé avec la faculté de se tourner selon sa libre décision du
cOté des biens supérieurs, c’est-a-dire de Dieu, ou du coté des
biens inférieurs. En se tournant vers Dieu qui est I'étre ab-
solu, il augmente son propre étre; en se tournant vers ce qui
a moins d’étre, il diminue son propre étre, il se prive volon-
tairement d’une partie de I’étre et du bhien qu'’il pourrait pos-
séder. Cette privation devient son chatiment. Le péché a pour
conséquence la souffrance. La justice de Dieu atteint les pé-
cheurs, et, par la souffrance qu’elle leur fait subir, rétablit
Pordre troublé par leurs transgressions volontaires. Bien loin
donc d’étre une objection a la providence de Dieu, la souf-
rance, celle du diable et de ses anges, qui eux aussi sont
bons par nature, comme celle des hommes, doit nous engager
& louer la justice divine. C’est pour n’avoir rien compris & la
liberté de la créature et aux rapports en Dieu de la bonté et de
la justice que les manichéens ont demandé I’explication du
péché et de la souffrance & I'hypothése inintelligible d’un prin-
cipe mauvais par nature.

Augustin, pendant I’époque ou il était prétre & Hippone
composa plusieurs traités d’exégese et de morale. Il soutint
aussi par la parole dans ses prédications et par la pluame
dans plusieurs écrits une polémique contre les donatistes.
Mais cette polémique ayant pris plus tard une importance
beaucoup plus grande, j’en parlerai & 'occasion du troisieme
volume de Bindemann.

L’évéque Valerius, avancé en age, désirait que celul qu'’il
s’étalt associé comme prétre pour vaguer a la prédication fit
a sa mort son successeur sur le siége épiscopal d’Hippone.
Pour que ce veeu pit se réaliser, il fallait éviter qu’Augustin
ne fat auparavant élevé ailleurs & la dignité épiscopale. Une
fois deja, des chrétiens d’une localité voisine qui voulaient
faire de luileur évéque étaient venus a Hippone pour I’enlever,
et ce nm’était qu’en le cachant que Valérius avait réussi i le dé-
rober & leur violence. La pensée vint au vieillard d’assurer la
succession d’Augustin sar le siége d’Hippone en se 'associant
de son vivant comme co-évéque. Les lois de I'église n’étaient



SAINT AUGUSTIN 431

pas favorables au projet de Valerius. Le huitieme canon du
concile de Nicée interdisait de semblables coordinations. Mais
ce canon était peu connu en Afrique. On obtint I'approbation
d’Aurelius, évéque de Carthage. Valerius, comme 1l avait fait
cing ans auparavant quand 1l avait voulu s’associer Augustin
comme prétre-prédicateur, exposa inopinément son désir de-
vant le peuple assemblé pour le service divin. Le peuple ap-
plaudit. Quelques évéques que Valérius avait convoqués ap-
prouverent 1'élection, et Megalius, de Calama, primat de
Numidie, accomplit P'ordination. Augustin, apres quelque ré-
sistance, avait cru devoir accepter la dignité et les fonctions
nouvelles qu’on voulait lui conférer. C’était a1’époque de Noél,
en 395.

111
La vie d’Augustin depuis son élévation ¢ U'épiscopat.
prscop

La mort de Valerius laissa bientdt Augustin seul évéque
d’Hippone. Il se trouva en présence d’une tiche immense.
Outre ses fonctions de prédicateur, il avait & fournir une acti-

ité considérable comme administrateur des biens ecclésias-
tiques et dispensateur des aumones, comme intercesseur au-
prés de la justice civile, comme arbitre. Il était souvent appelé
d voyager, surtout a se rendre & Carthage, ol avaient lieu les
conseils provinciaux dans lesquels 1l jouait un des premiers
roles. On voulut plus d’une fois ’envoyer en Italie comme re-
présentant de I'éghise d’Afrique, mais sa santé affaiblie ne lui
permit Jamais d’accepter cette mission. Il continuait, pendant
ce temps, a écrire avec un zéle qu’attestent sa correspondance
trés étendue et ses innombrables traités. Il travaillait nuit et
jour. Sur la fin de sa vie, composant a la fois deux cuvrages
importants, il consacrait & 'un les heures du jour et & lautre
les heures de la nuit. La partie spirituelle de ses fonctions était
celle dont il s’acquittait le plus volontiers. Les affaires mate-
rielles lui étaient & charge. Ce ne fut pourtant que peu d’années
avant sa mort, en 426, Uil s’associa un prétre qui devait le
décharger de cette partie de sa tache.



432 C. BINDEMANN

Demeuré seul évéque, Augustin dut quitter son cloitre et
venir habiter le palais épiscopal. Mais il transforma ce palais
en cloitre en y groupant autour de lui les membres de son
clergé. Habitant sous un méme toit, mangeant en commun,
tous célibataires ou veufs, les clercs de ce nouvel institut de-
vaient, & l'origine, renoncer a tout ce qu'ils possédaient. Au-
gustin leur laissait pleine liberté dans la distribution des biens
dont il les obligeait & se dépouiller. Mais il leur recomman-
dait, tout en songeant aux pauvres el aux ceuvres religieuses,
de ne pas oublier les personnes qu’unissaient & eux les liens
du sang. « Si vous avez deux fils, dit-il quelque part, considé-
rez Christ comme le troisieme. » Les prétres ainsi dépouiliés
vivaient des revenus ecclésiastiques et des dons que recevait
Pévéque. Des abus engagéerent plus tard Augustin & supprimer
cette obligation qu’il avait d’abord imposée & tous ceux qui
voulaient devenir prétres de faire le sacrifice de leurs biens.

La table commune ou présidait I'évéque était frugale sans
excés. Des visiteurs venaient souvent s’y asseoir, quelquefois
des hommes illustres. Les femmes en étaient strictement ex-
clues. Augustin profitait de cetie rencontre réguliére avec ses
subordonnés pour leur faire part de ses expériences et former
leur esprit par sa conversation. Mais la médisance eétait inter-
dite. Sur la table méme on lisait cette inscription : « Que celui
qui aime 2 mal parler des absents sache que sa place n’est pas
ici. » Ce cloitre fut une pépiniére de prétres et d’évéques dis-
tingués. Les scandales causés par gquelques membres de la
communauté, tout en affliceant beaucoup Augustin, ne sem-
blent pas avoir ébranlé sa conviction de )Vexcellence de la vie
canonique, dont il a été un des principaux initiateurs. 1l fut
aussi, jusqu’au bout, grand partisan du monachisme. Dans les
traités qu’il a écrits sur ce sujet, il insiste spécialement sur la
communauté des biens et sur le devoir pour les moines de
subvenir 4 leurs besoins matériels par le travail de leurs
mains, question trés controversée 4 cette époque. Cest dire
qu’en vantant les mérites de la vie monacale, 1l était aussi
préoccupé de ses dangers. Sa pensée dans les questions de cet
ordre n’est jamais sortie del’équilibre, commme celle de Jérome



SAINT AUGUSTIN 433

par exemple. Il recommandait le célibat, maisil a toujours cri-
tiqué vertement la doctrine qu’il y ait un mal dans le mariage.

Je ne puis suivre Bindemann dans les détails qu’il donne
sur les relations d’Augustin avec ses nombreux amis, dont plu-
sieurs sont au nombre des hommes marquants dans ’église du
IVe et du Ve siecle. On connait I’histoire de ses querelles et de
ses réconciliations avec JérOme. D’autres amitiés, gquelques-
unes étaient des amitiés de jeunesse, furent beaucoup plus
intimes et plus constantes. Bindemann analyse aussi les plus
importantes des lettres d’Augustin, lettres adressées & des
chrétiens catholiques, & des hérétiques, méme & des paiens. 1l
y remarque 'humilité du grand évéque, qui souvent s’accuse
de torts envers ses correspondants et demande leur pardon
ou déplore sa faiblesse morale et son insuffisance & remplir
dignement ses fonctions épiscopales.

A T'époque de sa prétrise déja, Augustin avait combattu les
donatistes par la parole et par la plume. Evéque, il fut appelé
4 s’occuper bien davantage encore de cette polémique. Le
schisme donaliste datait des premiéres années du IVe siécle.
Bindemann en étudie avec détail les origines et I'histoire jus-
qu’au temps d’Augustin. Je ne puis résumer cette étude. Je
rappelle seulement que le donatisme était, non pas une doc-
trine théologique comme le manichéisme, mais une doctrine
disciplinaire. La séparation d’avec 1’église catholique s’était
faite non sur une question de vérité, mais sur une question de
sainteté. Ce n’était pas une hérésie, c’était un schisme. L’oc-
casion en avait été I’élévation de Cécilien au siége épiscopal de
Carthage et son ordination par Félix, évéque d’Aptangis. Félix
étalt accusé d’avoir, lors de la persécution de Dioclétien, livré
aux persécuteurs les Livres saints. Dés lors, aux yeux du
parti rigoriste, en tant que traditor il était déchu de la dignité
épiscopale et l'ordination conférée parlui & Cécilien n’avait
aucune valeur. La décision du concile d’Arles qui, en 314, dé-
clara Félix innocent du crime de tradition, fut rejetée par ce
parti. Dans toute I’Afrique septentrionale le schisme s’organisa.
Il eut ses évéques en grand nombre et prit une importance
considérable. Violemment persécutés par 'autorité civile, les

THEOL. ET PHIL. 1876. 28



434 C. BINDEMANN

donatistes répondirent & la violence par la violence. On sait
I'histoire des Circoncellions. Au temps d’Augustin, le prince
maure Gildo, qui exer¢ait, au nom du gouvernement impérial,
Iautorité militaire sur les provinces du nord de I'Afrique, avait
pris le parti des schismatiques. L’'importance du schisme s’était
donc encore accrue. A Hippone, en particulier, les donatistes
étaient nombreux et avaient un évéque. Augustin engagea
plusieurs fois celui-ci & accepter une discussion publique, mais
vainement. Il dut donc se borner & combatire le donatisme du
haut de la chaire et par ses écrits. Je vais indiquer briévement
les principaux arguments de sa polémique,

L’église catholique, dans lopinion des donatisies, avait
perdu sa sainteté et par conséquent son caractére d’église chré-
tienne, en continuant la communion ecclésiastique avec des
hommes coupables d’avoir, en temps de persécution, livré aux
persécuteurs les Livres saints. Une premiére question, de
Pordre historique, se posait donc. Félix d’Aptungis, I’'évéque
qui avait ordonné Cécilien, avait-il réellement été traditor?
Augustin traite plusieurs fois cette question. Il insiste surtout
sur le fait que Félix ayant été absous par le concile d’Arles, il
doit, au point de vue ecclésiastique objectif, étre considéré
comme innocent. Le traiter encore de coupable aprés une dé-
cision synodale officielle, est le fait d’un subjectivisme orgueil-
leux contraire & la soumission que le chrétien doit & 'église.
Mais, & supposer méme que Félix ett été réellement traditor,
’église catholique serait-elle déchue de sa qualité d’église chré-
tienne pour avoir continué la communion ecclésiastique avec
lui et les prétres ou évéques ordonnés par lui? Non. lci, de la
question historique, nous passons & une guestion de 'ordre ec-
clésiastique. L’église sur la terre ne peut pas posséder la sain-
teté absolue. Le diable séme de I'ivraie dans le champ de blé,
et’homme ne doit pas I’arracher. Il faut attendre que les anges
de Dieu fassent la moisson. Mais Pindignité des membres,
méme des prétres de 'église, n’empéche pas Dieu de répandre
sur elle ses grices. L’efficacité des sacrements, en particulier,
ne dépend pas de la sainteté du prétre qui les administre, mais
des grices que Dieu y a attachées. Augustin développe surtout



SAINT AUGUSTIN 435

cette théorie de la valeur objective des sacrements relative-
ment au baptéme. Les donatistes étaient partisans de la doc-
trine, autrefois soutenue par une partie considérable de I’église
et & laquelle avait adhéré Cyprien, que le baptéme conféré par
des hérétiques est sans valeur et que lorsqu’un hérétique est
admis dans 'église, il doit étre rebaptisé. Considérant 1'église
catholique officielle comme déchue, ils lui faisaient l'applica-
tion de cette doctrine. Lorsqu’un catholique entrait dans leur
secte, la seule vraie église selon eux, ils le rebaptisaient. Au-
gustin reproche i cette notion du sacrement d’étre le résultat
d’un subjectivisme orgueilleux. En faisant dépendre la grace
divine de la sainteté du prétre ou de I’évéque, les donatistes
font de lui un médiateur entre Dieu et I’homme, tandis que
PEcriture ne connait qu’un seul médiateur, Jésus-Christ. Bien
témeéraires sont-ils de soutenir une pareille doclrine. Car n'y
a-t-1l pas parmi eux aussi des ecclésiastiques indignes? Et dés
lors que vaul leur église ?

L’église catholique n’est donc nullement déchue. Ce sont, au
contraire, les donatistes qui sont déchus de la grice divine par
leur séparation volontaire. Il n’y a en effet qu’une église comme
il n’y a qu’un baptéme. L'Ecriture a prédit ses destinées. L’An-
cien et le Nouveau Testament, le Seigneur au moment de son
ascension, ont annoncé qu’elle se répandrait sur toute la terre.
Ces prophéties ne se sont-elles pas réalisées dans 'église ca-
tholique, et son expansion universelle ne devient-elle pas ainsi
un garant de sa divine autorité? En quoi, au contraire, les
prophéties se réalisent-elles dans I’église des donatistes, toute
locale, bornée, quant & son extension, & un recoin obscur de
IAfrique ? L’église catholique est la seule église et c’est elle
seule qui dispense les graces divines. Se séparer d’elle, c’est
rompre le lien de l'amour et quiconque rompt le lien de
Pamour se rend lui-méme indigne de ces graces. L’église est
le corps de Jésus-Christ. Nul ne peut rester uni & Jésus-Christ
s’1l se sépare de son corps.

C’est, on le voit, dans la polémique contre les donatistes
qu’Augustin a surtout développé sa notion de I’église. Elle joue
d’ailleurs un role considérable aussi dans sa polémique contre



436 C. BINDEMANN

le manichéisme. G’est dans la réfutation de I'Epistole funda-
menti de Mani que se irouve ce passage ceélebre : « Je ne
croirais pas a I’Evangile si I'autorité de I’église ne m’y déci-
dait.. » Malheureusement Augustin ne s’est pas borné a aftir-
mer l'autorité de ’église catholique et son privilége de dispen-
satrice unique des gréces divines. Il a, & 'époque de son épis-
copat, approuvé ’emploi de la force pour imposer cette autorité
et rendre capable de participer & ces graces. Dans l'origine,
il avait voulu que 'on n’usét & 1'égard des schismatiques que
des moyens de persuasion. Souvent il avait recommandé aux
fideles de son diocése de chercher & ramener les donatistes
par leur bienveillance, leur amour chrétien. Et jusqu’a la fin,
1l fut personnellement enclin & n’employer (ue ces moyens-la.
Toutes les fois qu'un cas était porté directement devant lui, il
recommandait la douceur. Mais sur Ia question générale de
I'emploi de la force en matiére religieuse son opinion changea.
L’influence des autres évéques et la vue des résultats obtenus
par la violence apres la défaite de Gildo par les armées d’Ho-
norius contribuérent & opérer en lui ce changement. Répon-
dant & un de ses anciens camarades, nommé Vincentius, qui
lui reprochait de donner son approbation aux mesures de per-
sécution, Augustin s’appuie sur ’expérience qui a prouvé que
les moyens extérieurs peuvent amener une transformation in-
térieure des convictions. Le chatiment est une preuve d’amour.
Il est permis de faire souffrir dans le but d’améliorer. L’Ancien
Testament et méme le Nouveau autorisent ’emploi de la force
et la discipline de la souffrance. Paul a livré un infidéle a
Satan. Jésus a dit : Coge intrare. Si le Nouveau Testament
ne contient pas d’exemple d’appel de I'état au secours de I’é-
glise, c’est qu’a cette époque I'état était paien. Paul impute a
la chair I'hérésie aussi bien que les autres péchés contre les-
quels les rois emploient I'épée. On conteste a I'état le droit
d’enlever leurs biens aux donatistes. Mais la propriété repose,
ou sur le droit divin qui attribue & la vraie église les biens de
la fausse ou sur le droit humain, c’est-a-dire sur les lois que
fait 1’état.

Malgré ces principes, il est bon de le répéter, Augustin,



SAINT AUGUSTIN 437

dans la pratique, recommanda toujours qu'on employat plutot
la douceur et la persuasion. Ce fut le cas, en particulier, lors
de la conférence de Carthage que les évéques catholiques, en
411, imposérent aux donatistes. Augustin insista vivement,
dans des sermons qu’il pronong¢a a cette occasion, pour que les
autorités et la population traitassent avec bienveillance les
donatistes, qui étaient venus en grand nombre. Il attendait de
cette conférence de grands résultats. Elle n’en eut aucun sauf
un nouvel édit du tribun impérial contre le culte schismatique
et de nouvelles persécutions. Quand les Vandales envahirent
PAfrique, on accusa les donatistes de les avoir appelés. Cela
n’empécha pas les envahisseurs, qui étaient ariens, de per-
sécuter cruellement les donatistes. Deés lors ils ne jouérent
plus un grand role.

De toutes les controverses auxquelles prit part Augustin, la
plus connue est la controverse pélagienne. Bindemann, dans
une exposition de trois cents pages environ, en retrace 'histoire
complete jusqu’aux origines du semi-pélagianisme. Ce qu’il y
a de plus nouveau dans cette exposition, c¢’est 'analyse des ser-
mons et des écrits trés nombreux consacrés par Augustin 4 la
réfutation des doctrines pélagiennes et semi-pélagiennes. On
me permetira donc de passer trés rapidement sur les faits ex-
térieurs pour ne m’arréter guére qu’d citer quelques-uns des
arguments mis en avant par Augustin dans cette controverse,
tels qu’ils ressortent de ’analyse de ses écrits.

Je rappelle que la querelle pélagienne proprement dite com-
menc¢a a Carthage, en 412, par la dénonciation de Paulinus de
Milan contre Coelestius, disciple de Pélage. Deux synodes pales-
tiniens, I'un & Jérusalem, 'autre & Diospolis, en 415, se pronon-
cérent en faveur de Pélage et de Ccelestius, qui étaient, vers
la méme époque, énergiquement condamnés par des conciles
africains. Le siége de Rome, apres des hésitations et des dé-
cisions contradictoires, se prononca définitivement contre le
pélagianisme. Des peines disciplinaires, en particulier I'exil
des principaux chefs, arrétérent les progrés de la doctrine,
qui ne se produisit plus guére sous la forme absolue qu’elle
avait d’abord revétue. Au pélagianisme succéda, vers la fin de



438 C. BINDEMANN

la vie d’Augustin, le semi-pélagianisme, qui se propagea d’a-
bord surtout en Gaule et qui a été, en pratique, adopté par
I’église catholique.

On sail le role immense joué par Augustin dans ces débats.
C’est lui qui a occasionné la naissance du semi-pélagianisme,
puisque le semi-pelagianisme fut surtout une protestation con-
tre la doctrine augustinienne de la prédestination. Sa maniére
d’étre a I’égard des adversaires se modifia durant la querelle,
comme nous avons vu déja qu’elle s’était moditiée dans la con-
troverse donatiste. A l'origine, il fut plein de ménagements.
Il avait connu Pélage a Carthage, il le traite avec beaucoup
d’égards; il avait été lié d’amitié avec Julien, il lui parle encore
avec affection. Mais 1l ne sut pas résister jusqu’au bout a la
passion qu’excitait en lui la discussion de questions si vitales
a ses yeux. Il lui arriva souvent de s’emporter sans retenue
contre la personne méme de ses adversaires.

Le point de départ de la controverse pélagienne était la doc-
trine du péché originel. Les pélagiens niaient les conséquences
physiques et morales du péché d’Adam qu’affirmait Augustin.
La mort physique selon eux résultait nécessairement de 1’'union
temporaire de ’Ame humaine avec un corps matériel. Augus-
tin établit, au contraire, d’aprés I'Ecriture, que la mort est
une conséquence du péché. Le corps du premier homme était
de telle nature que le péché I'a fait mourir, tandis que la vie
sainte 'aurait conservé jusqu’a ce que Dieu l'etit rendu immor-
tel. La mortalité s’est transmise a4 la postérité d’Adam avec le
péché. Mais y a-t-il réellement un péché héréditaire? Les pé-
lagiens n’attribuaient au péché d’Adam d’autre influence sur
I’humanité que celle du mauvais exemple. Augustin , pour les
refuter, s’appuie sur 'usage de baptiser les enfants, admis par
ses adversaires eux-mémes. Et le role considérable que cet ar-
gument joue dans le débat prouve que l'intérét ecclésiastique
est loin d’étre resté étranger a la passion qu’y apportérent les
chefs de I'église. S’il n’y a pas chez les enfants une coulpe, un
péché véritable, que signifie le baptéme qu’on leur confere? Le
baptéme n’est-il pas le sacrement du pardon? Si on laissait faire
les pélagiens, ils aboliraient le baptéme des enfants. D’ailleurs,



SAINT AUGUSTIN 439

dit Augustin, de quelque maniére que l'on raisonne, il faut
bien reconnaitre que la postérité d’Adam souffre des suites du
péché de son chef; est-il juste qu’elle en souffre si elle n’est
pas elle-méme coupable de ce péché ?

La négation du péché originel par les pélagiens résultait
surtout de I'idée qu’ils se faisaient du libre arbitre. Cette fa-
culté, selon eux, était parfaitement intacte en tout homme.
Tout homme pouvait, par sa libre volonté, faire le bien, ac-
complir pleinement la volonté de Dieu. Il n’y avait & cet égard
aucune différence entre le premier homme et ses descendants.
Ils admettaient qu’il y avait eu, méme avant Jésus-Christ, des
hommes dont la vie avait été parfaitement pure. Cette théorie
contenait implicitement la négation de la nécessité de la ré-
demption. Si I'homme peut arriver par lui-méme & la pleine
communion avec Dieu, dit Augustin, pourquoi Jésus-Christ
est-il venu? Les pélagiens cependant se réclamaient de Jésus-
Christ et donnaient & son ceuvre une grande importance. Ils le
considéraient comme celui qui avait préché la loi morale sous
sa forme la plus parfaite. Bien plus, il avait été ’'exemple vivant
de I'entiére obéissance a la loi, et son sacrifice, inspiré par
Pamour, éveillait 'amour pour Dieu dans les cceurs.

On comprend combien cette doctrine devait paraitre & Au-
gustin pauvre, insuffisante et méme fausse. Elle contredisait
les expériences de sa propre vie, ’expérience de la faiblesse
humaine avant sa conversion et aprés 'expérience de la grice
toute puissante de Dieu. Il oppose aux pélagiens l'affirmation
de la valeur rédemptrice de la mort du Sauveur qui a payé
la dette due & Satan par ’humanité, mais surtout la nécessité
de la griace prévenante de Dieu pour transformer le cceur de
I’homme et lui rendre la liberté perdue par le péché. La grace,
pour Pélage, c’était l'acte créateur qui a donné & ’homme
une liberté que rien n’altére. La grice, pour Augustin, c’est
laction intérieure de ’Esprit saint dans ’homme déchu pour
renouveler sa volonté et lui rendre 'amour du bien. C’est, en
d’autres termes, I'amour répandu dans le coeur par le Saint-
Esprit, et qui donne, 2 la créature, devenue impuissante par
elle-méme, la force d’accomplir la lol.



440 C. BINDEMANN

Pendant la premiére période de cette controverse, Augustin,
si tranchée que fit son opposition aux doctrines contenues dans
les écrits de Pélage et de Ceelestius, n’allait cependant pas jus-
qu’a nier absolument le libre arbitre. Il attribuaita la liberté de
I’homme un role dans 'acceptation de la grice. Mais son zéle
contre I'orgueil, qui lui paraissait étre le principe de la doctrine
pélagienne, son ardeur a glorifier 'action toute puissante de
Dieu, enfin les exigences d’un esprit éminemment logique, le
conduisirent plus loin qu’il n’avait voulu d’abord aller. Il en
vint & affirmer que le péché du premier homme avait détruit
absolument chez lui et ses descendants la faculté de se décider
pour le bien. I’humanité tout entiére est vouée, par suite de
ce seul péché, au mal et & la condamnation éternelle. Mais
Dieu, voulant manifester sa misericorde, a résolu de sauver une
portion de I'’humanité condamnée. C’est lui qui prédestine
dans son absolue liberté, qui appelle, et son appel est irrésis-
tible. Les élus n’ont pas plus que les damnés la liberté du
choix. Dieu, qui leur offre la grice, opére aussi en eux l'accep-
tation de la griace. Lesdamnés auraient-ils le droit de se plain-
dre ? Nullement. Leur condamnation est juste comme l'aurait
été celle de 'humanité entiére. Mais Dieu, en manifestant sur
eux sa justice, a voulu manifester aussi sur les élus sa miséri-
corde.

C’est aprés qu’Augustin eut poussé sa doctrine jusqu’a ces
conséquences extrémes que Julien intervint dans le débat.
Beaucoup plus orthodoxe que Pélage et Ceelestius sur la ques-
tion de la rédemption, Julien était d’accord avec eux pour nier
le péché héréditaire et affirmer la persistance du libre-arbitre
Je note quelques-uns des points sur lesquels porta sa contro-
verse avec Augustin. Il reproche a la doctrine du péché ori-
ginel de faire du mariage un mal, puisque c¢’est par 'union
conjugale que se transmet le prétendu péché héréditaire. Au-
gustin, tres préoccupé de cette objection, répond qu’il faut
distinguer les institutions divines du mal qui peut s’y attacher.
Le mariage est une institution divine et, comme tel, il est bon.
Avant le péché’acte conjugal avait lieu sans convoitise ; depuis
le péché la convoitise s’y produit tellement que ’esprit y perd



SAINT AUGUSTIN A

sa domination sur le corps. Aussi les enfants, produits de cette
union, naissent pécheurs et ont besoin de la nouvelle nais-
sance.

Julien reproche aussi & Augustin de retomber par sadoctrine
du péché héréditaire dans ses anciennes erreurs manichéennes.
La puissance qu’ill attribue au diable fait penser au principe té-
nébreux de Manil. Son affirmation que le péché a infecté sub-
stantiellement la nature humaine ne peut se soutenir que si
Pon admet que le mal est une substance. Augustin se défend
avec vehémence contre ce reproche de manichéisme. Il main-
tient jusqu’au bout que le diable a été créé bon et n’est tombé
que par sa faute, et d’autre part que le mal, sans étre une sub-
stance, peut faire & la nature humaine un tort substantiel. Le
mal est une privation du bien; il agit sur I'ime comme agit
sur le corps la privation de nourriture. Le corps sans nourri-
ture s’affaiblit et devient malade.

Aprés la doctrine du péché héréditaire, Julien attaque celle
de la prédestination. 1l traite avec le dernier mépris le Dieu
qu Augustin propose aux chrétiens. Un pareil Dieu, arbitraire
et injuste, n’est pas un Dieu mais un pécheur. Qu’est-ce d’ail-
leurs qu'une vertuimposée comme celle des prédestinés? La
ol il N’y a pas de liberté, il n’y a pas de vertu. La réponse
d’Augustin & cette derniére objection repose sur la distinction
des deux libertés, 'une inférieure, la liberté de choix, 'autre
supérieure, qui consiste a s’abandonner sans entrave au bien
que 'on aime. La liberté de choix n'est pas nécessaire a la
vertu. Les bons anges ne peuvent pas pécher, et pourtant ils
sont vertueux. Il n’y a de liberté supérieure que pour celui qui
est si fort attaché au bien gue le mal lut est devenu impos-
sible.

On se rappelle les conséquences pratiques antinomistes que
les moines d’Adrumeéte tirérent des principes d’Augustin. Si
c’est la grice qui fait tout, et si I'nomme ne peut rien par lui-
méme pour son salut, la maniére de vivre est donc indifférente.
Pourquoi ne pas s’abandonner & ses passions et ne pas suppri-
mer la discipline? La réfutation qu’Augustin opposa & ce rai-
sonnement des moines n’était pas assez concluante pour em-



442 C. BINDEMANN

pécher le développement que de son vivant déja prit, surtout
dans le midi de la Gaule, le semi-pélagianisme. Les semi-péla-
giens, tout en acceptant la doctrine de la coulpe héréditaire,
repoussaient énergiquement celle de la prédestination. L’appel
de la grace était, selon eux, universel. Chaque homme, en l'ac-
ceptant ou le rejetant, se rangeait librement dans la catégorie
des élus ou dans celle des damnés. Augustin ne fit aux semi-
pélagiens aucune concession. Au contraire, dans son dernier
ouvrage sur ces questions, il acheva son systéme en enseignant
que non-seulement Dieu choisit les élus d’un choix absolument
inconditionnel, que non-seulement la griace produit chez eux
la foi d’'une maniére irrésistible, mais que c’est encore Dieu
qui leur accorde, sans aucun concours de leur libre arbitre, le
don de persévérer dans la grice. Il est & noter que c’est dans
ce méme ouvrage, ou Augustin pousse jusqu’a P'exiréme les
conséquences de ses principes, qu’il recommande la prudence
dans la maniére de les présenter au peuple. Il faut, dit-il, en-
seigner cette doctrine, mais avec précautions, surtout dans les
sermons. Il faut engager les auditeurs & croire qu’ils sont pré-
destinés et & prier pour que les autres le deviennent.

A Vépoque de I'épiscopat d’Augustin appartiennent une
foule d’ouvrages de tous genres, commentaires des Ecritures,
traités de morale et de dogmatique, écrits apologétiques et
polémiques, autobiographies, etc. Je cite parmi les plus connus
les treize livres des Confessions publiés en I'an 400; les deux
livres des Rétractations écrits par Augustin peu avant sa mort,
et ou il expose les circonstances historiques qui ont été les
occasions de ses ouvrages, rétracte les erreurs qu'il y trouve
ou en défend certains passages contre de fausses interpréta-
tions ; I’Encheiridion ou manuel de la doctrine chrétienne;
les quinze livres sur la Trinité, dans lesquels il expose trés
longuement la doctrine qui a été résumée dans le symbole dit
d’Athanase. Il n’a point la prétention de comprendre lui-méme
complétement cette doctrine, et reconnait que le sens méme
des mots dont il se sert n’est pas clair pour son esprit. Si, dit-
il, nous employons dans cette exposition de la doctrine trini-



SAINT AUGUSTIN 443

taire le terme de personnes, c¢’est moins pour dire quelque
chose que pour ne pas garder tout a faitle silence. 1l travailla
a cet ouvrage de I'an 400 aV’an 416. Les vingt-deux livres de la
Cité de Dieu, auxquels il travailla de 'an 412 & ’an 426, sont un
écrit apologétique a l'adresse des paiens, qui accusaient le
christianisme d’étre la cause des maux de 'empire. C’est sans
contredit le plus important de tous les ouvrages d’Augustin.
Je note encore un écrit polémique contre les marcionites et
deux contre les ariens, avec lesquels Augustin eut d’ailleurs
peu a faire. En 427 cependant il soutint, & Hippone, une dis~
cussion publique avec un évéque goth arien.

La fin de la vie d’Augustin fut attristée par les controverses
sur la prédestination, par la polémique amére de Julien, par
les reproches d’hérésie qui lui étaient faits et par les événe-
ments politiques. Il était trés lié avec le général Boniface, gou-
verneur militaire des provinces africaines. Quand celui-ci, ap-
pelé par Placidie & quitter ses armées et & venir se présenter
devant elle & Ravenne, refusa et leva I'étendard de la révolte,
Augustin lui écrivit une lettre de sévére réprimande. Ce fut en
vain. Boniface, jusque-la I'un des principaux défenseurs de
I’empire contre les barbares, appela les Vandales & son aide
contre les armées impériales. Genséric passa le détroit de Gi-
braltar avec cinquante mille Alains et Vandales. Bientot ré-
concilié avec Placidie, Boniface voulut chasser par les armes
ses alliés de la veille; il fut battu et’Afrique tomba aux mains
des barbares ariens. Boniface se retira & Hippone. Beaucoup
d’évéques et de prétres firent comme lui. Augustin, dans un
écrit, les en blama vivement en leur rappelant le devoir pour
les ecclésiastiques de rester auprés de leurs communautés dans
les moments de danger.

En mai 430 Genséric mit le siége devant Hippone. Trois mois
apres, Augustin fut saisi par la fievre. Il passa dix jours pres-
que seul dans la pénitence et la priere. Quand la fin approcha,
ses amis furent admisaupres de lui. II mourut le 28 aout 430,
a I'age de soixante-dix-sept ans environ.

Ses restes furent, au sixieme siecle, transportés en Sardaigne,



444 C. BINDEMANN

de 13, au huitieme, & Pavie. En 1841, sept évéques les rappor-
terent en Afrique et les déposérent dans une chapelle construite
sur les ruines d’Hippone. Des chrétiens et méme des Mahomé-
tans viennent s’agenouiller, dans ce lieu, théatre autrefois de
son activité, auprés des dépouilles mortelles de saint Augustin.

HENRI-ADRIEN NAVILLE




	Saint Augustin

