
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 9 (1876)

Artikel: Le psautier de M. Reuss

Autor: Duplan, P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379206

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379206
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE PSAUTIER DE M. REUSS

Notre littérature théologique française est bien pauvre, surtout

en ce qui concerne l'Ancien Testament ; nous vivons
d'emprunts, on l'a souvent remarqué avec tristesse; et ces

emprunts sont faits essentiellement à la science allemande, qui
est très riche, soit en commentaires généraux sur toute la
Bible, soit en monographies sur des sujets spéciaux. Nous
avons pris l'habitude d'y puiser largement, sans nous préoccuper

assez de travailler sur notre propre fonds, d'une
manière originale. Il faut bien dire aussi, pour être juste, qu'il
est un peu décourageant, de nos jours, de publier des œuvres
de science théologique. Sauf les professeurs, les étudiants, un
certain nombre de pasteurs, qui donc s'intéresse à la théologie
et s'en occupe sérieusement? Le journalisme, les revues, les

brochures de tous genres, une foule d'écrits cherchant à plaire
plutôt qu'à instruire, ont fait perdre l'habitude et le goût
des études approfondies. Le vent n'est pas, aujourd'hui, à la
méditation, au recueillement, à la recherche sérieuse,
quelquefois pénible, mais toujours fructueuse.

L'étude de l'Ancien Testament, en particulier, est de plus
en plus négligée ; dans nos églises, sauf le livre des Psaumes

qui occupe une place à part, et dont on a toujours besoin, on

a presque oublié les livres de l'ancienne alliance. Le besoin se

faisait vivement sentir d'un ouvrage qui, selon M. Reuss lui-
même, « sans affecter les allures d'une sèche et laborieuse
érudition, offrirait à ceux qui veulent s'instruire sérieusement
une explication claire et succincte de toute l'Ecriture. »

Aussi me suis-je réjoui lorsque M. Reuss, dans son désir de

combler cette lacune, nous a annoncé l'apparition d'un
commentaire étendu sur toute la Bible. Ce commentaire peut être
apprécié à deux points de vue différents, au point de vue de la



LE PSAUTIER DE M. REUSS 401

traduction et à celui de l'exégèse. L'auteur a voulu, en effet,
nous donner une nouvelle traduction de la Bible. Quels sont à

cet égard ses principes? quelle méthode a-t-il employée?
Jusqu'ici, les traducteurs se sont divisés en deux groupes bien
distincts. Les uns se sont surtout attachés à reproduire
l'original le plus exactement possible ; ce sont les partisans du
littéralisme, qui nous a donné la version de Lausanne. Cette
version, malgré ses mérites incontestables, ne deviendra
pourtant jamais populaire, à cause de l'obscurité d'un grand
nombre de passages qui ont besoin d'être traduits de nouveau
pour les membres de nos églises.

D'autres traducteurs, se préoccupant davantage de la clarté
et de l'élégance des expressions, leur ont sacrifié le sens rigoureux

du terme original, et ont usé en cela d'une liberté qui
n'est point permise ; ils ont même été si loin, que des passages
entiers de l'Ancien Testament ont été complètement défigurés.

Il est difficile de trouver un juste milieu entre les deux
extrêmes dont je viens de parler : d'éviter les inconvénients du
littéralisme en en conservantles avantages. M. Reuss a très bien
senti cette difficulté, tout en voulant essayer de la surmonter.
Voici ce qu'il s'est proposé : « Pour moi, dit-il, la chose essentielle

était de rendre exactement le sens de l'original ; le style
ne venait qu'en seconde ligne. La traduction doit être fidèle ;

mais la fidélité consistera en ce que l'esprit du lecteur, obligé
de s'en tenir à une rédaction de seconde main, en reçoive
aujourd'hui la même impression que recevait autrefois le
contemporain qui parlait lui-même la langue de l'auteur. Or ce
but serait manqué, si le traducteur s'attachait trop à la lettre
d'un idiome absolument différent du nôtre; d'un autre côté, il
ne doit pas oublier qu'il s'agit ici de documents antiques, qui
commandent le respect et la discrétion. La liberté de la traduction

a ses bornes, et celle-ci doit offrir au lecteur le reflet de
la conception primitive et authentique des anciens auteurs, la
reproduction fidèle de leur physionomie littéraire, en un mot,
l'image de leur style. »

En ce qui concerne les Psaumes, dont nous avons seulement
à nous occuper ici, M. Reuss a-t-il atteint son but? a-t-il réussi

THÉOL. ET PHIL. 1876. 26



402 P. DUPLAN

à rendre exactement le sens de l'original? Il est impossible de

répondre d'une manière sommaire à cette question. Tout
d'abord, il faut savoir gré à l'auteur d'avoir tenu grand compte
des caractères spéciaux de la poésie hébraïque, en particulier
du parallélisme, qui ressort très nettement dans sa version ;

les strophes (ce mot étant pris dans son sens le plus large)
sont bien mises en relief par le traducteur, ce qui donne à son

œuvre un grand charme. Le tort des versions ordinaires, j'en
excepte la version de Lausanne, est d'avoir presque entièrement
négligé cet élément, qui tient à la nature intime de la littérature

poétique des Hébreux.
La traduction qui nous occupe est en général bonne, elle

rend assez exactement le sens de l'original ; mais on peut
reprocher à l'auteur d'avoir, dans quelques passages, trop
sacrifié l'exactitude de l'expression à son amour du rhythme; il
n'a pu éviter ainsi de tomber parfois dans l'arbitraire.

Nous en trouvons un exemple dans le Ps. II, 12, au commencement.

La plupart des versions traduisent : ce Baisez le Fils,
de peur que, etc. » Cette traduction nous paraît être la vraie,
la plus conforme au sens propre des termes originaux. M. Reuss,

lui, s'écarte beaucoup ici de ses devanciers en traduisant :

Armez-vous de loyauté. Il nous dit, pour justifier cette version,
qu'elle est la seule possible philologiquement ; car, ajoute-t-il,
en syriaque "12 signifie le fils, en hébreu on dit toujours "J3-

Mais, dans un grand nombre de passages, "12 (bâr) est

indifféremment employé au lieu de ]3 (ben) ; il suffit de citer

Prov. XXXI, 2 ; Dan. III, 25 ; VI, 1,7,13 ; Esdr. V, 1, 2 ; VI, 14.

Il serait impossible, dans ces passages, de traduire ces deux

formes autrement que par le même mot, sans les rendre
complètement vides de sens. Le mot loyaidé, d'ailleurs, n'est pas
la traduction de ^2 (bâr), qui signifie sans doute aussi pur,
intègre, mais, pour traduire par intégrité ou loyauté, il faudrait
"12 (bôr). M. Reuss nous dit que s'il y avait quelque
difficulté à conserver "13, on pourrait le changer en 13 bô à

h«; ce serait alors vraiment de l'arbitraire. Quant au verbe,
on peut, il est vrai, traduire aussi s'attacher à, s'armer, sens



LE PSAUTIER DE M. REUSS 403

qui conviendrait fort bien à la traduction ordinaire du mot
13 (bâr).

Il y a contradiction, dit notre auteur, si l'on conserve le mot
Fils, appliqué au Messie, entre l'esprit du Psaume et celui de

l'Evangile ; mais au contraire, les mots Tu es mon Fils, je t'ai
engendré aujourd'hui, doivent être rapprochés des paroles qui
se firent entendre lors du baptême de Jésus et de sa

transfiguration. Le Nouveau Testament, d'ailleurs, en même temps
qu'il nous représente Jésus-Christ comme doux et humble de

cœur, ne manque pas de nous avertir que le temps viendra où

il exercera des jugements terribles sur ceux qui n'auront pas
voulu le recevoir comme Sauveur. Il est parlé de la colère de

l'Agneau. Il ne faut donc pas s'endormir dans une fausse sécurité,

il ne faut pas attendre que le sceptre de fer soit levé sur
nous pour nous briser. Il n'y a rien là qui contredise l'esprit
de l'Evangile, dont les accents pleins de douceur sont aussi

accompagnés de sévères menaces contre les rebelles.
Un autre exemple de traduction inexacte, nous le trouvons

au Ps. IV, 5, que nos versions traduisent : Tremblez et ne
péchez point. C'est là le vrai sens du verbe T3H (rcigaz), qui
signifie aussi s'irriter, mais seulement en seconde ligne ; le mot
Tremblez convient très bien ici. M. Reuss traduit Grondez

toujours, ce qui offre un sens peu intelligible.
Au Ps. XVI, 10, que nous traduisons ordinairement : Tu ne

permettras point que ton bien-aimé voie lacorruption, M. Reuss
traduit : Tu ne permettras point que ton fidèle voie le tombeau.
Le mot ÌHÌIp (ou shakat) n'a jamais signifié tombeau; dans

tous les dictionnaires, il a invariablement le même sens, celui
de corruption. Au Ps. XVIII, la traduction : vive l'Eternel!
pour l'Eternel est vivant, est au moins étrange. Au Ps. XXV,
14, M. Reuss a tort de traduire : l'amitié de l'Eternel (est pour
ceux qui le craignent). Le mot original 110 (ou sod) désigne
quelque chose de plus ; il a le sens d'intimité, de secret, de

mystère. Nous devons préférer à toutes les traductions de ce

mot, celle de secret ou conseil secret.
Je viens de passer en revue quelques passages que notre

auteur me semble avoir rendus avec peu d'exactitude ; on pourrait



404 P- DUPLA N

en indiquer quelques autres encore. Mais, en somme, il faut
reconnaître que la traduction qui nous occupe a de grandes

qualités de clarté, d'élégance, de simplicité. Quelques Psaumes

me paraissent traduits d'une manière bien supérieure à tout ce

que nous avons eu jusqu'ici ; on peut indiquer à cet égard les
Ps. CHI, CXXI, LXVIII, XXIII, LI.

M. Reuss a très bien fait de conserver les noms hébreux,

par lesquels Dieu est désigné ; il y a, en effet, une foule de

nuances à distinguer ici, qui disparaissent complètement dans

nos versions ordinaires, où le mot Eternel est uniformément
employé. Il vaudrait la peine d'insister sur ce point, mais cela

nous entraînerait un peu loin du simple compte-rendu que
nous présentons ici. Voilà pour ce qui concerne la traduction.
Quant à l'exégèse de M. Reuss, que devons-nous en penser?
Et d'abord, que s'est-il proposé de nous donner? Laissons-le

parler lui-même : « A mon gré, il ne saurait être question ici
ni de faire de la critique d'appréciation à l'égard de l'enseignement

scripturaire, ni de donner au lecteur des conseils
d'appréciation pratique. Le commentateur n'est ni philosophe, ni
prédicateur. Au fond, il n'a pas même besoin d'être théologien
ou du moins de se poser comme tel. Il doil avant tout être
historien, c'est-à-dire que son devoir est de dégager de chaque
texte la pensée de son auteur, de la constater en l'élucidant, et
de mettre le lecteur à même de s'en rendre compte à son tour
et d'en faire tel usage qu'il appartiendra. Or, il ne peut
s'acquitter de cette tâche qu'en mettant en œuvre tous les moyens
que lui fournit la science : philologie, critique, archéologie,
histoire, et son interprétation n'aura de valeur qu'en proportion

du savoir érudit qu'il y apportera et de la rigueur des
méthodes qu'il y aura appliquées. Mais cette besogne achevée et
les résultats solidement établis, le commentateur peut se borner

à ne présenter aux lecteurs que le fruit mûr d'un travail de

cabinet consciencieux et approfondi. L'essentiel est que ceux
qui doivent profiter de ses études arrivent à la connaissance
de la vérité, telle qu'il l'a trouvée, avec le moins de peine
possible. Le commentateur pourra, selon la nature de chaque écrit
qu'il s'agira d'expliquer, s'attacher davantage à l'analyse rai-



LE PSAUTIER DE M. REUSS 405

sonnée du texte, ou se borner à des notes isolées et indépendantes

les unes des autres. » M. Reuss annonce plus loin qu'il
suivra cette dernière méthode en ce qui concerne l'Ancien
Testament. J'avais pourtant espéré que l'auteur, qui avait promis

de donner une explication claire de toute VEcriture, la
donnerait aussi pour l'Ancien Testament, et comblerait ainsi,
en quelque manière, la regrettable lacune dont je parlais plus
haut. En sorte qu'en ce qui concerne les Psaumes, au lieu de

l'étude approfondie que nous avions le droit d'attendre, nous
n'avons que quelques notes très brèves, qui souvent ne nous
apprennent absolument rien. De plus, comme l'auteur n'admet

pas l'authenticité des inscriptions placées en tête de chaque
Psaume, nous nous trouvons souvent lancés clans toutes sortes
d'hypothèses plus ou moins sérieuses.

Parlons tout d'abord de ces inscriptions. D'après la tradition
c'est David, le roi d'Israël, qui est l'auteur du livre des psaumes.
Notons, en passant, que M. Reuss admet que cette tradition
remonte bien haut, déjà au premier siècle, car « les auteurs du
Nouveau Testament citent les passages de divers psaumes sous
le nom du roi David, et non-seulement des psaumes en tête

desquels notre texte hébreu lui-même inscrit ce nom, mais

encore d'autres qui nous sont parvenus sans nom d'auteur,
(Ps. II; Act. IV, 25; Hébr. IV, 7), ou avec une autre nom (Ps.

LXXXIX ; Act. XIII, 22), et, ce qui plus est, le livre tout entier

porte déjà le nom de David. » Or M. Reuss fait des réserves
nombreuses au sujet de cette tradition. Quels sont ses
arguments? Il importe de bien s'en rendre compte. Les docteurs de

la synagogue, dit-il, ne partageaient pas du tout l'opinion que
David fût l'auteur de tous les psaumes; cette opinion existait
déjà de leur temps. Ils essayèrent un triage de psaumes, à

l'effet de désigner les auteurs d'un certain nombre d'entre eux.
Nos Bibles hébraïques nous feraient connaître les résultats de

ce travail. Un seul psaume serait antérieur au siècle de David;
le premier du quatrième livre (Ps. XC) qui est attribué à

Moïse ; 73 portent le nom de David. Il y a ensuite deux psaumes
de Salomon (LXXII et CXXVII) et 28 dont les titres nomment
divers personnages de l'entourage de David : Asaph, Coré,



406 P. DUPLAN

Héman, Jéduthun. Les 46 autres nesont accompagnés d'aucun
nom propre. Ainsi, outre ces psaumes anonymes dont l'époque
n'a pas été déterminée, et à la seule exception de Moïse, tous
les autres dateraient du siècle de David. «. La chose n'est pas
impossible par elle-même, nous dit M. Reuss, mais il importe
beaucoup plus d'examiner quelle créance méritent les inscriptions.

Il est impossible de supposer qu'elles proviennent des

auteurs eux-mêmes. » Il cite à ce propos les psaumes LI, XVIII,
LXIII, pour montrer qu'il y a contradiction manifeste entre
leurs inscriptions et leur contenu. « Les inscriptions sont donc,
dit-il, fort sujettes à caution, en tout cas elles ne sont pas un
argument suffisant pour établir les droits d'auteur de qui que ce
soit. » Puis, il ajoute quelques thèses qui résument sa critique:
1° partout où, dans les psaumes, il est question du temple, d'un
culte unique à Jérusalem, il est impossible de songer à l'époque
de David; 2° les psaumes qui mentionnent l'exil, qui parlent des

catastrophes nationales, amenées par les péchés du peuple,
appartiennent à un siècle beaucoup plus récent que celui deDavid ;

3° beaucoup de psaumes parlent de persécutions endurées de la
part des ennemis, il n'est pas possible de les placer au temps
de David. Que devons-nous penser de ces affirmations? Tout
d'abord, il est évident pour nous que, si la plupart des psaumes
sont dus à David, tous ne sont pourtant pas de lui, comme le

témoignent suffisamment les noms divers que nous avons
indiqués. C'est une coutume très générale chez les poètes orientaux,

que de mettre une inscription où le nom se trouve contenu
ordinairement en tête et quelquefois à la fin de leur composition.

Cette coutume a été suivie aussi par les Hébreux, comme
le montre le commencement des prophètes, ainsi que d'autres
passages de l'Ancien Testament. Il est donc téméraire d'affirmer

que les inscriptions des psaumes ne peuvent être authentiques,

puisque l'usage oriental est en leur faveur. Un grand
nombre de psaumes n'ont pas d'inscription ; cela montre qu'on
a respecté l'état primitif du livre, et qu'il n'y a pas eu d'arbitraire.

M. Reuss objecte, il est vrai, qu'on peut rendre raison
de ce fait, en admettant que ceux qui firent les inscriptions les

composèrent d'après certaines hypothèses, mais qu'ils ne purent



LE PSAUTIER DE M. REUSS 407

pas en former sur tous les psaumes ; mais il a lui-même détruit
la force de celte explication, en nous informant que, dans un
certain nombre de psaumes, les inscriptions ne cadrent pas
avec le contenu. L'opinion de l'authenticité est la plus conforme
à l'histoire, car si nous demandons quand ces titres ont été

ajoutés et par qui, on nous répond qu'ils ont dû l'être par
les hommes qui dirigèrent la collection du canon. Or nous
savons que ces hommes étaient des juifs consciencieux et
scrupuleux, et il n'y a pas d'exemple qu'ils aient eu la hardiesse de

faire au texte des additions arbitraires. Dans la plupart des

inscriptions, nous trouvons des noms propres précédés de la
lettre Lamed, qu'il faut considérer comme servant, à désigner
l'auteur. Si nous n'admettons pas cette signification du Lamed,
nous nous jetons souvent dans de graves difficultés de

traduction, étant réduits à suppléer arbitrairement un sens qui
mette l'inscription en harmonie avec le contenu du texte. C'est

sans doute pour avoir essayé sans succès de ce procédé, que
M. Reuss prétend avoir trouvé dans les inscriptions des

contradictions insolubles. Quant aux autres difficultés signalées

par notre auteur, elles disparaissent si l'on admet que les

psaumes se partagent en deux périodes, qui offrent deux
moments poétiques fort distincts : l'un est celui de David et de

Salomon, l'autre celui de la captivité et des temps qui l'ont
immédiatement suivie.

L'exégèse de M. Reuss porte naturellement l'empreinte de

ses préoccupations dogmatiques ; il nous faut renoncer à trouver

ici les sens qui nous sont familiers, mais ces sens ont-ils
au moins quelque apparence de vérité? Examinons, avant de

répondre, quelques psaumes, et tout d'abord le psaume XVI.
Pour notre auteur, ce psaume paraît exprimer un sentiment

individuel et ne point être composé pour l'usage de la communauté.

L'idée dominante est celle du bonheur d'être avec Dieu,
le poëte se félicite du lot qui lui est échu dans ses rapports
avec un Dieu protecteur, et compte échapper à tous les dangers

; cette dernière idée est exprimée en trois phrases
absolument synonymes. Mais, pour M. Reuss, les trois dernières

strophes sont d'une obscurité désespérante. Et nous n'en som-



408 P. DUPLAN

mes pas surpris, du moment que l'auteur ne veut pas reconnaître

dans ce psaume un sens prophétique, sens évident
lorsqu'on réfléchit un peu. Il n'aborde pas la question du
prophétisme dans les psaumes ; il se contente d'affirmer qu'il ne

peut être question du Messie. Or, j'affirme à mon tour que
David parle ici comme type du Messie, et alors toute contradiction

disparaît. Les derniers versets du psaume sont cités
dans le Nouveau Testament comme étant, accomplis en la
personne du Sauveur. (Act II, 25, 32.) Notre psaume est encore
cité comme une prophétie par saint Paul dans sa prédication à

Antioche. (Act. XIII, 35,37.)Il faut donc nous en tenir à

l'interprétation que le Saint-Esprit lui-même a donnée par la bouche
des apôtres. Je reconnais cependant que ce psaume exprime
également les sentiments et les espérances de David et d'autres
fidèles de l'ancienne alliance, comme aussi les sentiments et
les espérances des fidèles sous l'économie de grâce. Mais,
avant tout, nous avons ici une prophétie concernant le Messie.

M. Reuss ne voit dans ces mots, tu me feras connaître le sentier

de la vie, que l'espoir d'une prolongation de vie ici-bas,
une délivrance de tout danger. Mais nous pouvons dire avec
Calvin : « C'est se faire une trop maigre idée de la grâce de Dieu

que de dire qu'il nous fait connaître seulement quelques années

de vie. » Il s'agit évidemment de cette vie glorieuse dont le

Christ est en possession et qu'il communique à tous ses rachetés.

Voyons encore le psaume XLV, qui a obtenu une certaine
célébrité dans l'histoire de l'exégèse. Il va sans dire que M. Reuss

écarte résolument ici toute allusion au Messie, car, selon lui,
l'interprétation messianique fait trop de violence au texte. Tout
doit être entendu au sens propre, littéral ; on ne peut rien
déterminer quant au roi auquel le poëte a dû s'adresser. Il s'agit
réellement d'une noce de roi, et ce psaume ne doit son
admission dans le recueil officiel qu'à une interprétation
suggérée par le spiritualisme de l'exégèse théologique.

On peut répondre à M. Reuss que le roi dont il s'agit est

appelé « Dieu » (v. 7 et 8), et « l'éternité » est présentée comme
l'un des caractères de son règne. L'épître aux Hébreux nous

montre positivement que ce psaume se rapporte au Roi-Messie.



LE PSAUTIER DE M. REUSS 409

(I, 8, 9.) On sait d'ailleurs que dans l'Ecriture les rapports de
Dieu avec son peuple sont souvent représentés sous cette
même image de l'union conjugale. (Esa. LIV, 3; Jér. III, 1;
Math. IX, 15. Le cantique.) Aussi nous sommes forcés de
reconnaître à ce psaume un caractère prophétique et messianique.

Ce qui empêche M. Reuss d'attribuer à David le psaume XXVI,
c'est la prétendue contradiction qu'il croit y voir avec le psaume
précédent. « Voilà bien, dit-il, un poëte qui n'a rien à se reprocher

et qui se sépare des méchants, au passé comme au présent.
Et l'on veut que ce soit le même qui, au psaume précédent,
demandait si humblement pardon des fautes de sa jeunesse
De pareilles hallucinations exégétiques n'ont plus même besoin
d'être réfutées. » Il y a ici, selon lui, un cantique mis dans la
bouche de la communauté des fidèles, qui, réglant leur vie sur
les commandements de Dieu, attendent que celui-ci les
protège. Nous ferons remarquer qu'il n'y a ici de contradiction
que pour celui qui se contente d'un examen superficiel. Il est
facile de le démontrer. Que dit David dans ce psaume XXVI
Il en appelle au témoignage de Dieu touchant son intégrité ; il
allègue son attachement constant à Dieu et à sa grâce, ainsi

que son antipathie profonde pour les menteurs, les hypocrites
et les meurtriers. Il proclame son affection sincère pour le
service de Dieu, et demande de ne point partager le sort des
méchants. Il s'en remet à la miséricorde de Dieu : « Délivre-moi,
sois-moi propice! » Il exprime enfin sa résolution de persévérer
dans son espérance en l'Eternel.

Et M. Reuss ne craint pas de dire : « Nous avons ici un poëte

qui n'a rien à se reprocher ; » comment expliquer alors ces

expressions : « Délivre-moi, sois-moi propice » Il faut être
halluciné soi-même pour les mettre dans la bouche de

quelqu'un qui n'aurait rien à se reprocher. Cela vient de ce que
notre auteur n'a pas voulu reconnaître le sens évident du

v. 6 : « Je lave mes mains dans l'innocence. » 11 rapporte cette
innocence à David, tandis qu'elle se rapporte, selon nous, au
Messie. David se préparait par la repentance et par une obéissance

consciencieuse, ainsi que par l'observation des purifica-



410 P. DUPLAN

tions typiques, à offrir les sacrifices qui représentaient la grande
expiation, fondement de sa foi et de son espérance. C'est dans

ce sens seulement qu'il a pu dire : « Je lave mes mains dans
l'innocence. »

Les exemples d'exégèse superficielle et arbitraire abondent
dans le commentaire de M. Reuss ; j'aurais pu en fournir
d'autres '. L'auteur procède le plus souvent par simple affirma-

' Puisque nous cherchons des exemples, je parlerai encore du Ps. 68, ce

mont Blanc de l'exégèse, comme on l'a appelé. Il a résisté jusqu'ici à

toutes les interprétations (400), et M. B. n'a pas mieux réussi que ses

devanciers. D'autres, comme M. de Mestral, ont éclairci quelques passages,

mis en avant des conjectures ingénieuses, mais le psaume dans son
ensemble reste une énigme. Les difficultés grammaticales fourmillent;
on n'y rencontre pas moins de treize mots qu'on chercherait en vain
ailleurs. Les constructions sont peu ordinaires ; les ellipses paraissent
fréquentes. Comment M. R. entend-t-il ce psaume? Tout d'abord, il
écarte résolument l'élément prophétique, comme dans leps. 26. Ce serait,
selon lui, tout simplement un chant religieux destiné à être chanté dans
les grandes solennités du temple et n'ayant rien de commun, ni avec
l'esprit de conquête ou le bruit des batailles, ni avec la théologie ou
l'histoire du christianisme. La première strophe contiendrait une espece
d'exorde, dont le sujet serait le rapport entre Jéhova et le monde. La
puissance de Dieu est telle que ses ennemis ne peuvent lui résister. La
seconde strophe fait ressortir les bienfaits du gouvernement de Dieu à
l'égard de ses fidèles. Ensuite viennent trois tableaux : le trajet du
désert, la conquête de Canaan et la prise de possession par le Dieu
d'Israël. Puis le poëte se place au point de vue de l'actualité historique.

Il a sous les yeux une situation malheureuse, de laquelle Israël
sortira par la foi. La ruine des oppresseurs appartenant à l'avenir, le
moment actuel est consacré aux cérémonies du culte. Dieu reste avec son
peuple, le temps viendra où la gloire de son temple sera reconnue par le
monde entier. Le psaume aurait été écrit du temps des guerres d'Antiochus

III et de ses fils contre les rois macédoniens de l'Egypte. — Il est

vrai que ce psaume diffère beaucoup de ceux qui sont attribués à David,
dans le recueil. Mais ce n'est pas là une raison pour nous faire mettre en

doute la vérité de l'inscription. La divergence de style s'explique par
celle des sujets ; d'ailleurs, le ps. 18, qui est aussi attribué à David par
son inscription et par 2 Sam. XXII, offre des points de ressemblance
assez frappants avec celui qui nous occupe. Les titres des psaumes ne sont
probablement pas infaillibles, mais ce sont des renseignements précieux
dont on doit admettre l'exactitude jusqu'à preuve du contraire. Il est

vrai que le temple de Jérusalem fut bâti après la mort de David ; aussi



LE PSAUTIER DE M. REUSS 411

tion, malgré l'évidence ; qu'on examine encore l'explication du

psaume LI pour s'en convaincre. Nous ne sortons pas, avec
M. Reuss, du cadre étroit des événements et des hommes de

n'est-il pas question, dans ce psaume, au v. 30, du temple de Jérusalem,
mais du palais spirituel et céleste où Jéhovah siège dans la gloire ; il
faut donc, selon nous, rapporter les mots : de son temple au v. 29, et
traduire : Tu as fait cela pour nous de ton temple : sur Jérusalem les rois
t'apporteront des offrandes.

La pensée générale est claire : Dieu se lève, ses ennemis seront dispersés

; Dieu conduit son peuple a travers le désert, il écrase les peuples
cananéens. En conséquence, les rois lui paieront des tributs ou lui apporteront

des offrandes à Jérusalem. Donne gloire à Dieu. Mais, il y a une
foule de passages qui demeurent obscurs. L'obscurité commence surtout
avec la 4" strophe. Après avoir rappelé les grâces que Dieu fit a son

peuple dans le désert, David aborde la grâce la plus signalée : la défaite
des ennemis, la conquête de Canaan. Il s'engage alors dans le récit d'une
bataille qu'il met dans la bouche des messagers de la victoire, et qui
paraît bien confus. Il doit être question de quelque bataille décisive a la
suite de laquelle les Israélites furent établis dans le pays de Canaan.
Les chants de triomphe sont souvent mis dans la bouche des femmes.

(Ex. |XV, Jug. V.) Il est question, au v. 12, de la part que les femmes

prennent au partage du butin ; ne pourrait-on pas traduire : Celle qui a

l'habitude de garder la maison partage le butin? — Mais les v. 13 et 14

ont beaucoup occupé les interprètes. Ils sont surtout divisés au sujet
d'un mot qui termine le premier hémistiche et qui ne se retrouve que
dans un seul passage de l'Ancien Testament, Ezéch. XL, 43. Le mot che-

phataïm, que l'on a traduit par bergeries, signifie proprement: parc,
êtables ; l'expression être couché entre les étables, désigne, selon Winer,
¦une vie paisible, s'êcoulant au sein d'une grande abondance. Et ce sens
conviendrait assez bien ici. Voici ce que nous aurions alors : Quand vous
fûtes enrichis des dépouilles de vos ennemis, en paisible possession du

pays de Canaan, vous ressembliez à une colombe aux ailes d'argent, au

plumage d'or. Traduction Reuss impossible ici. (Cotnparer commentaire),
Le v. 14 a offert aussi de grandes difficultés. — Mais le dernier mot ne

peut-il être considéré comme un nom propre, celui d'une montagne au
sud de Sichern, mentionnée dans Jug. 9, 48? — M. R. traduit, l'obscurité,
mais les psaumes ont un mot plus connu pour désigner l'obscur, tselem,

tsalmavet. Il s'agit dans ce verset des rois ennemis, mis en fuite par la
puissance de Dieu, mentionnés au v. 13. Or David ne veut pas sans doute

parler d'une neige réelle tombée sur le Tsalmon, mais il a voulu dire que
le pays devint blanc comme le Tsalmon quand il y neige ; De Wette et

Tholuck pensent qu'il s'agit de la blancheur des ossements répandus
dans la campagne, tant était considérable le nombre des morts. Cette



412 P. DUPLAN

l'époque à laquelle les psaumes doivent avoir été composés.
Cela tient à ses principes exégétiques et à sa méthode, que,
pour ma part, je ne crois pas justes. Mais les discuter ici serait

explication paraît assez naturelle. Au v. 15, la montagne de Bashan est
le mont Herman au pied duquel se trouvait Khaszor, la capitale du

royaume de Iabîn et le centre de la confédération. C'est une expression

poétique bien choisie pour désigner la confédération elle-même. Le
mont Herraon est une montagne de Dieu, c'est-à-dire une montagne
excellente, remarquable, très élevée. On pourrait faire de ces deux
premiers vers des vocatifs, avec M. R. et Laus. Montagne de Dieu montagne
de Hassan etc. Mais ce n'est pas nécessaire. On a pensé que cette
montagne était Sion- Mais quoique Josné eût conquis Jérusalem, il n'y
transporta pas l'arche, ou, s'il l'y transporta a la suite de l'armée, elle
ne s'y arrêta pas. Après la pacification, elle fut déposée a Shilo. Pendant
la guerre, elle marchait avec les guerriers. 11 ne s'agit pas ici d'une
montagne particulière, mais du pays montagneux où Israël venait de

s'établir, et qui est l'image du peuple d'Israël lui-même. Nous avons ici
un défi lancé aux Cananéens. Tous vos efforts seront vains, vous ne nous
chasserez pas. D'une manière plus générale, les royaumes du monde
seront impuissants dans leurs efforts contre le royaume de Dieu.

Mais, voici encore, au verset suivant, une expression embarrassante ;

Sinaï est dans le sanctuaire, ou dans la sainteté. Que signifie cela —
M. R. traduit: Le Seigneur vint du Sinaï dans le sanctuaire, c'est une
meilleure traduction, mais elle n'éclaircit pas toutes les difficultés. Ne
pourrait-on pas voir ici une répétition de ce qui précède : Le Seigneur est au
milieu d'eux, le Dieu du Sinaï est dans son sanctuaire, c'est-à-dire au
milieu de son peuple, où il manifesta sa présence? Le v. 18, qui parle de

la victoire remportée par l'Eternel pour son peuple, est une prophétie de

l'Ascension de Jésus-Christ et de la fondation de l'Eglise chrétienne par
l'effusion du Saint-Esprit.

Venons-en pour terminer, au v. 30. L'obscurité est ici dans les détails.
On a dit que la bête des roseaux désigne l'Egypte ; la troupe de taureaux,
la Syrie. Mais le v. 31 s'oppose à cette explication, puisque de grands
seigneurs viendront précisément de l'Egypte pour adorer Dieu. L'armée
(ou la bête) des roseaux désignerait l'armée des Cananéens, qui se serait
concentrée au nord-ouest du lac Mérom, ou spécialement les troupes de

labîn, donc les états étaient situés au nord de ce lac. La troupe de

taureaux indiquerait les bandes venues de Bashan (Ps. 22) ; les veaux des peuples

seraient les diverses peuplades venues du littoral de la mer. Il s'agit
ici de victoires remportés par Dieu lui-même, à la fin de la guerre contre
les Syriens de Szoba. (2 Sam. X. — 1 Chron. XVIII.) Nous avons dit que
M. R. place ce psaume dans la période qui suivit la mort d'Alexandre ;

et, d'après lui, il exprimerait le désir que les juifs dispersés en Syrie et



LE PSAUTIER DE M. REUSS 413

trop long. Même au point de vue purement philologique, il y
aurait beaucoup à redire ; M. Reuss, qui est pourtant un
théologien de grand savoir, nous donnera-t-il mieux pour les

autres livres de l'Ancien Testament? C'est ce que l'avenir nous
apprendra.

P. Duplan,
pasteur.

en Egypte fussent bientôt réunis en Palestine pour y procéder à un
massacre général de leurs ennemis. Ceci repose sur le verset où il est dit :

Je ramènerai de Bashan, des profondeurs de la mer. M. R. sous-entend les

juifs, tandis qu'il s'agit des ennemis. Il voit aussi dans la bête des roseaux
et la troupe de taureaux l'Egypte des Ptolémées et la Syrie des Séleu-
cides à une époque où ces deux puissances étaient cn guerre, sous Antiochus

111 et Ptolémée IV, et sous leurs fils. Il a construit son interprétation

sur les jiassages les plus obscurs et sur les expressions dont le sens
est le moins assuré.

Quant à l'époque de la composition do ce psaume, on peut la placer
avec Hengstenberg, à la fin de la guerre contre les Ammonites et los

Syriens, au moment où l'arche était ramenée à Jérusalem.


	Le psautier de M. Reuss

