
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 9 (1876)

Artikel: La science et la foi

Autor: DuBois, H.-F.-E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379205

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379205
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA SCIENCE ET LA FOI

Y a-t-il incompatibilité entre la science et la foi, tellement

que l'une doive finir par se substituer à l'autre, ou existe-t-il
entre elles une conciliation possible

Voilà une question bien vieille, mais qui n'a pas cessé d'être
actuelle, et qui, en présence des prétentions d'une certaine
science et de l'étroitesse d'une certaine foi, mérite aujourd'hui
plus que jamais de faire l'objet d'une sérieuse étude. Le
problème est résolu souvent, quoique sur deux voies fort
différentes, dans un sens qui exclut tout rapport entre les deux
termes en présence.

Les uns ont dit : la science et la foi ont chacune leurs droits,
mais elles n'ont point à se vérifier ni à se contrôler l'une
l'autre; ce qui est vérité pour l'une peut être erreur pour
l'autre et vice versa, sans que pour cela aucune d'elle ait cessé

d'avoir raison. Poursuivie d'une manière conséquente, cette
thèse va droit au scepticisme, c'est-à-dire à la négation de la
possibilité d'une connaissance quelconque de la vérité. En
effet, si la vérité existe, il ne saurait y en avoir qu'une seule,
et s'il y en a plusieurs, ce n'est plus la vérité, ou du moins
nous ne pouvons plus la connaître. Par là même aussi, la
science et la foi n'ont plus de valeur comme sources de

connaissance, et il ne reste plus qu'à plier bagage. Mais c'est un
moyen par trop commode de se débarrasser d'une question
importune. En tous cas il vaut la peine d'examiner de près
le problème, au lieu de s'en défaire par un procédé qui, avec
l'apparence de faire droit à chacun, aboutit en réalité à une fin
de non-recevoir.

D'autre part, on a posé l'incompatibilité absolue entre la
science et la foi, tantôt au profit de l'une, tantôt dans le but
de favoriser l'autre. Les uns redoutent ou affectent de mépriser



LA SCIENCE ET LA FOI 389

le travail de la pensée. Les progrès de la science, qui n'a pas
toujours su, il faut bien l'avouer, se garder de la présomption
ou échapper aux tentations de la vanité, leur paraissent
dangereux, sa puissance naissante les effraie, et ceux qui s'en

réjouissent leur semblent entachés d'erreur et gravement
suspects de rationalisme. Les autres proclament d'avance la
victoire de la science sur la foi. L'ère des religions, disent-ils,
touche à sa fin ; elles étaient ce qu'il fallait à l'imagination de

peuples encore enfants, mais aux hommes faits sied autre
chose ; à eux il faut la certitude de la science, l'évidence du
raisonnement, il faut surtout des connaissances positives, et

bientôt la pleine lumière du savoir aura remplacé le clair-obscur

de la foi.
On dirait des adversaires séparés par un abîme; ils le pensent

sans doute eux-mêmes. En réalité, ils sont bien plus
rapprochés qu'ils ne le paraissent et qu'ils ne le croient, car ils
partent d'un même principe, seulement ils l'appliquent
différemment. Ce point de départ commun, c'est l'affirmation qu'il
y a nécessairement opposition entre la science et la foi. Et au
fait, si elles ne sont, comme on se les représente souvent, que
deux manières différentes de connaître les mêmes choses, deux

procédés différents qui, appliqués au même objet, conduisent
à des résultats contradictoires, il est évident qu'il n'y a entre
elles pas de conciliation possible; l'un de ces procédés est bon,
l'autre est mauvais ou tout au moins imparfait et insuffisant, et
il faudra bien que l'un finisse par tuer l'autre. Mais partir de

telles prémisses pour arriver à de telles conclusions, c'est
affirmer ce qu'il faudrait d'abord prouver. C'est trancher
d'avance et par un décret sommaire la question qu'il fallait
auparavant examiner.

Qu'est-ce que la science? — La connaissance des choses, et,
à prendre le mot dans son sens le plus général et le plus élevé,
l'ensemble des connaissances des choses. Mais comment
s'acquiert cette connaissance? Le sujet pensant la trouve-t-il en

lui-même a priori, par le seul travail de la dialectique, ou

pour l'acquérir doit-il auparavant posséder les choses et partir
de l'expérience En d'autres termes, la science fait-elle œuvre



390 H.-F.-E. DUBOIS

d'invention ou de découverte, crée-t-elle ou se borne-t-elle à

reconnaître et à comprendre ce qui est? Elle crée, a-t-on dit.
Que l'esprit humain se replie sur lui-même, qu'il considère et
analyse les lois delà pensée, et il aura formulé en même temps
les lois de l'être, il aura conquis la vérité et la connaissance
des choses sans avoir besoin de la chercher dans les faits et
d'étudier ceux-ci avec un pénible labeur. Ce qui est, c'est ce

qui doit être, et ce qui doit être, c'est ce qui est conforme aux
lois de l'esprit. Telle est la thèse de Hegel et de son école. La

logique, qui est la science des opérations de l'esprit, est dans

cette donnée la science par excellence, car elle est en même

temps la science des choses. Il est certain qu'il y a un rapport
entre les lois de la pensée et la nature des choses, autrement
toute connaissance serait impossible. Seulement, le philosophe
n'avait nul droit de conclure de ce rapport à l'identité entre
ces lois d'une part et cette nature de l'autre, et de dire : il
n'existe que la logique et les lois de la logique. En se repliant
sur elle-même, la pensée ne trouvera jamais que les lois de la
pensée, et identifier ces lois avec la réalité, c'est prendre la
forme pour le fond, l'instrument pour l'objet sur lequel il
s'agit d'opérer ; c'est commettre la même faute que l'enfant,
qui, voyant dans un miroir sa propre image, la prend pour un
camarade et lui propose de jouer avec lui.

Ainsi, pour que la pensée travaille sur autre chose que sur
ses propres lois, et pour que le résultat de ce travail ne soit

pas seulement une stérile contemplation d'elle-même, il faut

que cette autre chose lui soit donnée, il faut qu'elle s'applique
à des faits qui deviennent l'objet du travail de l'esprit par
l'expérience que nous en faisons, c'est-à-dire par notre contact
immédiat avec eux.

Ce sera toujours, malgré bien des misères, l'honneur du
positivisme d'avoir ramené la science des abstractions dans

lesquelles elle se perdait, comme Narcisse, en considérant sa

propre image, aux faits, et d'avoir nettement établi qu'il n'y a

de savoir vraiment digne de ce nom que celui qui repose sur
l'expérience. Seulement la philosophie positive a commis une
double faute. Elle a restreint le rôle de l'expérience à l'expé-



LA SCIENCE ET LA FOI 391

rience sensible, comme s'il n'y avait pas d'autre mode que les

sens d'entrer en contact avec la réalité, et ainsi elle s'est
condamnée à une incurable indigence. De plus, elle a eu le tort
non moins grave de borner la science à la description des faits
d'expérience, en lui interdisant de les expliquer, c'est-à-dire
de remonter à leur cause. Or c'est mutiler l'esprit humain, qui
jamais ne se laissera enlever le droit de chercher à comprendre
ce qu'il a reconnu.

Ces réserves faites, et elles sont importantes, nous disons
aussi : la science a pour objet les faits, qu'il s'agisse des faits
de l'ordre matériel ou de ceux de l'ordre spirituel. Partant de

l'expérience, qui les lui donne, elle a pour tâche de les constater
en les distinguant soigneusement des apparences; de les définir

en établissant leur nature propre et les rapports qui les
réunissent les uns aux autres; de les expliquer enfin, en
déterminant les lois qui les régissent et la raison d'être de leur
apparition et de leur succession. Alors seulement nous avons
compris. Or, dans tout ce travail, l'homme de science n'a et
ne doit avoir qu'une seule préoccupation : rester vraiment
fidèle aux faits, c'est-à-dire à ce qui est, les considérer en eux-
mêmes sans parti pris et sans prévention d'aucune sorte, et
les expliquer enfin d'une manière qui ne les dénature pas.
Toutes les fois que la science, infidèle à ce principe, obéit à un
parti ou part d'un système conçu d'avance, avec lequel on
cherche à faire cadrer les faits comme on peut, elle ne mérite
plus son nom, car elle manque à son premier devoir. Et pourtant

c'est là ce qui arrive sans cesse. Le système est fait : c'est
le lit de Procuste, et on arrange les réalités d'après le système.
Ce que nous disons de la science, à la prendre d'une manière
générale et abstraite, se vérifie à l'endroit de chaque science

en particulier. A peine est-il besoin de le montrer pour les
sciences exactes et naturelles, bien que trop souvent, même
dans ce domaine, on cède à la tentation de faire de la science
à l'appui de telle ou telle doctrine, peut-être de tel ou tel
préjugé, secret ou avoué, qui compromet toute l'œuvre. Cela est
vrai tout autant de la philosophie, où l'esprit de système s'est
donné tant de fois libre carrière, mais qui, à son tour, n'est



392 H.-F.-E. DUBOIS

vraiment une science que quand elle part des faits. Cela n'est
pas moins vrai de la théologie : elle aussi a pour tâche de

s'attacher aux faits d'expérience intime qui constituent la vie
religieuse, et aux faits extérieurs qui correspondent à ceux-ci ; de
les reconnaître pour ce qu'ils sont, de les définir et de les

expliquer. Faites de la théologie au nom d'un certain parti
religieux ou philosophique, d'un certain système, d'une certaine
formule, vous aurez un plaidoyer ou une philippique, et le
plaidoyer pourra être fort habile ou la philippique très
éloquente, mais vous n'aurez pas fait de la science. Quand
D.-F. Strauss, par exemple, commence par affirmer qu'il est

impossible que l'idéal se réalise dans un individu, et reconstruit

l'histoire d'après cette proposition qu'il établit comme un
axiome, il ne fait point, malgré toute la sagacité de son esprit
et la richesse de son érudition, une œuvre vraiment scientifique.

Il en est exactement de même quand une théologie tout
opposée part du principe que toutes les propositions enseignées

par l'église sont indiscutables, dussent-elles être contraires à

l'histoire. Tant il est vrai que les opinions les plus opposées
sont souvent plus voisines les unes des autres qu'il ne le
semble.

Non, la science, la vraie science, n'a pas de parti pris à

défendre, pas de thèse préconçue à soutenir, pas plus qu'elle n'a
de garanties préalables à réclamer en dehors de la bonne foi
de ceux qui s'y livrent. Elle n'a qu'un but à poursuivre, ou

pour mieux dire, elle n'a qu'un seul devoir à accomplir : montrer

ce qui est ; mais pour cela il faut qu'elle puisse se mouvoir
sans entrave, sans contrainte, sans formule qui la lie d'avance.
C'est dire que nous devons revendiquer pour la science, et

pour la science théologique comme pour toute autre, la liberté
la plus absolue, une liberté qui ne connaît d'autre règle que
les faits, d'autre souveraine que la vérité. Je ne dis pas la
vérité telle que l'ont imaginée ceux-ci ou ceux-là, telle que l'a
représentée telle secte ou tel concile, mais la vérité telle qu'elle
est en réalité. Ce n'est qu'à ce titre que la science théologique
conquerra la confiance et le respect auxquels elle a droit et

qu'elle a trop souvent perdus par sa faute. Si un grand nombre



LA SCIENCE ET LA FOI 393

des hommes qui pensent nourrissent à son égard une invincible

méfiance, c'est que, sous couleur d'être une science, elle
a été l'instrument d'un parti, c'est que, en voulant se donner
l'air de ne poursuivre que la vérité, on s'est servi d'elle, on
s'en sert sans cesse pour défendre un système.

Mais avec cette liberté que devient la foi Je réponds :

si la foi a peur de la liberté, s'il lui faut pour subsister des

restrictions, des garanties humaines, des formules imposées,
elle est bien faible, .le vais plus loin et je dis : elle ne possède

pas la vérité.
Qu'est-ce, en effet, que la foi? Pour l'ordinaire on la définit :

une croyance ou un ensemble de croyances. C'est, dit-on,
l'adhésion ou la soumission de l'intelligence à certaines
propositions tenues pour indiscutables. Telle est la définition que
donne le dictionnaire, c'est aussi, je crois, à peu de chose

près, celle de plus d'un catéchisme. A ce compte, il est
évident qu'il n'y a pas de conciliation possible entre elle et la
science telle que nous l'avons caractérisée, celle-ci prétendant
au droit — qu'elle possède d'ailleurs — de discuter ces propositions

et de les vérifier suivant les faits, celle-là maintenant
les susdites propositions et affirmant que, sous peine d'être un
mécréant, on n'ose ni les mettre en question, ni même les
examiner de trop près.

Mais cette définition de la foi a beau être usuelle, elle n'en
est pas plus juste pour cela. Elle l'est si peu qu'elle ne rend
pas même compte des termes employés. Le mot lui-même, en

effet, signifie non point une croyance, mais une confiance, c'est-
à-dire, non pas l'adhésion de l'intelligence à certaines formules,
mais le don du cœur à certaine personne. Puis il y a plus ; dans

l'objet qui nous occupe, il ne s'agit pas d'une persuasion
quelconque ayant pour objet tant seulement, sur la foi de

renseignements qu'on j uge véridiques, tel ou tel fait historique comme
l'existence d'Alexandre le Grand ou celle de Napoléon Ier. Nous

avons affaire ici à un phénomène d'un tout autre ordre, à la foi
religieuse. Pour comprendre ce qu'elle est, il faut donc avant
tout s'entendre sur ce qu'est la religion, il faut avoir reconnu
où elle a son siège en l'homme et en quoi elle consiste propre-



394 H.-F.-E. DUBOIS

ment. Or, la religion n'est pas un savoir, bien que, dans
certaines de ses formes, elle ait donné naissance à un puissant
mouvement de la pensée, et que toute religion soit nécessairement

accompagnée d'une certaine connaissance de son objet.
Car, si elle était un savoir, elle croîtrait ou diminuerait dans

l'individu en proportion des connaissances religieuses et les

plus instruits dans ces matières seraient aussi les plus pieux.
Or l'expérience de tous les jours nous convainc qu'il n'en est

pas toujours ainsi, tant s'en faut, qu'il y a parfois, au contraire,
un sens religieux très développé là où les connaissances

religieuses sont très défectueuses et vice versa.
La religion n'est pas davantage dans son essence un acte de

la volonté bien qu'elle puisse devenir pour la volonté le plus
puissant des mobiles ; car, loin de se présenter comme le fait
d'une libre décision, elle s'impose à la nature humaine comme
un besoin, et, de plus, elle trouve son expression dans des

actes très divers, parfois absolument opposés. La religion du
chrétien lui apprend à élever des asiles pour toutes les misères,
à aimer ses frères et à pardonner à ses ennemis. La religion de

nos pères leur enseignait que l'on honore les dieux en leur
offrant le sanglant sacrifice des captifs égorgés au pied des

autels, et, dans les îles de l'Océanie, les mères pensent se

rendre la divinité favorable en lui immolant leurs enfants, et

en suspendant leurs cadavres aux piliers des temples
Mais si la religion n'est ni un savoir ni un acte de la volonté,

si elle s'impose comme un besoin à tout être humain, c'est

qu'elle a à sa base un sentiment, sentiment instinctif, absolument

primitif, celui de la dépendance où nous sommes d'un
être infiniment plus grand que nous, que nous nommons Dieu.
Ce sentiment a pu, dans certains cas, s'allier aux idées les

plus fausses, il a pu se traduire parfois par les actes les plus
odieux, là où il n'a pas été accompagné d'une connaissance
véritable de Dieu, là où a manqué, disons le mot, la révélation
historique. Il ne se retrouve pas moins à la base de toutes les

religions comme ce qui fait le fond de la vie religieuse dans

l'homme.
Cependant il faut aller plus loin. Ce sentiment lui-même n'est



LA SCIENCE ET LA FOI 395

que l'impression et comme le reflet d'un fait plus intime, d'une
relation réelle avec cette puissance dont nous dépendons, et,
si j'ose ainsi dire, du contact secret de la créature avec Dieu.
Il est l'expérience que tout homme fait de Dieu. Or cette
expérience peut demeurer involontaire et jusqu'à un certain point
inconsciente; elle peut être mal interprétée et son objet peut
être défiguré par le fait de l'ignorance ou de la corruption
humaine. C'est ce qui a lieu dans le paganisme, où le sentiment
religieux existe à l'état instinctif, mais où il s'égare et se méprend
sur son objet. Ou bien cette même expérience, en vertu de

conditions historiques toutes spéciales, — conditions qui, pour le
chrétien, sont réalisées dans la personne et dans l'œuvre du
Christ, — peut être accompagnée de la connaissance de son

objet et de la volonté de s'unir à lui, et le sentiment instinctif
s'élève alors à une puissance supérieure et devient un acte
moral. Tel est le caractère de la foi au sens chrélien du mot.
La foi n'est donc ni un simple savoir, bien qu'elle implique un
certain savoir, ni un simple mouvement de l'âme, bien qu'elle
soit accompagnée de tels mouvements ; elle est un fait, celui de

l'union réelle de la créature avec le créateur, de l'homme avec
Dieu tel qu'il s'est donné à l'humanité en Jésus-Christ, un fait
d'expérience intime que nulle démonstration ne peut créer,
que nulle persuasion intellectuelle ne peut remplacer, mais
aussi dont nul raisonnement ne peut faire qu'il ne soit pas, pas
plus qu'on n'éteindrait la lumière du jour en prouvant qu'elle
n'existe pas, ou qu'on ne supprimerait la douleur en démontrant

qu'elle n'est qu'un nom. C'est dire que la foi possède une
certitude que rien ne peut lui enlever, la certitude des choses

vues et entendues, une certitude qui est entièrement indépendante

des déductions ou des résultats de la science et absolument

élevée au-dessus d'elles. Et voilà pourquoi il y a des

hommes d'une foi réelle parmi ceux dont le savoir est fort
chétif, comme il y en a aussi, grâce à Dieu, parmi ceux qui
cultivent la science le plus sérieusement et qui réclament pour
la pensée la liberté la plus entière.

Jusqu'ici nous avons cherché à déterminer la nature propre
de la science et celle de la foi et nous avons reconnu que



396 H.-F.-E. DUBOIS

chacune d'elles a un rôle parfaitement distinct de l'autre. Dans

l'une nous avons vu l'œuvre de la réflexion qui s'applique,
pour les comprendre, aux faits que lui révèle l'expérience.
Dans l'autre nous avons reconnu un de ces faits, celui de la
communion de l'homme avec Dieu. C'était statuer leur
indépendance réciproque, puisque chacune d'elles a un domaine

qui est le sien et où elle est maîtresse. C'était en même temps
indiquer déjà les rapports qui existent entre elles.

La foi n'est pas une autre méthode que la science, méthode

plus imparfaite ou meilleure, pour parvenir à certaines
connaissances. La science ne peut pas davantage prétendre à

remplacer ou à supplanter la foi. La foi est un fait, dont il faut que
\a science, sous peine de manquer à sa mission, tienne compte,
et la science est l'explication du fait, explication dans laquelle
elle n'a à observer d'autre règle que de se conformer aux
données de l'expérience, c'est-à-dire d'exprimer ce qui est.

La foi est ainsi l'objet de la science et le plus élevé de ses

objets ; mais un objet qui, comme tout autre fait, conserve
toujours sa valeur propre et sa réalité quand même l'explication

qu'on en donne serait insuffisante ou manquée. Que les

hommes de foi ne s'effraient donc pas des progrès ou des

hardiesses de la science ; elle pourra renverser la foi de tradition
ou d'autorité, c'est-à-dire celle qui n'est au fond qu'un
préjugé favorable et non pas une vivante réalité ; mais elle ne
renversera jamais celle qui est le fruit d'une expérience intime et

d'une véritable communion avec Dieu, pas plus que les progrès
de l'astronomie ou ses erreurs n'arrêteront le soleil dans sa

course, ou ne l'empêcheront de répandre dans l'espace la

clarté, la chaleur et la vie. Bien plus, que les hommes de foi se

réjouissent des progrès de la science, car dans cette lutte pour
comprendre la vérité, la vérité paraît toujours plus belle et

plus grande et chaque effort de la pensée qui la cherche tourne
en fin de compte à sa gloire.

Mais aussi que les hommes de science ne méprisent pas la foi
sous prétexte qu'elle n'est l'apanage que des ignorants et des

petits. Elle est un fait devant lequel ils doivent s'incliner aussi

bien que devant les phénomènes de la nature ou les faits de



LA SCIENCE ET LA FOI 397

l'histoire, un fait qu'ils n'ont nul droit de nier, mais qu'ils ont
au contraire le devoir d'expliquer et de comprendre. Seulement

qu'ils nous laissent leur dire que, pour le comprendre
dans toute sa vérité, ce n'est pas assez de l'avoir étudié chez

autrui, et qu'il faut en avoir fait soi-même l'expérience.
Ce qui est vrai des rapports de la foi et de la science, à les

prendre d'une manière toute générale, s'applique très spécialement

aux rapports de la théologie avec la foi. La science théo-

logique n'est autre chose que l'expression raisonnée et l'explication

du fait chrétien. Ce fait, précisément parce qu'il est un
fait d'expérience, demeure indépendant de l'explication qu'on
en donne, et celle-ci est d'autant meilleure qu'elle est plus
conforme aux données sur lequelles elle travaille, d'autant plus
mauvaise qu'elle s'en éloigne davantage. La foi n'a donc nul
besoin de la théologie pour naître, pour exister et se développer,

tout comme la nature a pris naissance longtemps avant

qu'il y eût des naturalistes pour l'observer, et continuerait à

vivre sans s'émouvoir, quand même ils viendraient tous à

disparaître. On peut se passer de la théologie et des théologiens,
tout comme on pourrait se passer à la rigueur des savants de

toute sorte ; elle n'est pas une nécessité de la vie, mais elle
est un besoin de l'esprit qui pense. Son rôle n'est point de

produire la foi, comme on le prétend quelquefois ; la vie seule

peut faire naître la vie. Il est encore moins de la remplacer,
comme les théologiens sont enclins à le croire. Il est de lui
donner une pleine conscience d'elle-même, de rendre saisis-
sable pour la pensée le contenu de la foi et de montrer ainsi

que ce contenu répond aux besoins de l'intelligence aussi bien

qu'à ceux de la conscience et du cœur. A ce titre sa tâche est

déjà assez belle.
Mais ce rôle de la théologie ne la rend-il pas dangereuse, du

moins lorsqu'elle est absolument libre Ne l'a-t-on pas vue
parfois attaquer, détruire la foi*, et, à ce compte, ne devrait-elle

pas être soumise à un contrôle, entourée de garanties qui
rendent la chose impossible? Je ne sais trop où l'on trouverait ces

garanties pour qu'elles fussent efficaces, car la pensée ne
s'emprisonne pas, et ni synodes, ni confessions de foi n'ont jamais



398 H.-F.-E. DUBOIS

réussi à l'enfermer dans leurs cadres. Mais je vais plus loin.
La foi qu'une certaine théologie a pu renverser n'était pas la
la foi, celle qui est un fait, celle qui repose sur l'expérience du

croyant. Celle-là nul système ne la détruira, car aucun système
ne peut détruire ce qui est, et faire que l'expérience faite n'ait
pas eu lieu. D'autre part, une science qui ne tient pas compte
des faits ou qui les dénature n'a pas une longue vie à attendre.
Elle peut séduire un moment par le charme de la nouveauté
ou par l'habileté des déductions, elle ne dure pas, car la réalité
a bientôt raison des théories. Si ceux qui cultivent cette science
sont sincères, ils devront s'incliner devant elle tôt ou tard et
lui donner de nouveau la place qui lui appartient. S'ils ne le
font pas, leur œuvre n'est plus de la science, c'est de la
fantaisie, et ses jours sont comptés. Puis, il faut le reconnaître
franchement, la vraie science—et la science théologique comme
toute autre, plus que toute autre peut-être, — n'avance, ne

progresse, ne se développe que par la lutte, par la libre et franche
discussion des opinions diverses. Supprimez celle-ci, vous
aurez du même coup supprimé la science théologique elle-
même et compromis la vérité, car les hommes de cœur se

méfient d'une vérité qui a peur de la liberté et ils ont raison. Voilà
pourquoi la religion n'a rien à redouter d'une théologie
parfaitement libre dans ses allures, comme elle n'a absolument
rien à gagner à mettre à la pensée des entraves d'aucun genre.
Au contraire, « le vrai christianisme, » a dit excellemment
un homme auquel celui qui écrit ces lignes est heureux d'offrir
ici le.faible hommage d'une reconnaissance qui ne s'éteindra

qu'avec la vie, « le vrai christianisme est inséparable de la

liberté de penser ; quand il ne la trouve pas, il sait la prendre,
quand il prévaut, il l'amène avec lui... Le vrai christianisme
appelle irrésistiblement la liberté de manifester sa pensée, car
s'il a contre lui l'autorité, il en bravera les interdictions pour
chercher à sauver les âmes, s'il en dispose il ne voudra ni d'une
adhésion hypocrite, ni d'un silence forcé qui l'empêcheraient de

reconnaître ceux qui ont avant tout besoin de sa prédication1. »

1 Ch. Keorétan, La raison et le christianisme, pag. 284.



LA SCIENCE ET LA FOI 399

Nous comprenons qu'on craigne la liberté dans ces matières,

qu'on impose à la science certaines restrictions, certaines
limites qu'elle ne doit pas dépasser, certaines formules en
dehors desquelles elle ne doit pas se mouvoir; nous comprenons
qu'on veuille entourer la foi de certaines garanties extérieures,
soit qu'on les cherche dans l'autorité de la tradition, soit qu'on
pense les trouver dans les décrets d'une assemblée délibérante,

quand on n'est pas bien sûr que la foi soit chose réelle,
quand on l'envisage comme une opinion, opinion digne de

tout respect et fort probable sans doute, mais qui, après tout,
pourrait bien finir par être réfutée et mise de côté. Mais si la
foi est une vie — et elle l'est, — si la foi est une réalité —
et elle l'est, — pourquoi ces craintes Non-seulement elles

sont inutiles, mais elles sont injurieuses pour la vérité. Car la
vérité n'est jamais en péril, et n'a pas besoin que les institutions

humaines la protègent. Ce sont les hommes, c'est nous

qui avons besoin d'elle, besoin de l'embrasser et de la posséder.

Elle vit, elle dure, elle triomphe par elle-même, par cela

seul qu'elle est la vérité, tandis que l'erreur est destinée à

périr. L'avenir est à la vérité. Voilà pourquoi la foi, qui est un
fait, une réalité, n'a rien à craindre de la science qui, quelles

que puissent être ses variations ou ses erreurs, finira par
reconnaître la réalité et lui rendre hommage. Ces deux puissances

peuvent être momentanément en désaccord sous l'empire de

bien des causes diverses, elles n'en sont pas moins faites pour
s'entendre et pour s'unir, comme le fait et l'idée, comme la
volonté et la pensée. Et la foi, pas plus que la science, n'a rien
à craindre, elle a tout à gagner de la liberté.

H.-F.-E. DuBois.


	La science et la foi

