
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 9 (1876)

Artikel: Les conditions et la notion du surnaturel : au point de vue du théisme

Autor: Chapuis, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379203

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379203
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LES

CONDITIONS ET LA NOTION DU SURNATUREL

AU POINT DE VUE DU THÉISME '

On a beaucoup et fort bien écrit sur le surnaturel. On l'a
attaqué avec habileté, parfois avec violence au nom du
panthéisme et du déisme, on l'a défendu avec vigueur au nom du

principe théiste. Sans sortir de la théologie française, il suffirait
de citer ici l'excellent travail de M. Godet sur les miracles de

Jésus-Christ* et la brillante apologie du surnaturel de M. de

Pressensé dans sa Vie de Jésus. Et cependant le débat est loin
d'être terminé. L'opuscule de M. Charles Dollfus3 et la réponse
de M. le professeur F. Rambert " viennent encore d'y apporter
de nouveaux éléments. Pourrait-on s'étonner de la chose, si
l'on songe que c'est là au fond la grande question de la théologie

moderne? De sa solution dépend en grande partie l'issue
de la crise que nous traversons actuellement ; car selon qu'on
affirme ou que l'on nie le surnaturel, les conceptions
fondamentales du christianisme sont totalement changées.

Ce sont ces considérations qui m'ont en grande partie
décidé à entreprendre cette étude, non que je veuille traiter le
sujet sous toutes ses faces, cela n'est point nécessaire, je
voudrais seulement relever un ou deux points qui me paraissent
en général trop négligés dans ce difficile problème. En effet,
quand l'on a traité la question du surnaturel, on l'a fait surtout

1 Ce travail a été lu dans la séance du 9 juin 1875 de la Société vaudoise
de théologie.

- Les miracles de Jésus-Christ. — Neuchâtel, 1867.
3 Loi et miracle. Lettre au P. Hyacinthe. — Genève, 1875.
* Le miracle. Réponse à la brochure de M. Ch. Dollfus. —

Lausanne, 1S75.

THÉOL. ET PHIL. 1876. 21



322 LES conditions et la notion du surnaturel

au point de vue apologétique. On a cherché à établir la place
des miracles dans l'œuvre du Christ ; on s'est efforcé de montrer

que ceux-ci ne contredisent point les lois naturelles. Mais

presque toujours on a oublié de placer la question dans son

vrai centre, de lui donner sa véritable place dans le système
théiste en la ramenant à l'étude des rapports qui unissent
Dieu et le monde. C'est là ce que nous voudrions avant tout
chercher dans notre travail, comme l'indique du reste le titre
que nous avons choisi.

D'emblée, nous écartons les systèmes qui logiquement
doivent nier le surnaturel. Comme le dit très bien R. Rothe : « Si

Spinoza nie le miracle, cela découle directement de ses
notions de Dieu et du monde. Aussi s'étonne-t-on avec raison de

ce qu'il se soit cru obligé de prouver sa négation par une
longue argumentation '. »

On s'est dans le temps fort agréablement moqué du docteur
Strauss qui, a priori, rejetait tout fait surnaturel de l'histoire
évangélique. On avait tort. Ce savant eût été d'une étrange
inconséquence en admettant le miracle, puisque, pour lui,
toute causalité, quelle qu'elle soit, est immanente à la nature
et que cette cause première que nous appelons Dieu n'existe

pas comme telle, à son point de vue.
Schleiermacher est poussé au même résultat moins encore

par sa tendance panthéiste que par son déterminisme
accentué : « Quand, dit-il, ce qui devait se produire par
l'ensemble des causes finies ne se produit pas, un effet est
empêché et cela non pas sous l'influence d'autres causes finies
qui agiraient d'une manière contraire aux premières et dans
l'ensemble des causes naturelles, mais malgré toutes les causes

qui devraient légitimement concourir à la production de ce
phénomène. Ainsi donc tout ce qui, dans le cours ordinaire des

1 R. Bothe. Zur Dogmatil;. Stud, und .Kritiken, 1858, pag. 20. — Ce
travail a ensuite été publié à part. Nous citons d'après les Stud, und
Kritiken. Un compte-rendu très exact et très détaillé de cette étude, dû à la
plume de M. Astié, se trouve dans la Revue de théologie et de philosophie
(Compte-rendu), sous le titre de Programme de la dogmatique protestante,
au XIXe siècle. — Année 1871, pag. 557-656.



les conditions et la notion du surnaturel 323

choses, contribuerait à un certain effet, est en quelque sorte
anéanti et au lieu de placer, comme on le veut, un seul fait
surnaturel dans l'ensemble des phénomènes naturels, on
écarte complètement l'idée de nature. Positivement parlant, il
faut donc que quelque chose se produise qui n'est pas à expliquer

parles causes finies. Mais tandis que ce fait entre désormais

comme élément actif dans l'ensemble des causes
naturelles, à l'avenir l'ensemble des choses sera autre que si ce

miracle particulier n'avait pas eu lieu et chaque miracle ne fait
pas seulement disparaître pour la suite tout l'ensemble de

l'ordre primitif, mais chaque miracle subséquent anéantit les

précédents en tant que ceux-ci sont déjà entrés clans le
nombre des causes effectives1. » Dans ses Discours sur la
religion, l'illustre théologien donne, il est vrai, quelques éclaircissements

sur son point de vue. Il parle même du miracle ; mais

en définitive, il ne le considère qu'au point de vue de la
conscience religieuse sans lui attribuer une réalité objective. On

ne saurait mieux dire, il faut l'avouer, au point de vue d'un
déterminisme qui considère le développement du monde

comme la déduction logique d'une formule mathématique.
Certainement le surnaturel, s'il existait, serait, dans cette
conception, une perturbation amenée par Dieu lui-même dans le

mécanisme universel. Jadis, si je ne me trompe, on parlait
bien du surnaturel dans ce sens; mais Schleiermacher a trop
de logique, trop d'esprit philosophique pour accepter une
énormité pareille, qui, du reste, est dès longtemps
abandonnée.

Si, en effet, le surnaturel était en opposition directe avec la

marche ordinaire des choses, les déistes auraient raison de le

considérer comme une atteinte portée à l'immutabilité, à la sainteté

même de Dieu et par conséquent comme une impossibilité.
Mais le déisme se rend coupable d'une contradiction manifeste

en statuant à la fois un Dieu personnel et libre et l'incapacité
de cet être à agir dans le monde autrement que selon certaines
lois qu'il doit s'être fixées et que nous sommes sans cloute

sensés connaître. Nous disons avec Calvin : « De faire un Dieu

1 Schleiermacher. Der christliche Glaube. J, pag. 200.



324 LES CONDITIONS ET LA NOTION DU SURNATUREL

créateur temporel et de petite durée, qui eust seulement pour
un coup accomply son ouvrage, ce serait une chose froide et
maigre1. » Tandis que le panthéisme et le déterminisme sont
conséquents dans leur négation, le déisme ne peut échapper
à une grossière faute de logique. Du reste, ce système a déjà
été mille fois réfuté. Nous ne nous y arrêterons pas davantage
qu'à « ce panthéisme purement négateur, comme l'appelle
M. Renouvier, dont la méthode convenable paraît être l'empirisme

absolu qui ne croit qu'aux faits 2. »

De tous les grands systèmes qui de nos jours se partagent la
domination des esprits, le théisme seul, à mon sens, peut et
doit poser en fait la possibilité du surnaturel. La notion ne
subsiste que pour lui. Admettant un Dieu à la fois absolu,
libre et personnel, il prétend que cet être divin, ainsi déterminé,

peut à chaque instant exercer son activité dans le
monde. Mais cette action libre que dans certains cas donnés

nous appelons surnaturel suppose une position particulière de

Dieu vis-à-vis du monde. Ce sont ces rapports entre la causalité

suprême et le monde fini que nous allons d'abord
examiner, car de là dépend la notion du surnaturel. Ce sont les

conditions qui nous amènent à nier où à affirmer sa possibilité.
Dans son traité Zur Dogmatik ', cité plus haut, Rothe parle

de trois principes particuliers, de trois prémisses, si l'on veut,
que réclame absolument la notion du surnaturel : une
indépendance relative du monde vis-à-vis de Dieu tout d'abord,
puis une réelle distinction ou même une séparation entre la
causalité divine et la causalité contingente (creat-ït-rliche Causa-

litœt), enfin comme conséquence de ce dernier fait une sphère
d'action pour la liberté de Dieu d'un côté et celle de la créature
personnelle de l'autre.

Examinons ces différentes conditions posées au surnaturel.
Et d'abord est-il possible de statuer une indépendance rela-

1 Calvin. Institution chrétienne. Liv. I, chap. 16, pag. 96 de l'édition de

Paris, 1859.

- Critique philosophique de MM. JRenouvier et Pillon. — Année 1875j

N° o, pag. 36.
'" Studien und Kritiken, 185S, pag. 27.



LES CONDITIONS ET LA NOTION DU SURNATUREL 325

tive du monde vis-à-vis de Dieu, quand avec Rothe on soutient

également la dépendance absolue. Il nous dit bien qu'il n'y a

pas contradiction entre ces deux affirmations opposées; mais

nulle part, dans ses ouvrages, il ne s'en explique, que je
sache. Il veut dire sans doute que pour qu'il y ait un surnaturel,

il faut une nature et des lois qui la régissent; cette
affirmation est-elle exacte, est-elle nécessaire pour établir la
notion du miracle? Considérons la dépendance du monde vis-à-
vis de Dieu d'un côté dans le domaine de la nature, de l'autre
dans la sphère morale. Ce sera répondre à la question.

Dans le premier, la dépendance est absolue clans le sens le

plus complet de ce terme. La nécessité y règne en maître et il
n'est pas au pouvoir de l'homme de rien changer à cet ordre
fondamental. Tout se passe selon des lois invariables de leur
nature ou qui nous paraissent telles. Chaque année la terre
décrit son ellipse autour du soleil; les végétaux croissent, se

développent sous l'influence de l'humidité, de la chaleur et de

la lumière. Arrivée à un certain degré de densité, l'eau revêt
nécessairement la forme solide. Changez les conditions
établies et le monde tel qu'il est n'existera plus, ne pourra plus
exister. Nous constatons tous les jours qu'une cause donnée

produit invariablement un effet donné et nous en concluons
à l'immutabilité des phénomènes. Nous observons entre les

choses des rapports constants et ce sont ces rapports que nous
appelons des lois. Mais celles - ci n'existent pas en elles-
mêmes d'une manière indépendante les unes des autres. Au
contraire, ramenées à l'unité, elles ne nous apparaissent plus
que comme la manifestation d'une seule et même loi, appliquée
à des objets différents. Elles sont, en deux mots, l'expression

permanente de l'activité divine dans le monde, ou si l'on
veut de l'immanence divine l. Cette activité cessant un seul

instant, ces lois cessent aussi, ce qui revient à dire que la

nature dans toutes ses manifestations, dans son activité pro-
1 Zwingli dit dans le même sens: « Deus est causa rerum universarum,

reliqua omnia non sunt vere causîe. Causse secundœ non causae sed

instrumenta sunt, essentiam, virtutem et Operationen! habent non suam
sed numinis. Viciniora ista, quibus causarum nomen damns, sunt potius



326 LES CONDITIONS ET LA NOTION DU SURNATUREL

ductive ou destructive, est sous la dépendance immédiate et

absolue de Dieu.
Le langage scientifique proprement dit parle autrement et

avec raison ; car la science ne cherche pas en premier lieu la

cause originale des phénomènes, mais la cause seconde,
contingente, la seule réellement perceptible à notre intelligence.
Dans ce sens, on peut parler de lois de la nature; mais si l'on
s'élève plus haut, si l'on cherche à saisir le centre unique,
cause de phénomènes si divers et pourtant si constants, il faut
reconnaître que toutes ces lois, connues ou inconnues, se

ramènent à une seule, celle de l'activité permanente de Dieu
clans le monde, activité appropriée à chaque cas particulier et

pour cela même diverse, quand on considère la variété des

êtres auxquels elle s'applique \
Cette dépendance absolue se retrouve-t-elle dans la sphère

morale? Ce qui distingue celle-ci du monde naturel, c'est la
liberté morale, nouveau facteur, qui doit ici entrer en ligne de

compte. Cette volonté libre, apanage de certains êtres finis,
leur donne à chacun une activité plus variée que celle des

êtres de nature. Mais celte liberté n'est que très relative, en

ce sens qu'elle est un attribut des êtres finis et par conséquent
finie elle-même, et surtout parce qu'elle est limitée par celle de

Dieu. Elle n'en est pas moins réelle; et l'on peut dire hardiment

que par la liberté accordée à l'être moral, Dieu s'est

limité lui-même, en établissant un domaine dans lequel sa

toute-puissance, par exemple, ne s'exercera que moyennant
certaines conditions. Ainsi lorsqu'il s'agit de surnaturel, de

miracle exercé sur un être libre, une certaine adhésion à la

manus et organa, quibus alterna mens oporatur. » — Zwinglii opera. Ed.

Schüler et Schulthess, vol. IV, pag. 95-96. — Cité d'après Schweizer. Die
Glaubenslehre der evangelisch-reformirten Kirche. — Zurich, IS 14, 2 vol.

1 Dans d'autres termes encore, l'on pourrait dire que les lois naturelles
sont les divers modes, sous lesquels nous saisissons l'activité divine
dans le monde, ou si l'on veut la face de cette activité, on me permettra
cette expression, que nous pouvons percevoir. Jo ne nie donc point la
réalité de ces lois, mais je les ramène à l'unité. Chaque être a son mode

particulier d'existence, déterminé par Dieu lui-même et d'après lequel
se dirige et se manifeste l'activité divine en lui.



LES CONDITIONS ET LA NOTION DU SURNATUREL 327

volonté divine est toujours exigée. — Si dans un sens très
général, on a raison de dire que rien n'est impossible à Dieu, il
faut pourtant penser que le créateur ne peut pas violer la
liberté de la créature morale, sous peine de l'anéantir. Mais
cette remarque s'applique tout aussi bien à l'ordre de la
nécessité. Dieu se manifeste ici, nous l'avons vu, comme dans la

sphère morale par son activité permanente dont nous saisissons

les différentes manifestations par ce que nous appelons
des lois. On ne peut pas supposer non plus que Dieu agisse
contrairement à ces lois, qu'il vienne par une action
subséquente contredire, troubler son activité précédente. Il en est
de même de la liberté qui est la loi des êtres moraux. Cette

loi, comme celles de la nature, est soumise à l'activité divine,
réglée, déterminée par elle. Sans doute, par sa nature et son

étendue, elle permet aux êtres moraux de se déterminer
diversement, de choisir entre le bien et le mal ; mais bonnes ou
mauvaisses les actions des hommes concourent en définitive,
bon gré mal gré, à la réalisation du plan divin (histoire de

Jonas, par exemple), ce qui revient à dire que la liberté est
aussi dans la dépendance de Dieu et que les êtres qui sont
soumis à cette loi sont absolument dépendants de lui.

Bien plus, employée, comme cela est possible, à un but
opposé à celui de la-liberté absolue, cette liberté de l'être moral
se change en servitude ; elle est par conséquent anéantie.

L'homme n'est libre qu'autant qu'il s'approche de Dieu et, si

l'on me permet ce paradoxe, il n'est libre qu'en tant qu'il sent
sa dépendance absolue; il n'est libre que d'une liberté
absolument dépendante. Par conséquent, en dernière analyse, la
créature morale est dans une dépendance absolue du Créateur,
qui agit, vit en elle, comme il agit et vit dans les êtres de

nature. Ceux-ci ne connaissent, ni ne sentent leur dépendance,
ils obéissent à des causes ; ceux-là, au contraire, en ont une
conscience très nette ; ils sont déterminés par des motifs. Nous
dirons donc avec Schleiermacher que dans ce dernier cas la
distinction entre le sujet et l'objet disparaît, mais ce n'est pas

une confusion des deux termes, c'est une coordination, une
union ou mieux encore une communion.



328 LES CONDITIONS ET LA NOTION DU SURNATUREL

En résumé, nous statuons donc comme condition du surnaturel

l'absolue dépendance du monde vis-à-vis de Dieu, ou si

l'on veut son activité permanente dans le monde ou encore son
immanence. L'indépendance même relative du monde vis-à-vis
de Dieu, telle que la demande Rothe, n'est pas une notion biblique.

C'est là chez ce théologien distingué, comme chezSchleier-
macher, une influence des systèmes philosophiques régnants,
qui, presque tous ont eu la tendance à considérer la nature
comme un tout indépendant, existant pour soi et par soi, ayant
en soi-même sa raison d'être, sa fin. Telle est bien la fûmç, selon

la conception de l'antiquité. Mais au nom du théisme, au nom
des principes chrétiens, nous sommes obligés de considérer

toujours l'ensemble des être finis, l'univers tout entier, comme
dépendant absolument du Créateur.

C'est là, croyons-nous, la condition absolument nécessaire

pour établir la réalité du surnaturel. Sans cette immanence, il
est incompréhensible; car, enfin, si Dieu n'est pas continuellement

dans le monde, son intervention subite, à un moment
donné, détruit l'ordre universel, c'est un coup de sa baguette
magique, qui change alors décidément les lois qu'il a établies
et qui, dans cette supposition, seraient indépendantes de lui,
auraient du moins une puissance, une force propre. Il ne suffit
pas de dire que comme législateur suprême il a à chaque instant
le droit de changer ce qu'il a établi. Ce raisonnement s'applique
fort bien à l'œuvre toujours imparfaite d'un homme, mais non
à l'ouvrage d'un Dieu, parfait comme son auteur.

Prétendre, et on l'a fait, qu'à un certain moment, d'après
certaines éventualités, le péché, par exemple, Dieu peut se
déterminer à être autrement qu'il n'est, c'est un non-sens. Le
péché, en particulier, peut bien être et est, en effet, l'occasion
d'une manifestation spéciale de Dieu dans le monde (venue de

Jésus-Christ, par exemple), mais nullement une intervention
divine, encore moins un changement dans l'ordre
fondamental.

C'est faute d'avoir insisté sur cette immanence que l'on est

arrivé parfois à définir le surnaturel comme une perturbation
apportée par Dieu lui-même aux lois établies. La dogmatique



LES CONDITIONS ET LA NOTION DU SURNATUREL 329

ecclésiastique, surtout chez les réformés, depuis le dix-septième
siècle, a beaucoup trop négligé ce point de vue au profit de la
transcendance.

Celle-ci serait-elle peut-être niée ou affaiblie par notre
argumentation? Nous fera-t-on le reproche de tomber dans le
panthéisme, d'enlever à l'être divin sa personnalité en le confondant

avec le monde. Je sais qu'on a l'habitude, à tort ou à

raison a-t-on dit, de faire de l'immanence un des traits
caractéristiques du panthéisme. Mais peu importe les mots. Il est sûr
qui si certaines conceptions panthéistes détruisent l'idée de

personnalité, en ne considérant chaque être dans l'organisme
qu'elles conçoivent que comme existant en vue du tout, lequel
à son tour est l'unité suprême, il est aussi un certain théisme

qui nous mène droit au déisme et en fin du compte à un
dualisme entre Dieu et le monde. L'Ecriture Sainte, la conception
chrétienne en particulier renferment bien une tendance
panthéiste, si l'on prend ce mot dans son sens précis. Le psalmiste
ne dit-il pas que c'est l'Eternel qui fait jaillir des sources dans

les vallons, qui soutient les êtres vivants parun souffle. (Ps. CIV,
10, 29, 30.) Jésus, à son tour, a profondément conscience de

cette action incessante de Dieu dans le monde. Il nous parle
de son Père qui revêt l'herbe des champs et qui nourrit les

oiseaux de l'air. (Math. VI, 30, 26.) Rien ne se passe sans la
volonté divine, par conséquent sans que Dieu soit actif. (Luc
XII, 7.) Et pourtant le christianisme tout entier, comme son

fondateur, revendique hautement la personnalité de Dieu, sans

laquelle le théisme n'est plus qu'un mot vide de sens.
Comment donc s'accorde la personnalité divine avec son

immanence, telle que nous l'avons exposée?
Si le monde est à tout instant et dans toutes ses parties

l'expression de l'activité de Dieu, celui-ci n'en est pas moins un
être personnel qui a conscience de lui-même. En même temps
qu'il est, qu'il vit et agit dans le monde, il est aussi hors du

monde, distinct mais non séparé de lui. Le monde expression
de la volonté de Dieu est avec lui dans le même rapport que le

sujet à son objet. Dieu a conscience de lui-même, il se place à

la fois en face du monde et en lui. Par conséquent son habi-



330 LES CONDITIONS ET LA NOTION DU SURNATUREL

tation dans le monde, son immanence ne peut pas détruire sa

personnalité, sa conscience de lui-même.
Dans toutes les dogmatiques, à quel point de vue qu'elles

soient écrites, on parle des perfections de Dieu, entre autres de

sa toute-présence, que Schleiermacher définit comme la causalité

divine, indépendante de l'espace. C'est là une délimitation
toute négative. Positivement parlant, il voudraitmieux dire que
la toute-présence est la manifestation permanente de Dieu dans

le monde. Or si la notion de cet attribut se concilie avec la
personnalité divine, et nul ne le nie, il en sera de même de

l'immanence, qui n'est autre que la toute-présence, unie à la toute-
science et à la toute-puissance, qui lui donnent son caractère
d'activité.

Sous une autre forme encore, l'immanence peut être considérée

comme l'esprit divin habitant dans tous les êtres créés.

Il anime aussi bien le monde de la nature que celui de la
liberté, mais agit à l'égard de chacun d'eux conformément à leur
caractère et à leur mode d'existence. Qu'on me permette enfin
une comparaison pour mieux expliquer ma pensée. Le soleil
envoie à la"jterre ses rayons lumineux, qui lui donnent la chaleur
dont elle a besoin. Il agit sur notre globe directement, par sa

présence, pour ainsi dire, et cependant il est un corps bien
déterminé, nettement distinct de notre planète. Il en est de

même de Dieu, qui, bien qu'il soit un être personnel, manifeste
sa présence active dans les êtres créés 1. (Act. XVII, 28.)

' Complétons encore ce que nous venons de dire sur l'activité divine
dans le monde par ces paroles de Beck. (Einleitung in das System der
christlichen Lehre, pag. 173) : Neben diesen beiden (naturalistischer
Gottesbegriff und mechanicher "Weltbegriff) giebt es auch noch einen gewissen
supranaturalistischen Standpunkt, noch welchem Gott zwar frei als Schöpfer

über der Natur steht, aber so, dass nach erfolgter Schöpfung Gott
und Welt der Regel nach ausser einander sind, als zwei von einander

getrennte Existenzen ; Gott ist in Bezug auf die "Welt müssig, so lange
die Natur wirkt, und wenn Gott zu wirken anfangt— was dann eben das

Wunder sein soll — macht dies einen Stillstand des Naturlebens in
seinem gewöhnlichen Gang. Nach dem biblischen Standpunkt ruht die
Möglichkeit des Wunders mit dem sogenannten regelmässigen Naturlauf
oder Weltlauf in dem einen göttlichen Causalprincip, das urgründlich und



LES CONDITIONS ET LA NOTION DU SURNATUREL 331

La personnalité divine est donc sauvegardée dans toute son

intégrité. Nous statuons aussi bien la transcendance de Dieu

que son immanence, que nous considérons comme le mode de

de l'activité divine dans le monde. La première condition exigée

par la notion du surnaturel est ainsi posée ; nous disons la

première, il vaudrait mieux dire la seule nécessaire, car tout
ce que nous avons à dire n'est plus qu'une détermination plus
exacte de l'immanence divine.

Rothe nous demande de distinguer nettement l'activité
contingente de l'activité de Dieu. C'est là sa seconde condition.
Ailleurs il explique sa pensée en disant « que le monde subsiste

par lui-même en tant qu'il est une nature organisée. Ce

n'est point à dire que Dieu n'agisse pas toujours dans le monde,
seulement il y agit non pour le conserver, mais bien pour le

gouverner et en diriger le développement '. » C'est toujours
l'idée d'une nature indépendante. Nous ne pouvons entrer dans

cette manière de voir, car, comme nous l'avons dit, le mouvement

du monde tout entier est le produit de l'activité de Dieu.
Je ne sais pourquoi l'on restreindrait celle-ci à une direction
générale seulement. Sans doute le monde est une nature organisée

; mais qu'est-ce qui en fait un organisme vivant ou plutôt
qu'est-ce qui le distingue d'un mécanisme? C'est précisément
cette vie divine qui circule en lui et par laquelle il a le mouvement

et l'être. La vie n'est pas une force inhérente à la matière,
qui en elle-même est morte. Le monde n'est pas une horloge
comme l'on est trop souvent tenté de le dire, ni Dieu un
horloger, mais il est un tout vivant et son auteur une personnalité
intelligente, source de la vie de l'organisme. Nous ne dirons

pas par conséquent qu'il faille distinguer entre l'activité divine

stetlig der "Welt inne ist als die überweltliche selbständige Schöpferkraft,
ohne welche die "Welt keinen Augenblick existirt. Wunder und Nicht-
wunder ruht so in der Offenbarungs-Energie der Einen unendlichen Kraft
(à'tSto; Vjwm;) und des freien Geistigkeit Gottes (Buhrvic) ; diese ist der

absolute Urgrund des Weltorganismus.
' R. Rothe. Dogmatik, éditée par le Dr D. Schenkel. N'ayant pas a ce

moment l'ouvrage sous la main, nous citons d'après l'analyse détaillée

qui en été faite ici (Compte-rendu, 1871), par M. le professeur H.-F.-E.
Dubois.



332 LES CONDITIONS ET LA NOTION DU SURNATUREL

et l'activité contingente, pour déterminer la notion du surna-
naturel, car, en dernière analyse, contingente ou non, elle est

toujours divine.
Aussi sommes-nous pleinement d'accord avec le théologien

que nous venons de citer, quand il dit : « Pour répondre aux
exigences de la conscience chrétienne (c'est nous qui
soulignons) et à une juste idée de Dieu, il faut montrer que le
développement du monde, soit que l'on considère les forces qui
agissent dans la nature, soit que l'on ait égard aux rapports qui
existent entre celles-ci, dépendent absolument du Dieu. Le
mouvement incessant de toutes choses est placé entièrement
sous la direction de Dieu qui le conduit au but qu'il a fixé lui-
même et il n'est rien qui lui échappe. C'est ainsi qu'il dirige les

libres actions des hommes et aussi les forces de la nature
sur lesquelles il règne en souverain ; c'est ainsi qu'il préside
en particulier à la naissance de chaque être personnel '. »

Ici se pose une question redoutable. Comment expliquer le

mal, en insistant à un tel degré sur l'immanence divine, sans
même distinguer entre l'activité contingente et celle de Dieu.
Cette question ne rentre que très indirectement clans notre sujet.
Nous devons cependant en dire quelques mots afin de prévenir
de très sérieuses et très légitimes objections.

Prétendrons-nous avec Rothe que le péché et la souffrance
sont certainement des imperfections de notre monde terrestre,
mais des imperfections nécessaires jusqu'au moment où il sera

parvenu à ce qu'il doit être, un monde entièrement spirituel
Non, car ainsi le mal ne serait plus le mal. Or notre conscience

nous rend responsables de nos fautes et cette conscience doit
être écoutée. Que sera donc le mal dans notre système?

Rappelons-nous ce que nous avons dit de la sphère d'action
laissée aux êtres libres, et dans laquelle seule ils peuvent
pécher. Faisant un mauvais usage de leur liberté, ils s'écartent
de Dieu dans la mesure du possible; ils violent leur loi. Mais,

dira-t-on, s'ils sont capables de la violer, ils ne dépendent plus
absolument du Créateur? La faculté de violer leur loi est

impliquée dans la nature même de celle-ci ; ou plutôt des êtres

1 R. Rothe. Dogmatik, pag. 35 du Compte-rendu.



LES CONDITIONS ET LA NOTION DU SURNATUREL 333

qui ont conscience de la loi qui les régit doivent nécessairement

pouvoir concevoir sa négation, la possibilité de se rebeller
contre elle. L'homme peut choisir entre l'obéissance à son créateur

et la révolte contre lui, entre une vie dans la dépendance
absolue de Dieu ou une existence fondée sur l'égoïsme. Mais

qu'arrive-t-il dans ce dernier cas? L'homme se perd, il
s'anéantit peu à peu comme créature morale. Il a voulu échapper
à sa loi ; mais sans elle il ne peut vivre, il ne peut remplir son

but; il trouve la mort comme l'arbre qui, arraché à la terre
qui le nourrit, se sèche et pourrit parce que là aussi la loi de

son existence a été violée. Ainsi violer sa loi c'est se tuer,
sortir de la dépendance absolue dans laquelle se trouvent tous
les êtres créés, qu'ils en aient conscience ou non, c'est se
suicider. Nous ne pouvons, nous, êtres libres, exister sans cette
dépendance absolue, par conséquent c'est notre loi, notre
condition. Mais l'homme vit, malgré le mal, malgré le péché qui
le condamne. C'est que ce mal n'est par absolu, notre loi
n'a pas été entièrement violée, c'est que notre séparation
d'avec Dieu n'est pas absolue, nous avons encore dans notre
état de péché une certaine conscience de notre dépendance
absolue ; nous cherchons encore à obéir à cette loi, à nous
unir à Dieu ; en un mot nous sommes encore des êtres
religieux. Mais, même dans cet état, les créatures sont encore
dépendantes. Dieu dirige le mal, il le permet comme l'on
s'exprime ordinairement, il rentre par conséquent sous sa

dépendance. C'est du reste là la conception de l'Ancien Testament

qui ne craint point dans certains passages de rapporter
le mal à Dieu comme à son auteur (2 Sam. XXIV, 1; 1 Sam.

XVI, 14; Prov. XVI, 4; Esa. LI, 17; 2 Thess. II, 11). C'est aussi

l'expression profondément vraie du sentiment religieux, quand,

par exemple, nous disons dans l'oraison dominicale : « Ne

nous induis pas en tentation. » II y a sans doute là une antinomie

insoluble. En tant que causalité absolue, Dieu doit, en
dernière analyse, être l'auteur du mal et pourtant notre
conscience nous rend formellement responsables de nos fautes.

Quoi qu'il en soit, nous devons statuer que le mal, tout en
étant l'expression d'une liberté accordée aux êtres moraux,



334 LES CONDITIONS ET LA NOTION DU SURNATUREL

mais dont ils ont abusé, rentre dans l'activité divine. Mais

revenons à notre sujet.
Nos prémisses posées comme nous l'avons fait, il pourrait

sembler au premier abord que le surnaturel disparaisse ou

plutôt que tout soit surnaturel. Cette dernière conception est
bien celle des peuples enfants qui attribuent instinctivement à

tous les phénomènes des causes personnelles. Suffirait-il de

dire pour expliquer notre point de vue qu'au lieu de plusieurs
causes nous n'en établissions qu'une seule? C'est la conception
de l'Ancien Testament qui n'a pas de mots pour désigner ce

que nous appelons la nature, et qui attribue tout à la causalité

suprême. Aussi le surnaturel, dans le sens que nous donnons
à ce mot, n'existe point pour lui. Il parle de signes, deprodiges,
comme de manifestations extraordinaires de Jahveh, qui les

produit dans un certain but révélateur, pour manifester sa

gloire. Mais nous n'avons pas encore ici la véritable notion du
surnaturel. Comment déterminer celle-ci?

Indépendamment de la différence établie quant à leurs
rapports avec Dieu entre les êtres de nature et les créatures

morales, nous pouvons constater dans l'activité divine deux
formes principales, deux méthodes, si l'on veut. La première
est ce que nous appellerons l'action divine médiate. Ici l'activité

de Dieu nous apparaît à travers une série d'intermédiaires
qui sont les causes secondes, développement ou manifestation
finie de la cause première, avec laquelle elles se trouvent liées

commel'effet à ce qui l'a produit. Selon le mode d'existence des

êtres auxquels cette action se rapporte, qu'ils soient d'ailleurs
êtres de nature ou créatures morales, elle revêt des aspects

différents; de là la multiplicité des causes secondes. Mais cette
action divine peut être aussi immédiate, ou nous paraître telle.
Un phénomène se produit. Comment s'est-il produit? Nous ne

le saisissons pas ou du moins nous ne pouvons que l'attribuer
directement à l'activité divine, sans causes intermédiaires
perceptibles à nos sens. Quatre récits, tous dignes de notre
confiance, c'est là du moins mon opinion, nous rapportent qu'un
jour, il y a dix-neuf siècles, un homme qui était mort sortit



LES CONDITIONS ET LA NOTION DU SURNATUREL 335

vivant de son tombeau. Jésus est corporellement ressuscité; il
s'est montré aux siens. Voilà ce que nous constatons d'après
le témoignage de l'histoire. C'est un fait. Mais comment ce fait
s'est-il produit? Nous ne parvenons à l'expliquer que par
l'action immédiate de Dieu. Voilà le miracle.

Le surnaturel sera donc la manifestation de l'action immédiate

de Dieu. — On le définit ordinairement d'une autre
manière. On dit que c'est une intervention ou encore une
intervention directe de Dieu. Mais est-ce exact? Peut-on parler d'un
Dieu qui intervient, quand on prétend qu'il agit.toujours?Sous
cette définition se cache, d'une manière consciente ou
inconsciente, l'idée d'un monde-horloge, dans lequel l'horloger vient
tout à coup réparer les pièces usées ou brisées. C'est encore
la notion d'une indépendance relative, même complète de la

nature, où Dieu vient tout d'un coup introduire sa propre
activité.

Mais, en aucun cas, le surnaturel ne peut amener une
perturbation, pas même une modification des lois de l'univers. Il
ne sera jamais que la substitution d'une loi à une autre, d'un
mode d'activité à un autre. Il est dans la nature des choses

qu'une loi supérieure annule ou paralyse l'effet d'une loi
inférieure. Ainsi une pierre lancée en l'air, pour reprendre un
exemple tant de fois cité, tout en étant toujours soumise à la loi
de l'attraction universelle, échappe cependant un instant à son
action sous l'influence d'une force contraire, celle de l'action
mécanique de mon bras. Autre exemple. On sait qu'à la suite
d'un coup de foudre, il se forme dans l'air ambiant un certain

gaz appelé ozone. Or je crois savoir que ce même corps peut
être obtenu encore d'une autre manière. Voilà donc deux
méthodes qui arrivent au même résultat, ou, si l'on veut, deux
causes différentes produisant le même effet. Il en est de même
de l'aclion médiate ou immédiate de Dieu. Ces deux procédés
peuvent arriver au même résultat, produire des effets
analogues. Dieu, en vertu de sa parfaite liberté et de son
immanence, emploie dans sa sagesse l'un ou l'autre. Nous pourrions
nous étendre sur ce point en parlant du but du miracle et



336 LES CONDITIONS ET LA NOTION DU SURNATUREL

de son rapport avec le péché; mais tout cela ne rentre point
dans notre sujet. Quelques mots seulement sur la définition

que nous avons donnée du surnaturel.
1211e exclut de la sphère du miracle tous les phénomènes

dans lesquels l'activité divine se manifeste à nous par des

causes secondes à nous connues. Nous ne disons point que
dans tous les faits que nous considérons comme surnaturels,
celles-ci soient absolument absentes. Mais dès le moment où

nous les connaîtrions, le fait cesserait pour nous d'être miraculeux

et rentrerait dans les phénomènes ordinaires produits par
l'action divine médiate. La vraie notion du surnaturel exclut
donc de sa nature toutes les causes secondes.

Ici nous nous trouvons de nouveau en contradiction avec
R. Rothe qui divise les miracles en trois classes. Il distingue
ceux qui sont dus à l'intervention immédiate de Dieu, comme
il s'exprime; ceux qui sont le produit des causes secondes,
mais desquelles Dieu se sert « pour atteindre des résultats que
lui seul peut obtenir » (l'augmentation de la manne dans le

désert, les miracles de providence). A la troisième catégorie
appartiennent les miracles relatifs. « Ce sont des effets produits

par des causes naturelles, par des forces appartenant à la création

matérielle ou spirituelle, mais comme elles nous sont

inconnues, ces phénomènes se présentent à nous comme des

miracles. » Ce ne sont pas des miracles proprement dits
{uneigentliche Wunder). A cette classe appartiennent un grand
nombre de miracles du Sauveur, ainsi les guérisons obtenues

par l'attouchement de Jésus. (Math. IX, 20-22; Marc V, 25-32;
Luc VI, 19; VIII, 43-47.)

D'après notre définition et strictement parlant, il n'y a quelque

chose de surnaturel que clans les faits de la première
classe. Les deux autres catégories nous paraissent des miracles

grâce à notre ignorance des causes qui ont produit ces
phénomènes. Dès le moment où nous pourrons statuer une cause

quelconque outre la causalité suprême, ces faits, si étonnants

puissent-ils être, cesseront d'appartenir à la sphère du surnaturel.

A ces deux classes peut s'appliquer ce que Rothe dit de

la troisième seulement. « Ils offrent à notre science des pro-



LES CONDITIONS ET LA NOTION DU SURNATUREL 337

blêmes aussi intéressants que difficiles, et c'est à elle qu'il
appartient de découvrir de plus en plus ces mystères par des

recherches toujours plus approfondies spécialement par des

études physiologico-anthropologiques'. » Or, ce mystère une
fois découvert, ajouterons-nous, le surnaturel disparaît de ce
domaine.

C'est dire, cela ressort nettement de notre définition, que la
notion du surnaturel est essentiellement variable selon les

temps, les lieux et le degré des connaissances humaines. Tel
fait, à un moment donné, paraîtra surnaturel, qui plus tard
s'expliquera par des causes d'un ordre inférieur.

Ainsi dans l'enfance des peuples, dans ces époques où l'esprit
d'observation est peu éveillé, où les lois de la nature, par
exemple, sont encore peu connues, on attribuera directement
à la causalité suprême des faits qui plus tard rentreront dans

l'ordre naturel. Chacun sait que Tite-Live, dans son Histoire
romaine, raconte une foule de faits réputés prodigieux et qui
pour nous s'expliquent d'une manière naturelle, ainsi l'eau

changée en sang, les pierres tombées du ciel, etc.
L'Ancien Testament est aussi remarquable à cet égard. Il

renferme certainement un grand nombre de faits surnaturels
même à notre point de vue; mais il en est d'autres qui ont paru
tels aux hommes de l'ancienne alliance et qui ne le sont plus

pour nous. Ceci est surtout évident dans les miracles de

providence qui ne sont au fond qu'une manifestation
extraordinaire, je dirais presque palpable, de l'activité générale de

Dieu dans le monde.
« Ils se produisent, dit M. Nsenny dans son Essai d'instruction

chrétienne*, lorsque sans vouloir ni savoir humain, la
libre action d'un homme coïncide avec celle d'un autre ou
avec un phénomène delà nature, en sorte que ces deux forces
réunies contribuent à un effet qui s'élève au-dessus de ce que
pourraient produire les forces ou la prévision humaines.
L'expédition que décida le prince d'Orange contre l'Angleterre
était une action libre de sa part, et, comme secret soigneuse-

1 Studien und Kritiken, 1858. Pag. 39.
1 Elemente christlicher Lehre, von G. Nänny. Vol. II, pag. 183.

THÉOL. ET PHIL. 1876. 22



338 LES CONDITIONS ET LA NOTION DU SURNATUREL

ment gardé, elle échappait à toute action favorable ou défavorable

de la part des hommes. Les dispositions du peuple anglais
et la situation politique du pays étaient d'un côté l'œuvre
librement accomplie d'un roi qui, par son despotisme, entravait

la liberté religieuse et civile de ses sujets, de l'autre côté,
l'ouvrage de nombreux patriotes décidés à sauver la patrie.
Mais qu'un fort vent d'est favorise la flotte néerlandaise
traversant à pleine voile le pas de Calais, en empêchant en même

temps les vaisseaux anglais de sortir de la Tamise et
d'observer les Hollandais ; que l'épais brouillard qui rend impossible

le débarquement et qui contraint le conseil de guerre
assemblé à se persuader de la complète inutilité de l'expédition,

se dissipe tout à coup, que la brise, enfin, changeant de

direction, permette à la flotte de jeter l'ancre dans la rade de

Torbay, comme on l'avait décidé, — ce sont là des événements

qui, en vertu de l'ordre naturel, se seraient produits avec la
même nécessité, dans le même temps, à la même heure,
quand bien même aucune flotte n'aurait sillonné les mers. Si,
dans ce cas, la ligne droite et immuable de l'ordre de la nature
rencontre la courbe incalculable de la liberté humaine pour
produire un résultat, qui eut des conséquences si décisives

pour l'Angleterre et l'équilibre européen, la cause ne doit en
être cherchée ni dans la nature qui ne connaît pas de buts
intellectuels ou moraux, ni dans les hommes qui ne peuvent
rien contre l'ordre naturel, encore moins dans le hasard, mot
qui, pareil à un vain écho, sert à marquer dans la bouche de

l'humaine vanité la limite où s'arrêtent nos connaissances et
notre spéculation imparfaites, mais dans cet ordre supérieur,
embrassant l'univers et dans lequel le monde naturel et moral
ne forment qu'un seul tout, en sorte que la nécessité et la
liberté se complètent et se limitent réciproquement, pour
réaliser de pareils buts, qui successivement et par degré
préparent l'accomplissement du but éternel du monde. » Des faits

analogues à celui que nous venons de citer d'après M. Nsenny
ne sont certainement pas des miracles, mais plutôt des
manifestations frappantes de l'action incessante de Dieu dans l'univers.



LES CONDITIONS ET LA NOTION DU SURNATUREL 339

Il en est de même, pour rentrer sur le terrain de la révélation,
du passage de la mer Rouge par les Israélites. Mais selon que
l'on est habitué à considérer les causes secondes ou seulement
la causalité divine, ce même événement sera un fait naturel ou
surnaturel. Les deux points de vue, chose remarquable, se

trouvent dans le récit que nous possédons sur ce sujet. (Ex.
XIV). Tandis que le Livre des origines parle d'un fort vent
d'orient qui chassa les eaux et permit au peuple de passer à gué,
le Jahviste attribue ce phénomène à une action immédiate de

Dieu en faveur de son peuple ; en d'autres termes, il en fait un
événement surnaturel. Pour nous, comme pour l'auteur du
Livre des origines, nous constatons là un phénomène
particulier, propre àia mer Rouge; mais, en même temps, nous y
voyons l'activité de Dieu qui a permis que son peuple arrivât
au bord delà mer au moment favorable.

Ces quelques exemples suffiront amplement pour préciser
notre notion du surnaturel et pour prouver combien celle-ci
est variable au point de vue de sa valeur comprehensive.

Mais ici surgit une nouvelle question. S'il en est ainsi, le

surnaturel, comme fait, ne disparaîtra-t-il pas entièrement,
à mesure que nous connaîtrons mieux les causes secondes?

Il est sûr que pour un grand nombre de phénomènes il en

sera ainsi ; mais la notion elle-même, la possibilité d'une action
immédiate de Dieu sur le monde restera toujours comme un
fait conforme à la nature et à l'activité divine. Pour le moment
d'ailleurs et il en sera ainsi toujours peut-être, je ne sais, nous

avons mieux que cela, nous avons à constater la réalité d'un

grand nombre de faits surnaturels. Fussent-ils même tous

expliquables ou expliqués par des causes secondes, il en
restera toujours deux qui rentreront dans cette catégorie, la

création et la venue de Jésus-Christ, du Logos fait chair. Mais

la question des conditions de crédibilité d'un fait surnaturel ne

rentre pas dans notre cadre. C'est à l'histoire, à la critique
historique à s'en occuper.

D'un autre côté, il est certain, qu'à mesure que nous entrerons

davantage en communion avec Dieu, nous comprendrons
mieux son action immédiate. Plus notre être se dépouillera du



340 LES CONDITIONS ET LA NOTION DU SURNATUREL

mal qui l'entrave, plus nous nous spiritualiserons, en un mot,
plus aussi le surnaturel sera accessible à notre intelligence. La
condition de celui-ci n'est pas le péché de l'être moral, comme
on le veut trop souvent. Le mal sans doute a été dans beaucoup

de cas une occasion de cette manifestation particulière
de l'être divin ; mais on peut croire, on doit même supposer
que, sans le péché, Dieu se serait aussi révélé à l'homme

par la manifestation immédiate de son activité. Celle-ci pourrait

nous paraître différente, ou tout au moins perdre quelque
chose de son caractère mystérieux, à certains égards inexplicable

qu'elle possède encore.
Nous disons que le surnaturel a quelque chose d'inexplicable.

Quelques-uns me diront peut-être que c'est précisément là
son trait distinctif. D'après notre définition elle-même, on
pourrait croire que nous appelons surnaturel tout phénomène
dont on ne connaît pas la cause immédiate. Au fond, nous
n'avons rien contre une pareille interprétation. Pour la
conscience religieuse pure et simple, c'est bien cela. La limite
entre l'inexpliqué et le surnaturel est difficile à préciser, c'est

une question essentiellement subjective, dont la solution
dépend du degré de culture, de l'esprit philosophique et de mille
autres facteurs. Un fait surnaturel se produit toujours dans un
certain but moral et religieux que la conscience saisit mieux
que nous ne pourrions le décrire ici. Un phénomène simplement

inexpliqué, qu'il se reproduise toujours ou qu'il soit une
exception dans la série ordinaire, ne fait pas sur nous la même

impression. Du reste, il faut distinguer ici entre le point de vue
scientifique et le point de vue religieux. L'homme guidé
uniquement ou principalement par son sentiment religieux sera
disposé à conclure de suite de l'inexpliqué au surnaturel.
L'Ancien Testament, par exemple, considère tout au point de

vue de la cause première, comme manifestation divine immédiate.

A chaque instant l'on retrouve ces mots : Dieu dit : Dieu
parla à Moïse, etc., etc. — Les savants, au contraire appliqués

tout entiers à la recherche des causes secondes d'un
phénomène, écartent dès l'abord l'idée de miracle.

En résumé, le surnaturel, quoique variable dans sa notion,



LES CONDITIONS ET LA NOTION DU SURNATUREL 341

selon les temps et le degré de développement, est toujours
possible. Il y a plus, c'est un fait réel, que nous sommes
obligés d'accepter comme tel. Si la critique historique a parfois
cherché à le faire disparaître de l'histoire évangélique, elle n'y
a pas encore réussi en se servant des seules armes légitimes, à

savoir l'examen des documents qui nous rapportent des faits

pareils. Toujours elle a dû, pour arriver à sa conclusion
désirée, se servir de l'appui conscient ou inconscient d'un
système déterministe ou panthéiste. Quoi qu'il en soit, le surnaturel

se comprend très bien au point de vue de la nature et de

l'activité divine, comme nous espérons l'avoir montré dans

ces quelques pages.
Paul Chapuis.


	Les conditions et la notion du surnaturel : au point de vue du théisme

