
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 9 (1876)

Artikel: la science théologique sa dépendance et sa liberté

Autor: Valeton, J.-J.-P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379202

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379202
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA SCIENCE THÉOLOGIQUE

SA DÉPENDANCE ET SA LIBERTÉ «

La Hollande religieuse et théologique a fait une perte
sensible on peut dire irréparable. M. Daniel Chantepie de la
Saussaye, ci-devant pasteur des églises wallonnes de Leeu-
warde (184=2-48) et de Leyde (1848-62), et enfin de l'église
réformée hollandaise de Botterdam (1862-72), créé docteur en

théologie par la faculté de Bonn (1868), professeur à l'université
de Groningue depuis 1872, prédicateur suivi, théologien
eminent, homme d'esprit et de cœur entre tous, a succombé d'une
façon inattendue. Après une maladie de dix jours seulement,
il a été arraché, le 14 février 1873, aux siens, à l'église et à la
science protestante. Né à la Haye, le 10 décembre 1818, M. de

la Saussaye n'a atteint que l'âge de cinquante-cinq ans ; mais

déjà le travail excessif et les fatigues incessantes de l'esprit
avaient épuisé ses forces et abîmé sa santé.

Ce n'est pas nous qui ferons sa biographie ; nous n'essayerons

pas même d'esquisser sa théologie, aussi profonde que
véritablement chrétienne. Peut-être le temps n'est-il pas
encore venu d'en donner un aperçu tant soit peu complet, encore
moins d'en faire une appréciation calme et équitable. Ce qui
rendra toujours cette tâche excessivement difficile, c'est que
M. de la Saussaye ne nous a laissé aucun livre capital, ni même

aucun manuel. Ce qu'il a écrit, c'est un grand nombre d'articles

détachés de tout genre, insérés dans plus d'un journal
théologique ; puis quelques études bibliques parmi lesquelles
nous signalons son commentaire sur l'épître aux Hébreux ;

1 Deux discours prononcés par feu M. Chantepie de la Saussaj'e.



280 J.-J.-P. VALETON

beaucoup d'écrits apologétiques et polémiques, dans lesquels
il s'est prononcé sur les questions principales et pratiques du

moment, a défendu ses principes et exposé ses vues ; nous
ne citons dans ce nombre que sa critique détaillée du livre de

M. Schölten, intitulé: Doctrine de l'église réformée; et enfin
un nombre considérable de sermons qui non-seulement se

distinguent par leur profondeur et leur richesse, mais fournissent
encore des documents inappréciables pour la connaissance de

sa théologie '. Pour ramener toutes ses œuvres à un ensemble

systématisé, il faudrait une étude plus approfondie que nous
ne prétendons l'avoir faite, et surtout une main plus compétente

que la nôtre, plus habituée à manier la plume, plus apte
à reproduire jusqu'à ces petites nuances qui surtout chez M. de

la Saussaye ont une importance réelle. Ce n'est pas non plus
une oraison funèbre que nous nous sommes proposé de faire.
Ah! certainement, le cher et honoré défunt n'en a pas besoin.

Quiconque connaît l'immense influence qu'il a exercée non-
seulement comme pasteur sur cette foule qui le suivait
régulièrement et le vénérait, non-seulement comme professeur sur
ces quelques étudiants qui pendant un an et demi se rangeaient
autour de lui dans l'auditoire académique de Groningue, et qui
ne tarissent pas sur la solidité, l'attrait singulier, et la richesse
de son enseignement oral, mais encore infiniment plus comme
théologien et auteur, sur toute une génération de pasteurs, celui
qui connaît tout cela ne demandera plus à entendre prôner ses

vertus et ses qualités excellentes. Et pourtant il y aurait beaucoup

à dire. Pour ne pas parler de son cœur si chaud, de son
esprit si fécond, de sa piété si sincère et si simple, nous ne saurions
assez louer le soin éminemment sérieux avec lequel il remplissait

jusqu'à ses moindres devoirs, l'élévation qu'il savait donner
à tout ce qui passait par ses mains, la profondeur de ses vues.
Et faut-il dire ce qui le caractérise le plus? Nous ne saurions
mieux le faire que par la parole d'un de ses amis les plus anciens,
son partisan et son collègue à l'université : « M. de la Saussaye

1 Inutile de rappeler le fait qu'un assez grand nombre de ses écrits
sont publiés en français; bornons-nous à mentionner La crise religieuse

en Hollande, et les Quatre discours sur l'enfant prodigue.



LA SCIENCE TKÉOLOGIQUE 281

est vraiment un prophète, un prophète comme Jérémie, dont le

cœur, au milieu de tous ses enseignements, de tous ses
avertissements et de toutes ses menaces, s'attendrit jusqu'aux
pleurs. » En effet, c'était la tristesse qui dominait au fond de

son âme, mais une tristesse éminemment chrétienne, sanctifiée
et n'excluant en aucune manière la sérénité et la gaîté de

l'esprit. Il ne restait pas à la surface des choses, ne se contentait

pas des phénomènes, mais il voulait pénétrer bien avant

pour trouver l'unité qui est à la base de tout. Il était homme
de principes. C'est là ce qui explique cette grande influence
dont nous avons parlé, influence remarquable en effet sous
plus d'un rapport. Car certes ce n'était pas une influence
apparente et bruyante, ce n'était pas l'influence du moment; au

contraire, elle s'exerçait silencieusement, sans que peut-être
un bon nombre de ceux qui l'ont subie en eussent bien
nettement conscience, sans qu'au premier instant eux-mêmes
s'en fussent aperçus. Les idées, l'esprit de M. de la Saussaye

se sont infiltrés peu à peu dans la théologie, et c'est surtout
une partie de l'orthodoxie qui en a cueilli les fruits. Mais dans

ce cercle même il n'a pas opéré de changement brusque et

frappant, il n:a pas produit d'effets apparents ; il a moins
encore formé un parti nettement distinct, ayant son mot d'ordre
à lui; on le considérait comme le chef eminent de la tendance

éthique, et pourtant il n'a pas même laissé un système arrêté.
Ce qu'il a fait, c'est de communiquer à la théologie comme une
vie nouvelle et un nouvel essor, en y introduisant un principe
nouveau. Ce principe n'était autre que le principe de.la vie.
M. de la Saussaye a voulu retourner à la vie; il a voulu rompre

avec les formes surannées et trop souvent vides, dans

lesquelles l'orthodoxie s'abritait, pour descendre à la vie qui jadis
les avait engendrées, et pour trouver au dedans, ou plutôt au-
dessous des dogmes traditionnels la vérité qui seule a une

importance réelle. Un fait curieux s'est donc produit dans sa
carrière théologique : d'un côté l'indépendance complète à l'égard
de tous les dogmes, indépendance qui bien souvent devait froisser

les orthodoxes et leur faire voir en M. de la Saussaye plutôt
un antagoniste qu'un partisan ; de l'autre l'appréciation juste



282 J.-J.-P. VALETON

et une haute estime de ces mêmes dogmes envisagés non plus
comme des mots d'ordre et des formules sacrées, non plus
comme des curiosités historiques ou des vases de nul usage,
mais comme des minéraux qui pétrifiés, il est vrai, n'ont
besoin que d'être réchauffés et fondus dans l'ardeur de la lutte,
de la foi, de la vie, pour être d'un prix inestimable et pour
s'approprier pleinement aux besoins de nos jours. Faut-il
s'étonner que les libéraux, tout en l'acclamant bien souvent
comme leur partisan et leur auxiliaire, dussent entrer en conflit
avec lui presqu'à chaque pas et que jamais les sympathies les

plus profondes de cet homme eminent ne pussent se ranger
de leur côté? Ainsi il est resté dans l'isolement. Ah comme il
a été désillusionné N'était-ce pas lui qui, cherchant sur cette
base de la vie chrétienne et individuelle l'unité des diverses
tendances théologiques et la paix entre les différents partis,
donnait à sa théologie le nom de théologie irénique 9 N'était-ce

pas lui encore qui, plus qu'aucun autre, a été en butte à

l'opposition tantôt sourde, tantôt ouverte de tous les partis, et
exposé à leur méfiance continuelle? Il ne nous plaît pas de

nous étendre sur ce point. Le nom de théologie irénique a

disparu du terrain théologique, pour reparaître sur le terrain
ecclésiastique où il prend un tout autre sens. M. de la Saussaye,

point de mire des deux partis, a été élevé aux nues ou
rabaissé dans la boue tantôt par les orthodoxes, tantôt par les

libéraux. En effet, plus qu'aucun autre peut-être, il a été
méconnu et mal compris. En veut-on un exemple? Malgré les
instances du dehors, les facultés néerlandaises ont refusé le
doctorat honoris causa, à l'homme que maintenant nos compatriotes

reconnaissent comme un de leurs théologiens les plus
distingués. Et c'est une université allemande, celle de Bonn,
qui a cru s'honorer en le lui conférant Soit!... Néanmoins de

la Saussaye n'a pas vécu en vain, et si, comme il l'a déclaré bien

souvent, sa théologie n'est pas une théologie à lui, et n'a pas

pour but de se faire un chemin à part, mais d'être engloutie
pour ainsi dire dans la théologie hollandaise et d'y apporter
une nouvelle vie, nous avons la sincère conviction que l'avenir
n'appartient ni à la négation du surnaturel, ni aux idées tradi-



LA SCIENCE THÉOLOGIQUE 283

tionnelles, mais uniquement à la vie surnaturelle et naturelle
à la fois dont M. Ch. de la Saussaye a été le champion eminent.
Et certes il a eu des amis siucères et chauds, des disciples
fidèles et reconnaissants qu'il a nourris de sa parole, et dont le
nombre augmente encore tous les jours. Le 18 février, jour de

son enterrement, en a fourni une preuve éclatante. De toutes

parts, de Rotterdam, delà Haye, d'Utrecht, deNimègue, etc.,
on est venu se ranger autour de sa tombe, et d'une manière
vraiment touchante, l'université et la ville de Groningue ont
montré leur affection pour l'homme qu'elles n'avaient possédé

que trop peu de temps.
Si enfin on veut connaître son point de vue spécial, nous ne

saurions mieux faire que de citer une parole du premier des

deux discours d'ouverture dont nous nous sommes proposé de

donner J'analyse. La voici: « L'enseignement que je suis appelé
à donner attestera ce que je crois et confesse. Sans aucune
réserve, je me prononcerai sur ce point, surtout dans ma
prédication ; mais je ne veux pas plus commencer mon enseignement

par une confession de foi, que je ne veux me ranger dans

l'un des partis qui portent un nom spécial. Pour ce qui
concerne ce dernier point, on ne se classe pas soi-même, ce sont
les autres qui le font pour vous. Si l'on veut me nommer
orthodoxe, je ne m'y refuse pas; mais moi-même je neme
nomme ni de ce nom, ni d'aucun autre. Je me nomme d'après
Christ; et c'est d'après la vérité que j'ai trouvée en lui que je
prétends juger la tendance orthodoxe, ainsi que toute autre. »

Pour étudier ce point de vue de plus près, nous allons
analyser les deux discours qu'il a prononcés à l'ouverture de ses

cours académiques, en laissant de côté tout ce qui concerne
plus spécialement notre situation particulière.

Leur titre, la science théologique, sa dépendance et sa liberté,
en indique suffisamment le sujet. Après quelques mots
d'introduction ayant pour but de signaler l'état actuel delà théologie,
avec ses mérites et ses périls non moins grands, périls qui
proviennent surtout de l'esprit de parti, maître de la situation,
et de l'habitude funeste qu'on a de prendre de suite un nom de

parti, sans qu'en réalité on ait en propre un principe et un



284 J.-J.-P. VALETON

point de départ, le professeur pose la double thèse que voici
contenant les deux idées fondamentales de ses discours : La
science théologique est dépendante de son objet, et par cette

dépendance même elle est libre de toute autorité imposée du
dehors. C'est dans le développement de ces idées que nous
voulons le suivre pied à pied.

I

Pour arriver à la thèse que la science théologique est dépendante

de son objet, il faut poser avant tout une autre thèse qui
n'a presque pas besoin de démonstration : la science ne
crée pas, elle ne fait que découvrir et exposer ce qui existe

déjà. En effet, il y a une différence entre la vérité et la science,
entre l'être et le savoir des choses. Nous autres hommes,
nous pouvons chercher, découvrir, exposer et par suite
connaître la vérité et la nature des choses, mais cette vérité
elle-même existe indépendamment de nous et de notre
savoir; et la nature des choses ne se trouve pas en nous mais
dans lés choses elles-mêmes. Voilà certes une thèse qui nous
parait un axiome. Mais considérée de plus près, elle nous
révèle dans le domaine de la science, deux lignes qu'il faut
distinguer soigneusement. La science découvre, puis elle expose ce

qui est. Or c'est là un double travail qui a valu aux sciences

un double nom. Les unes s'appellent sciences spéculatives,
celles où prédomine le travail de la découverte, les autres

s'appellent sciences positives, celles où prédomine le travail
d'exposition. Quelle est la différence? Elle ne consiste pas en
ceci que les sciences positives auraient pour objet une réalité
donnée et que les sciences spéculatives n'en auraient pas.
Toute science suppose nécessairement une telle réalité. Ce qui
n'existe pas ne saurait être connu ni être l'objet d'une science

quelconque ; et c'est un affront gratuit fait aux sciences
spéculatives que de les traiter comme si elles se trouvaient en
dehors de la réalité. Réfléchir en dehors de la réalité est

tout aussi impossible que de respirer en dehors de l'atmosphère.

La différence entre ces sciences se trouve dans le mode



LA SCIENCE THÉOLOGIQUE 285

d'observation et dans les organes par le moyen desquels elles

présentent les choses à notre esprit.
Dans les sciences positives, les choses se trouvent sous la

main et peuvent être connues par expérience, même par
l'homme qui n'est pas un savant ; dans les sciences spéculatives,
au contraire, il faut, en prenant l'expérience pour point de

départ, pénétrer jusqu'aux idées qui se trouvent à la base de

tout. Pour citer un exemple : il y a une psychologie
expérimentale qui explique les phénomènes de la vie, et une
psychologie spéculative qui cherche à en découvrir les causes.
De nos jours, nous voyons les sciences dites exactes quitter
toujours plus, à dessein ou non, le domaine de ce qui est donné

par l'expérience, pour aller en chercher la cause, c'est-à-dire

pour devenir spéculatives. En un mot, la science spéculative,
c'est, qu'on accepte ou rejette ce nom, la métaphysique ou
encore l'ontologie, à savoir la recherche de la nature des choses,
de ce qui est au fond de tous les phénomènes.

Cela dit préalablement, venons-en maintenant à la théologie.
Ici se pose la question de savoir dans laquelle de ces deux
catégories de sciences la théologie prend place. Au premier abord,
et à en juger d'après tous les hauts problèmes qu'elle soulève,
il semble qu'elle appartienne aux sciences spéculatives, et pourtant

il n'en est pas ainsi. Certes il y a une théologie spéculative ;

mais personne ne saurait l'étudier sans avoir cueilli d'abord
les fruits du travail fait par la théologie positive, et ce n'est pas
à la première qu'appartiennent toutes les disciplines de la

science théologique qui forment l'enseignement académique.
Nous disons : la théologie est une science positive, ayant un
objet dont l'existence ne saurait être niée par personne, et que
l'on connaît par expérience avant même de l'avoir vu expliqué
par la science. La théologie n'a pas à découvrir mais à expliquer

son objet, et cet objet n'est autre que l'existence de

l'église chrétienne. C'est à cet objet que la théologie est attachée.
Non qu'elle dépende d'une des formes spéciales ou confessionnelles

dans lesquelles la vie de l'église s'est manifestée pour
un temps, non qu'elle soit liée servilement aux faits empiriques,

comme si, par exemple, l'histoire ecclésiastique ne dût



286 J.-J.-P. VALETON

être qu'une chronique l'exégèse qu'une explication des mots,
la dogmatique qu'une liste de dogmes sans aucune liaison
organique. La dépendance dont nous parlons pour la théologie
consiste en ceci qu'elle doil. rendre compte de ce qui est. Et certes
on tiendrait pour insensé le naturaliste qui voudrait décrire
la nature sans en examiner les produits; pour insensé
l'historien qui croirait qu'un coup d'œil jeté sur le caractère d'un
peuple suffit pour connaître son histoire spéciale. De la même
façon, on doit tenir pour absurde une théologie qui ne s'astreindrait

pas à considérer attentivement les différentes créations
religieuses ; pour absurde une théologie soi-disant chrétienne
qui refuserait de s'enquérir de la conscience chrétienne telle

qu'elle paraît dans l'église, pour aller de préférence se forger
un christianisme de fantaisie, ou une religion d'après l'idéal
de son cœur. La théologie chrétienne n'est pas une philosophie
à propos de la religion ; elle est l'exposition du fait historique
du christianisme, dont elle doit expliquer l'origine, la nature et
le développement. L'église chrétienne, voilà quel est son objet;
mais voyons ce que signifie ce dernier mot.

M. de la Saussaye, en désignant l'église comme l'objet de la

théologie, n'entend pas parler d'une institution créée par Jésus

ou par ses disciples et organisée dans le cours des temps. Il ne

pense ni à telle des églises spéciales de nos jours, ni à leur
totalité, ni même à ce que les réformateurs ont nommé
l'église invisible. Pour lui, le mot église chrétienne désigne un
ensemble de faits qui, bien que fort divers, sont néanmoins

liés l'un à l'autre par leur relation respective avec Christ.
L'église chrétienne est donc pour lui le nom collectif de tout ce

qui depuis dix-huit siècles est né de la foi en Jésus-Christ, tant
pour l'extérieur que pour l'intérieur, tant dans le domaine des

faits que dans celui des idées. Or cette église chrétienne existe.

C'est là un fait ; voilà pourquoi la science qui doit l'expliquer
mérite de s'appeler une science positive. Détachée de ce fait,
elle ne serait plus la théologie dans le sens historique du mot;
elle deviendrait alors la philosophie de la religion.

L'église chrétienne existe. Toute simple que semble cette

thèse, elle doit néanmoins être considérée de plus près. Que



LA SCIENCE THÉOLOGIQUE 287

voyons-nous La partie la plus civilisée de l'humanité, celle
qui sans contredit possède l'hégémonie, et fait sentir sa supériorité

morale peu à peu à toutes les autres, porte le nom d'un
homme dont nous ne savons que fort peu de chose relativement.
Avec cet homme commence une nouvelle ère, qui divise l'histoire

en deux parties, l'ancienne et la moderne. Dépouillée de

tout ce qui semble étrange et incompréhensible dans ses
paroles et surnaturel dans ses actes, cette personnalité ne nous
présente rien de plus que le portrait suivant : au milieu d'un
petit peuple, peu développé dans les arts et les sciences, sans
aucune importance politique, imbu de fanatisme jusqu'à s'attirer

par son mépris pour les autres peuples et son orgueil
insupportable la haine universelle du monde, vécut il y a dix-huit
siècles un jeune homme, non prêtre, non savant, qui opposa
au fanatisme de son peuple la religion immédiate et naïve d'un
cœur pur, plein d'amour envers Dieu et les hommes ; qui
ensuite, par l'aversion que lui inspirait ce fanatisme misanthrope,
entra en conflit avec les chefs de son peuple, et enfin devint la
victime de leur haine. Reste à savoir si dans ce conflit sanglant
il a su conserver cette naïveté enfantine, ou s'il a été atteint lui
aussi de la fièvre du fanatisme régnant, en d'autres termes, ce

qu'il faut penser de son titre de Messie.
C'est de ce Jésus que la chrétienté porte le nom. Il est vrai

que ce sont ses adversaires qui ont inventé le nom de chrétien
et d'abord comme une injure. Cependant ce nom provenait de

la profession que les disciples faisaient de Jésus comme le Christ.
Voilà ce qui les caractérisait. Jésus est le Christ, voilà la
confession fondamentale de l'église, confession par laquelle elle
prenait position dans le monde et qui fut sa ligne de démarcation

vis-à-vis des païens et des juifs.
Un fait remarquable s'est présenté alors. Le titre de Christ

ou Messie appartenant entièrement au petit monde israélite, il
fallait, pour le comprendre tout à fait, une connaissance de l'histoire

israélite qui manquait absolument aux gentils, et pourtant
nous voyons que cette confession éminemment israélite a trouvé
chez les autres peuples, infiniment plus qu'en Israël, un accueil

favorable, et que l'apôtre des gentils, comparant les fruits de



288 J.-J.-P. VALETON

son œuvre avec ceux des autres apôtres qui renfermaient leur
mission dans l'enceinte de leur propre peuple, avait droit de

dire : « J'ai travaillé plus qu'eux tous. » Enfin, l'église des païens

supplanta tellement celle des juifs que celle-ci ou bien se retira
dans l'ébionitisme pour y mourir ou disparut entièrement dans

celle des païens.
Le titre de Christ cependant a une double signification, ou

plutôt n'ayant qu'un sens, ila une double interprétation, l'une
tendant en haut et l'autre en bas, l'une vers le monde visible,
l'autre vers l'invisible. Ce mot se traduit aussi bien dans son

rapport avec Dieu par le nom de Fils, que dans son rapport avec
le monde par le nom de Roi. Il va sans dire que l'église des

gentils mettait en avant la première signification du mot qui
en exprime le côté métaphysique, tandis que les juifs en

gardaient, en acceptaient la signification historique, mais au profi
de leur orgueil national. Ainsi on courait risque de quitter le

terrain historique et de mettre l'idée à la place de la personne.
Et en effet, à peine l'église chrétienne était-elle fondée sur tous
les points de l'empire romain, que le gnosticisme menaçait de

la dissoudre en la faisant dégénérer en école philosophique. Ce

danger fut senti instinctivement. Le symbole apostolique naquit,
on ne sait comment ; le caractère historique de la profession
chrétienne, quelque défectueuse qu'en fût l'expression, s'accusa

hautement ; ainsi fut tracé le cadre dans lequel tout développement

ultérieur devait s'enchâsser. C'est de cette confession,

qui se rattachait à la formule sacramentelle du baptême, que
dérivent toutes les confessions postérieures dans leur suite
historique et leur contenu toujours plus riche. En même temps une
science dogmatique naquit qui se proposait d'expliquer la
confession et d'en préparer le développement progressif.

Ce n'est pas de cela cependant que M. de la Saussaye veut

parler; il se borne à dire que les réformateurs ont voulu non pas

rompre cette ligne de développement, mais bien au contraire
la reprendre, et revenir ainsi de l'écart fait par la hiérarchie
romaine. Et, en effet, de nos jours encore, la différence entre
l'église romaine et l'église protestante ne consiste pas en ceci

que l'une serait l'église qui confesse, l'autre, celle qui ne con-



LA SCIENCE THÉOLOGIQUE 289

fesse pas, l'une, celle qui croit au développement, l'autre, celle

qui n'y croit pas; mais plutôt en ceci que d'après le principe
protestant le développement a lieu par voie de transformation,
et d'après le principe catholique par voie d'addition. Selon

l'église catholique, le dogme est invariable pour le contenu et

pour la forme; seulement d'autres dogmes peuvent venir
s'ajouter aux premiers. Selon le principe protestant, au contraire,
chaque vérité nouvellement découverte, ou chaque nouvelle
conception de la vérité, implique une modification de la
conception antérieure.

Nous résumons : la théologie se rattache à une église qui a

une confession ; et c'est cette confession qu'elle doit expliquer,
c'est-à-dire elle en doit exposer le sens, examiner l'origine,
déterminer la vérité.

De là les branches suivantes de la science théologique : l'exégèse

clu vieux et du nouveau Testament; puis la dogmatique, soit

l'histoire des dogmes, soit l'exposition philosophique delà
confession de Féglises étudiée dans sa teneur actuelle; enfin l'histoire

ecclésiastique qui raconte la destinée de cette église
confessante et les influences qu'elle a exercées ou subies. Cette
dernière discipline n'appartient à la théologie qu'autant qu'elle
considère toutes choses dans leur rapport avec l'église et en

vue de son développement. La théologie n'existe donc qu'à la
condition de se rattacher à cette confession, confession qui,
toute simple qu'elle est clans ses premières formes, porte en elle
le germe d'une floraison continue, qui peut se développer,
mais jamais se détruire, et dont la suppression, si elle était
possible, serait en môme temps la mort de toute théologie.

Cependant il ne suffit pas de connaître la confession de

l'église, il faut en connaître aussi le fondement et les origines
internes. Or la confession implique la foi, non la foi prise dans
le sens indéterminé de conscience religieuse, mais dans le sens
très précis de connaissance des choses données dans la religion.
Au sens chrétien, la foi est une persuasion de ce qu'on espère,
une conviction des choses que l'on ne voit pas. (Hébr. XI, 1.)

Il saute aux yeux cependant que tous ceux qui appartiennent
àl'église chrétienne ne sont pas des fidèles dans ce sens spécial

THÉOL. ET PHIL. 1876. 19



290 J.-J.-P. VALETON

éminemment chrétien. U y en a qui acceptent la vérité
chrétienne et ne voudraient pas rompre avec elle, sans que pourtant
ils en aient fait l'expérience personnelle; il y en a qui en ont
besoin comme d'une loi salutaire. Qui pourra énumérer toutes
les nuances diverses qui vont de la vie religieuse inconsciente
à la pleine clarté de la vie de la foi Il n'y a point de solution
de continuité entre la conscience chrétienne et la conscience

généralement religieuse. Ce qui est spécialement chrétien,
savoir la conviction du péché, l'expérience de la grâce, la vertu
du bien, trouve son point d'attache dans les besoins les plus
immédiats de l'homme, tels qu'ils se manifestent dans toutes
les religions. Là est le secret de la prédication, moyen le plus
efficace de faire naître la foi. Supposons que la foi provînt d'une
action mécanique du Saint-Esprit, indépendante de la prédication,

il en résulterait que celle-ci serait entièrement superflue,
et le commandement du Seigneur de prêcher ne serait plus
qu'une chose parfaitement arbitraire. Mais si le Seigneur
commande de prêcher à tout le monde la conversion et la rémission
des péchés, il faut supposer l'homme, tel qu'il l'est en réalité,
disposé à cela par un véritable besoin ; il faut compter sur le
consentement d'e la conscience. Non que M. de la Saussaye croie
la conscience infaillible et que, contrairement à l'expérience,
il considère la déclaration de la conscience comme vérité
absolue. Il entend dire seulement ceci : c'est que ce qui est
spécialement chrétien, étant en même temps parfaitement humain,
et la foi chrétienne étant la vie religieuse parvenue à la pleine
conscience de soi et à un savoir parfaitement clair, tout ce qui
est vraiment humain trouve son accomplissement dans le

christianisme, et que le christianisme est préparé et annoncé par ce

qui est naturel et humain. Le nature humaine est une prophétie
du Christ, et en Christ, l'homme-Dieu, la nature humaine est

parvenue à son accomplissement et à la conscience de son

origine et de sa destination divine. Il s'en suit que la base de

l'église chrétienne repose au fond sur les besoins religieux généraux

de l'humanité.
Quelles sont les conséquences de ce que nous venons de dire,

pour la science théologique? Les voici : la vie chrétienne peut



LA SCIENCE THÉOLOGIQUE 291

être décrite; il y a donc une éthique chrétienne. Elle doit être
la description de la vie parfaitement humaine, et partant elle
est la véritable éthique, non pas spécifiquement distincte de
l'éthique philosophique, mais supérieure à elle. C'est dans cette
discipline, plus que clans aucune autre, que se révèle la suprématie

de la science théologique. Un des mérites de notre temps
c'est d'avoir, plus que les temps antérieurs, mis l'éthique
chrétienne en honneur.

Ne pouvant exposer au long le rapport organique de toutes
les branches de l'enseignement théologique, M. delà Saussaye
s'arrête du moins à deux de ces branches. Et d'abord il résulte,
dit-il, du caractère de la foi que, comme l'église ne peut êlre
indifférente à la vie religieuse du monde, la science théologique
ne peut ignorer la religion antérieure à Christ, et que partant
c'est avec raison que dans le cycle théologique on a assigné une
place à ce que notre auteur aimerait à nommer la science du
paganisme, de l'ethnicisme dans ses rapports avec Christ, et
qu'on nommait jusqu'ici théologie naturelle ou philosophie sur
Dieu. Quant à la théologie pratique, voici les vues de notre
auteur : la vie de la foi est née de la prédication ; or si l'église
est l'organe de la vie des fidèles, elle doit régler la prédication,
les soins pastoraux et le culte, et ces trois fonctions ne doivent

pas être abandonnées au hasard, ni aux caprices ou aux besoins
momentanés. Enracinées clans la vie, elles ont leur théorie

propre, et c'est là encore un des progrès de nos jours que la

théologie pratique ne se borne plus à être un enchaînement
d'anecdotes instructives et d'enseignements empiriques, mais

qu'elle emprunte sa théorie à l'idéal de l'église active et vivante.
Nous en finissons avec les détails, et nous résumons tout ce

que nous venons de dire dans les cinq thèses suivantes :

1° L'église chrétienne, considérée comme l'ensemble de

toutes les manifestations de l'esprit chrétien, est l'objet de la
science théologique.

2° L'esprit chrétien émane de Jésus et c'est par la foi qu'on
le connaît.

3" Le principe qui fait la vie de l'église est donc aussi le principe

de la théologie.



292 J.-J.-P. VALETON

4° C'est par la foi que le théologien dépend de l'objet de sa

science.
5° En dehors de la foi, l'église ne saurait être connue ni comprise

; ön est dans la philosophie, non dans la théologie.

II

La théologie est la science de l'église chrétienne. Elle naît
de la foi : ce per fidem, ad intelligentiam. » Sortir de cette
enceinte, ce serait pour la théologie s'anéantir soi-même ; et il
ne serait pas plus absurde de vouloir tirer l'esprit de la matière

que d'appliquer à l'étude de l'église chrétienne une autre
mesure que celle de son propre principe. C'est de ce principe que
la théologie dépend ; détachée de lui elle se dissout, et ses

différentes branches deviennent la philologie, l'histoire, la

philosophie.

Il est des gens cependant qui disent que c'est là le terme
fatal du développement scientifique, et que la théologie ayant
cessé d'être un mystère, c'en est fait de son indépendance et
de son caractère scientifique; l'église se fond dans la société,
et la théologie dans la science générale de l'esprit. Contrairement

à cette assertion, M. de la Saussaye maintient la liberté
de la science théologique, comme le résultat de sa dépendance
vis-à-vis de son objet. Cette liberté n'est pas l'impartialité
complète, l'indifférence absolue (die Voraussetzungslosigkeit) dont
Strauss a parlé, le premier. En réalité, ceci n'est qu'une
chimère, car il est simplement impossible de faire table rase de

son esprit, et de se défaire de toutes les impressions, idées,
expériences qui, par des voies souvent imperceptibles, sont
devenues la vie spirituelle de l'homme et de l'humanité. On ne
peut pas, comme a dit un auteur français, se regarder passer
à la fenêtre. L'individu ne le peut pas, et l'humanité ne le peut
pas davantage ; on ne peut pas retourner à l'an un. Or l'esprit
de la révolution qui, à l'aide de la promesse : liberté et du
mot d'ordre : réformation a fait invasion dansla politique pour
démolir ce qui est, s'est introduit aussi dans la théologie. C'est
la vie de Jésus, de Strauss, qui en a donné naguère le signal.



LA SCIENCE THÉOLOGIQUE 293

Niveler le sol pour y élever un nouvel édifice, voilà quel en
était le but avoué. Le Jésus surnaturel, le Christ de l'église une
fois disparu, on verrait apparaître, dans toute sa gloire, le Jésus

historique et réel.
Mais qu'est donc devenu ce réalisme si hautement prôné, et

quel en a été l'effet sur la théologie? A l'âge de plus de soixante
ans Strauss a publié sa dernière confession sous le titre de : La
foi ancienne et la foi moderne. Dans ce livre il se prononce sans
aucune réserve et d'une manière non équivoque sur la situation

actuelle. Au fond tous les gens cultivés, dit-il, ont rompu
avec le christianisme, c'est-à-dire avec la foi de l'église, qu'il
considère comme invariable non-seulement dans la forme, mais
aussi clans le contenu, et dans laquelle il ne peut pas imaginer
le moindre progrès. D'après lui le catholicisme et le
protestantisme sont des grandeurs parallèles et invariables et il n'y a

qu'inconséquence de la part des chrétiens à ne pas se sentir
liés soit par les symboles, soit par le dogme de l'infaillibilité.
D'un autre côté, parmi ceux qui ont rompu avec le christianisme,
le grand nombre n'ayant pas le courage de leur opinion
cherchent à rattacher à l'église ce qu'ils considèrent comme la
vérité. Une minorité seulement, au nom de laquelle Strauss porte
la parole, et qui, tout en récusant toute organisation, compte
néanmoins des millions d'adeptes, se prononce d'une manière

conséquente. C'est à elle que s'impose avant tout la question :

Sommes-nous encore des chrétiens? La réponse doit être
négative. La doctrine de l'église qui, aux yeux de Strauss, est la
seule expression adéquate du christianisme il la défigure de

manière à n'en faire plus qu'une caricature, et à soulever, en

supposant qu'elle soit juste, le problème desavoir comment
une telle contexture d'absurdités, voire même d'immoralités, a

pu être acceptée par qui que ce soit, a pu devenir une force
motrice dans l'histoire du monde. Quant à la personne de Jésus,

il n'en reste, selon lui, que juste assez pour confirmer le jugement

de ceux qui le considèrent comme l'homme le plus
inconnu de l'histoire, tandis que l'image que les disciples se sont
formée de lui n'est autre chose qu'une composition inconcevable

d'absurdités.



294 J.-J.-P. VALETON

Reste la question de savoir si cette minorité dont Strauss fait
partie a encore de la religion. Ici Strauss traite en quelques
pages la question très compliquée de l'origine de la religion.
Avec les déistes français vulgaires du siècle dernier, il la trouve
dans la crainte. Il parcourt superficiellement la mythologie des

Grecs et des Romains ; il prétend que le monothéisme était la
forme naturelle de la religion chez les hordes nomades et le

place quant à son caractère moral et intellectuel au-dessous
du polythéisme, jusqu'au moment où la philosophie, ne pouvant
se contenter du polythéisme et cherchant le monisme, s'est

emparée du monothéisme pour en faire la forme transitoire de

la religion à la philosophie. Dès lors, sans doute, le monothéisme

grandit en valeur ; mais l'ayant examiné de plus près, Strauss

finit par peser les arguments en faveur de l'existence de Dieu

et par les condamner... Enfin, ayant jeté un regard superficiel

sur la philosophie moderne, il arrive à la conclusion

qu'avec la foi au Dieu personnel, la foi à l'immortalité individuelle

doit nécessairement baisser, puis disparaître entièrement.

Comment donc y aurait-il encore de la religion? Prise
dans le sens ordinaire, comme une relation entre Dieu et
l'homme, la religion est désormais devenue impossible ; mais

voulant en garder le nom, Strauss en fait un sentiment de

dépendance dépendance non dans le sens éthique propre à

Schleiermacher qui concluait de ce sentiment à l'existence de

Dieu, mais dépendance dans le sens naturaliste de la relation
des parties à l'ensemble. L'ensemble des choses est bien
arrangé et cohérent dans toutes ses parties : seulement il n'accuse

pas un Dieu personnel, mais uniquement une raison
animant des personnalités, lesquelles sont destinées non pas
à durer, mais à se perdre de nouveau dans l'ensemble, comme
des êtres passagers, simples moyens pour d'autres fins qu'eux-
mêmes. Consentir à cela, acquiescer à la mort comme à la
cessation de l'individu, voilà ce que c'est que la religion
d'après Strauss. Ici, cependant, il reste une difficulté. Renan,
plus religieux à cet égard que Strauss, considère la mort
comme irrationnelle et absurde; Strauss ne le fait pas, et

pourtant il ne saurait comprendre ni expliquer ce qu'ont de



LA SCIENCE THÉOLOGIQUE 295

déréglé ces coups de la mort. C'était une faiblesse de

vieillesse, sans doute, que Gœthe, octogénaire, ne voulût pas
entendre parler de la mort, et crût pouvoir conclure du besoin

et du désir du travail qui ne le quittaient point à l'immortalité

de l'esprit; Gœthe pouvait bien se contenter de ses quatre-
vingt-quatre ans, mais ce qui confond Strauss, c'est la mort de

Schiller à l'âge de quarante-cinq ans, plein d'énergie encore
et de génie. Quoi qu'il en soit, Strauss tient encore à nommer

religieuse toute philosophie qui fait disparaître l'individu
dans l'ensemble, pourvu que l'on considère l'univers comme
doué de raison. En comparant sa philosophie avec le
pessimisme de Schopenhauer qui considère le monde comme le
sublime de toutes les misères, il ne voit que blasphème dans

une pareille assertion. Et cependant le pessimisme de

Schopenhauer, quoique aussi athée que l'optimisme de Strauss, est

de beaucoup plus profond et sérieux que cette seconde édition
non améliorée de la fameuse thèse de Leibnitz que tout est

pour le mieux dans le meilleur des mondes. Leibnitz pouvait
dire cela, parce qu'il croyait en Dieu ; mais un optimisme en
dehors de Dieu tel que celui du docteur wurtembergeois, est

contraire aux besoins les plus profonds de l'âme et à la vérité
de la nature humaine dans son état actuel.

Voilà donc où nous conduit cette prétendue absence de tout
préjugé, dont s'honore Strauss. En ce qui concerne l'univers,
pour être moniste, Strauss accepte la théorie de Darwin. Or,
dans cette théorie, il faut distinguer deux choses : d'abord la
part qui appartient uniquement aux sciences naturelles, à

savoir la question des types; puis la philosophie érigée sur ses

résultats et appelée par les adeptes de Darwin du nom de

monisme. Cette philosophie pose la question suivante : Quel
est le commencement de toutes choses? Est-ce Dieu ou la
cellule primitive? Il va sans dire que ceux qui ont rompu avec la
foi en Dieu ne sauraient accepter une création quelconque, et

que par conséquent ils doivent se prononcer en faveur de la
seconde hypothèse. Or, chose étrange, tandis que les naturalistes
eux-mêmes lui maintiennent le caractère d'hypothèse, et, à

l'exception des matérialistes, ne se prononcent sur ce point



296 J.-J.-P. VALETON

qu'avec des réserves prudentes, ce sont des théologiens de

tendance négative, qui, Strauss en tête, ont osé les premiers
supprimer le Créateur. Est-il besoin d'une preuve plus
éclatante pour constater qu'en théologie aussi la liberté qui se

place en dehors de son objet doit finir par la négation de cet

objet? Il est vrai que tous ne vont pas si loin, mais qu'importe?
il faut voir où tend la logique des principes. Le livre de Strauss
doit opérer une crise salutaire et éclaircir la situation. Ceux

qui se trouvent sur la ligne que suit Strauss doivent rompre
avec l'église chrétienne ; ceux qui ne veulent pas le faire
doivent réviser leur foi et revenir au principe de l'église, c'est-
à-dire à la personne de Jésus-Christ. En effet, ce n'est qu'en
restant dépendante de ce principe que la science théologique
trouvera sa vraie liberté. Tous les hommes vivent d'autorité ;

quelque paradoxale que semble cette affirmation, elle est
renfermée dans celle que nous avons établie, que pour pouvoir
comprendre l'église chrétienne, il faut croire en Jésus-Christ.
Là est la vérité de cette parole profonde : Nul ne peut voir le

royaume des cieux s'il n'est régénéré. En effet, nous ne
saurions observer une chose avant d'en avoir fait l'expérience,
et pour réfléchir sur un objet quelconque, il faut que nous
l'ayons en notre possession. Ce n'est qu'après que nous en

avons éprouvé l'influence que nous pouvons en définir et la

cause et le caractère. Rappelez-vous le proverbe que l'aveugle
ne saurait juger des couleurs, ni le sourd des sons. Si cela est

vrai dans l'ordre naturel, cela est plus vrai encore dans l'ordre
spirituel. Deux exemples, qui nous transportent au centre
même de la théologie, éclairciront cette pensée.

Voici le premier : De tout temps, le livre des psaumes a été

pour l'église chrétienne aussi bien que pour Israël une source
inépuisable de consolation, d'encouragement, d'édification. Les

âmes les plus nobles, un Augustin, un Luther, un Calvin, un
Fénelon, un Ottinger, etc., etc., et des milliers de gens
inconnus qui par une vie sainte ont exercé une influence sinon
ostensible du moins réelle, ont trouvé dans ces chants israé-
lites l'expression de leurs besoins les plus profonds et de leurs
plus pures émotions. Et pourtant on ne saurait nier que ces



LA SCIENCE THÉOLOGIQUE 297

cantiques ne nous laissent d'abord une impression de lassitude
et de monotonie ; et ceux qui ne réussissent pas à s'élever au-
dessus de cette première impression ne peuvent se rendre
compte de l'attrait que d'autres y trouvent. De là une double
exégèse et une double critique. Laquelle est la plus libre? celle
qui a expérimenté le contenu religieux des psaumes, ou celle

qui n'en tient compte? Comparez les commentaires. D'un côté
celui de J. Olshausen, par exemple : une confusion infinie
d'éléments dont on ne saurait trouver l'harmonie; un effort
continuel pour les ajuster afin d'en faire un ensemble; une
méconnaissance absolue de l'idée fondamentale de sorte qu'on
ne peut comprendre comment les diverses parties se sont
jointes, les différents psaumes se sont groupés ; l'ordre est
provenu du chaos. De l'autre côté — et ici se présente toute une
armée d'exégètes modernes, depuis les esprits critiques et

philologiques comme Ewald et Hupfeld, jusqu'aux esprits plus
théologiques comme Hengstenberg et Stier — un effort pour
pénétrer plus avant dans l'intelligence de toutes les parties,
dans l'entendement de la vie intime, enfin dans la connaissance

du milieu historique, et partant du caractère religieux
des cantiques. De ce côté il y a beaucoup de diversités, de

divergences, même des controverses violentes entre les différents
exégètes (Hengstenberg et Ewald) ; mais dans cette lutte il
y a, grâce à un terrain commun, mouvement et progrès. Les
autres se disent sans cesse : « Nous n'avons pas encore trouvé
le vrai; aucune explication n'a été entièrement libre; qui peut
nous la fournir? » C'est qu'on ne saurait la trouver sur cette
voie, parce qu'on se place eu dehors de l'objet que l'on veut
expliquer.

Le second exemple est emprunté à la critique des évangiles.
Pour la critique dite libre il n'y a pas moyen de tirer des

quatre évangiles une figure historique de Jésus, moins encore
de se former une idée complète de sa vie, de ses œuvres, de

son caractère. Pouvons-nous, dit-elle, accepter comme la vérité

le récit accentué de l'auteur du premier évangile avec ses

croyances messianiques entièrement juives, et son appel
continuel aux textes mal compris de l'Ancien Testament? Pou-



298 J.-J.-P. VALETON

vons-nous attribuer une valeur historique à l'auteur honnête
mais peu indépendant du troisième évangile, qui aime à

raconter les miracles, se rattache entièrement à saint Paul, ne
fait qu'arranger les anecdotes traditionnelles et en émousser la

pointe, et tente de faire sortir de la forme juive, tant bien que
mal, une figure généralement humaine? Reste le second évangile

qui nous fait connaître la tradition évangélique au

moment où elle passe du point de vue juif au point de vue
ethnico-chrétien, mais qui, très sobre dans ses récits sur les

paroles de Jésus, ne nous initie que fort peu à l'appréciation
de son caractère, et qui d'ailleurs appuie de préférence sur le

miracle dépouillé de l'explication prophétique, pour
recommander le Messie aux gentils et le leur faire accepter comme
le Fils de Dieu. Enfin que dire du quatrième évangile D'après
la critique dite libre, c'est un fait positif que l'auteur du
quatrième évangile n'a pas été disciple de Jésus; ce qu'il raconte
n'a point le cachet historique et n'est pas digne de confiance ;

tout le livre est un produit sublime, il est vrai, mais factice,
un roman allégorique d'un gnostique chrétien du second
siècle. Soit, mais voici quelques difficultés qui se présentent.
Où trouver, dans le second siècle, le moment, l'endroit, le

milieu pour la création d'une œuvre aussi sublime que le
quatrième évangile? On a donc reculé de la fin de ce siècle à sa

moitié, et de là à son commencement. Eh bien connaissant ce

temps par les écrits des pères apstoliques et par les fragments
des gnostiques, voici ce que nous demandons : Y avait-il alors,
dans les églises représentées par les pères apostoliques, rien

qui pût donner naissance à ces notions sublimes, spéculatives
si l'on veut, sur la promesse et l'œuvre de Christ, que nous
trouvons dans le quatrième évangile? Y avait-il parmi les
gnostiques un germe de l'idée réaliste du verbe incarné en Jésus?

Nous n'en trouvons point ; et pour ne rien dire de cette
connaissance locale de la Palestine, dont les découvertes
géographiques viennent affirmer lajustesse, peut-on dire que l'auteur
ait emprunté au gnosticisme son point de vue philosophique,
pour imaginer un Jésus satisfaisant également la tendance
charnelle des chrétiens judaïques et la tendance spirituelle des



LA SCIENCE THÉOLOGIQUE 299

églises pauliniennnes? Avancer cela, n'est-ce pas faire une

pétition de principe? et ne faut-il pas, pour en venir à cette

thèse, accepter comme des faits des suppositions qui avant tout
auraient besoin d'être solidement démontrées Car ne sont-ce

pas tout autant de simples suppositions que les affirmations
suivantes : dans les églises pauliniennes un besoin pareil s'est

fait jour dans ces églises, un homme a pu surgir revêtu d'un
costume si fortement palestinien ; l'animosité, supposée entre
le paulinisme et le pétrinisme ne s'était pas encore, dans

l'église de Rome, malgré le dire de l'ancienne tradition
romaine, apaisée ; cette réconciliation, en admettant qu'elle fût
nécessaire, a pu être opérée par le moyen du gnosticisme
également haï des deux parties ; et enfin, du milieu de cette
situation accablante, divisée, fort peu claire, il a pu soudainement

s'élancer un aigle tel que l'auteur du quatrième évangile,
planant au-dessus de toutes les contradictions ; un génie
inconnu a pu inventer un Jésus, convenant à tous et réunissant
en soi tout ce que, jusque-là, on avait pensé et cru de lui? En

vérité, voilà de prétendus faits absolument inexplicables,
surtout quant on se place au point de vue de la critique dite libre,
et qu'on croit à la parfaite rationalité et à la régularité du

développement historique.
Ainsi clone, si nous acceptons le verdict de la critique dite

libre, nous nous trouvons, là même où il ne s'agit que d'une
question d'histoire, enfoncés dans une mare de conjectures
hasardées, en partie même contradictoires. Pour le dire en un
mot : le quatrième évangile offre à cette critique une pierre
qui la fait trébucher, et qu'elle ne saurait faire entrer dans

l'ornière aplanie du développement régulier.
Cependant nous n'avons pas encore touché au point le plus

important ; car voici la question principale : comment faire
sortir de cette simple donnée qu'un rabbin populaire pendant
quelque temps, a laissé dans un coin de sa patrie quelques
disciples qui n'ont pu se consoler de sa mort, le phénomène puissant

de l'église chrétienne, — la foi à sa résurrection, à son
règne universel, à ses titres de Christ, de Fils de Dieu, de

Verbe, — de martyrs comme saint Pierre et tant d'autres qui



300 J.-J.-P. VALETON

lui ont succédé, — de penseurs comme saint Paul et l'auteur
du quatrième évangile, — la philosophie chrétienne qui, en
Grèce, en Egypte, à Rome, dans le monde germanique et même
encore de nos jours, repose sur ces deux colonnes, — des
milliers d'âmes consolées, — une propagande qui ne meurt pas, —
une mission qui, semblable au phénix, renaît de ses cendres, —
enfin ce phénomène étrange qu'en plein XIXe siècle, au moment
où la science prétend avoir démontré la fausseté de presque
tout ce qui a été raconté de Jésus, et que la civilisation
matérialiste accepte comme infaillibles les oracles de la science,
l'église, qui portele nom de Christ, vit, se remue puissamment,
s'impose, et peut compter, même d'après les déclarations des

coryphées de cette civilisation, encore sur des siècles
d'existence? Comment expliquer ce fait toujours plus évident que
rejeter Jésus-Christ, c'est perdre peu à peu toute religion, nier
l'immortalité, se priver de Dieu et de l'avenir, et n'avoir plus
pour base de la moralité que le sable mouvant des motifs
naturels du cœur humain? Le monde devient une énigme, si la

légende de Jésus de Nazareth n'est rien qu'un conte, qu'un
mensonge.

Pour y croire, il faut, au détriment de la théorie du développement

régulier, admettre que saint Paul a été supplanté par
saint Jean, saint Jean par Augustin, Augustin par Luther,
Luther par Strauss ; mais alors tous ces noms du passé n'ont plus
d'autre importance que celle de curiosités d'antiquaire, etil
vaudrait mieux se vouer à la science de prédilection du

moment, qui est la zoologie spéculative, que de perdre son temps
à l'anatomie du cadavre de la théologie. Et pourtant l'église
demeure et ne périt pas.

Résumons-nous: une science qui nie son objet ou qui le
considère du dehors n'est pas une science libre, en d'autres

termes, le théologien, pour être libre vis-à-vis de l'objet de sa

science et pour y faire les découvertes qui la poussent au
progrès, doit être un chrétien fidèle. La science théologique dépend
de la foi, non de telle ou telle forme historique de la foi, mais
de la foi elle-même ; car c'est de la foi qu'elle naît. La science

naît de la foi, non la foi de la science.



LA SCIENCE THÉOLOGIQUE 301

Disons encore comment M. de la Saussaye décrit l'origine de

la foi. Ce n'est pas l'autorité, c'est l'expérience qui la produit.
Le chemin pour y parvenir est indiqué pour nos jours encore
dans cette parole de saint Jean : « Ce que nous avons entendu,
ce que nous avons vu, ce que nous avons contemplé, ce que
nos mains ont touché. » — Voici devant vous la figure du Fils
de l'homme en quatre portraits dans les quatre évangiles.
N'essayez pas une harmonistique, ne niez pas les contradictions;
mais que cette figure, par chacun de ces portraits, exerce son
influence sur vous, tout d'abord par ses paroles, car la parole
est l'expression de la vie la plus intime de l'homme. Or ces

paroles ont quelque chose de saisissant, vous y sentez un cœur.
Ce ne sont pas des dogmes ni des lois; dans les exhortations,
les consolations, les enseignements, c'est toujours le cœur qui
se donne, et dans ce cœur vous trouvez la personne. Alors vous
commencez à comprendre ses œuvres dans leur relation
indissoluble avec ses paroles, vous commencez à voir. L'unité de

la personne vous devient toujours plus évidente ; vous allez

comprendre les motifs de ses œuvres et les souffrances de son

cœur. Vous découvrez le fond caché de son être, et au lieu
d'apercevoir seulement, vous contemplez. Et alors, le fond
divin de son être vous devenant évident, la nature divine se

révélant partout à vous, à travers sa nature humaine, au point
de vous faire comprendre cette parole : « Celui qui m'a vu, a

vu mon Père, » votre contemplation, votre admiration, votre
respect deviennent de la foi. Vous vous fiez à lui ; vous vous
risquez avec lui pour la vie et pour l'éternité ; vous vivez de la

foi, et vous avez touché de vos mains la parole de vie, comme
avaient fait les disciples après la résurrection de Jésus.

Ainsi donc, dans la science théologique, le fidèle ne se trouve
pas en dehors de son objet, ce qui serait la méthode de pure
observation, ni au-dessous de son objet, ce qui serait la foi
d'autorité, tort fâcheux du vieux supranaturalisme; il se place au
dedans de son objet, ce qui est la méthode éthique. Etabli dans
ce centre, il aborde toutes les questions librement et sans
crainte. 11 tâche d'en trouver la solution non d'après la mesure
d'une vérité du dehors, mais d'après celle qui est dans son



302 J.-J.-P. VALETON

cœur, d'après celle du Christ qui est devenue une réalité pour
sa vie intime. Dans la critique des évangiles, il n'a pas des
résultats fixés d'avance qu'il veuille défendre coûte que coûte,
mais il ne veut pas non plus que la science naturaliste lui dise :

« le miracle est impossible » ni que la philosophie panthéiste
lui dise à son tour : <( l'idée ne se personnifie jamais! » Ce n'est

que d'après la personne de Jésus, suffisamment connue de lui,
qu'il juge s'il y a lieu de rejeter les récits, et qu'il cherche par
la voie de la psychologie la solution des contradictions. — Tant

que l'on n'a pas le Christ, la théologie apostolique est une
énigme. Lui trouvé, on en comprend le développement dans

la doctrine de saint Paul, et dans la différence entre Paul et

Jean, et dans celle qui est entre eux deux et saint Pierre et saint

Jacques. On n'explique plus le Christ par le moyen des disciples,

mais les disciples par le moyen de Christ.
Quant à l'étude des religions, antérieures au christianisme,

on y voit l'humanité arriver au but de ses efforts pour trouver
la vérité et la paix; et ce n'est plus par l'imparfait qu'on
comprend l'idéal, mais c'est par l'idéal qu'on comprend l'imparfait.
— Dans l'histoire d'Israël, la prophétie n'est plus un problème
insoluble, pas davantage une prédiction mécanique des choses

avenir; elle devient la préparation harmonique de la perfection,

qui a paru dans l'accomplissement des temps. — L'histoire
ecclésiastique n'est plus une série d'erreurs et de fautes; elle

présente le tableau de la lutte de l'église aspirant à exploiter
son trésor et à s'approprier l'idéal qu'elle a trouvé. — Et enfin
la théologie pastorale est non plus une simple technique des

pratiques ecclésiastiques, mais la théorie des manifestations de

la vie del'église.
M. de la Saussaye dit en finissant qu'an fond la lutte de nos

jours n'a pas lieu sur le terrain scientifique, mais bien au-dessus

de toutes les décisions de la science. C'est une lutte morale,
une lutte pour Dieu ou contre lui. La vérité de cette parole de

Jésus devient toujours plus évidente: Celui qui n'a pas le Fils,
n'a pas non plus le Père. D'un côté, la nature avec ses prétentions,

le temps présent avec ses besoins, l'individu avec ses

droits, eu un motla passe dans laquelle tous cherchent à réaliser



LA SCIENCE THÉOLOGIQUE 303

la plus grande portion de bonheur pour le peu de temps qui
leur est accordé, le darwinisme pratique, le combat pour la vie
(the struggle for life), — de l'autre côté la foi, l'espérance,
l'amour, le monde invisible qui unit le présent, le passé, l'avenir,
qui lie l'homme, jouissant de la communion avec Dieu, à

l'humanité tout entière, et qui accorde à l'humanité par la communion

avec Dieu la vie éternelle, véritable, personnelle, la vie de

l'amour, — voilà les deux voies entre lesquelles il faut choisir.
En face de cette lutte, les différends de l'école disparaissent, et
de même que ceux qui veulent appartenir encore à l'église de

Christ se placent sous l'action de sa parole, ainsi ceux qui veulent

étudier encore la théologie se reconnaissent dépendants
de l'objet de leur étude. Et alors ils n'ont plus à craindre la
diversité de leurs tendances ; car quand on cherche la vérité,
on est gardé parla vérité

J.-J.-P. Valeton.


	la science théologique sa dépendance et sa liberté

