Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 9 (1876)

Artikel: la science théologique sa dépendance et sa liberté
Autor: Valeton, J.-J.-P.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379202

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379202
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA SCIENCE THEOLOGIQUE

SA DEPENDANCE ET SA LIBERTE !

La Hollande religieuse et thénlogique a fait une perte sen-
sible, on peut dire irréparable. M. Daniel Chantepie de la
Saussaye, ci-devant pasteur des églises wallonnes de Leeu-
warde (1842-48) et de Leyde (1848-62), et enfin de D'église
réformée hollandaise de Rotterdam (1862-72), créé docteur en
théologie par la faculté de Bonn (1868), professeur &4 I'université
de Groningue depuis 1872, prédicateur suivi, théologien émi-
nent, homme d’esprit et de cceur entre tous, a succombé d’une
facon inattendue. Aprés une maladie de dix jours seulement,
il a été arraché, le 14 février 1873, aux siens, a I'église et a la
science protestante. Né a la Haye, le 10 décembre 1818, M. de
la Saussaye n’a atteint que I’Age de cinquante-cing ans; mais
déja le travail excessif et les fatigues incessantes de lesprit
avaient épuisé ses forces et abimé sa santé.

Ce n’est pas nous qui ferons sa biographie ; nous n’essaye-
rons pas méme d’esquisser sa théologie, aussi profonde que
véritablement chrétienne. Peut-étre le temps n’est-il pas en-
core venu d’en donner un apercu tant soit peu complet, encore
moins d’en faire une appréciation calme et équitable. Ce qui
rendra toujours cette tiche excessivement difficile, c’est que
M. de la Saussaye ne nous a laissé aucun livre capital, ni méme
aucun manuel. Ce qu’il a écrit, c¢’est un grand nombre d’arti-
cles détachés de tout genre, insérés dans plus d’un journal
théologique ; puis quelques études bibliques parmi lesquelles
nous signalons son commentaire sur l'épitre aux Hébreux;

t Deux discours prononcés par feu M. Chantepie de la Saussaye.



280 J.-J.-P. VALETON

beaucoup d’écrits apologétiques et polémiques, dans lesquels
il s’est prononcé sur les questions principales et pratiques du
moment, a défendu ses principes et exposé ses vues; nous
ne citons dans ce nombre que sa critique détaillée du livre de
M. Scholten, intitulé: Doctrine de Uéglise réformée ; et enfin
un nombre considérable de sermons qui non-seulement se dis-
tinguent par leur profondeur et leur richesse, mais fournissent
encore des documents inappréciables pour la connaissance de
sa théologie !. Pour ramener toutes ses ceuvres & un ensemble
systématisé, il faudrait une étude plus approfondie que nous
ne prétendons l'avoir faite, et surtout une main plus compé-
tente que la nodtre, plus habituée & manier la plume, plus apte
& reproduire jusqu’a ces petites nuances qui surtout chez M. de
la Saussaye ont une importance réelle. Ce n’est pas non plus
une oraison funébre que nous nous sommes proposé de faire.
Ah! certainement, le cher et honoré défunt n’en a pas besoin.
Quiconque connait V'immense influence qu'il a exercée non-
seulement comme pasteur sur cette foule qui le suivait régu-
Liérement et le vénérait, non-seulement comme professeur sur
ces quelques étudiants qui pendant un an et demi se rangeaient
autour de lui dans I’auditoire académique de Groningue, et qui
ne tarissent pas sur la solidité, I'attrait singulier, et la richesse
de son enseignement oral, mais encore infiniment plus comme
théologien et auteur, sur toute une génération de pasteurs, celui
qui connait tout cela ne demandera plus & entendre proner ses
vertus et ses qualités excellentes. Et pourtant il y aurait beau-
coup & dire. Pour ne pas parler de son cceur si chaud, de son es-
prit si fécond, de sa piété sisincére et si simple, nous ne saurions
assez louer le soin éminemment sérieux avec lequel il remplis-
sait jusqu’a ses moindres devoirs,l’élévation qu’il savait donner
a tout ce qui passait par ses mains, la profondeur de ses vues.
Ei faut-il dire ce qui le caractérise le plus? Nous ne saurions
mieux le faire que parla parole d’'un de ses amis les plus anciens,
son partisan et son collégue & l'université : « M. de la Saussaye

t Inutile de rappeler le fait qu'un assez grand nombre de ses écrits
sont publiés en frangais; bornons-nous & mentionner La crise religieuse
en Hollande, et les Quatre discours sur Uenfant prodigue.



LA SCIENCE TEEOLOGIQUE 281

est vraiment un prophéte, un prophéte comme Jérémie, dont le
ceeur, au milieu de tous ses enseignements, de tous ses aver-
tissements et de toutes ses menaces, s’attendrit jusqu’aux
pleurs. » En effet, c’était la tristesse qui dominait au fond de
son dme, mais une tristesse eminemment chrétienne, sanctifiée
et n’excluant en aucune maniére la sérénité et la gaité de
I’esprit. Il ne restait pas & la surface des choses, ne se conten-
tait pas des phénoménes, mais il voulait pénétrer bien avant
pour trouver 'unité qui est a la base de tout. Il était homme
de principes. C’est la ce qui explique cette grande influence
dont nous avons parlé, influence remarquable en effet sous
plus d’un rapport. Car certes ce n’élait pas une influence ap-
parente et bruyante, ce n’était pas I'influence du moment; au
contraire, elle s’exercait silencieusement, sans que peut-étre
un bon nombre de ceux qui 'ont subie en eussent bien net-
tement conscience, sans u’au premier instant eux-meémes
s’en fussent apercus. Les idées, ’esprit de M. de la Saussaye
se sont infiltrés peu & peu dans la théologie, et c’est surtout
une partie de Uorthodoxie qui en a cuellli les fruits. Mais dans
ce cercle méme il n’a pas opéré de changement brusque et
frappant, il n'a pas produit d’effets apparents; il a moins en-
core formé un parti nettement distinct, ayant son mot d’ordre
a lui; on le considérait comme le chef éminent de la tendance
éthique, et pourtant il n’a pas méme laissé un systéme arrété.
Ce qu’il a fait, c’est de communiquer a la théologie comme une
vie nouvelle et un nouvel essor, en y introduisant un principe
nouveau. Ce principe n’était autre que le principe de.la vie.
M. de la Saussaye a voulu retourner & la vie; il a voulu rom-
pre avec les formes surannées et trop souvent vides, dans les-
quelles l’orthodoxie s’abritait, pour descendre & la vie qui jadis
les avait engendrées, et pour trouver au dedans, ou plutot au-
dessous des dogmes traditionnels la vérité qui seule a une im-
portance réelle. Un fait curieux s’est donc produit dans sa car-
riere théologique : d'un coté 'indépendance compléte a I'égard
de tous les dogmes, indépendance qui bien souvent devait frois-
ser les orthodoxes et leur faire voir en M. de la Saussaye plutot
un antagoniste qu’un partisan; de lautre 'appréciation juste



232 J.~J.-P. VALETON

et une haute estime de ces mémes dogmes envisagés non plus
comme des mots d’ordre et des formules sacrées, non plus
comme des curiosités historiques ou des vases de nul usage,
mais comme des minéraux qui pétrifiés, il est vrai, n’ont be-
soin que d’étre réchauffés et fondus dans ’ardeur de la lutte,
de la foi, de la vie, pour étre d’un prix inestimable et pour
s’approprier pleinement aux besoins de nos jours. Faut-il s’é-
tonner que les libéraux, tout en l'acclamant bien souvent
comme leur partisan et leur auxiliaire, dussent entrer en conflit
avec lui presqu’a chaque pas et que jamais les sympathies les
plus profondes de cet homme éminent ne pussent se ranger
de leur coté? Ainsi il est resté dans l'isolement. Ah ! comme il
a été désillusionné! N’était-ce pas lul qui, cherchant sur cette
base de la vie chrétienne et individuelle I'unité des diverses
tendances théologiques et la paix entre les différents partis,
donnait & sa théologie le nom de théologie irénique ? N'était-ce
pas lui encore qui, plus qu’aucun autre, a été en butte a 'op-
position tantot sourde, tantot ouverte de tous les partis, et
exposé a leur méfiance continuelle? Il ne nous plait pas de
nous étendre sur ce point. Le nom de théologie irénique a
disparu du terrain théologique, pour reparaitre sur le terrain
ecclésiastique ol 1l prend un tout autre sens. M. de la Saus-
saye, point de mire des deux partis, a été élevé aux nues ou
rabaissé dans la boue tantot par les orthodoxes, tantot par les
libéraux. En effet, plus qu’aucun autre peut-étre, il a été mé-
connu et mal compris. En veut-on un exemple ? Malgré les
instances du dehors, les facultés néerlandaises ont refusé le
doctorat honoris causa, & 'homme que maintenant nos compa-
triotes reconnaissent comme un de leurs théologiens les plus
distingués. Et c’est une université allemande, celle de Bonn,
qui a cru s’honorer en le lui conférant !... Soit!... Néanmoins de
la Saussaye n’a pas vécu en vain, et si, comme il 1'a déclaré bien
souvent, sa théologie n’est pas une théologie & lui, et n’a pas
pour but de se faire un chemin & part, mais d’étre engloutie
pour ainsi dire dans la théologie hollandaise et d’y apporter
une nouvelle vie, nous avons la sincére conviction que 'avenir
n’appartient ni & la négation du surnaturel, ni aux idées tradi-



LA SCIENCE THEOLOGIQUE 283

tionnelles, mais uniquement a la vie surnaturelle et naturelle
a la fois dont M. Ch. de la Saussaye a été le champion éminent.
Et certes il a eu des amis sinceres et chauds, des disciples
fideles et reconnaissants qu’il a nourris de sa parole, et dont le
nombre augmente encore tous les jours. Le 18 février, jour de
son enterrement, en a fourni une preuve éclatante. De tou-
tes parts, de Rotterdam, dela Haye, d’Utrecht, de Nimégue, etc.,
on est venu se ranger autour de sa tombe, et d’'une maniére
vraiment touchante, 'université et la ville de Groningue ont
montré leur affection pour 'homme qu’elles n’avaient possédé
que trop peu de temps.

S1 enfin on veut connaitre son point de vue spécial, nous ne
saurions mieux faire que de citer une parole du premier des
deux discours d’ouverture dont nous nous sommes proposé de
donner I'analyse. La voici: ¢« L’enseignement que je suis appelé
a donner attestera ce que je crois et confesse. Sans aucune
réserve, je me prononcerai sur ce point, surtout dans ma pré-
dication ; mais je ne veux pas plus commencer mon enseigne-
ment par une confession de foi, que je ne veux me ranger dans
Pun des partis qui portent un nom spécial. Pour ce qui con-
cerne ce dernier point, on ne se classe pas soi-méme, ce sont
les autres qui le font pour vous. Si 'on veut me nommer
orthodoxe, je ne m’y refuse pas; mais moi-méme je ne me
nomme ni de ce nom, ni d’aucun autre. Je me nomme d’aprés
Christ; et c’est d’aprés la vérité que j’ai trouvée en lui que je
prétends juger la tendance orthodoxe, ainsi que toute autre. »

Pour étudier ce point de vue de plus prés, nous allons ana-
lyser les deux discours qu’il a prononcés & I'ouverture de ses
cours académiques, en laissant de cdté tout ce qui concerne
plus spécialement notre situation particuliére.

Leur titre, la science théologique, sa dépendance et sa liberté,
en indique suffisamment le sujet. Aprés quelques mots d’intro-
duction ayant pour but de signaler 1’état actuel de la théologie,
avec ses mérites et ses périls non moins grands, périls qui
proviennent surtout de 'esprit de parti, maitre de la situation,
et de 'habitude funeste qu’'on a de prendre de suite un nom de
partl, sans qu’en réalité on ait en propre un principe et un



284 J.-J.-P. VALETON

point de départ, le professeur pose la double thése que voici
contenant les deux idées fondamentales de ses discours : La
science théologique est dépendante de son objet, et par cette
dépendance méme elle est libre de toute autorité imposée du
dehors. Cest dans le développement de ces idées que nous
voulons le suivre pied a pied.

Pour arriver & la thése que la science théologique est dépen-
dante de son objet, il faut poser avant tout une autre thése qui
n’a presque pas besoin de démonstration : la science ne
crée pas, elle ne fait que découvrir et exposer ce qui existe
déja. En effet, il y a une différence entre la vérité et la science,
entre I’étre et le savoir des choses. Nous autres hommes,
nous pouvons chercher, découvrir, exposer et par suite con-
naitre la vérité et la nature des choses, mais cette vérité
elle-méme existe indépendamment de nous et de notre sa-
voir; et la nature des choses ne se trouve pas en nous mais
dans 1és choses elles-mémes. Voilad certes une thése qui nous
parait un axiome. Mais considérée de plus prés, elle nous ré-
vele dans le domaine de la science, deux lignes qu’il faut dis-
tinguer soigneusement. La science découvre, puis elle expose ce
qui est. Or c’est 14 un double travail qui a valu aux sciences
un double nom. Les unes s’appellent sciences spéculatives,
celles ot prédomine le travail de la découverte, les autres
s’appellent sciences positives, celles ou prédomine le travail
d’exposition. Quelle est la différence? Elle ne consiste pas en
ceci que les sciences positives auraient pour objet une réalité
donnée et que les sciences spéculatives n’en auraient pas.
Toute science suppose nécessairement une telle réalité. Ce qui
n’existe pas ne saurait étre connu ni étre ’objet d’une science
quelconque ; et c’est un affront gratuit fait aux sciences spé-
culatives que de les traiter comme si elles se trouvaient en
dehors de la réalité. Réfléchir en dehors de la réalité est
tout aussi impossible que de respirer en dehors de ’atmos-
phere. La différence entre ces sciences se trouve dans le mode



LA SCIENCE THEOLOGIQUE 280

d’observation et dans les organes par le moyen desquels elles
présentent les choses & notre esprit.

Dans les sciences positives, les choses se trouvent sous la
main et peuvent étre connues par expérience, méme par
I’homme qui n’est pas un savant ; dans les sciences spéculatives,
au contraire, il faut, en prenant l’expérience pour point de
départ, pénétrer jusqu’'aux idées qui se trouvent a la base de
tout. Pour citer un exemple : il y a-une psychologie expéri-
mentale qui explique les phénomeénes de la vie, et une psy-
chologie spéculative qui cherche & en découvrir les causes.
De nos jours, nous voyons les sciences dites exactes quitter
toujours plus, & dessein ou non, le domaine de ce qui est donné
par l'expérience, pour aller en chercher la cause, c’est-a-dire
pour devenir spéculatives. En un mot, la science spéculative,
c’est, qu’on accepte ou rejette ce nom, la métaphysique ou en-
core 'ontologie, & savoir la recherche de la nature des choses,
de ce qui est au fond de tous les phénoménes.

Cela dit préalablement, venons-en maintenant a la théologie.
Ici se pose la question de savoir dans laquelle de ces deux caté-
gories de sciences la théologie prend place. Au premier abord,
et & en juger d’aprés tous les hauts problémes qu’elle souléve,
il semble qu’elle appartienne aux sciences spéculatives, et pour-
tant 1l n’en est pas ainsi. Certes il y a une théologie spéculative ;
mais personne ne saurait 'étudier sans avoir cueilli d’abord
les fruits du travail fait par la théologie positive, et ce n’est pas
a la premiére qu’appartiennent toutes les disciplines de la
science théologique qui forment I’enseignement académique.
Nous disons: la théologie est une science positive, ayant un
objet dont l'existence ne saurait étre niée par personne, et que
I'on connait par expérience avant méme de ’avoir vu expliqué
par la science. La théologie n’a pas a découvrir mais a expli-
quer son objet, et cet objet n’est autre que I’existence de I’é-
glise chrétienne. C’est & cet objet que la théologie est attachée.
Non qu’elle dépende d’une des formes spéciales ou confession-
nelles dans lesquelles la vie de I’église s’est manifestée pour
un temps, non qu’elle soit liée servilement aux faits empiri-
ques, comme si, par exemple, 'histoire ecclésiastique ne dut



286 J.-J.-P. VALETON

étre qu’une chronique, 'exégése qu'une explication des mots,
la dogmaltique qu’une liste de dogmes sans aucune liaison orga-
nique. La dépendance dont nous parlons pour la théologie con-
siste en ceci qu’elle doit rendre compte de ce qui est. Et certes
on tiendrait pour insensé le naturaliste qui voudrait décrire
la nature sans en examiner les produits; pour insensé I’his-
torien qui croirait qu'un coup d’ceeil jeté sur le caractére d’'un
peuple suffit pour connaitre son histoire spéciale. De la méme
fagon, on doit tenir pour absurde une théologie qui ne s’astrein-
drait pas & considérer attentivement les différentes créations
religieuses ; pour absurde une théologie soi-disant chrétienne
qui refuserait de s’enquérir de la conscience chrétienne telle
qu’elle parait dans I’église, pour aller de préférence se forger
un christianisme de fantaisie, ou une religion d’aprés l'idéal
de son cceur. La théologie chrétienne n’est pas une philosophie
A propos de la religion ; elle est 'exposition du fait historique
du christianisme, dont elle doit expliquer’origine, la nature et
le développement. L’éclise chrétienne, voild quel est son objet;
mais voyons ce que signifie ce dernier mot.

M. de la Saussaye, en désignant 'église comme 1'objet de la
théologie, n’entend pas parler d’une institution créée par Jésus
ou par ses disciples et organisée dans le cours des temps. Il ne
pense ni i telle des égliscs spéciales de nos jours, ni & leur
totalité, ni méme & ce que les réformateurs ont nommé 1’é-
glise invisible. Pour lui, le mot église chrétienne désigne un
ensemble de faits qui, bien que fort divers, sont néanmoins
liés I'un a autre par leur relation respective avec Christ. L’é-
glise chrétienne est donc pour lui le nom collectif de tout ce
qui depuis dix-huit siécles est né de la foi en Jésus-Christ, tant
pour l'extérieur que pour 'intérieur, tant dans le domaine des
faits que dans celui des idées. Or cette église chrétienne existe.
C’est la un fait; voild pourquoi la science qui doit 'expliquer
mérite de s’appeler une science positive. Détachée de ce fait,
elle ne serait plus la théologie dans le sens historique du mot;
elle deviendrait alors la philosophie de la religion.

L’église chrétienne existe. Toute simple que scmble cette
thése, elle doit néanmoins étre considerée de plus prés. Que



LA SCIENCE THEOLOGIQUE 287

voyons-nous ? La partie la plus civilisée de 'humanité, celle
qui sans contredit posséde I’hégémonie, et fait sentir sa supério-
rité morale peu a peu a toutes les autres, porte le nom d’un
homme dont nous ne savons que fort peu de chose relativement.
Avec cet homme commence une nouvelle ére, qui divise I’his-
toire en deux parties, ’ancienne et la moderne. Dépouillée de
tout ce qui semble étrange et incompréhensible dans ses pa-
roles et surnaturel dans ses actes, cette personnalité ne nous
présente rien de plus que le portrait suivant: au milieu d’un
petit peuple, peu développé dans les arts et les sciences, sans
aucune importance politique, imbu de fanatisme jusqu’a s’atti-
rer par son mépris pour les autres peuples et son orgueil in-
supportable la haine universelle du monde, vécut il y a dix-huit
siecles un jeune homme, non prétre, non savant, qui opposa
au fanatisme de son peuple la religion immédiate et naive d’'un
ceeur pur, plein d’amour envers Dieu et les hommes ; qui en-
suite, par aversion que lui inspirait ce fanatisme misanthrope,
entra en conflit avec les chefs de son peuple, et enfin devint la
victime de leur haine. Reste a savoir si dans ce conflit sanglant
il a su conserver cette naiveté enfantine, ou s’il a été atteint lui
aussl de la fiévre du fanatisme régnant, en d’autres termes, ce
qu’il faut penser de son titre de Messie.

C’est de ce Jésus que la chrétienté porte le nom. Il est vrai
que ce sont ses adversaires quiont inventé le nom de chrétien
et d’abord comme une injure. Cependant ce nom provenait de
la profession que les disciples faisaient de Jésus comme le Christ.
Voila ce quiles caractérisait. Jésus est le Christ, voila la con-
fession fondamentale de 1'église, confession par laquelle elle
prenait position dans le monde et qui fut sa ligne de démarca-
tion vis-a-vis des paiens et des juifs.

Un fait remarquable s’est présenté alors. Le titre de Christ
ou Messie appartenant entiérement au petit monde israélite, il
fallait, pour le comprendre tout a fait, une connaissance de I’his-
toire israélite qui manquait absolument aux gentils, et pourtant
nous voyons que cette confession éminemment israélite a trouvé
chez les autres peuples, infiniment plus qu’en Israél, un accueil
favorable, et que l’apotre des gentils, comparant les fruits de



288 J.-J.-P. VALETON

son ceuvre avec ceux des autres apodtres qui renfermaient leur
mission dans I’enceinte de leur propre peuple, avait droit de
dire : « J’ai travaillé plus qu’eux tous. » Enfin, ’église des paiens
supplanta tellement celle des juifs que celle-ci ou bien se retira,
dans ’ébionitisme pour y mourir ou disparut entierement dans
celle des paiens.

Le titre de Christ cependant a une double signification, ou
plutot n’ayant qu’un sens, il a une double interprétation, 'une
tendant en haut et ’autre en bas, ’'une vers le monde visible,
Iautre vers l'invisible. Ce mot se traduit aussi bien dans son
rapport avec Dieu par le nom de Fils, que dans son rapport avec
le monde par le nom de Roi. Il va sans dire que I'église des
gentils mettait en avant la premieére signification du mot qui
en exprime le coté métaphysique, tandis que les juifs en gar-
daient, en acceptaient la signification historique, mais au profi
de leur orgueil national. Ainsi on courait risque de quitter le
terrain historique et de mettre I'idée & la place de la personne.
Et en effet, a peine I'église chrétienne était-elle fondée sur tous
les points de I'empire romain, que le gnosticisme menacait de
la dissoudre en la faisant dégénérer en école philosophique. Ce
danger fut sentiinstinctivement. Le symbole apostolique naquit,
on ne sait comment; le caractere historique de la profession
chrétienne, quelque défectueuse qu’en fiit ’expression, s’accusa
hautement ; ainsi fut tracé le cadre dans lequel tout développe-
ment ultérieur devait s’enchéasser. C’est de cette confession,
qui se rattachait & la formule sacramentelle du baptéme, que
dérivent toutes les confessions postérieures dans leur suite his-
torique et leur contenu toujours plusriche. En méme temps une
science dogmatique naquit qui se proposait d’expliquer la con-
fession et d’en préparer le développement progressif.

Ce n’est pas de cela cependant que M. de la Saussaye veut
parler; il se borne & dire que les réformateurs ont voulu non pas
rompre cette ligne de développement, mais bien au contraire
la reprendre, et revenir ainsi de 'écart fait par la hiérarchie
romaine. Et, en effet, de nos jours encore, la différence entre
I’église romaine et I'église protestante ne consiste pas en ceci
que 'une serait I'église qui confesse, 'autre, celle qui ne con-



LA SCIENCE THEOLOGIQUE 289

fesse pas, 'une, celle qui croit audéveloppement, l'autre, celle
qui n’y croit pas; mais plutot en ceci que d’aprés le principe
protestant le développement a lieu par voie de transformaltion,
et d’apres le principe catholique par voie d’addition. Selon
Péglise catholique, le dogme est invariable pour le contenu et
pour la forme; seulement d’autres dogmes peuvent venir s’a-
jouter aux premiers. Selon le principe protestant, au contraire,
chaque vérité nouvellement découverte, ou chaque nouvelle
conception de la vérité, implique une modification de la con-
ception antérieure.

Nous résumons : la théologie se rattache & une église qui a
une confession ; et c’est cette confession qu’elle doit expliquer,
c’est-a-dire elle en doit exposer le sens, examiner 'origine,
déterminer la vérité.

De lales branches suivantes dela science théologique : ’exé-
gese du vieux et du nouvean Testament; puis la dogmatique, soit
Phistoire des dogmes, soit I’exposition philosophique dela con-
fession de I'églises étudiée dans sa teneur actuelle; enfin 1'his-
toire ecclésiastique qui raconte la destinee de cette église con-
fessante et les influences qu’elle a exercées ou subies. Cette
derniére discipline n’appartient 4 la théologie qu’autant qu’elle
consideére toutes choses dans leur rapport avec l'église et en
vue de son développement. La théologie n’existe donc qu’a la
condition de se rattacher & cette confession, confession qui,
toute simple qu’elle est dans ses premiéres formes, porte en elle
le germe d’une floraison continue, qui peut se développer,
mais jamais se détruire, et dontlasuppression, si elle était pos-
sible, serait en méme temps la mort de toute théologie.

Cependant il ne suffit pas de connaitre la confession de I’é-
glise, il faut en connaitre aussi le fondement et les origines in-
ternes. Or la confession implique la foi, non la foi prise dans
le sens indéterminé de conscience religieuse, mais dans le sens
trés précis de connaissance des choses données dans la religion.
Au sens chrétien, la foi est une persuasion de ce qu’on espére,
une conviction des choses (que I'on ne voit pas. (Hébr. XI,1.)

Il saute aux yeux cependant (ue tous ceux qui appartiennent
aléclise chrétienne ne sont pas des fidéles dans ce sens spécial

THEOL. ET PHIL. 1876. 19



290 J.-J.-P. VALETON

éminemment chrétien. Il y en a qui acceptent la vérité chré-
tienne et ne voudralent pasrompre avec elle, sans que pourtant
ils en aient fait 'expérience personnelle; il y en a qui en ont
besoin comme d’une loi salutaire. Qui pourra énumeérer toutes
les nuances diverses qui vont de la vie religieuse inconsciente
a la pleine clarté de la vie de la foi ? Il n’y a point de solution
de continuité entre la conscience chrétienne et la conscience
généralement religieuse. Ce quiest spécialement chrétien, sa-
voir la conviction du péché, 'expérience de la grice, la vertu
du bien, trouve son point d’attache dans les besoins les plus
immédiats de ’homme, tels qu’ils se manifestent dans toutes
les religions. LAa est le secret de la prédication, moyen le plus
efficace de faire naitre la foi. Supposons quela foi provint d’'une
action mécanique du Saint-Esprit, indépendante de la prédica-
tion, il en résulterait que celle-ci serait entiérement superflue,
et le commandement du Seigneur de précher ne serait plus
qu’une chose parfaitement arbitraire. Mais si le Seigneur com-
mande de précher a tout le monde la conversion et la rémission
des péchés, il faut supposer 'homme, tel qu’il I'est en réalité,
disposeé a cela par un véritable besoin; il faut compter sur le
consentement de la conscience. Non que M. de la Saussaye croie
la conscience infaillible et que, contrairement a I’expérience,
il considére la déclaration de la conscience comme vérité ab-
solue. Il entend dire seulement ceci: c’est que ce gui est spé-
cialement chrétien, étant en méme temps parfaitement humain,
et la foi chrétienne étant la vie religieuse parvenue & la pleine
conscience de soi et & un savoir parfaitement clair, tout ce qui
est vraiment humain trouve son accomplissement dans le chris-
tianisme, et que le christianisme esl prépareé et annoncé par ce
qui est naturel et humain. Le nature humaine est une prophétie
du Christ, et en Christ, ’homme-Dieu, la nature humaine est
parvenue a son accomplissement et a la conscience de son ori-
gine et de sa destination divine. Il s’en suit que la base de I'é-
glise chrétienne repose au fond sur les besoins religieux géne-
raux de 'humanité.

Quelles sont les conséquences de ce que nous venons de dire,
pour la science théologique ? Les voici: la vie chrétienne peut



LA SCIENCE THEOLOGIQUE 291

étre décrite; il y a donc une éthique chrétienne. Elle doit étre
la description de la vie parfaitement humaine, et partant elle
est la véritable éthique, non pas spécifiquement distincte de
Iéthique philosophique, mais supérieure a elle. C’estdans cette
discipline, plus que dans aucune autre, que se révele la supré-
matie de la science théologique. Un des mérites de notre temps
c’est d’avoir, plus que les temps antérieurs, mis’éthique chré-
tienne en honneur.

Ne pouvant exposer au long le rapport organique de toules
les branches de 'enseignement théologique, M. de la Saussaye
s’arréte du moins & deux de ces branches. Et d’abord il résulte,
dit-il, du caractére de la foi que, comme I’église ne peut élre
indifférente a la viereligieuse du monde, lascience théologique
ne peutignorer la religion antérieure & Christ, et que partant
c’est avec raison que dans le cycle théologique on a assigné une
place a ce que nolre auteur aimerait & nommer la science du
paganisme, de Uethnicisme dans ses rapports avec Christ, et
qu’on nommait jusqu’ici théologie naturelle ou philosophie sur
Diew. Quant a la théologie pratique, voici les vues de notre
auteur : la vie de la foi est née de la prédication ; or si I'église
est 'organe de la vie des fidéles, elle doit régler la prédication,
les soins pastoraux et le culte, et ces trois fonctions ne doivent
pas étre abandonnées au hasard, ni aux caprices ou aux besoins
momentanés. Enracinées dans la vie, elles ont leur théorie
propre, et ¢’est 14 encore un des progres de nos jours que la
théologie pratique ne se borne plus a étre un enchainement
d’anecdotes instructives et d’enseignements empiricques, mais
qu’elle emprunte sa théorie & I'idéal de I'église active et vivante.

Nous en finissons avec les détails, et nous résumons tout ce
que nous venons de dire dans les cing théses suivantes :

10 L’église chrétienne, considérée comme l'ensemble de
toutes les manifestations de esprit chrétien, est I'objet de la
science théologique.

2° L’esprit chrétien émane de Jésus et c’est par la fol qu'on
le connait.

3" Le principe qui fait la vie de I’église est donc aussile prin-
cipe de la théologie.



202 J.-J.-P. VALETON

4o C’est par la foi que le théologien dépend de l'objet de sa
science.

5° En dehors de la foi, 'église ne saurait étre connue ni com-
prise ; on est dans la philosophie, non dans la théologie.

II

La théologie est la science de 1’église chrétienne. Elle nait
de la foi : « per fidem, ad intelligentiam. » Sortir de cetle en-
ceinte, ce serait pour la théologie s’anéantir soi-méme; et il
ne serait pas plus absurde de vouloir tirer I'esprit de la matiere
que d’appliquer & Pétude de I’église chrétienne une autre me-
sure que celle de son propre principe. C’est de ce principe que
la théologie dépend ; détachée de lui elle se dissout, et ses dif-
férentes branches deviennent la philologie, I'histoire, la philo-
sophie.

Il est des gens cependant qui disent que c’est la le terme
fatal du développement scientifique, et que la théologie ayant
cessé d’étre un mystére, c’en esl fait de son indépendance et
de son caractére scientifique; I’église se fond dans la sociéte,
et la théologie dans la science générale de 'esprit. Contraire-
ment & cette assertion, M. de la Saussaye maintient la liberté
de la science théologique, comme le résultat de sa dépendance
vis-a-vis de son objet. Cette liberté n’est pas I'impartialité com-
pléte, l'indifférence absolue (die Voraussetzungslosigheit) dont
Strauss a parlé le premier. En réalité, ceci n’est gu’une chi-
mere, car il est simplement impossible de faire table rase de
son esprit, et de se défaire de toutes les impressions, idées, ex-
périences qui, par des voies souvent imperceptibles, sont de-
venues la vie spirituelle de 'homme et de 'humanité. On ne
peut pas, comme a dit un auteur francais, se regarder passer
a la fenétre. L’individu ne le peut pas, et Phumanité ne le peut
pas davantage; on ne peut pas retourner a 'an un. Or Pesprit
de la révolution qui, & l'aide de la promesse: liberté! et du
mot d’ordre : réformation ! a fait invasion dansla politique pour
démolir ce qui est, s’est introduit aussi dans la théologie. C’est
la vie de Jésus, de Strauss, qui en a donné naguére le signal.



LA SCIENCE THEOLOGIQUE 203

Niveler le sol pour y élever un nouvel édifice, voila quel en
était le but avoué. Le Jésus surnaturel, le Christ de I’église une
fois disparu, on verrait apparaitre, dans toute sa gloire, le Jésus
historique et reel.

Mais qu’est donc devenu ce réalisme si hautement prong, et
quel en a été leffet sur la théologie? A I'dge de plus de soixante
ans Strauss a publié sa derniére confession sous le titre de: La
foi ancienne et la foi moderne. Dans ce livre il se prononce sans
aucune réserve et d’une maniére non équivoque sur la situa-
tion actuelle. Au fond tous les gens cultivés, dit-il, ont rompu
avec le christianisme, c’est-a-dire avec la foi de I'église, qu’il
considere comme invariable non-seulement dans la forme, nais
aussi dans le contenu, et dans laquelle il ne peut pas imaginer
le moindre progrés. D’aprés lui le catholicisme et le protes-
tantisme sont des grandeurs paralléles et invariables et il n’y a
quinconséquence de la part des chrétiens & ne pas se sentir
liés soit par les symboles, soit par le dogme de l'infaillibilité.
D’un autre coté, parmiceux qui ontrompu avec le christianisme,
le grand nombre n’ayant pas le courage de leur opinion cher-
chent & rattacher a I’église ce qu’ils considérent comme la vé-
rité. Une minorité seulement, au nom de laquelle Strauss porte
la parole, et qui, tout en récusant toute organisation, compte
néanmoins des millions d’adeptes, se prononce d’une maniére
conséquente. C’est & elle que s'impose avant tout la question:
Sommes-nous encore des chrétiens? La réponse doit étre né-
gative. La doctrine de I'église qui, aux yeux de Strauss, est la
seule expression adéquate du christianisme , il la défigure de
maniére & n’en faire plus qu’une caricature, et & soulever, en
supposant qu’elle soit juste, le probléme de savoir comment
une telle contexture d’absurdités, voire méme d'immoralités, a
pu étre acceptée par qui que ce soit, a pu devenir une force
motrice dans I'histoire du monde. Quant & la personne de Jésus,
il n’en reste, selon lui, que juste assez pour confirmer le juge-
ment de ceux qui le considérent comme ’homme le plus in-
connu de histoire, tandis que 'image que les disciples se sont
formée de lui n’est autre chose qu’une composition inconce-
vable d’absurdilés.



R94 J.-J.-P. VALETON

Reste la question de savoir si cette minorité dont Strauss fait
partie a encore de la religion. Ici Strauss traite en quelques
pages la question trés compliquée de l'origine de la religion.
Avec les déistes frangais vulgaires du siécle dernier, il la trouve
dans la crainte. Il parcourt superficiellement la mythologie des
Grecs et des Romains; il prétend que le monothéisme était la
forme naturelle de la religion chez les hordes nomades et le
place quant & son caractére moral et intellectuel au-dessous
du polythéisme, jusqu’au moment ou la philosophie, ne pouvant
se contenter du polythéisme et cherchant le monisme, s’est
emparée du monothéisme pour en faire la forme transitoire de
la religion & la pnilosophie. Dés lors, sans doute, le monothéisme
grandit en valeur ; mais I’'ayant examiné de plus prés, Strauss
finit par peser les arguments en faveur de I'existence de Dieu
et par les condamner... Enfin, ayant jeté un regard superfi-
ciel sur la philosophie moderne, il arrive & la conclusion
qu’avec la foi au Dieu personnel, la foi & 'immortalité indivi-
duelle doit nécessairement baisser, puis disparaitre entiére-
ment. Comment donc y aurait-il encore de la religion? Prise
dans le sens ordinaire, comme une relation entre Dieu et
I’homme, la religion est désormais devenue impossible; mais
voulant en garder le nom, Strauss en fait un sentiment de dé-
pendance , dépendance non dans le sens éthique propre &
Schleiermacher qui concluait de ce sentiment & I’existence de
Dieu, mais dépendance dans le sens naturaliste de la relation
des parties & I’ensemble. L’ensemble des choses est bien ar-
rangé et cohérent dans toutes ses parties : seulement il n’ac-
cuse pas un Dieu personnel, mais uniquement une raison
animant des personnalités, lesquelles sont destinées non pas
3 durer, mais & se perdre de nouveau dans ’ensemble, comme
des étres passagers, simples moyens pour d’autres fins qu’eux-
mémes. Consentir & cela, acquiescer & la mort comme & la
cessation de lindividu, voila ce que c’est que la religion
d’apres Strauss. Ici, cependant, il reste une difficulté. Renan,
plus religieux & cet égard que Strauss, considere la mort
comme irrationnelle et absurde; Strauss ne le fait pas, et
pourtant il ne saurait comprendre ni expliquer ce qu’ont de



LA SCIENCE THEOLOGIQUE 205

déréglé ces coups de la mort. C’était une faiblesse de vieil-
lesse, sans doute, que Geethe, octogénaire, ne voulut pas en-
tendre parler de la mort, et criit pouvoir conclure du besoin
et du désir du travail qui ne le quittaient point & 'immorta-
lité de I'esprit; Geethe pouvait bien se contenter de ses quatre-
vingt-quatre ans, mais ce qui confond Strauss, c’est la mort de
Schiller & I'dge de quarante-cin( ans, plein d’énergie encore
et de génie. Quoi qu’il en soit, Strauss tient encore a4 nom-
mer religieuse toute philosophie qui fait disparaitre l'individu
dans I’ensemble, pourvu que 'on considére 'univers comme
doué de raison. En comparant sa philosophie avec le pessi-
misme de Schopenhauer qui considére le monde comme le
sublime de toutes les miséres, il ne voit que blaspheme dans
une pareille assertion. Et cependant le pessimisme de Scho-
penhauer, quoique aussi athée que 'optimisme de Strauss, est
de beaucoup plus profond et sérieux que celte seconde édition
non améliorée de la fameuse thése de Leibnitz que tout est
pour le mieux dans le meilleur des mondes. Leibnitz pouvait
dire cela, parce qu’il croyait en Dieu; mais un optimisme en
dehors de Dieu , tel que celui du docteur wurtembergeois, est
contraire aux besoins les plus profonds de I’ame et a la vérité
de la nature humaine dans son état actuel.

Voila donc ol1 nous conduit cette prétendue absence de tout
préjugé, dont s’honore Strauss. En ce qui concerne 'univers,
pour étre moniste, Strauss accepte la théorie de Darwin. Or,
dans cette théorie, il faut distinguer deux choses : d’abord la
part qui appartient uniquement aux sciences naturelles, a
savoir la question des types; puis la philosophie érigée sur ses
résultats et appelée par les adeptes de Darwin du nom de
monisme. Cette philosophie pose la question suivante : Quel
estle commencement de toutes choses? Est-ce Dieu ou la cel-
lule primitive? Il va sans dire que ceux qui ont rompu avec la
fol en Dieu ne sauraient accepter une création quelconque, et
que par conséquent ils doivent se prononcer en faveur de la se-
conde hypothese. Or, chose étrange, tandis que les naturalistes
eux-mémes lui maintiennent le caractéere d’hypothese, et, &
I'exception des matérialistes, ne se prononcent sur ce point



296 J.-J.-P. VALETON

qu'avec des réserves prudentes, ce sont des théologiens de
tendance négative, qui, Strauss en téle, ont 0sé les premiers
supprimer le Créateur. Est-il besoin d’une preuve plus écla-
tante pour constater qu’en théologie aussi la liberté qui se
place en dehors de son objet doit finir par la négation de cet
objet? Il est vrai que tous ne vont pas siloin, mais qu’importe?
il faut voir ou tend lalogique des principes. Le livre de Strauss
doit opérer une crise salutaire et éclaircir la situation. Ceux
qui se trouvent sur la ligne que suit Strauss doivenl rompre
avec l'église chrétienne; ceux qui ne veulent pas le faire
doivent réviser leur foi et revenir au principe de 'église, c’est-
a-dire & la personne de Jésus-Christ. En effet, ce n’est qu’en
restant dépendante de ce principe que la science théologique
trouvera sa vraie liberté. Tous les hommes vivent d’autorité;
quelque paradoxale que semble celte affirmation, elle est ren-
fermée dans celle que nous avons établie, que pour pouvoir
comprendre I’église chrétienne, il faut croire en Jésus-Christ.
La est la vérité de cette parole profonde : Nul ne peut voir le
royaume des cieux s'il n’est régénéré. En effet, nous ne sau-
rions observer une chose avant d’en avoir fait Uexpérience,
et pour réfléchir sur un objet quelconque, il faut que nous
I'ayons en notre possession. Ce n’est qu’aprés que nous en
avons éprouvé linfluence que nous pouvons en définir et la
cause et le caracteére. Rappelez-vous le proverbe que 'aveugle
ne saurait juger des couleurs, ni le sourd des sons. Si cela est
vrai dans 'ordre naturel, cela est plus vral encore dans 'ordre
spirituel. Deux exemples, qui nous transportent au centre
méme de la théologie, éclairciront cette pensée,

Voici le premier : De tout temps, le livre des psaumes a été
pour I’église chrétienne aussi bien que pour Israél une source
inépuisable-de consolation, d’encouragement, d’édification. Les
Ames les plus nobles, un Augustin, un Luther, un Calvin, un
Fénelon, un Ottinger, etc., etc., et des milliers de gens in-
connus qui par une vie sainte ont exercé une influence sinon
ostensible du moins réelle, ont trouvé dans ces chants israé-
lites 'expression de leurs besoins les plus profonds et de leurs
plus pures émotions. Et pourtant on ne saurait nier que ces



LA SCIENCE THEOLOGIQUE 297

cantiques ne nous laissent d’abord une impression de lassitude
et de monotonie; et ceux qui ne réussissent pas a s’élever au-
dessus de celte premiére impression ne peuvent se rendre
compte de lattrait que d’autres y trouvent. De la une double
exégeése et une double critique. Laquelle est la plus libre? celle
qui a expérimenté le contenu religieux des psaumes, ou celle
qui n’en tient compte ? Comparez les commentaires. D’un coté
celui de J. Olshausen, par exemple : une confusion infinie
d’éléments dont on ne saurait trouver ’harmonie; un effort
continuel pour les ajuster afin d’en faire un ensemble ; une
méconnaissance absolue de I'idée fondamentale de sorte qu’on
ne peut comprendre comment les diverses parties se sont
jointes, les différents psaumes se sont groupés; l'ordre est pro-
venu du chaos. De l'autre coté — et ici se présente toute une
armée d’exégétes modernes, depuis les esprits critiques et phi-
lologiques comme Ewald et Hupfeld, jusqu’aux esprits plus
théologiques comme Hengstenberg et Stier — un effort pour
pénétrer plus avant dans l'intelligence de toutes les parties,
dans ’entendement de la vie intime, enfin dans la connais-
sance du milieu historique, et partant du caractére religieux
des cantiques. De ce coté il y a beaucoup de diversités, de diver-
gences, méme des controverses violentes entre les différents
exégetes (Hengstenberg et Ewald) ; mais dans cette lutte il
y a, grace a un terrain commun, mouvement et progres. Les
autres se disent sans cesse : « Nous n’avons pas encore trouvé
le vrai; aucune explication n’a été enliérement libre; qui peut
nous la fournir? » C’est qu’on ne saurait la trouver sur cette
voie, parce qu'on se place en dehors de l'objet que 'on veut
expliquer.

Le second exemple est emprunté & la critique des évangiles.
Pour la critique dite libre il n'y a pas moyen de tirer des
quatre évangiles une figure historique de Jésus, moins encore
de se former une idée compléte de sa vie, de ses ceuvres, de
son caractéere. Pouvons-nous, dit-elle, accepter comme la vé-
rité le récit accentué de 'auteur du premier évangile avec ses
croyances messianiques entiéerement juives, et son appel con-
tinuel aux textes mal compris de I’Ancien Testament? Pou-



2938 J.-J.-P. VALETON

vons-nous attribuer une valeur historique & l'auteur honnéte
mais peu indépendant du troisieme évangile, qui aime & ra-
conter les miracles, se rattache entiéerement & saint Paul, ne
fait qu’arranger les anecdotes traditionnelles et en émousser la
pointe, et tente de faire sortir de la forme juive, tant bien que
mal, une figure généralement humaine? Reste le second évan-
gile , qui nous fait connaitre la tradition évangélique au
moment ou elle passe du point de vue juif au point de vue
ethnico-chrétien, mais qui, trés sobre dans ses récits sur les
paroles de Jésus, ne nous initie que fort peu & l'appréciation
de son caractére, et qui d’ailleurs appuie de préférence sur le
miracle dépouillé de V'explication prophétique, pour recom-
mander le Messie aux gentils et le leur faire accepter comme
le Fils de Dieu. Enfin que dire du quatriéme évangile ? D’apreés
la critique dite libre, c’est un fait positif que I'auteur du qua-
triéme évangile n’a pas été disciple de Jésus; ce qu’il raconte
n’a point le cachet historique et n’est pas digne de confiance;
tout le livre est un produit sublime, il est vrai, mais factice,
un roman allégorique d’un gnostique chrétien du second
siécle. Soit, mais voici quelques difficultés qui se présentent.
Ou trouver, dans le second siécle, le moment, 'endroit, le
milieu pour la création d’une ceuvre aussi sublime que le qua-~
trieme évangile? On a donc reculé de la {in de ce siécle & sa
moitié, et de 12 & son commencement. Eh bien! connaissant ce
temps par les écrits des péres apstoliques et par les fragments
des gnostiques, voici ce que nous demandons: Y avait-il alors,
dans les églises représentées par les péres apostoliques, rien
qui put donner naissance & ces notions sublimes, spéculatives
si 'on veut, sur la promesse et ';ceuvre de Christ, que nous
trouvons dans le quatriéme évangile? Y avait-il parmi les gnos-
tiques un germe de l'idée réaliste du verbe incarné en Jésus?
Nous n’en trouvons point; et pour ne rien dire de cette con-
naissance locale de la Palestine, dont les découvertes géogra-
phiques viennent affirmer lajustesse, peut-on dire que auteur
ait emprunté au gnosticisme son point de vue philosophique,
pour imaginer un Jésus satisfaisant également la tendance
charnelle des chrétiens judaiques et la tendance spirituelle des



LA SCIENCE THEOLOGIQUE 299

églises pauliniennnes ? Avancer cela, n’est-ce pas faire une
pétition de principe? et ne faut-il pas, pour en venir a cette
theése, accepter comme des faits des suppositions qui avant tout
auraient besoin d’éire solidement démontrées ? Car ne sont-ce
pas tout autant de simples suppositions que les affirmations
suivantes : dans les églises pauliniennes un besoin pareil s’est
fait jour dans ces églises, un homme a pu surgir revétu d’un
costume si fortement palestinien ; 'animosité, supposée entre
le paulinisme et le pétrinisme ne s’était pas encore, dans
I'église de Rome, malgré le dire de I'ancienne tradition ro-
maine, apaisée ; cette réconciliation, en admettant qu’elle fat
necessaire, a pu étre opérée par le moyen du gnosticisme
également hai des deux parties; et enfin, du milieu de cette
situation accablante, divisée, fort peu claire, il a pu soudaine-
ment s’élancer un aigle tel que I'auteur du quatrieme évangile,
planant au-dessus de toutes les contradictions; un génie in-
connu a pu inventer un Jésus, convenant & tous et réunissant
en soi tout ce que, jusque-la, on avait pensé et cru de lui ? En
vérité, voila de prétendus faits absolument inexplicables, sur-
tout quant on se place au point de vue de la critique dite libre,
et qu’on croit a la parfaite rationalité et & la régularité du dé-
veloppement historique.

Ainsi done, si nous acceptons le verdict de la critique dite
libre, nous nous trouvons, la méme ol il ne s’agit que d’une
question d’histoire, enfoncés dans une mare de conjeclures
hasardées, en partie méme contradictoires. Pour le dire en un
mot : le quatriéme évangile offre & cette critique une pierre
qui la fait trébucher, et qu’elle ne saurait faire entrer dans
I'orniére aplanie du développement régulier.

Cependant nous n’avons pas encore touché au point le plus
important; car voici la question principale: comment faire
sortir de cette simple donnée qu’un rabbin, populaire pendant
guelque temps, a laissé dans un coin de sa patrie quelques dis-
ciples qui n’ont pu se consoler de sa mort, le phénoméne puis-
sant de I'église chrétienne, ~— la foi a sa résurrection, a son
regne universel, & ses titres de Christ, de Fils de Dieu, de
Verbe, — de martyrs comme saint Pierre et tant d’autres qui



300 J.-J.-P, VALETON

lui ont succédé, — de penseurs comme saint Paul et 'auteur
du quatrieme évangile, — la philosophie chrétienne qui, en
Grece, en Egypte, & Rome, dans le monde germanique et méme
encore de nos jours, repose sur ces deux colonnes, — des mil-
liers d’ames consolées, — une propagande qui ne meurt pas, —
une mission qui, semblable au phénix, renait de ses cendres, —
enfin ce phénoméne étrange qu’en plein XIXe siécle, au moment
ou la science prétend avoir démontré la fausseté de presque
tout ce qui a été raconté de Jésus, et que la civilisation maté-
rialiste accepte comme infaillibles les oracles de la science,
I’église, qui portele nom de Christ, vit, se remue puissamment,
s'impose, et peut compter, méme d’apres les déclarations des
coryphées de cette civilisation, encore sur des siécles d’exis-
tence ? Comment expliquer ce fait toujours plus évident que
rejeter Jésus-Christ, c’est perdre peu & peu toute religion, nier
I'immortalité, se priver de Dieu et de I'avenir, et n’avoir plus
pour base de la moralité que le sable mouvant des motifs na-
turels du cceur humain? Le monde devient une énigme, si la
légende de Jésus de Nazareth n’est rien qu’un conte, qu’un
mensonge.

Pour y croire, il faut, au détriment de la théorie du dévelop-
pement régulier, admettre que saint Paul a été supplanté par
saint Jean, saint Jean par Augustin, Augustin par Luther, Lu-
ther par Strauss ; mais alors tous ces noms du passé n’ont plus
d’autre importance que celle de curiosités d’antiquaire, etil
vaudrait mieux se vouer a la science de prédilection du mo-
ment, qui estla zoologie spéculative, que de perdre son temps
a 'anatomie du cadavre de la théologie. Et pourtant I’église de-
meure et ne périt pas.

Résumons-nous : une science qui nie son objet ou quile con-
sidére du dehors n’est pas une science libre, en d’autres ter-
mes, le théologien, pour étre libre vis-a-vis de l'objet de sa
science et pour y faire les découvertes qui la poussent an pro-
gres, doit étre un chrétien fidéle. La science théologique dépend
de la foi, non de telle ou telle forme historique de la foi, mais
de la foi elle-méme ; car c’est de la foi qu’elle nait. La science
nait de la foi, non la foi de la science.



LA SGIENCE THEOLOGIQUE 301

Disons encore comment M. de la Saussaye décrit I'origine de
la foi. Ce n’est pas l'autorité, c’est I’expérience gui la produit.
Le chemin pour y parvenir est indigqué pour nos jours encore
dans cette parole de saint Jean : « Ce que nous avons entendu,
ce (Jue nous avons vu, ce que nous avons contemplé, ce que
nos mains ont touché. » — Voici devant vous la figure du Fils
de 'homme en quatre portraits dans les quatre évangiles. N’es-
sayez pas une harmonistique, ne niez pas les contradictions;
mais que cette figure, par chacun de ces portraits, exerce son
influence sur vous, tout d’abord par ses paroles, car la parole
est I’expression de la vie la plus intime de ’homme. Or ces
paroles ont quelque chose de saisissant, vous y sentez un cceur.
Ce ne sont pas des dogmes ni des lois; dans les exhortations,
les consclations, les enseignements, c’est toujours le cosur qui
se donne, et dans ce cceur voustrouvezla personne. Alors vous
commencez & comprendre ses ceuvres dans leur relation indis-
soluble avec ses paroles, vous commencez a voir. L’unité de
la personne vous devient toujours plus évidente; vous allez
comprendre les motifs de ses ceuvres et les souffrances de son
ceeur. Vous découvrez le fond caché de son étre, et au lieu
d’apercevoir seulement, vous contemplez. Et alors, le fond
divin de son étre vous devenant évident, la nature divine se
révélant partout & vous, a travers sa nature humaine, au point
de vous faire comprendre cette parole : « Celui qui m’a vu, a
vu mon Pére, » voire contemplation, votre admiration, votre
respect deviennent de la foi. Vous vous fiez & lui; vous vous
risquez avec lui pour la vie et pour I’éternité ; vous vivez de la
foi, et vous avez touché de vos mains la parole de vie, comme
avaient fait les disciples aprés la résurrection de Jésus.

Ainsi donc, dans la science théologique, le fidéle ne se trouve
pas en dehors de son objet, ce qui serait la méthode de pure
observation, ni au-dessous de son objet, ce qui serait la foi
d’autorité, tort faicheux du vieux supranaturalisme; il se place au
dedans de son objet, ce qui est la méthode éthigue. Etabli dans
ce cenire, il aborde toutes les questions librement et sans
crainte. 1l tiche d’en trouver la solution non d’aprés la mesure
d’une vérité du dehors, mais d’aprés celle qui est dans son



302 J-J-P. VALETON

ceeur, d’apres celle du Christ qui est devenue une réalité pour
sa vie intime. Dans la critique des évangiles, il n’a pas des ré-
sultats fixés d’avance qu’il veuille défendre colite que coiite,
mais il ne veut pas non plus que la science naturaliste lui dise:
« le miracle est impossible! » ni que la philosophie panthéiste
lui dise & son tour: «l'idée ne se personnifie jamais! » Ce n’est
que d’aprés la personne de Jésus, suffisamment connue de lui,
qu’il juge s'll ya lieu de rejeter les récits, et qu'il cherche par
la voie de la psychologie la solution des contradictions. — Tant
que 'on n’a pas le Christ, la théologie apostolique est une
énigme. Lul trouvé, on en comprend le développement dans
la doctrine de saint Paul, et dans la différence entre Paul et
Jean, et dans celle qui est entre eux deux et saint Pierre et saint
Jacques. On n’explique plus le Christ par le moyen des disci-
ples, mais les disciples par le moyen de Christ.

Quant a 'étude des religions, antérieures au christianisme,
on y voit 'humanité arriver au but de ses efforts pour trouver
la vérité et la paix; et ce n’est plus par I'imparfait qu’on com-
prend l'idéal, mais c’est par 'idéal qu'on comprend l'iinparfait,
— Dans I'histoire d’Israél, la prophétie n’est plus un probléme
insoluble, pas davantage une prédiction mécanique des choses
a venir; elle devient la préparation harmonique de la perfec-
tion, qui a paru dans ’accomplissement des temps. — L’histoire
ecclésiastique n’est plus une série d’erreurs et de fautes; elle
présente le tableau de la lutte de I’église aspirant & exploiter
son trésor et & s'approprier l'idéal qu’elle a trouvé. — Et enfin
la théologie pastorale est non plus une simple technique des
pratiques ecclésiastiques, mais la théorie des manifestations de
la vie del’église.

M. de la Saussaye dit en finissant qu’au fond la lutte de nos
joursn’a pas lieu sur le terrain scientifique, mais bien au-dessus
de toutes les décisions de la science. (Cest une lutte morale,
une lutte pour Dieu ou contre lui. La vérité de cette parole de
Jésus devient toujours plus évidente: Celui qui n’a pas le Fils,
n’a pas non plus le Pére. D’un coété, la nature avec ses préten-
tions, le temps présent avec ses besoins, l'individu avec ses
droits, en un motla passe dans laquelle tous cherchent a réaliser



LA SCIENCE THEOLOGIQUE 303

la plus grande portion de bonheur pour le peu de temps qui
leur est accordé, le darwinisme pratique, le combat pour la vie
(the struggle for life), — de l'autre coté la foi, 'espérance, I’a-
mour, le monde invisible qui unit le présent, le passé, 'avenir,
qui lie ’homme, joulssant de la communion avec Dieu, & ’hu-
manité tout entiere, et qui accorde & ’humanité par la commu-
nion avec Dieu la vie éternelle, véritable, personnelle, la vie de
I’amour, — voila les deux voies entre lesquelles il faut choisir.
En face de cette lutte, les différends de 1’école disparaissent, et
de méme que ceux qui veulent appartenir encore a 'église de
Christ se placent sous l'action de sa parole, ainsi ceux qui veu-
lent étudier encore la théologie se reconnaissent dépendants
de I'objet de leur étude. Et alors ils n’ont plus & craindre la
diversité de leurs tendances; car quand on cherche la vérité,
on est gardé parla vérité !

J.-J.-P. VALETON.




	la science théologique sa dépendance et sa liberté

