
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 9 (1876)

Artikel: La société des frères de plymouth

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379201

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379201
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA SOCIÉTÉ DES FRÈRES DE PLYMOUTH

Un système qui répudie toute prétention ecclésiastique et se

propose de fondre toute distinction de secte dans le simple
assemblage de ceux qui croient en Christ est bien propre à

exercer sur certains esprits un charme vraiment fascinateur.
Si d'ailleurs ce système se présente avec un air marqué de

simplicité biblique, si ses disciples se distinguent par une apparence

d'humilité, de sainteté et de zèle, l'attrait qu'il excite
alors n'en est que plus prononcé. Si, de plus, il prétend offrir
les derniers résultats d'une connaissance entièrement
spirituelle de l'Ecriture, à une époque prête à applaudir à tout
essai de conciliation entre l'esprit des symboles de la réforme
et le génie moderne du libre examen, ce système ne manquera
pas de se créer un nombre imposant d'approbateurs. Le ply-
mouthisme est apparu dans le monde chrétien avec tous ces

1 La Société des Frères de Plymouth, leur système ecclésiastique et leur
doctrine, accompagnés d'un essai historique, d'après un article de la
Quaterley Review, octobre 1873.

La direction de la Revue de théologie éprouve le besoin de déclarer
qu'en publiant cet article elle ne se tient nullement dispensée du devoir
de faire un jour une étude complète et approfondie du même sujet. Le

plymouthisme joue un trop grand rô!e dans notre vie religieuse, il nous
fait encore trop de mal pour ne pas demander un examen qui rende

compte de ce phénomène moins étrange qu'il ne peut sembler au
premier abord. C'est la faiblesse intellectuelle et théologique du Réveil qui
a livré tant de gens aux entreprises de cette secte éminemment dissolvante.

Fort de l'ignorance générale, le plymouthisme a cette supériorité
redoutable que possèdent des hommes ne reculant devant aucune absurdité

quand ils se trouvent en présence d'adversaires qui, tout en partageant

les mêmes prémisses fausses, n'osent pourtant pas braver le bon

sens et les sentiments chrétiens les plus authentiques.
C'est dire que le darbysme, la forme la plus âpre et la plus sectaire du

plymouthisme, ne pourra être combattu avec quoique efficace que quand



LA SOCIÉTÉ DES FRÈRES DE PLYMOUTH 245

avantages, il est depuis quarante ans à rôder autour de toutes
nos églises en quête des saints de tous les systèmes. Jusqu'à
quel point a-t-il réussi à réaliser les vues spirituelles de ses

on lui déniera carrément les points de départ que le Réveil a eu le tort
grave de lui concéder. 11 faudra en finir avec un respect hypocrite de

l'Ecriture permettant de la tirer à soi au moyen d'une complaisante
exégèse qui laisse le champ libre a la fantaisie individuelle et aux passions
sectaires; on devra renoncer ala notion papiste de l'église que le plymouthisme

a apprise de l'anglicanisme, son père nourricier ; il conviendra de

faire voir enfin que, tout en prétendant répudier l'élément humain, les

darbystes le reproduisent sous les formes les moins aimables et les moins

respectables. 11 ne sera pas difficile d'établir qu'avec leurs hautes prétentions

au spiritualisme les darbystes sont à bien des égards une secte
éminemment cléricale, plus juive que chrétienne, reproduisant le légalisme
accouplé à un incontestable manichéisme d'origine païenne, si bien qu'ils
font revivre contre les diverses dénominations chrétiennes des haines,
des animosités rappelant, à s'y tromper, le particularisme du judaïsme
et des religions nationales du paganisme.

Si l'article que nous reproduisons n'aborde pas toutes ces graves
questions, il a le grand mérite de nous faire assister à la dissolution du
plymouthisme. Comme cela arrive toujours, la seconde génération renchérit
sur la première. Les anciens plymouthistes avaient encore conservé quelque

chose de l'esprit des dénominations diverses auxquelles ils avaient
appartenu. Ici nous commençons à voir à l'œuvre les hommes qui, ayant
été élevés exclusivement sous l'influence de la secte, en portent les fruits
les plus authentiques. Rien de plus étroit, de plus âpre, de plus haineux

que ces sectaires qui ont affiché la prétention de mettre un terme a toutes

les sectes. 11 devient évident pour tout le monde que ces hommes, qui
se donnaient la mission de réunir les frères, sont en train de se déchirer
à belles dents pour la moindre bagatelle et nous avec eux, si nous ne

répudions avec décision et connaissance de cause les fausses prémisses

que le Réveil leur a trop aisément eoncédées.

Nous en convenons, ce spectacle des déchirements du darbysme ne

suffit pas pour l'homme qui pense et entend se rendre compte des choses.

Nous accordons même qu'il ne suffira pas pour prévenir de tomber dans
le darbysme bien des gens qui portent déjà les germes du mal. Il nouB

suffit que cette vue fasse naître chez les esprits intelligents le besoin
d'une théologie a la fois chrétienne et rationnelle qui, en popularisant
une notion spirituelle du christianisme, ne laisse plus personne exposé a

la tentation de pareilles aberrations du sens individuel où l'orgueil du

pharisien le dispute à l'étroit particularisme des païens, qui regardaient
tous les étrangers comme des ennemis. Contre le plymouthisme les remèdes

préventifs et l'hygiène religieuse sont seuls efficaces. Nous ne serons



246 LA SOCIÉTÉ DES FRÈRES DE PLYMOUTH

fondateurs, c'est là la question à examiner. Ironie du cours des

choses humaines Inauguré il y a une génération, sur la base

d'une union universelle, il a eu pour dernier résultat une
excommunication générale, et ses chefs qui, jadis, répudiaient
l'esprit ecclésiastique comme le péché capital de la chrétienté,
en sont venus à tous les vices du système abhorré, grâce à

leurs prétentions exclusives relativement au ministère, à leur
respect superstitieux pour la cène et à leur usurpation
audacieuse de l'autorité et des privilèges du corps même de l'église.
Chose plus remarquable encore, c'est au moment même où
la ce Société des Frères » subissait un démembrement, où ceux-
ci, l'un après l'autre, l'abandonnaient avec dégoût, où l'un de

ses principaux chefs émettait les hérésies les plus dangereuses

surla personne et l'œuvre du Bédempteur; c'est
précisément alors que le plymouthisme manifesta avec le plus
d'arrogance et d'exclusisme ses prétentions ecclésiastiques.
Tout leur magasin de paradoxes mystiques ou de banalités
concernant « l'unité du corps » ne sauraient détruire l'effet
accablant du témoignage de M. Dorman1: « Il n'est peut-être
aucun mouvement religieux qui ait aussi bien réussi à manquer

le but qu'il voulait atteindre; au lieu d'union, il a produit

une ample moisson des plus amères animosités, et, sous
le spécieux prétexte de zèle pour Christ et d'intérêt pour la
vérité, les contestations les plus vives, les divisions les plus
envenimées. » Chose bien faite pour rabattre l'orgueil du chef
qui, pendant des années, s'était plu à montrer du doigt le triste
état d'un christianisme « partout en ruines, -» c'est la main de

John Nelson Darby lui-même qui a démoli l'orgueilleux édifice
du plymouthisme et qui continue à en morceler les débris.

débarrassés de cette plante parasite qui vit sur notre corps malade que
lorsqu'une saine théologie aura rendu a l'église la vigueur, la force et
la santé. Soyons justes, les darbystes sont appelés à nous rendre d'émi-
nents services par leurs extravagances de tout genre. De combien
d'hommes qui les renient n'est-on pas en droit de dire qu'ils en seraient
au même point s'ils avaient eu moins de bon sens, de tact chrétien que
de logique

1 Pendant vingt-huit ans disciple de J. N. Darby.



LA SOCIÉTÉ DES FRÈRES DE PLYMOUTH 247

L'attitude des Frères de Plymouth en face des églises n'est

pas seulement celle d'un triste isolement, mais, depuis quelques

années, c'est celle d'une hostilité aussi ouverte que
haineuse. Leur esprit aussi bien que leur position dogmatique a

singulièrement empiré. Il y eut un temps où ils permettaient à

leurs convertis de demeurer dans l'église établie Actuellement,

leur politique est de se séparer entièrement de ce qu'ils
appelent « le mal ecclésiastique. » Malgré les douces paroles
dont ils daignent encore couvrir leurs approches insidieuses, le

temps est venu, où, déserteurs de nos églises, ils nous assaillent

avec toute l'amertume des apostats. De même que ce

Walker ', qui osait espérer que le Seigneur lui pardonnerait
d'avoir appelé les méthodistes « mes chers frères, » ils évitent
toute fraternité avec nous et déclarent l'Alliance évangélique
un péché contre le Saint-Esprit. En attendant, leur unique
souci est de former des églises aux dépens des églises, ou,
pour nous servir des termes de M. Makintosh : « C'est aux
saints engagés dans ces divers systèmes que nous nous adressons,

ce sont eux que nous devons en dégager par tous les

moyens spirituels, afin de les mettre à leur vraie place dans

l'assemblée des enfants de Dieu. » Ils laissent aux églises la
tâche pénible d'évangéliser les masses, et s'efforcent de nous
enlever les membres les plus intelligents, les plus zélés de nos

troupeaux, sans trop s'embarrasser de cette délicatesse qui
empêchait saint Paul de « bâtir sur le fondement d'autrui, » ni
de ce zèle charitable qui lui faisait dire : « Quoi qu'il en soit,
l'évangile est toujours annoncé, et c'est de quoi je me réjouis. »

Bien qu'ils ne cessent de parler avec mépris du ministère
d'un seul, parce qu'ils ne peuvent souffrir une institution qui,
en donnant à un homme une position officielle supérieure,
réprime par là les caprices de l'orgueil individuel, ils ne peu-

1 Cet âpre sectaire était l'un des agrégés les plus savants de l'université
de Dublin, dont il fut expulsé en 1804.11 nous dit naïvement : « Je ne saurais

pallier mon péché en alléguant, ainsi que vous me le suggérez, que je
me suis servi du terme de frère dans le sens général qu'il revêt quand on

parle de son semblable. Je crains bien d'en avoir usé dans le sens plus
spécial de la fraternité chrétienne. »



248 LA SOCIÉTÉ DES FRÈRES DE PLYMOUTH

vent cependant se refuserà dire que c'est à ce ministère même

qu'ils doivent leurs convertis. Or, est-il logique de leur part
d'admettre que l'Esprit de Dieu honore par des succès un
ministère qu'ils se plaisent pourtant à condamner comme une
« coupable usurpation. »Non contents d'un esprit d'incessante

agression contre les églises, ils leur font la guerre par les

moyens les moins chevaleresques. Lorsqu'ils apparaissent dans

un district, ils font état de prêcher simplement l'évangile, ils
se donnent l'air le plus catholique du monde, ils se prévalent
hautement du peu de cas qu'ils font des différences entre
sectes; ils dissimulent avec soin dans leurs allocutions publiques

les particularités ecclésiastiques ou doctrinales qui les

distinguent et ne les dévoilent à leurs naïfs convertis que lorsque

ceux-ci sont arrivés par « l'escalier dérobé » dans le
cénacle du plymouthisme. Le mot d'ordre à l'intérieur est de

garder, pour un temps encore, une certaine réserve avec les

néophytes, jusqu'à ce que l'on ait atteint le résultat espéré et

qu'on puisse enfin les séparer définitivement de leurs
troupeaux respectifs '. En somme, leur conduite envers celles-ci est

trop agressive pour qu'on se résolve à fermer les yeux ou
qu'on les encourage; le temps est venu de parler nettement de

leur caractère propre et de leurs doctrines.
I. Nous nous proposons de raconter dans les pages

suivantes l'origine des Frères de Plymouth et d'y présenter un

aperçu de leurs doctrines essentielles. Bien qu'ils tirent leur
nom d'une ville du sud de l'Angleterre, leur véritable berceau
est Dublin, centre fécond de mouvements séparatistes pendant
les premières années du siècle 2. Le fondateur du plymou-

1 Un des Frères répond à cette allégation : « On nous accuse de garder
une réserve jésuitique relativement à nos opinions particulières...., mais,
dans notre enseignement général et dans nos prédications, nous
cherchons à exposer les vérités fondamentales de l'Evangile. » Voilà une
réponse assez jésuitique; il ne s'agit point ici de leur enseignement public,
mais de ce qu'ils enseignent en particulier.

1 Les partisans de Walker et de Kelly, deux sectes de tendances
parentes, apparurent a Dublin au commencement du siècle. Le fondateur
de la première, le rev. J • Walker, abandonna son titre et fonda une
chapelle où il prêchait la théologie de Sandeman, mais sans prières ni



LA SOCIÉTÉ DES FRÈRES DE PLYMOUTH 249

thisme ne fut, à ce qu'il parait, ni M. Darby, ni M. Newton,
mais M. A.-N. Groves, homme pieux quoique assez excentrique
dans ses vues ecclésiastiques. Il exerça la profession de dentiste

à Exeter; néanmoins on le voit en 1829 suivre à Dublin
les cours du collège de la Trinité dans le but de devenir
ministre de l'église anglicane. Là, il se lia avec un certain nombre
de chrétiens de cette église auxquels il suggéra l'idée de se

réunir chaque dimanche pour prendre la cène du Seigneur.
Cette proposition semble avoir été l'occasion de la fondation
de la société plymouthiste, dont les principaux membres à

Dublin furent : MM. Groves, Bellet, Hutchinson et Cronin. A

cette époque, ils n'avaient nulle intention de faire la guerre à

l'église établie pas plus qu'aux dissidents ; et d'autant moins,
que plusieurs membres de la nouvelle association appartenaient

au clergé et que tous continuaient à fréquenter de

temps à autre le culte de l'établissement national. M. Groves
déclarait que le principe de leur union était « la jouissance
d'une vie de communion » et que les disciples doivent, comme
le Maître, « supporter avec patience les erreurs de leurs
frères. » Bientôt après, il quitta Dublin pour entreprendre une
mission en Perse avec M. Cronin, médecin des environs de

Londres, M. Parnell depuis lord Congleton et le docteur Kitto,
bien connu par ses travaux bibliques. A cette époque, J.-N.

Darby se rattachait encore à l'église anglicane comme pasteur
de Wicklow ; mais vers 1832, il quitta son ministère et se

joignit aux Frères de Dublin.
Peu après la fondation de la société de Dublin, une société

du même genre se formait en 1831, à Plymouth. Elle acquit
bientôt assez d'influence pour donner son nomà toute la secte.
Les chefs en étaient : Benj.-W. Newton agrégé au collège
d'Exeter, Wigram, Harris, Soltau et Trégelles. Ici, du moins

cantiques. Sa société était « la seule église scripturaire de Dublin, » bien

qu'elle ne comptât qu'une centaine de membres douze ans après sa
fondation. Sectaire prononcé jusqu'à la fin, il mourut en 1833, léguant aux
membres de son troupeau toute l'étroitesse de ses vues. Le Rév. Th. Kelly,
jadis membre du clergé anglican, était un homme de dispositions beaucoup

plus larges. 11 est mort en 1855 et a laissé plusieurs beaux cantiques.



250 LA SOCIÉTÉ DES FRÈRES DE PLYMOUTH

pendant trois ou quatre ans, il ne paraît pas qu'il y ait eu de
ministère proprement dit. M. Newton y exerçait l'office de

président des anciens avec pouvoir « de s'opposer à tout ce

qui ne tendait pas à l'avantage ou à l'édification de chacun. »

La société de Bristol, à laquelle se rattachent les noms de

Müller et de Craik, ne doit point son origine à celle de

Plymouth ou de Dublin. Il est en effet bien certain que ces
Frères avaient rompu le pain et exercé un ministère public à

Teignmouth, plus de trois mois avant la formation de la
société de Plymouth. Lorsque M. Craik fut invité à venir à Bristol

en 1832, il y consentit, à condition que M. Müller
l'accompagnerait ; et ce fut la même année que les sept premiers
membres de la société furent reçus à Béthesda, cette chapelle
qui, depuis, a donné son nom à l'une des controverses les

plus âpres dont l'histoire ecclésiastique fasse mention.
Il ne semble pas que jusqu'en 1836, il se soit opéré de

changement essentiel dans la constitution assez large de la société
de Plymouth ; mais vers cette époque, les anciens principes
furent complètement altérés et remplacés par un esprit
ecclésiastique aussi arrogant qu'exclusif. M. Groves, revenu de

Perse, représenta alors avec énergie à M. Darby, auteur de

ces innovations, les dangers qu'elles faisaient courir à la
société. « Encore quelques pas, lui écrivait-il, et vous verrez
surgir au milieu de vous tous les abus du système dont vous
vous êtes séparé. Grâce à la transformation qui s'est opérée,
il est moins question aujourd'hui, pour vos petits groupes,
d'être les témoins de simples et glorieuses vérité, que d'attaquer

tout ce qu'ils considèrent comme erreur ; c'est, à mon
jugement, les abaisser du ciel en terre dans leur position de

témoins. » Il terminait en disant : « Les uns m'empêchent de

prendre la cène avec les Ecossais, parce que les vues de ces

derniers ne sont pas scripturaires ; d'autres, avec vous, en
raison de vos idées sur le baptême ; d'autres enfin, avec les

chrétiens de l'église anglicane, à cause de leurs erreurs sur
le ministère. Grâce à mon point de vue, je fraternise avec eux
tous ; mais s'agit-il d'appliquer votre principe du témoignage
contre le mal, je me vois obligé de les repousser tous. »



LA SOCIÉTÉ DES FRÈRES DE PLYMOUTH 251

Neuf ans s'écoulèrent sans que des disputes temporaires
pussent rompre l'unité ; mais les prévisions de M. Groves
allaient se réaliser à Plymouth même. C'est là qu'éclata, à la
confusion d'une secte sans cesse occupée à reprocher à la

chrétienté d'être divisée, une rupture qui eut pour résultat la
formation des trois partis de Darby, de Müller et de Newton.
Le docteur Trégelles, jadis plymouthiste, nous dit qu'elle eut

pour cause une divergence d'opinion entre Darby et Newton
sur l'interprétation des prophéties. Le premier soutenait que
la venue du Seigneur auprès des siens serait secrète et que
les saints seraient ravis dans le ciel avant la manifestation de

l'Antichrist ; le second, que la venue du Seigneur serait
éclatante et qu'elle aurait lieu après l'apparition de l'Antichrist.
Cette différence d'opinions ne pouvait autoriser ni une scission,
ni une accusation d'hérésie, puisqu'en vertu même des

principes à la base de la société, on pouvait varier de vues dans

les questions théologiques ; toutefois, l'occasion de rompre
cette unité si vantée ne tarda pas à se présenter. En avril 1845,

M. Newton publia un certain nombre de propositions dans

lesquelles il cherchait à caractériser les principales doctrines
de l'église réformée ; il signalait en même temps les hérésies

qui se manifestaient déjà parmi les Frères. On s'efforça de

parer le coup en le détournant sur M. Newton, qui ne tarda

pas à être accusé d'hérésie pour s'être servi, dix ans auparavant,

dans une polémique contre l'irvingisme, d'expressions
hasardées sur l'humanité de Christ. Peu importait aux accusateurs

d'avoir eux-mêmes colporté cet écrit dix années durant,
sans y trouver rien à redire; peu leur importait que M. Newton

lui-même l'eût retiré de la circulation et déclaré que si

l'on avait pu en tirer des conclusions erronées, il n'en adhérait

pas moins aux doctrines reçues sur la personne de Jésus-

Christ ; les disciples de M. Darby avaient résolu de se séparer.
Le schisme eut enfin lieu et leur chef s'en alla établir « sa

table ' » dans un autre quartier de Plymouth. Newton, malgré
ses explications, fut attaqué par ses adversaires avec une ma-

1 Les plymouthistes considèrent la chaire comme un outrage fait à

l'Esprit saint.



252 LA SOCIÉTÉ DES FRÈRES DE PLYMOUTH

lignite rare, et depuis, dénoncé sans relâche comme l'ennemi

par excellence de l'église de Christ \
Les plans de Darby furent contrariés par les frères de Bristol

qui ne se croyaient pas appelés à condamner des opinions qui
n'avaient pas été émises devant eux. Aussi furent-ils à leur
tour immédiatement excommuniés ; dès lors, Béthesda devint
le synonyme de « perversité et de blasphème. »

Le caractère moral de la discipline, établie par M. Darby
dans l'intérêt de la vérité et de la piété, se trouve retracé en

ces termes par M. Groves :

« Que dire d'une discipline maintenue par la fausseté et la

suppression de la vérité ; que dire d'un système qui ne se

soutient que par de pareils moyens? C'est ainsi que ces théories,
qui se vantaient de dispositions toutes spirituelles, ont produit
un système qui met en œuvre les pires des vices de la nature
humaine pour en faire une condition de fraternité et de parti-

1 Bien que M. Newton ait retiré toutes les expressions inculpées et ne
s'en soit jamais servi depuis, on ne cesse de le traiter en ennemi. Ses

accusateurs continuent chaque année a considérer sa rétractation comme
nulle et non avenue. Non-seulement ils se refusent à toute communion
avec lui, mais avec tous ses partisans, k moins qu'ils ne répudient des

doctrines qu'il a toujours expressément rejetées. Et même M. Dorman,
longtemps partisan, mais aujourd'hui adversaire de M. Darby, n'a pas eu
la loyauté de condamner un semblable procédé. C'est ce qui fait dire à
M. J. Cox que M. Darby a toujours eu pour aide dans la propagation de

ses fâcheuses doctrines, aussi bien que dans ses incessantes persécutions
contre M. Newton, bon nombre de personnes qui, comme ce dernier, ont
subi l'excommunication. Cependant, malgré trente années d'accusations
répétées, aucune parole d'irritation ne se rencontre dans les nombreuses
brochures publiées par M. Newton. Depuis 1845, il a cessé d'avoir des

relations avec les Frères, et maintenant il est a la tête d'une congrégation
a Bayswater. On aurait tort de le considérer comme appartenant aux
Frères de Plymouth dont il difière entièrement, soit pour la doctrine, soit

pour le ministère. Il a une chapelle et une chaire, et préside seul les
services. Pendant plus de trente ans, il a combattu avec éloquence le
ritualisme, le rationalisme et le marcionisme, et peut être considéré comme
un des principaux représentants de la saine théologie de la Réforme.
L'hostilité de M. Darby ne peut s'expliquer qu'en vertu de l'adage : « Ot-
tomanorum more regnare non possunt nisi quum fratres omnes contru-
cidaverint. »



LA SOCIÉTÉ DES FRÈRES DE PLYMOUTH 253

cipation à la cène du Seigneur ; un système qui calomnie des

hommes pieux, les accuse de blasphème et fait de l'admission
même de ces calomnies la raison d'être de membre de

l'église. »

Mais les Frères de Plymouth n'en étaient pas au bout de

leurs divisions. En 1866, le capitaine Hall, M. Dorman et d'autres,

se séparèrent des darbystes au sujet d'une théorie mal
fondée de Darby sur les souffrances de Christ. Il en établissait
trois catégories, dont la dernière comprenait celles qui
n'avaient aucune valeur expiatoire. Il reconnaissait cependant

que sa théorie ne trouvait aucun appui dans les textes du
Nouveau Testament ; aussi ne la maintenait-il que sur une
interprétation arbitraire des psaumes. Au reste, que lui
importaient les conséquences? M. Darby repoussera avec la plus
froide indifférence ses disciples les plus dévoués, du moment
qu'ils oseront juger ou simplement mettre en question la
vérité de ce qu'il écrit.

Nous croyons M. Darby très sincère dans toutes ses

opinions, aussi bien que dans sa politique étroite et exclusive ;

mais à un esprit impérieux, il joint une énorme dose de cette
confiance en lui-même que Carlisle attribue à Fox le quaker.
Comme chef de parti religieux, il a plus de pouvoir que tous
les évêques d'Angleterre ensemble, et sa position au milieu des

Frères tient plus d'un directeur spirituel ou d'un père jésuite
qui tranche les cas de conscience, que d'un simple soutien de
la foi. Ses écrits, d'un style détestable, sont aussi peu connus
que ceux d'Occam aux lecteurs de journaux religieux. Autant
que nous pouvons en juger, c'est un homme d'une volonté de

fer, sans entrailles ni sympathie, et qui parle à ses disciples
sur ce ton-ci : « Si je m'attaque à mes adversaires qui servent
d'instrument à Satan et qui continuent à me faire la guerre,
je déclare ici que je ne les épargnerai pas. » Sa controverse
est d'un langage très simple, mais on sent qu'avec le progrès
des dissensions, son caractère s'est trempé d'une certaine
amertume. Il est triste de voir un chef de parti religieux qui
commença, il y a quarante ans, sa carrière avec la prétention
d'être le plus large des chrétiens, ne s'adresser maintenant



254 LA SOCIÉTÉ DES FRÈRES DE PLYMOUTH

aux églises que sur un ton uniforme de condamnation, et le

corps qu'il représente devenir la plus exclusive des sectes,

après avoir, à ses débuts, proscrit l'idée même de la secte.

IL II est difficile de rendre compte de leurs doctrines et des

particularités de leur système. Le faire en abrégé nous exposera

probablement à omettre quelque point imperceptible à

l'œil d'un profane; citer des passages, nous fait courir le
risque d'être accusé de les choisir mal ou de les altérer en les

privant de leur entourage. Nous nous efforcerons cependant
de mettre toute l'impartialité possible dans notre travail. La

tâche de la réfutation est heureusement devenue plus simple
et plus aisée, depuis que les Frères, maintenant divisés, se

critiquent entre eux avec une verdeur que n'ont jamais offerte
au même degré leurs controverses avec les églises.

Leur idée fondamentale est que la chrétienté est en «

décadence, » que la meilleure preuve de ce fait, ce sont les
divisions qui y régnent. Dans cet état de choses, tous les efforls
accomplis par les églises pour relever ces ruines sont non-
seulement un péché, mais une tâche au-dessus de leurs forces.
Tout ce que les croyants ont à faire, c'est de se retirer de tout
ce qui s'appelle église. Il s'agit donc pour eux « petit nombre
de pécheurs sauvés par grâce, de se séparer de tout mal
ecclésiastique, de ne reconnaître d'autre puissance d'union que
le Saint-Esprit, d'autre centre que le nom de Jésus-Christ et
d'autre profession de foi que la parole de Dieu. » L'appel à

adresser à toutes les églises est par conséquent : « Sortez du
milieu d'elles et vous en séparez et ne touchez à rien de ce

qui est impur. » Le plymouthisme étant la seule base d'union
possible pour tous les chrétiens, son œuvre spéciale aura pour
but de « diviser les soi-disantes églises, d'en troubler la
tranquillité et d'en faire sortir les vrais disciples. » C'est là, ce

nous semble, un système moins arrogant peut-être dans ses

prétentions, que contraire au christianisme par ses funestes

conséquences. Ayant dès l'abord enseigné que c'est un péché

d'essayer de rétablir l'église, on conçoit que les plymouthis-
tes ne nous parlent plus de l'église du Seigneur, mais de

« l'assemblée de Dieu » et qu'ils enseignent que la vraie idée



LA SOCIÉTÉ DES FRÈRES DE PLYMOUTH 255

de cette assemblée, perdue depuis dix-huit cents ans, a été
retrouvée par eux dans les pages du Nouveau Testament.
Pour eux, il n'existe absolument rien entre saint Jean l'évangéliste

de Patmos et John-Nelson Darby, de Plymouth.
Les Frères définissent d'une manière assez singulière

l'église de Dieu, ou comme ils préfèrent l'appeler, l'assemblée de
Dieu. « C'est le lieu où le peuple de Dieu doit être ; c'est
l'assemblée réunie par Dieu le Saint-Esprit autour de la personne
de Dieu le Fils, pour adorer Dieu le Père et être en communion

avec lui. » ot C'est l'unité vivante et actuelle avec Christ,
et l'unité mutuelle de tous ceux qui y sont préparés par le

Saint-Esprit depuis la résurrection de Jésus-Christ. »

Démarquons que les saints de l'ancienne alliance se trouvent
exclus de l'église par cette définition qui ne répond d'ailleurs
nullement à la triple acception du mot église dans les Saintes-
Ecritures. Elle désigne en effet : ou le corps entier des

croyants vivants et morts, « l'église de Dieu qu'il a rachetée

par son propre sang ; » ou le corps des croyants existant
dans un temps quelconque, « ne donnant aucun scandale à

l'église de Dieu ; » ou enfin, le corps des chrétiens dans un
un lieu donné, « l'église de Dieu qui est à Corinthe. »

Les Frères entendent-ils par « assemblée de Dieu » l'église
universelle ou l'église invisible dont tous les croyants font
partie? Nullement, car ils ne pourraient dire alors que c'est
« le lieu où le peuple de Dieu doit être. » Si d'une part, tout
croyant est membre de l'église de Dieu, et que d'autre part,
l'assemblée de Dieu soit le lieu où s'assemblent tous les enfants
de Dieu, que de vrais croyants s'en trouveraient exclus! D'ailleurs

si l'assemblée de Dieu est une société qui se rencontre en

un certain lieu, que devient cette assemblée de Dieu, lorsque
chacun s'en retourne chez soi? Il n'y a plus alors que des

croyants isolés, l'église elle-même a disparu. Nous pourrions
demander aussi : où se trouvait cette assemblée de Dieu

jusqu'en 1830, époque où apparut le plymouthisme? Les Frères

ont sur ce point une réponse toute prête. « Nous la trouvons
dans les temps apostoliques et aujourd'hui dans les pages du

Nouveau Testament. »N'a-t-elle donc pas existé avant que ces



256 LA SOCIÉTÉ DES FRÈRES DE PLYMOUTH

pages fussent écrites et pouvons-nous croire qu'il n'y ait point
eu d'église au monde depuis dix-huit cents ans? Les Frères
nous répondent qu'il y a eu des croyants, mais pas d'église,
bien que, selon eux, tout croyant soit membre du corps de

Christ qui est son église.
Ils insistent sur ce que les grandes divisions de la chrétienté

sont incompatibles avec l'unité d'un « seul corps, » avec l'unité
de l'Esprit essentielle à l'existence de l'église. Quoi? l'unité de

l'Esprit aurait donc manqué à l'église depuis dix-huit siècles,
et n'y aurait reparu que depuis quarante ans Est-il nécessaire
de dire que cette unité de l'Esprit, dont parle saint Paul aux
Ephésiens ne se rapporte ni à l'unité d'organisation, ni même
à celle d'opinion sur tous les points de doctrine? Il n'y avait
en effet qu'une église à Ephèse au temps de l'apôtre et la
forme même de son injonction : « vous efforçant de conserver
l'unité de l'Esprit » implique l'existence de divergences. En

effet, ce ne sont pas celles-ci qui troublent l'unité; ce qui la

compromet, c'est la détermination arrêtée de ne point les
tolérer. De fait, cette unité lie tous les croyants, même ceux
qui sont excommuniés, et il n'est pas d'action ecclésiastique
capable ou de l'établir ou de la ruiner ; c'est un lien que
l'homme n'a le pouvoir ni de former ni d'anéantir.

On nous dit que le principe de l'unité c'est « la séparation
d'avec le mal ; » mais l'auteur de cette idée nouvelle, M. Darby,
ne définit point ce mal, il n'explique point non plus ce qu'il
entend par séparation au sens de l'Ecriture. Il y a eu un temps
où il disait : & Il n'est à ma connaissance pas un seul cas où la

corruption d'une institution soit un motif pour l'abandonner1. »

Son principe destiné à réaliser l'unité de l'église est en soi un
dissolvant des plus énergiques. Est-ce que le rejet de l'aria-
nisme par les protestants et les catholiques établit entre eux

un lien bien intime? Une communauté de croyances, une

commune affection, voilà un vrai principe d'union. De fait, le

principe darbyste a multiplié les séparations et jeté la division

parmi les saints, même dans les relations privées, de sorte que
dans une même maison on s'est séparé, non parce que l'un

1 Oeuvres de Darby, tome IV, pag. 436.



LA SOCIÉTÉ DES FRÈRES DE PLYMOUTH 257

croyait et que l'autre ne croyait pas, mais pour de simples
différences sur des points de doctrine, de culte ou de

discipline.

C'est par la mise en œuvre rigoureuse et incessante de ce

moyen : « Séparation du mal principe divin d'unité, » que les
Frères tâchent d'attirer à eux des prosélytes de toutes les

églises. On s'appuie il est vrai du passage: « Sortez du milieu
d'eux et vous en séparez, » mais on en abuse. Saint Paul, en
effet, n'ordonne pas aux croyants de se retirer de la société
visible de l'église de Corinthe où il y avait sans doute des

infidèles, puisqu'il s'y trouvait de faux prophètes ; ce qu'il veut,
c'est que le chrétien n'ait rien de commun avec les pratiques
et les sacrifices des païens. Nulle part, sans doute, l'Ecriture ne
sanctionne l'union entre fidèle et infidèle; mais doit-on
retrancher du corps de Christ et malgré la confession formelle
de leur foi, des personnes dont une partie est simplement
accusée d'infidélité? En réalité, les églises des Frères ne sont

pas plus pures que les autres, car en dépit de la rigueur de

leur discipline, elles se composent des deux classes de

personnes que l'on retrouvera jusqu'à la fin du monde dans toute
assemblée. Ils ont introduit dans la leur tout le mal qu'ils ont
voulu éviter additionné de toutes les misères qui leur sont

propres. M. Makintosh a beau dire que «la tension de l'atmosphère

de l'assemblée de Dieu la préserve des charnels, des

avares, des mondains, des indifférents, des personnes sans

principes; » mais comment se fait-il qu'elles aient pu cependant

s'y introduire et que la pureté de cette atmosphère ne les

en ait pas écartées?
Considérons maintenant un caractère essentiel à leur idée

de l'église savoir : que leurs assemblées sont présidées par le

Saint-Esprit. « Le Saint-Esprit, disent-ils, préside notre assemblée

; ailleurs, c'est un homme qui en usurpe la place ; or,
un homme n'a le droit de jouer que le rôle qui lui est assigné

par l'Esprit, » etc. Mais l'Ecriture ne fait nulle part mention de

la présidence du Saint-Esprit dans l'assemblée; de plus, si
durant dix-huit siècles, toutes les églises ont de fait méconnu
ce principe, comment s'expliquer que l'Esprit les ait cependant

THÉOL. ET PHIL. 1870. 17



258 LA SOCIÉTÉ DES FRÈRES DE PLYMOUTH

si richement bénies, bien qu'elles semblassent d'accord pour
lui ravir l'honneur qui lui est dû M. Makintosh ne cite que
deux textes à l'appui de cette présidence : « Là où deux ou
trois sont assemblés en mon nom, je suis au milieu d'eux. »

C'est un passage qu'ils répètent à satiété dans tous leurs écrits.
Il y occupe vraiment la place d'honneur; ce qui peut étonner,
quand on songe qu'ils le tirent d'un évangile selon eux
« excessivement juif. » On nous dit bien que ce texte est «

antérieur à la formation de l'église et, par conséquent, indépendant

de sa chute et qu'il s'applique aux Frères d'aujourd'hui
réunis au nom de Christ au milieu de l'apostasie générale '. »

Mais si ce passage fait allusion à une présidence quelconque,
c'est sans doute à celle de Jésus-Christ et non à celle du Saint-

Esprit. De plus, quel privilège ce passage peut-il conférer aux
Frères, que ne possèdent aussi d'autres chrétiens réunis au

nom de Christ? En effet, il ne s'agit ici que de la puissance de

la prière et de rien d'autre. C'est le passage le moins ecclésiastique

de l'Ecriture et il ne se rapporte en aucune façon à la
manifestation des dons ou au ministère. Notre Seigneur n'y
fait nulle allusion au Saint-Esprit, mais à l'efficacité de la foi

en son nom ; et c'est cette condition qui détermine incontestablement

la valeur de l'assemblée. On prétend que ce texte ne
se rapporte pas à l'objet pour lequel deux ou trois se réunissent,

mais plutôt au principe en vertu duquel ils le font. Nous
soutenons qu'il se rapporte aux deux ; et si l'on en juge par le

verset précédent, on pourrait affirmer qu'il se rapporte à la

prière seule. Mais quand M. Makintosh dit que le Saint-Esprit
rassemble des âmes pour Christ sur le fondement du salut et

que partout où elles se réunissent, là est l'assemblée de Dieu, »

il introduit dans les paroles de Christ un élément qui leur est
entièrement étranger et qui en trouble la vraie signification.
Et lors même que nous leur accorderions cette interprétation,
est-ce qu'un seul passage, tiré d'un livre « extrêmement juif, »

' Si ce texte a survécu à l'apostasie de l'église, il doit en être de même
de l'évangile de saint Matthieu, du discours sur la montagne et de l'oraison

dominicale, qui, suivant les Frères, ne regardent pas les chrétiens
actuels.



LA SOCIÉTÉ DES FRÈRES DE PLYMOUTH 259

paralyserait l'effet de tous ceux qui ont trait à l'église et à son
ministère dans les autres livres bibliques qui, eux aussi,
appartiennent à ce que les Frères appellent la dispensation de

l'Esprit? Comment s'est il fait que ce passage ait en quelque
sorte sommeillé durant tout le ministère des apôtres pour ne

reprendre vie que lorsque toutes les institutions de l'église
apostolique auraient disparu Voilà le point embarrassant.
L'église en effet possédait ce texte, elle se réunissait au nom
de Jésus durant les temps apostoliques, lorsque saint Paul
écrivait aux Ephésiens en leur donnant ce long catalogue de

fonctions que l'on trouve au chap. IV, et lorsqu'il écrivait à

Timothée au sujet des anciens et des diacres. Peut-on croire
que Jésus ait bouleversé tout l'enseignement que fournissent
les épîtres sur le ministère? Quoi, l'admirable tableau des

vertus que doit posséder un évêque n'a-t-il été tracé que
pour offrir aux âges futurs l'intérêt de curiosité que peut
éveiller un antique document? Un des Frères nous dit: « Le

Seigneur, prévoyant les divisions de l'église, a sagement évité
de perpétuer un ministère qui, en pratique, devait être frappé
de nullité par la malice des hommes. » Mais si le Seigneur a

prévu des divisions, pourquoi instituait-il un ministère ; et s'il
ne voulait pas que l'institution des évêques et des diacres
survécût à l'âge apostolique, qu'était-il besoin ne nous retracer
leurs qualités? Nous disons que si ces charges ont été utiles
aux jours des apôtres, elles le sont beaucoup plus maintenant ;

aussi, n'est-il pas de sage administrateur qui ne sente que ce

serait la pire des mesures que de renverser, en face de

divisions probables, une institution destinée à maintenir
l'unité.

Quelle est la nature particulière de cette présidence que
l'Esprit exerce dans les assemblées de Frères et nulle part
ailleurs? Si le Saint-Esprit« choisit sur-le-champ celui qui doit

parler et fixe de même le temps du culte ainsi que celui de la

cène, » comment se fait-il que les Frères se réunissent
toujours comme les autres chrétiens, exactement à la même

heure? Pourquoi apporter avec eux un livre de cantiques
composé par un homme et sur des mélodies tout humaines?



260 LA SOCIÉTÉ DES FRÈRES DE PLYMOUTH

Le nombre de ces hymnes est limité, par conséquent, l'Esprit
se trouve astreint à cet arrangement, car il ne saurait choisir
un mètre auquel ne s'adapterait aucune mélodie connue. Et
s'il est raisonnable de se servir d'un choix de cantiques
préparé d'avance, pourquoi ne le serait-il pas de préparer un
discours à la maison? Le Saint-Esprit serait-il incapable de

fournir des pensées édifiantes hors de l'assemblée? Ne s'est-il
engagé à exercer son influence que lorsque la réunion est
ouverte? « Je me suis souvent demandé, dit M. Bees, si

c'était bien le Saint-Esprit qui poussait le frère B. à choisir tel
chapitre, ou le frère D. à indiquer telle ou telle hymne;
comment arrive-t-il aussi que vos docteurs soient des ex-ministres,
des nobles, des officiers de marine ou d'infanterie, c'est-à-dire,
des personnes qui ont de l'éducation.... pourquoi, je le
demande, vos conducteurs n'appartiennent-t-ils pas à la classe

ouvrière »

M. Newton disait un jour, qu'avant de s'approcher de la
table du Seigneur, il n'avait pas cru mauvais de préparer ce

qu'il avait à dire aux fidèles. Le frère Haffner en fut si scandalisé

qu'il s'écria : «C'est avec une profonde humiliation que je
me présente devant Dieu pour avoir si longtemps gardé le
silence sur la conduite d'un pauvre frère dont la façon d'agir
prouve assez qu'il nie la réalité de l'enseignement et des directions

du Saint-Esprit. » M. Newton eût commis un homicide,
que son crime n'eût pas paru plus énorme.

Maintenant, laissons les juges compétents nous parler du
caractère de cette prédication que l'on attribue au Saint-Esprit.
Un ex-ministre disait : « J'ai toujours cru que les Frères
parlaient par inspiration jusqu'au moment où je les ai entendus
citer à faux l'Ecriture Sainte. •» Le capitaine Hall, autrefois
darbyste, s'indigne à la pensée deles voirmeltre sur le compte
du Saint-Esprit ce qu'il appelle « leurs bagatelles. » Un autre
parie avec un vrai dédain « d'une assemblée sans tète, d'un
ministère du premier venu et d'un culte sans ordre préalable. »

Un autre se plaint de ce qu'au lieu d'un Esprit qui « les guide
et les contrôle, ils agissent comme s'ils guidaient et contrôlaient

l'Esprit. » Enfin, M. Dorman, ancien darbyste, nous dit à



LA SOCIÉTÉ DES FRÈRES DE PLYMOUTH 261

son tour : « Il était facile de décrier le ministère d'un seul
homme, mais il est permis de se demander si l'on a paré à ce
mal par le ministère de personne; et quoiqu'on nous parle de

prédicateurs divinement enseignés, de pasteurs divinement
doués dans l'assemblée, on oublie trop, s'il en est de tels,
qu'on ne connaît que ceux qui ont fait le système et non
ceux que le système a fails, à moins que ce ne soient ces
malencontreux qu'on nous représente comme « ayant la passion

de s'entendre parler » et qui considèrent l'assemblée
comme un lieu où ils pourront faire figure, sans se donner
beaucoup de mal. »

La doctrine de la présidence de l'Esprit est sans doute
incompatible avec celle d'une consécration. « Le choix de

pasteurs est un empiétement audacieux sur l'autorité du Saint-
Esprit. » La loi du ministère est supposée contenue dans le
XIVe chap, de la première aux Corinthiens ; cependant, chose

étrange, le Saint-Esprit n'y est pas nommé une seule fois,
tandis que le XIIe chapitre, qui détermine ses opérations dans

l'église, ne le mentionne pas moins de onze fois. Les
observations du capitaine Hall sur ce sujet sont propres à faire
réfléchir.

« Ce qui m'inquiète, c'est de vous voir appliquer aux autres
en toute liberté, et pour prouver ce qui leur manque, les

chap. XIII et XIVde l'épître aux Corinthiens; mais lorsqu'on les

tourne contre vous, vous récusez la justesse de leur application à

l'époque présente. Si l'on peut se servir de la Bible contre les

autres dans le tableau qu'elle nous donne de l'église apostolique,

nous devons aussi nous juger par elle avec la même

rigueur. »

M. Darby admet positivement que quelques-uns des dons
mentionnés au XIVe chapitre de l'épître aux Corinthiens n'ont point
passé jusqu'à nous; néanmoins il tourne sans autre ce passage
contre l'idée du ministère d'un seul, institution en usage dans

l'église depuis dix-huit siècles. Mais est-il donc si évident que
ce passage sanctionne le ministère du premier venu? Quand

l'apôtre dit : « Vous pouvez tous prophétiser, il ne s'adresse

pas aux saints en général, mais aux prophètes qui se trou-



262 LA SOCIÉTÉ DES FRÈRES DE PLYMOUTH

vaient parmi eux. En effet, il demande: « Tous sont-ils
prophètes, » et ajoute: « Que deux ou trois prophètes parlent; »

puis encore : « Les esprits des prophètes sont sujets aux
prophètes, ¦» ce qui implique l'existence d'un corps distinct de

prophètes dans l'église de Corinthe. C'est un fait significatif
que la première à Timothée, où l'apôtre énumère avec tant de

soin les diverses qualités que doivent posséder l'évêque et le
le diacre, a été écrite huit ans après la première aux
Corinthiens. Ce fait réduit à néant l'idée impie que l'apôtre, en
raison des erreurs auxquelles auraient conduit ses vues sur le

ministère, aurait abandonné dans la deuxième à Timothée tous
les enseignements qu'il avait donnés sur ce sujet dans la
première '.

Les Frères ne nient pas qu'au temps où les prophètes
exerçaient leurs dons à Corinthe, il n'y ait eu des anciens qui
exerçaient leur autorité au milieu des églises nouvellement
fondées. Ils prétendent qu'à l'époque apostolique le ministère
d'un seul n'existait pas, car, s'il eût existé, les épîtres auraient
été adressées aux pasteurs et non pas aux simples membres.
Mais ils oublient que des quatorze épitres de Paul, une est
adressée à Tite, deux à Timothée et une à l'église de Philippes,
aux évêques et aux diacres. D'autre part, il n'y a pas moins
de sept épîtres adressées par notre Seigneur Jésus-Christ aux
sept églises d'Asie qui obéissaient au ministère d'un seul,
puisque l'ange désigne évidemment un ministre, ce qui
n'empêche pourtant pas les Frères de stigmatiser cette charge
comme « une audacieuse usurpation de l'autorité du Saint-
Esprit. »

Ils enseignent qu'une fois l'assemblée constituée, la prédication

de l'évangile comme offre du salut aux pécheurs est un
véritable hors-d'oeuvre et que la fraction du pain, le premier
jour de la semaine, est l'objet essentiel des réunions de l'église.
Ils se fondent sur une distinction entre l'œuvre du pasteur et

1 L'apôtre, loin de donner le moindre signe d'un changement de vues,
dans la deuxième épître à Timothée conseille a son disciple, en vue du

maintien du ministère, de confier la vérité a des hommes fidèles, capables
de l'enseigner aux autres. (2 Tim. II, 2.)



LA SOCIÉTÉ DES FRÈRES DE PLYMOUTH 263

celle de l'évangéliste ; ils prétendent que la première qui consiste

à édifier les croyants (npofirrwstv) diffère de la seconde

qui a pour objet de prêcher l'évangile aux pécheurs (ewtyyùguv

ou xnp\j(Ttru.v). Mais cette distinction ne repose sur aucun fondement.

Saint Paul, en effet en s'adressant aux saints de Borne
et de Corinthe, se sert des deux derniers verbes dont les
Frères restreignent le sens à l'évangélisation des inconvertis1.

Nous n'admettons point que l'objet essentiel des réunions de

l'église soit la fraction du pain ; en effet, Paul prêcha jusqu'à
minuit à Troas dans la maison où les disciples s'étaient assemblés

pour rompre le pain. (Act. XX, 7.) D'ailleurs, suivant
Act. II, 41, le but de toute assemblée était, outre la fraction du
pain, l'union fraternelle, la prédication et la prière. On ne
trouve nulle part dans l'Ecriture l'ordre d'une célébration
hebdomadaire de la sainte cène. La parole de Jésus-Christ:
« Toutes les fois que vous mangerez de ce pain, » laisse à

l'église le soin d'en régler la fréquence. Rien ne prouve, de

plus, que le repas sacré n'ait eu lieu que le jour du Seigneur
et que la coutume de Troas fût celle de toutes les églises, sans

compter que le passage Act. II, 42-46, nous présente la sainte
cène comme une pratique de tous les jours. Pourquoi d'ailleurs
les Frères, qui se vantent de suivre si exactement les usages
apostoliques, rompent-ils le pain le matin, en dépit de ce qui
se passa à Troas et contre l'exemple donné par le Seigneur à

l'époque de l'institution du repas sacré?
Les Frères nous reprochent le traitement des pasteurs

comme contraire à l'Ecriture. Le docteur Davis affirme « qu'il
ne connaît aucun exemple dans tout le Nouveau Testament
qui puisse justifier un ministère salarié. » Cependant, selon

* Les frères s'opposent à la présence des infidèles dans leurs assemblées
et refusent de prier avec eux. C'est pourquoi plusieurs d'entre eux ont
cessé d'adorer Dieu avec leurs familles, bien que Jésus doive avoir souvent

prié avec Judas Tscariot. Edwards, dans sa Gangrène (1646), nous
parle d'une abstention du même genre chez les sectaires de son temps,
« Des femmes ne voulaient plus, dit-il, prier avec leurs maris, ni d'autres
s'asseoir à table pendant qu'ils rendaient grâces; des domestiques
refusaient de se joindre aux prières de leurs maîtres. »



264 LA SOCIÉTÉ DES PRÊRES DE PLYMOUTH

eux, les évangélistes itinérants sont au bénéfice du principe
que « celui qui prêche l'évangile doit vivre de l'évangile. »

Nous avions toujours pensé que ce passage de 1 Cor. IX; 14,
ne souffrait pas d'exception; mais un ingénieux Frère nous
affirme que ce verset ne saurait s'appliquer aux pasteurs, puisqu'il

n'y est question que de la prédication de l'évangile aux

païens. Cette idée repose sur la distinction évidemment
arbitraire entre les expressions prêcher l'évangile aux croyants
(npofn-revuv) et le prêcher aux incrédules (xripwau-j, evay/iàiÇuv).

L'apôtre saint Paul tranche nettement la question quand il dit :

« J'ai dépouillé les autres églises en recevant d'elles un salaire

pour votre service. (2 Cor. XI, 8.) Il est bien connu toutefois,
que les Frères ne refusent pas une allocation, mais à condition
qu'elle ne soit pas stipulée. Les églises libres nous semblent
suivre à cet égard une marche plus scripturaire, si du moins

nous pouvons en juger par de simples analogies. Notre
Seigneur dit en effet : « L'ouvrier est digne de son salaire, » c'est-
à-dire qu'il mérite de recevoir une certaine somme fixe et non
celle qui dépend du bon plaisir du maître. Paul dit aussi : Qui
est-ce qui va à la guerre à ses propres dépens? Or, le soldat
reçoit aussi une solde réglée, et ailleurs: « Qui est-ce qui
plante une vigne et n'en mange pas aussi le fruit? » Souvent
le propriétaire d'une vigne l'affermait pour une somme
déterminée. Il suffit d'un simple coup d'œil pour juger que l'idée
ultra spiritualiste des Frères sur ce sujet, comme sur bien
d'autres, est dénuée de fondement.

III. Si, de leurs théories ecclésiastiques, nous passons à leurs
doctrines particulières, nous verrons jusqu'à quel point elles

s'éloignent de la théologie de la réforme. Ils conçoivent, par
exemple, la justification sans tenir compte de l'idée de l'imputation

de la justice de Christ à son peuple. En admettant qu'il a

souffert sur la croix pour nos péchés, ils nient que sa vie
entière soit une expiation. Ils demandent pourquoi nous limitons

toute son obéissance à l'accomplissement de la loi, sans
considérer que cet accomplissement n'est pas autre chose

qu'aimer Dieu de tout son cœur, de toute son âme et de toute
sa pensée. C'est l'ensemble de la vie du Sauveur qui réalise



LA SOCIÉTÉ DES FRÈRES DE PLYMOUTH 265

cette obéissance par laquelle « plusieurs sont rendus justes. »

(Rom. V, 9.) Il ne s'agit pas seulement d'une soumission à la
souffrance, comme le pensent les Frères, mais d'une obéissance

à la loi par opposition avec la désobéissance d'Adam à

cette même loi. Ils nous rappellent que la justice en vertu de

laquelle Dieu nous reçoit est une justice sans la loi et que
nous ne sommes point sauvés par les œuvres. Mais il est facile
de voir que les œuvres et l'obéissance qui sont exclues ici en
matière de justification, ce sont nos œuvres et notre obéissance

et non celle de Christ. Us allèguent aussi que la loi ne
demande pas à la fois la mort et l'obéissance et que si Christ
est mort pour nous, l'obéissance n'était pas nécessaire pour
notre salut: mais ici, ils confondent la sanction de la loi qui
est la mort, avec les exigences de la loi qui ne sont autres que
l'obéissance. Ils ajoutent que si la vie de Jésus a la valeur
d'une expiation, nous sommes par là même dispensés de

l'obligation d'obéir ; mais nous pourrions leur répondre très

pertinemment qu'eux aussi sont dispensés de souffrir parce
que Jésus a souffert. En un mot, si Christ n'a pas obéi à la loi
à notre place, nous ne voyons pas pourquoi il ne serait pas
directement descendu du ciel pour souffrir le supplice de la

croix, en s'épargnant trente années d'humiliations et de
douleurs.

C'est dans le but de saper la doctrine de la valeur expiatoire
de la vie de Christ que les Frères ont ressuscité la vieille
hérésie monophysite de l'humanité céleste de Jésus-Christ. Ils
en parlent comme de l'homme céleste, expression qui n'est
aucunement biblique, et soutiennent que c'est « une grossière
erreur de supposer que l'incarnation implique la condition du

premier homme, déchu ou innocent, » proposition qui signifie
tout uniment que Christ n'a réellement point possédé une
vraie nature humaine '. Dans ce cas il n'aurait participé ni à la
chair ni au sang de ses frères. Ils nient que son corps ait été

mortel, et, dans cette vue, ils ont modifié plusieurs hymnes qui

1 M. C.-H. Makintosh est le principal auteur de cette hérésie. Il a obligé
son maître, M. Darby, à lui dire qu'il allait trop loin et qu'il devait
rétracter des vues fausses ; mais il n'en continue pas moins a publier l'an-



266 LA SOCIÉTÉ DES FRÈRES DE PLYMOUTH

en parlaient comme d'un corps mortel ; mais ils conviennent
pourtant qu'il prit un corps capable de mourir et qui a réellement

passé par la mort. M. Darby insinue que puisque nous

croyons que le corps de Christ était mortel, nous ne croyons
pas à la parfaite sainteté de son humanité On sent bien que
cette négation de la nature humaine de Christ et de son obéissance

à la loi pour nous tous n'a d'autre motif que le dessein
arrêté de rejeter la justice imputée.

Les Frères ont récemment forgé une autre nouveauté,
savoir : que les souffrances de Christ pendant sa vie n'ont pas
plus de valeur expiatoire que sa vie d'obéissance. L'enseignement

des réformateurs sur ce point a été, pour nous servir des

paroles de Krummacher, « que Christ est notre substitut depuis
le berceau jusqu'à la tombe, » que toutes ses souffrances ont
été subies pour d'autres, que toutes ont eu un caractère expiatoire,

que toutes étaient nécessaires pour accomplir notre
rédemption. Mais les darbystes enseignent maintenant que ces

souffrances, qui avaient pour cause l'amour de la justice, la

sympathie la plus tendre et la prévision de l'heure suprême de

Gethsémané, n'ont point la portée que nous leur attribuons.
Selon eux, Christ n'a rien souffert de la part de Dieu jusqu'au
moment de sa crucifixion. Mais quoi! Dieu aurait-il donc
abandonné le monde à lui-même pendant la vie de son Fils Ses

souffrances n'ont-elles pas été préordonnées et voulues? N'est-
il pas écrit qu'il était convenable que « celui par qui et pour
qui sont toutes choses, consacrât par les souffrances l'auteur
de notre salut et que le Christ apprit l'obéissance par les
choses qu'il a souffertes? » Or, aucun de ces textes ne se

rapporte exclusivement aux souffrances de la croix. On allègue

que si Christ a souffert de la part de Dieu avant son supplice,
il a dû se trouver vis-à-vis de Dieu dans le rapport actuel d'un
pécheur, c'est-à-dire sous la malédiction et qu'en
conséquence, il n'a pu être notre vrai substitut sur la croix. Mais ni
dans sa vie, ni dans sa mort, il ne s'est trouvé avec Dieu dans

cien ouvrage, sans en modifier les expressions condamnées, sauf cependant

à coller au volume sur une feuille de papier un petit nombre de

restrictions.



LA SOCIÉTÉ DES FRÈRES DE PLYMOUTH 267

un rapport ainsi entendu, car il a toujours été l'objet de

l'amour du Père, et s'il n'en avait pas été ainsi, il n'aurait dans

sa crucifixion offert aucun sacrifice.
M. Darby a imaginé aussi le dogme des trois catégories de

souffrances de Jésus sur la croix. On nous dit, par exemple,
que trois des heures de son supplice n'ont aucun caractère
expiatoire, tandis qu'il en est autrement de celles qui sont
comprises entre la sixième et la neuvième heure. C'est alors
« qu'il fut sous le poids de la colère divine, mais cette colère
il l'avait subie tout entière avant de quitter ce monde d'où il
sortit avec une tranquillité parfaite, son œuvre étant si
parfaitement accomplie, que la mort ne fut rien pour lui. » M. Dor-
man pense que l'on veut enseigner par là que l'expiation n'a
point eu lieu par la mort, puisque « la mort n'est rien, » mais

par les trois heures expiatoires dont nous avons parlé. Un des

Frères nous dit aujourd'hui : « Ce n'est pas l'acte simple
quoique précieux de la mort de Christ, qui constitue proprement

l'expiation, » comme si les plymouthistes voulaient
séparer cette mort de l'expiation elle-même, contrairement aux
écrits sacrés qui nous enseignent qu'elle a eu lieu par l'effusion
du sang1. Il y a deux cents ans, un puritain parlant des anti-
nomiens de son temps disait : « Un Christ crucifié est à leurs
yeux une chose mesquine et charnelle. » La dernière phase
du darbysme nous prouve cette singulière périodicité de
l'hérésie antinomienne. « Un pas de plus, dit M. Harris, et l'expiation

pourrait bien être reléguée dans le sentiment intime du

1 L'auteur d'une brochure intitulée Citations et remarques, etc., nous dit
que « la théorie de l'expiation contenue dans le traité qui se rapporte k
une troisième catégorie de souffrances de Christ dites «non expiatoires,»
est la suivante : L'expiation a été exclusivement opérée par l'acte de

« boire la coupe, » c'est-à-dire lorsque Christ fut « abandonné de Dieu. »

C'est à ce moment seulement qu'il se trouve être le vrai substitut des

pécheurs. Sa mort a été une affaire subséquente. M. Dorman dit avec
raison que cette tentative d'assigner aux diverses périodes des souf-

rances de Christ sur la croix l'accomplissement de buts divers dans le

conseil de Dieu, constitue un abandon complet du témoignage de l'Ecriture,

et une sorte de dissection d'un acte que les apôtres nous présentent
comme parfaitement un.



268 LA SOCIÉTÉ DES FRÈRES DE PLYMOUTH

Christ au lieu de reposer sur la mort de la croix. >¦> Sans doute

que tout chrétien repoussera avec horreur des enseignements
aussi profanes que contraires à l'Ecriture.

Un autre point à signaler dans leur doctrine, c'est la justification

dans le Christ ressuscité, idée qui repose sur une fausse

interprétation du passage « livré pour nos offenses et ressuscité

à cause de notre justification. » On trouve cette doctrine
enseignée dans un traité de M. Stanley. L'auteur parle de la
mort de Christ comme expiatoire et de sa résurrection comme
justifiante; mais ce passage enseigne expressément que sa

mort résulte de ce qu'il a pris sur lui nos péchés ; et sa
résurrection de l'accomplissement de la propitiation qui nous

procure le pardon et la paix. Sa résurrection fut la preuve
éclatante qu'il avait subi toute la peine que nous avions méritée.
Selon M. Stanley, nous sommes dans une condition de justice
actuelle et rendus actuellement justes en Christ ressuscité.
Mais Paul nous dit que nous sommes justifiés quoique
méchants (Rom. IV), que nous sommes justifiés par le sang de

Christ ; et M. Stanley, que « rien ne peut nous justifier sinon la
résurrection de Jésus. » L'Ecriture attribue uniquement notre
justification à l'œuvre expiatoire de Jésus-Christ sur la terre
et non pas à notre union avec lui dans sa résurrection. M.

Makintosh enseigne que Christ a pris par sa résurrection une vie
nouvelle et que le péché attaché à la vie qu'il a sacrifiée

comme notre justice, s'attache à la vie glorifiée qu'il possède
actuellement. Mais nous, nous disons : Christ a ressaisi la
même vie qu'il a sacrifiée; la même vie, quoique dans de

nouvelles circonstances, comme il nous le déclare lui-même : « Je

laisse ma vie pour la reprendre; s> et si la justice ne se rattache

pas à la vie qu'il a sacrifiée sur la croix, il ne saurait y avoir
d'expiation.

Des vues fausses sur la croix ont pour conséquences des

vues fausses sur la condition de celui qui est justifié. M. Stanley

dit : «Mon vieil homme peut n'être pas justifié; mon
nouvel homme en Christ ne saurait être condamné ; c'est dans

ce principe béni de la résurrection que je suis justifié et que
je possède une vie justifiée. » Mais l'Ecriture ne parle nulle



LA SOCIÉTÉ DES FRÈRES DE PLYMOUTH 269

part de la justification du vieil homme, ni de celle du nouvel
homme; elle ne parle pas davantage d'une vie justifiée, mais
elle parle de personnes justifiées, de croyants justifiés, même

pendant que le péché est encore en eux. Nulle part Dieu ne

dit, avec le langage mystique des Frères, que Dieu ne connaît
le chrétien qu'en tant que celui-ci se trouve dans le nouvel
homme, car Dieu certainement souffletait Paul en tant qu'il
était dans le vieil homme ; et d'ailleurs ses répréhensions, ses

avertissements, ses châtiments prouvent qu'il trouve encore
chez le croyant la présence du vieil homme1. Si leur théorie
était vraie pourquoi nous serait-il commandé de mortifier ce

qui a cessé d'exister. Il ne sert de rien de citer un passage
comme celui-ci : « Vous avez rejeté le vieil homme avec ses

œuvres et revêtu le nouvel homme, » à moins que l'on
n'affirme que par là les saints sont entièrement dépouillés du

péché. Les Frères pensent que le vieil homme n'est ni changé
ni changeable, bien que l'apôtre dise : « Si quelqu'un est en

Christ, il est une nouvelle créature, etc. » En pratique, ils nient
l'œuvre sanctifiante du Saint-Esprit, puisque, selon eux, le

vieil homme ne peut s'améliorer et que le nouvel homme ne

peut pécher. Ils nous parlent aussi sur un ton mystique de

1 Les Frères agissent en vertu de l'idée qu'ils sont exempts de péché,

car ils refusent de les contesser. Un Frère nous dit : « J'en ai entendu des

centaines prier un grand nombre de fois, et je ne me souviens pas de les

avoir jamais entendus confesser leurs péchés. Ils rejettent l'usage de
l'oraison dominicale parce qu'ils n'ont pas à demander pardon de péchés

qui ont été pardonnes il y a dix-huit cents ans. Mais ils confondent sans
raison le pardon et l'expiation, qui n'est pas le pardon, mais qui en est le
fondement. Nous avons entendu parler d'une vieille dame qui ne voulait
ni lire sa Bible, ni prier du tout, sous le prétexte que le Seigneur avait
tout fait pour elle. — Les Frères n'ont pas de place dans leur système

pour la doctrine de la repentance- Les paroles de M. Duncan sur ce sujet
sont assez significatives. « Les Frères n'aiment pas Rom. VU. Si un croyant
ne pèche pas, tant mieux ; mais s'il pèche et ne s'en soucie pas. est-ce bien
Quand Noé s'enivra et que David commit adultère, n'eurent-ils plus à s'en

inquiéter? Je ne sais ce qu'ils font de la repentance. Vous n'avez pas à

vous repentir avant de croire, c'est do croire qu'il s'agit tout d'abord ;

vous n'avez pas a vous repentir après avoir cru, car ce serait un manque
de foi. >•



270 LA SOCIÉTÉ DES FRÈRES DE PLYMOUTH

leur vie qui n'est pas ici-bas, mais qui est là-haut avec Christ.
Sans doute que nous sommes assis dans les cieux en
espérance avec Christ qui nous y représente ; mais est-ce une
raison pour oublier que nous avons une existence personnelle
sur la terre distincte de ce rapport représentatif? Nous avons
connu un Frère qui poussait si loin l'idée de l'unité de Christ
et du croyant, qu'il prétendait ne pouvoir se casser la jambe
parce qu'il avait été prédit de Christ « qu'aucun de ses os ne
serait brisé. » Un autre parlait avec une telle onction de son
unité avec Christ, qu'on lui demanda : Mais qui donc est le

berger et qui la brebis? Un pareil mysticisme qui ne se maintient

que par la suppression des épîtres aux Romains et aux
Galates est des plus dangereux et ne saurait manquer d'ouvrir
la porte à d'autres idées non moins étranges.

Après avoir nié la valeur expiatoire de la vie de Christ, il
n'est que logique de nier que les croyants soient obligés
envers la loi. Ce n'est plus la loi qui devient leur régulateur,
c'est la vie ressuscitée de Christ, et comme le dit M. Darby :

« Le Seigneur Jésus nous place non sous la loi, mais dans la

résurrection et avec lui ressuscité. » Ils prétendent suivre
maintenant la loi nouvelle et plus élevée de l'amour ; mais ils
semblent oublier que l'amour a toujours pour objet
l'accomplissement de la loi dont il est le parfait résumé. Paul enseigne

que l'amour est le principe de notre obéissance à la loi. Celle-
ci me dit ce que j'ai à faire et l'amour me presse de le faire.
Les Frères confondent le mobile avec la règle. On a beau dire

que les dix commandements sont une règle très imparfaite

pour les chrétiens; toujours est-il que Jésus ne nous a jamais
ordonné un plus grand amour que celui que prescrit la loi,
bien qu'il ait multiplié pour nous les modes de sa manifestation.

Le passage : « Vous n'êtes plus sous la loi mais sous la

grâce, » n'est point contraire à la loi comme règle de conduite

pour les croyants, attendu que l'apôtre veut dire qu'ils ne sont

plus sous la sentence de condamnation que prononce la loi.

L'interprétation des Frères est ici un non sens, car la grâce
n'est pas une règle, mais ce qui nous rend capables d'obéir à la

règle. M. Darby soutient que la loi ayant été faite pour les



LA SOCIÉTÉ DES FRÈRES DE PLYMOUTH 271

juifs et non pour les païens, ne regarde pas les chrétiens
sortis du paganisme. Mais alors, pourquoi saint Paul (Bom. XIII,
8, 9) les exhorte-t-il à accomplir les commandements de la
loi? Les gentils ne sont-ils pas eux aussi «la semence d'Abraham?

» Les Frères n'ont jamais expliqué d'une manière
satisfaisante les passages qui nous montrent Christ venant non

pour abolir la loi, mais pour l'accomplir, passages qui nous
représentent l'Evangile comme une consécration de la loi. Ils
prétendent que Christ l'ayant accomplie, notre union avec lui
nous dispense de l'accomplir à notre tour. Nous répondons
que si nous n'avons pas à l'accomplir en vue de notre justification

l'obéissance de Christ à cette même loi ne dispense

personne de s'y soumettre, pas plus que ses souffrances et sa

mort ne nous exemptent de nos souffrances et de notre mort
personnelles.

Il est facile de voir que l'idée darbyste de l'unité avec Christ
ressuscité a produit son effet logique, savoir : non-seulement
la dispense de l'observation de la loi, mais comme nous l'avons

vu, l'exemption du péché lui-même, d'où résulte le dogme

orgueilleux d'une perfection exempte de tout péché. Cependant

l'apôtre Jacques, en parlant à des croyants, leur dit que

par la loi même ils sont convaincus d'en être les transgres-
seurs ; et Paul se représente comme « n'étant pas sans loi

par rapport à Dieu, mais sous la loi de Christ, » au moment
même où il déclare qu'il n'est pas « sous la loi, mais sous la

grâce. » Il résulterait de là que, pour les Frères de Plymouth,
les apôtres ne seraient que des légalistes au premier chef.

Nous ne voulons pas discuter ici les théories des Frères sur
les dispensations de Dieu, bien que ces théories aient eu une
influence marquée sur leur idée de l'église et toute leur
constitution ecclésiastique. Nous ne toucherons qu'un ou deux

points relatifs à l'église elle-même. Ils soutiennent qu'eue n'a
point existé avant la Pentecôte et en excluent les saints de

l'ancienne alliance. Us définissent l'église : « l'unité actuelle et
vivante des chrétiens avec Christ et des chrétiens les uns avec
les autres, de ceux qui, depuis la résurrection de Christ, sont
formés à cette unité par le Saint-Esprit descendu du ciel. »



272 b LA SOCIÉTÉ DES FRÈRES DE PLYMOUTH

IV

Après ce compte rendu des doctrines des Frères de

Plymouth, il nous semble nécessaire de présenter quelques

remarques générales sur le caractère du système et d'en fixer
la tendance inévitable. A première vue, on s'étonne qu'il ait

eu tant de prise à une époque aussi éclairée. Mais il faut se

souvenir qu'il prit naissance dans un moment où se manifestait

chez les chrétiens un profond désir de vie spirituelle, un
besoin senti de s'affranchir des entraves du cléricalisme.

En Angleterre on se trouvait si dégoûté d'un corps sans

âme, qu'on aurait volontiers mis à sa place une âme sans

corps. De plus, les Frères furent assez heureux pour réunir
les meilleurs éléments de toutes nos églises, car ceux qui
jusqu'ici ont soutenu la réputation de la secte par leur savoir,
leur éloquence et leur piété, furent instruits et convertis dans

nos églises. Il n'y a pas un seul homme eminent que le
plymouthisme puisse citer comme formé au sein du système. On

doit rappeler aussi que la force des Frères repose tout entière

sur leurs principes négatifs. Il était difficile de les attaquer
dans une position qui était à la fois nouvelle et plausible ;

il était en même temps difficile de défendre les systèmes en

cours contre une stratégie dont le but était de prouver que le
mal existant avait pour première cause les institutions elles-
mêmes. Décidés à désorganiser et à détruire, les Frères ne
cessaient de répéter que les églises avaient tort en toutes choses,

tort dans leur formation, tort dans le ministère d'un seul,
tort dans leurs divisions, tort enfin dans la doctrine et la

discipline. Mais lorsqu'il fut pour eux question de reconstruire,
la force leur fit défaut à leur tour. Ils commencèrent leur
carrière avec un assortiment de doctrines tirées pour la plu-



LA SOCIÉTÉ DES FRÈRES DE PLYMOUTH 273

part des vieux ouvrages des sectaires de l'époque de Cromwell,

ajoutées à quelques lubies plus modernes empruntées
aux irwingistes, aux walkerites et même au docteur Newman

'. Loin de se dégager de ces opinions erronées, ils ont
entassé hérésies sur hérésies et se sont de plus en plus écartés

de la théologie de la réforme2. Le côté ecclésiastique de

leur système se rapproche maintenant du romanisme et le
côté doctrinal du rationalisme. Bien qu'il n'y ait rien de plus
hostile en apparence que le plymouthisme et le romanisme,
leur tendance offre cependant une frappante analogie. Le

langage des deux systèmes se ressemble autant que leurs
prétentions exclusives. Si le docteur Manning dit qu'il n'y a

« qu'une Eglise de Dieu sur la terre, » M. Darby nous parle
« d'une seule assemblée de Dieu sur la terre ; » il s'arroge le
droit d'excommunier de l'église, c'est-à-dire de celle qu'il
représente, tous ceux qui ne font point partie de son étroite
communauté. Tous deux considèrent l'unité de l'organisation
extérieure comme essentielle à l'idée de la vraie église. Si le

1 C'est le docteur Newman qui a fourni a M. Stanly les expressions qui
entrent dans le titre de son traité sur la Justification en Christ ressuscité.

Un jésuite, Pierre Lambert, a donné l'idée du ravissement mystique des

saints. C'est aux monophysites que M. Makintosh a emprunté sa théorie
de l'humanité céleste; Walker a suggéré l'idée de l'assemblée de Dieu
réunie autour de la personne de Christ sur la base de Math. XVIII, 20,

et Irving a imaginé l'idée étrange que c'est un péché de demander le

Saint-Esprit. L'ouvrage d'Edwards, intitulé Gangrène, nous présente une
liste d'hérésies de l'époque de Cromwell, qui rappellent celles des frères
de Plymouth, telles que : la loi n'est pas une règle pour les croyants ;

tous les saints ont droit au ministère; la doctrine de la rppentance est
funeste aux âmes; les croyants n'ont pas à demander pardon de leurs
péchés ; la sanctification est imputée et n'est pas progressive ; les croyants
n'ont rien à faire pour se préserver eux-mêmes du péché, Dieu prendra
soin d'eux; ils ne doivent pas se joindre aux prières quand des méchants
sont présents, etc. Ainsi le plymouthisme, avec toutes ses prétentions a
des vérités d'un genre élevé au-dessus des systèmes, n'est en définitive
qu'un mélange d'erreurs surannées et mises au rebut.

* M. Spurgeon dit : « Quelque amour et quelque respect que j'aie pour
plusieurs membres de cette secte, je ne puis pourtant m'empêcher de dire :

Dieu seul sait ce qu'ils enseigneront demain, car ils semblent abandonnés
à l'orgueil d'une imagination fertile à produire des erreurs sans" nombre. >

THÉOL. ET PHIL. 1876. 18



274 LA SOCIÉTÉ DES FRÈRES DE PLYMOUTH

romanisme exalte l'eucharistie, les Frères mettent la sainte
cène au-dessus de la prédication. Nous sommes tout à fait
d'accord avec M. Groves quand il fait observer que le

darbysme n'est qu'une autre forme du mouvement ritualiste de

la haute église, moins grossier sans doute, mais non moins
réel. Le plymouthisme, comme la haute église, a fourni des

recrues au catholicisme. La marquise de *", aujourd'hui
ardente catholique, était jadis une sœur de Plymouth ; une
autre dame, sortie du milieu des Frères, a fondé un couvent
qu'elle a doté de toute sa fortune et nous pourrions citer
encore d'autres cas remarquables de conversion.

Il est à peine besoin de dire que le plymouthisme a complètement

échoué dans ses efforts pour fonder une église pure
ou mettre fin aux fractionnements. Les Frères ont abandonné
toutes les églises pour réaliser l'unité d'un corps ; mais ils se

sont divisés eux-mêmes, assemblée contre assemblée, frère
contre frère, pour former des partis dont chacun prétend
représenter l'unité. Ils n'ont pas su voir que leur esprit
séparatiste contenait le germe de leurs futures divisions. C'est à

peine si une secte de cette sorte a pu tenir, il y a deux siècles,
cinquante années de suite. Les causes qui ont ruiné les

congrégations des Sandeman, des Haldane, des Walker et des

Kelly, ne manqueront pas non plus d'exercer leur effet
destructeur sur le plymouthisme.

Jamais système religieux ne s'est trouvé plus décevant que
celui-là pour le gros de ses disciples, soit sous le rapport
moral, soit au point de vue spirituel. Ceux qui ont été attirés
dans leurs assemblées par « l'escalier dérobé » ont été dans

bien des cas fort heureux d'en être sortis pour publier
ensuite le triste récit de leur captivité. L'un d'eux nous dit:
« Séduit par l'apparence de leur profonde piété, je me suis
rendu au milieu d'eux, et bien que je n'y sois demeuré qu'un
peu plus de six mois, j'en ai eu assez. Jamais je n'ai vu chez
des chrétiens une intolérance et un bigotisme pareils, un déni

plus prononcé du droit d'exercer son jugement, une oppression
plus complète. » Le plymouthisme exerce sur ses disciples un
despotisme spirituel intolérable et réduit les âmes simples et



LA SOCIÉTÉ DES FRÈRES DE PLYMOUTH 275

timides sous le joug de toutes les lubies, de toutes les pointil-
leries des conducteurs. Si quelqu'un essaie de résister à

l'oppression, sa tentative est bientôt réprimée. Le système semble
être tout amour et spiritualité, mais on ne saurait concevoir ce

qu'il recèle d'amertume, de satire et de mépris. Si nous
voulions accumuler les témoignages que les Frères se rendent
mutuellement, nous aurions un triste commentaire à présenter

sur cette charité « qui ne pense point le mal. » Bien
d'étonnant que leurs meilleurs esprits, tels queTrégelles, Newton
et Hall aient abandonné le système, fatigués qu'ils étaient des

querelles de partis. Le révérend Trench, membre du clergé
irlandais, nous parle de onze de ses confrères qui avaient
abandonné l'église d'Angleterre. « C'étaient, dit-il, des hommes
de piété et de talent, qui tous passèrent au darbysme ; cependant

six d'entre eux le quittèrent pour l'irwingisme. Trois ont
persévéré dans le darbysme et deux sont revenus à l'église,
mais paralysés à jamais dans leur action. Un autre, ne
sachant comment revenir à l'église d'Angleterre, n'appartient
aujourd'hui à aucune église, mais il a soin d'avertir les autres
de demeurer où ils sont. » C'est un fait singulier qu'un homme
une fois placé sous l'influence des Frères, alors même qu'il
réussit à leur échapper, ne retrouve plus son utilité première.
Nous en trouvons la confirmation dans la vie du missionnaire
baptiste Judson par le docteur Bonnar. « Ils ont jeté le grapin
sur le pauvre Major et l'ont entièrement annulé quant à son
utilité dans ce monde. Dois-je vous exprimer franchement
mon opinion sur ce sujet, au risque de me faire taxer de bigo-
tisme Quand l'ennemi des âmes trouve un chrétien assez
sevré de l'amour du monde pour échapper aux tentations
grossières qu'il peut offrir, il endosse le vêtement de brebis
du plymouthisme, et en désespoir de cause il jette son veto
sur l'activité de cet homme au grand détriment de milliers de

personnes auxquelles il aurait pu être utile. »

Mais peut-être que l'aspect le plus défavorable sous lequel se

montrent les Frères, c'est leur refus d'établir des missions
indépendantes en pays étrangers. Loin de s'adresser aux masses
païennes, ils construisent sur le fondement d'autrui et se



276 LA SOCIÉTÉ DES FRÈRES DE PLYMOUTH

recrutent aux dépens des troupeaux recueillis à grand'peine
dans la bergerie. Leur conduite devient doublement inexcusable,

lorsque nous les entendons alléguer hardiment qu'ils ne

sont, comme corps, nullement responsables envers les
incrédules. Ils n'ont jamais songé, dit M. Denett, à envoyer un
missionnaire parmi les païens et l'auteur de l'Exclusivisme
dévoilé nous dit : « On n'a jamais vu un exclusiviste pur
traverser un isthme ou un détroit pour annoncer l'Evangile
où le nom de Christ n'avait jamais été prononcé ; en revanche,
ils courent les mers et les terres pour faire des prosélytes. »

Aux premiers jours du système, M. Groves se rendit à

Bagdad, mais M. Darby ne songea jamais à évangéliser les

païens ; et si la cause des missions avait été remise à son zèle,

l'église chrétienne n'aurait pas certes à se réjouir des

conquêtes de l'évangile aux Indes, en Chine, à Madagascar ou
dans l'océan Pacifique. Leurs théories prophétiques paralysent

tout effort missionnaire. « Us ne croient pas aux promesses

que Dieu a faites à son peuple ; ils ne croient pas à

une organisation de l'église; aussi, ceux qui tombent sous

leur influence sont-ils comme des brebis qui n'ont point de

berger. » Et partout où sur le continent, en France, en Italie
ou en Espagne, une forte secousse a été imprimée aux masses

catholiques par les travaux des Vaudois ou des sociétés
évangéliques, les Frères de Plymouth, flairant de loin leur proie
et l'œil sur chaque réveil, s'en vont semant la discorde parmi
ces nouveaux convertis, déclarant impures toutes les communions,

de sorte que grâce à leur ministère essentiellement
papiste, ils ont bien souvent rejeté les nouveaux convertis au
sein du catholicisme ou les ont fait entrer dans les serres
chaudes de leur communauté. Ce sont eux qui publient en
Italie les plus insolents manifestes contre les autres corps et

proclament qu'eux-mêmes sont aussi éloignés du protestantisme

que de la communion romaine. Malgré cela, ils se

voient soutenus dans cette guerre impie par l'argent de chrétiens

anglais que captivent leurs prétendues voies spirituelles
et leur zèle contre l'erreur. Leur intolérance mériterait
certes de ne pas rencontrer une semblable sympathie.



LA SOCIÉTÉ DES FRÈRES DE PLYMOUTH 277

L'histoire ecclésiastique ne nous permet pas cependant de

croire à un long règne du plymouthisme, d'un système qui
s'appuie non sur l'amour de la religion mais uniquement sur
l'aversion et l'opposition à d'autres églises. En général toute
aberration religieuse disparaît dans le siècle qui l'a vue naître.
Elle finit par produire quelque hérésie éclatante qui ramène

sur la bonne voie et rappelle à ceux qui l'oublient qu'un
christianisme sans ordre et sans autorité n'est que le rêve
d'un enthousiaste. Ce que nous avons à faire, c'est de faire
notre profit du mal accompli. De même que les épidémies
atteignent surtout les constitutions affaiblies, de même aussi
les succès du plymouthisme sont dus à la faiblesse des églises.
Elles ne résisteront efficacement à l'erreur qu'à proportion de

la réalité de leur vie religieuse. C'est bien plus au sein de

l'église établie qu'aux dépens des dissidents qu'il a surtout
opéré ses conquêtes. Ce fait peut être attribué aux tendances

ecclésiastiques très marquées, aux usages stéréotypés et aux
formalités religieuses si froides de l'épiscopat. Si le christianisme

anglais en général avait eu quelque chose de plus
théologique, il aurait mieux résisté à l'invasion du plymouthisme.
Les études se portent trop exclusivement sur l'exégèse
biblique ; on semble redouter une exposition scientifique de la
vérité par une crainte excessive d'offenser la piété ou d'étouffer

le sentiment religieux. Mais la théologie systématique
est tout simplement l'exposé des faits et des principes qui
sont à la base de la religion, de leurs relations mutuelles,
et du but auquel ils tendent. Une piété qui perdrait à se voir
mise à l'épreuve' de vérités logiquement ordonnées serait
une piété ou maladive ou manquée, car c'est de la conception
intelligente de la vérité que l'activité du sentiment tire toute
son énergie. Nous sommes fiers des monuments exégétiques
élevés par la piété des théologiens anglais, ils ont cependant

encore à acquérir les richesses et l'esprit rigoureux de

l'enseignement théologique. C'est là ce qu'une saine exégèse leur
permettra de faire, s'ils consentent à y appliquer leurs hautes
facultés. Ils pourront alors jeter dans le débat la vérité
présentée sous de nouveaux aspects, la soutenir par de nouveaux



278 LA SOCIÉTÉ DES FRÈRES DE PLYMOUTH

arguments et l'approprier à une opposition nouvelle dans sa

forme. Us feront subir à la religion du pays une sorte de

transformation et lui donneront cette sobriété et cette

vigueur propres à mettre notre peuple à l'abri des excès du

fanatisme.

ERRATA

Page 268, lignes 24 et 25, au lieu de : et que le péché attaché à la vie

qu'il a sacrifiée comme notre justice, s'attache à la vie glorifiée.... lisez:
et que le péché s'attache à la vie qu'il a sacrifiée, comme notre justice
s'attache à la vie glorifiée.

Même page, ligne 31, au lieu de : Mon vieil homme peut n'être pas
justifié, lisez : Mon vieil homme ne peut être justifié.


	La société des frères de plymouth

