
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 9 (1876)

Artikel: De l'origine des espèces

Autor: Hartsen, F.-A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379200

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379200
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DE L'ORIGINE DES ESPECES

F.-A. HARTSEN

Nous avons signalé ailleurs1, à l'occasion du matérialisme, les

inconvénients que font naître les distinctions défectueuses. Nous

pouvons dire la même chose à l'occasion de la doctrine de la

commune origine des espèces.

Si, à bien des personnes, cette doctrine paraît dangereuse

pour la croyance à l'immortalité, c'est qu'il y a ici encore
confusion entre le point de départ et celui d'arrivée, entre les

prémisses et la conclusion.
Parmi les champions de la théorie de la commune origine des

espèces, il en est qui se basent sur cette théorie pour nier
Dieu et l'immortalité. En agissant ainsi, ils tirent une fausse

conclusion. Et leurs adversaires, qui prétendent exploiter cet
abus pour combattre la doclrine elle-même, ont également tort.

Il faut bien se garder de confondre la théorie de la commune
origine des espèces, telle qu'elle doit être, la théorie scientifique
et vraie, avec les idées particulières que s'en font certains
philosophes, tels que Lamark, Darwin, HjECKel et autres.

En effet, bien des arguments qui valent contre les systèmes
de ces savants laissent tout à fait intacte la doctrine de la
commune origine des espèces, et lors même que tous ces systèmes
seraient réfutés, il ne s'en suivrait nullement que la théorie
fût fausse. Celle-ci se borne à affirmer que, dans certains cas,
deux espèces peuvent être descendues d'un même chef de race.

La plupart des arguments qu'on a opposés à cette affirmation
se réduisent à ce principe que « la transformation s'est accomplie

d'une marnière imperceptible, que de nos jours jamais des

' Le matérialisme et l'immortalité, dans la Critique philosophique-



de l'origine des espèces 231

espèces ne se transforment en d'autres espèces, et que jamais
non plus de nouvelles espèces ne se forment, qu'en fin de

compte, tous les organismes sont issus d'un original unique
et que toute cette manière de voir est incompatible avec la

croyance en Dieu et en l'immortalité.
Des arguments de ce genre, quand même ils seraient vrais, ne

sauraient renverser la théorie de la descendance commune des

espèces. Bien plus, la plupart ne peuvent même tenir contre le
plus simple raisonnement. L'hypothèse de l'origine commune
triomphe de tout ce que peuvent lui opposer les déductions
même les plus rigoureuses empruntées au principe des

transformations imperceptibles.
Nous examinerons brièvement quelques-uns des arguments

en question.
On a dit : « De nos jours on ne voit jamais une espèce se

transformer en une autre, ni des organismes nouveaux se

former; donc, la théorie de la commune origine est fausse. »

Cette objection ne frappe pas la doctrine de la commune
origine comme telle puisque celle-ci suppose seulement que
ces faits ont eu lieu dans un temps antérieur, et non qu'ils
pourraient encore arriver de nos jours; or que de choses

n'y a-t-il pas qui arrivaient autrefois et qui n'arrivent plus
maintenant! D'ailleurs, nous pensons que toute l'argumentation

repose sur l'arbitraire. Les mots ne font rien à la chose.

Tout au plus la doctrine de l'origine commune supposerait-elle
qu'il y a eu autant de transformations principales que d'espèces
distinctes actuellement existantes. Si cette thèse pouvait être

prouvée, mais alors seulement, les adversaires auraient gagné
leur cause. Sans doute, ceux qui emploient l'argument cité

plus haut ne nient point la possibilité de telles transformations;

seulement, dès qu'ils envoient une, comme par exemple
celle que subissent les pigeons ils nient qu'une nouvelle

espèce ait été formée. Réfutation commode, nous l'avouons.
Il est évident que l'on fait la guerre aux mots et non à la

chose même.
Pour ce qui est de la formation d'organismes nouveaux, de

la soi-disant generatio spontanea, je veux bien admettre qu'on



232 F.-A. HARTSEN

ne l'a jamais constatée, et que jamais un organisme, dans le

sens rigoureux du mot, n'a pris naissance sans l'existence d'un

organisme antérieur. Mais qu'importe au fond? Est-elle donc
si grande la différence entre une naissance ex ovo et une
génération spontanée et ne pourrait-on pas qualifier la création
d'un organisme du nom degeneration spontanée? On peut, en

effet, sans extravagance, appeler toute naissance une espèce

particulière de génération spontanée. Car ce qu'il y a d'essentiel,
dans la formation d'un organisme, c'est l'origine de l'être, et

non le milieu dans lequel il se développe. Or la génération
spontanée est simplement la formation d'un organisme en

dehors d'un jaune d'œuf, etc. Or, le jaune d'œuf n'estautre chose

qu'un liquide contenant des matières chimiques d'une composition

et d'une température déterminées et renfermé clans une
enveloppe calcaire. Qu'on se figure un semblable liquide sans
enveloppe et contenant un germe et nous aurons une véritable
génération spontanée.

En revanche, les œufs des plus petits organismes que nous
puissions apercevoir sont tellement simples, qu'on peut à peine
les distinguer d'une molécule du blanc d'œuf; car les plus
petits organismes que nous discernons ne sont autre chose

que des granules de protoplasme. Mais qu'est-ce qu'un granule
de protoplasme? C'est un genre particulier de particule d'une
matière albumineuse. Or une particule de matière albumi-
neuse est un composé de carbone, d'hydrate de phosphore, de

soufre, etc. Et pourquoi serait-il impossible que de telles particules

de matière albumineuse se réunissent (sous l'influence de

certaines conditions atmosphériques ou telluriques, c'est-à-dire

physiques), tout comme le. chlore et l'hydrogène se réunissent
à la lumière du soleil pour former l'acide muriatique? Or,
personne ne sait ce qu'est le carbone, l'hydrogène, etc. U se peut
que l'une ou l'autre de ces substances, par exemple l'atome
carbonique, soit composée de particules (que nous nommerons
monades) susceptibles d'arriver à l'état conscient', lorsque l'a-

' Nous avons posé, dans nos Principes de psychologie, l'hypothèse qu'en
fin de compte tous les atomes matériels proviennent d'atomes animaux
à l'état inconscient.



de l'origine des espèces 233

tome dont elles font partie vient à se lier intimement avec un
autre atome, de telle sorte qu'il en résulte de l'albumine. La
marche que suit la génération spontanée serait donc celle-ci :

une monade capable de devenir le centre d'un organisme
attire à elle les éléments qui sont nécessaires pour la formation

d'un atome de matière, par exemple d'un atome de
carbone '. Cet atome attirera à lui d'autres atomes ou des
combinaisons d'atomes nécessaires à la formation du protoplasme.
Voilà donc notre monade devenue le centre d'une granule
protoplasmique. Or, de cette dernière à l'organisme le plus
élémentaire (par exemple le Bathylius Hœckelii) il n'y a qu'une
transition insensible. Si tout cela n'arrive plus de nos jours, la
raison en est probablement que les conditions extérieures
nécessaires n'existent plus, du moins pas en dehors des œufs;
mais il n'y a aucun motif de penser que ces conditions-là
n'existèrent pas un jour. Mais pourquoi, demanderons-nous,
ce fait ne se produit-il plus aujourd'hui Parce que nous ne le

voyons pas. Or qu'est-ce que cela prouve? est-ce que nous

voyons comment l'atome de chlore se joint à l'atome d'hydrogène

pour former par leur réunion l'acide muriatique? Et
cependant on ne peut nier le fait. Il ne faut pas oublier la
désespérante petitesse des monades et l'impuissance relative de nos
instruments. Le meilleur des microscopes n'est après tout qu'un
microscope

Nous ne commençons à voir l'organisme que lorsqu'il est assez

avancé pour être un organisme ; son origine nous échappe
entièrement. Tous les organismes que nous voyons apparaître
naissent de germes ; mais il y a des germes que nous ne voyons
pas naître; d'où proviennent-ils

Le principe : omne vivum ex ovo pourrait bien être vrai. Mais
s'en suit-il aussi que omne ovum ex vivo Pourquoi le nierions-
nous? Est-ce que nous nions le développement d'un œuf de

poule sans utérus? Et si non, pourquoi nierions-nous le
développement d'un germe de monade sans jaune d'œuf?

Admettons toutefois que de nos jours la génération spontanée
1 11 est très probable que ce que nous appelons éléments de la matière

(carbone, oxygène, etc.) est quelque chose de composé.



234 F.-A. HARTSEN

n'ait plus lieu. Ainsi que nous l'avons dit, la doctrine de la
descendance ne l'exige point. Elle exige seulement que cette

génération ait eu lieu autrefois. Et que de choses n'y a-t-il
pas qui, arrivées autrefois, arrivent encore de nos jours On

peut même s'imaginer la génération spontanée d'un organisme
d'ordre supérieur, tel que celui de l'homme, comme ayant eu
lieu jadis. En effet, qu'on se représente la surface de la terre
recouverte d'une couche de matière albumineuse semblable en

température, etc., au liquide que suintent les parois delà matrice
d'un animal supérieur. Qu'on se figure dans ce milieu une
monade capable de s'élever à l'état d'une âme d'un animal supérieur

(chose qui est peut-être possible à toute monade
lorsqu'elle est placée dans certaines conditions). Eh bien, cette
monade se développera dans le liquide, tout comme elle se

développe maintenant dans l'utérus1.
Une autre objection contre la doctrine de l'origine commune

des espèces est basée sur l'absence réelle ou supposée des

formes de transition. Nous y répondons en niant le fait. En
effet, ne voit-on pas tous les jours des animaux et des plantes qui
tiennent le milieu pour ainsi dire entre deux espèces, de sorte
qu'on est embarrassé de savoir où les classer. Mais on trouve les
formes de transition elles-mêmes, on trouve des degrés
intermédiaires. Est-ce quel'ichthyosaure, par exemple, n'est pas une
forme de transition? Mais, disent nos adversaires, on ne trouve
pas les formes de transition des formes transitoires! il reste des

lacunes. On voudrait réduire le monde organique entier à un fil
continu. Mais je demanderai à quoi bon ces formes de transition
des formes transitoires? Pourquoi un ichthyosaure n'aurait-il
pas pu, d'un seul coup, donner naissance à un plésiosaure? On

objecte que « natura non facit saltum. » Cela n'est pas non plus
nécessaire, car je ne demande pas qu'un ichthyosaure parfait
se transforme en un plésiosaure parfait, mais seulement que
l'œuf de l'ichthyosaure, en se développant, vienne à former un
plésiosaure. C'est que, dans l'œuf, toutes les différences sont
infiniment petites, etil suffit que l'œuf se développe dans diffé-

1 On trouve une pensée analogue dans les écrits de M. ï'echner: Zend-
Avesta et dans les Idées sur la doctrine de la descendance.



de l'origine des espèces 235

rentes directions pour que les organismes les plus divers en

sortent, de la même manière que toutes les figures mathématiques

peuvent provenir d'un point qui prend de l'accroissement.

Bref, toutes les formes de transition existent; mais elles
ont été écrasées à l'état de fœtus et par conséquent n'ont pas
été conservées.

Veut-on une preuve de la possibilité qu'un individu donne
naissance à deux individus qui diffèrent entre eux autant que
deux espèces que l'on compare entre eux deux frères issus
de mêmes parents. Déjà dans la forme de leurs corps nous

remarquons, malgré toutes les ressemblances, de grandes
différences, la couleur des cheveux, la stature, etc. On dira que
ces différences ne sont pas grandes. Mais, je le demande,
les différences entre les espèces sont-elles toujours plus
sensibles? Quelle différence, en effet, y a-t-il entre les différentes
espèces de vibrions? et quelle énorme différence n'y a-t-il pas
souvent entre deux frères quant à leur esprit, leurs dispositions,

leurs capacités, leurs caractères!
On répondra que « c'est là le résultat de l'éducation. » Mais

pour un observateur attentif, toutes ces choses se trouvent déjà
dans l'enfant, dans le nourrisson même. « Mais, continue-t-on,
ces différences sont moins importantes que celles qui séparent,
les espèces.» J'affirme qu'elles sont plus grandes, car une
différence spirituelle est per se plus grande qu'une différence
matérielle; sur les degrés supérieurs du développement toutes
les divergences sont plus importantes que sur les degrés
inférieurs. Bien plus, deux frères peuvent donner naissance à

deux peuples, et lorsqu'on voit ainsi des peuples (comme les

Français et les Allemands) se développer d'une manière si

différente qui pourrait nier alors que des peuples puissent
donner naissance à des races? et qui pourrait tirer une ligne
de démarcation bien tranchée entre les races et les espèces?

Une autre tâche s'impose maintenant à nous : celle de

prouver que la doctrine scientifique de l'origine commune des

espèces s'accorde parfaitement avec la croyance en Dieu et en

l'immortalité, prise même dans l'acception que lui donne le

christianisme.



236 F.-A. HARTSEN

Nous avons déjà vu que l'hypothèse d'une génération spontanée

et la formation d'une espèce par un individu n'exclut pas
la pensée d'une dispensation divine. Bien plus, cette hypothèse
supposerait même cette dispensation divine.

Et quant à l'immortalité, nous ferons remarquer d'abord que
la doctrine de la descendance ne la touche en rien. Qu'est-ce

que l'origine d'un être a à faire avec son avenir? Mais, dira-

t-on, peut-être, l'immortalité suppose l'indépendance de

l'âme. A notre avis, jamais la doctrine scientifique de la
commune origine des espèces ne suppose qu'il y ait des âmes

indépendantes.
En effet, chaque naissance d'une nouvelle forme d'organisme

ne s'explique, d'après nous, que si l'on admet la conjonction
d'un nouvel élément. Si dans la génération il n'y avait en jeu
que l'hérédité, il est évident qu'il ne pourrait être question de

la naissance de nouvelles formes. Même l'influence des

circonstances extérieures ne nous paraît pas expliquer d'une
manière suffisante la formation des rudiments d'un nouvel

organe lors de la génération d'un organisme.
A notre avis, l'hypothèse plausible pour l'apparition d'un

organisme serait celle-ci : Le monde se compose d'êtres, de

monades qui, du moins quelques-unes, ont la tendance de
s'élever à un degré supérieur par le développement, c'est-à-dire
d'aspirer à l'état de conscience le plus élevé ; mais à cet effet
la monade aurait besoin de la concurrence d'autres monades,
c'est-à-dire d'un corps, et voilà pourquoi elle s'efforce
constamment (avec ou sans l'aide d'un être supérieur) d'attirer à

elle d'autres monades pour lui servir de corps.
Certaines monades se construisent un corps infime, chétif ;

d'autres un corps supérieur, excellent. Cela provient soit de ce

que toutes les monades ne possèdent pas au même degré la

propriété de se perfectionner, soit de ce que toutes les monades

ne rencontrent pas les conditions qu'exige la formation d'un

corps supérieur.
Ce qui peut arriver de plus favorable à une monade, c'est

d'entrer dans l'ovaire ou dans le germe de quelque être
supérieur, par exemple d'un homme intelligent et sain, surtout



de l'origine des ESPÈCES 237

lorsque la monade, par ses dispositions, est capable d'un
pareil avantage.

On peut se figurer les combinaisons suivantes :

1° Une monade d'un ordre inférieur rencontre le germe d'un

corps supérieur. La monade alors y développe toutes ses facultés,
mais le corps en souffre et n'atteint jamais le développement
auquel il serait arrivé si une monade supérieurement douée

s'y était installée. C'est là ce qui arrive lorsqu'une âme vicieuse,

par ses débordements, empêche le beau corps d'un homme
vicieux de se perfectionner, ou même le consume par une vie

déréglée.
2° Une monade d'aptitudes élevées rencontre le germe d'un

corps mauvais. Si le corps est très inférieur, la monade n'y
entrera pas ; mais s'il n'est pas trop mauvais, la monade s'en sert
faute de mieux et se l'accommode de son mieux. Peut-être en

résultera-t-il une nouvelle espèce.
3° Enfin, une monade douée d'excellentes dispositions

rencontre le germe d'un corps excellent. C'est ce qui arrive chez
les hommes d'élite qui dominent l'histoire du genre humain.

Or de quoi dépend le rapport entre la valeur de la monade
et du corps? est-ce une prédestination divine?est-ce le hasard?

Pour le moment laissons là cette question.
Ce qu'il y a de certain, c'est qu'on ne saurait concevoir la

formation et le développement d'un organisme sans une force

centrale, sans un être qui préside à tout. C'est là ce que nous
enseigne surtout l'histoire du développement de chaque
organisme. Plus nous remontons vers l'origine, la fondation même
de l'organisme, plus nous voyons se dessiner la forme sphé-

rique, la centralisation ; el toujours ce sont les parties centrales

qui devancent les parties périphériques, et non l'inverse.
L'ensemble paraît partir d'un point qui, contient évidemment
le germe de cet ensemble. En un mot, ce ne sont pas les

éléments de l'organisme qui se réunissent pour former
l'ensemble ; mais c'est l'ensemble qui assemble les éléments. Il y
a un être central (nous pouvons lui donner le nom de forme)
qui est la cause déterminante de la naissance d'un organisme
et qui la précède. Personne ne le sait mieux que les amis de la



238 F.-A. HARTSEN

théorie de la descendance, qui soutiennent constamment que
le monde entier des organismes est le résultat, le développement

d'un point unique. Mais quelle est le principe de cet être
central, de l'organisme? est-ce l'hérédité? Cela n'est pas
probable. Malgré tous les exemples de qualités et de vices
héréditaires, la différence entre le père et fils quant au caractère
est souvent énorme. Beaucoup de différences, il est vrai,
pourraient s'expliquer par l'éducation et par l'hérédité de la
constitution corporelle, surtout par cette dernière ; car selon que
le corps est plus ou moins favorisé pour le développement
de certaines qualités de l'âme, plus ces qualités seront
saillantes dans l'organisme. Mais lors même que la force centrale
serait transmise par hérédité, — que, par exemple, mon âme
eût déjà existé en Adam et m'eût été transmise par voie
d'hérédité, — il n'en reste pas moins vrai qu'elle serait plus
ancienne que mon corps et ne pourrait être considérée comme
un produit de ce dernier.

Voici notre hypothèse sur l'origine des organismes : ou bien
il y a, à part de la matière, des monades qui sont capables
d'avoir conscience d'elles-mêmes ; ou la matière elle-même se

compose (du moins en partie) de monades ayant celte capacité.
Si cette dernière hypothèse est la vraie, alors le procédé de

la naissance d'un nouvel organisme pourrait être celui-ci :

toute monade tend à se développer, et, aussitôt qu'elle se

trouve placée dans des conditions favorables, elle attire à elle

d'autres monades avec lesquelles elle forme une combinaison

chimique, ou bien elle est attirée par une monade plus forte
qu'elle, ou bien les deux cas se réalisent à la fois. Si la
monade ne rencontre pas des circonstances favorables elle
en reste là. Dans le cas contraire, elle continue son procès
d'attraction et parvient de cette manière, par voie d'approximation,

à s'introduire dans le germe de quelque plante ou
de quelque animal.

Ici, deux éventualités sont possibles : toute monade peut
prendre toute forme d'organisme, selon qu'elle s'introduit
dans un germe de plante, de mousse, de fougère, d'insecte,

d'oiseau, d'homme, etc.; ou bien il n'y a que certaines mo-



de l'origine des espèces 239

nades qui puissent prospérer dans certains germes. Dans

cette dernière hypothèse, il est possible qu'une monade, pour
être capable de servir d'âme à un être supérieur, doive
auparavant avoir traversé tous les degrés inférieurs; chaque âme

d'animal, par exemple, devra d'abord avoir été âme de plante ;

chaque âme de mollusque, àme d'infusoire ; chaque âme

d'oiseau, âme de poisson, etc., etc.
La disposition corporelle et spirituelle de l'organisme dépendrait

donc du rapport entre le germe où, pour ainsi dire, il fait
élection de domicile, et ses propres capacités. Et cette capacité
pourrait à son tour dépendre d'une espèce d'expérience que la
monade aurait faite dans le cours de ses pérégrinations à

travers des formes organiques précédentes.
La circonstance qu'une monade spirituelle arrive à entrer

dans tel ou tel germe pourrait être déterminée par le rapport
local entre la nature de la monade et celle du germe. C'est
ainsi qu'on pourrait, par exemple, admettre que régulièrement
il existe à chaque point de l'univers des monades de toute
espèce, dont chacune est capable de former un organisme
déterminé. Il suffirait donc que, à quelque endroit, une de ces

monades rencontre une combinaison d'autres monades pouvant

lui servir de corps, pour que ce germe se l'assimile
et se développe par son moyen. Si finalement l'organisme
vient à mourir, la monade centrale redevient libre, et elle

peut faire élection d'un nouvel organisme, à l'aide, peut-être,
d'une puissance supérieure et guidée par l'expérience faite
dans un corps antérieur.

Nous prions le lecteur de bien remarquer que tout ce qui
précède, nous le donnons purement comme une hypothèse.
Nous ne manquons cependant pas d'arguments à l'appui.

Nous nous trouvons ici d'une manière évidente sur le terrain
de la métempsycose. Pourquoi cette théorie serait-elle
insoutenable? Est-ce parce qu'aucun homme ne se rappelle avoir

eu, avant sa naissance, conscience de lui-même Mais il y a

tant de choses qui nous sont arrivées dans cette vie, et dont nous
avons perdu le souvenir Peut-être notre vie passée fut-elle
une vie d'animal, une vie à demi consciente, obscurément con-



240 F.-A. HARTSEN

sciente. Il n'y a donc point de quoi s'étonner si nous ne nous
la rappelons plus. Peut-être aussi aurions-nous besoin pour
nous souvenir de notre vie précédente, d'avoir un degré de

conscience, c'est-à-dire de lucidité d'esprit, supérieur à celui

que nous pouvons acquérir dans cette vie-ci. Peut-être qu'après
notre mort l'histoire entière de notre âme se dévoilera à nous.
N'est-ce pas un fait qu'à mesure que nous avançons en âge

nous nous rappelons mieux les jours de notre jeunesse?
Comme nous l'avons dit, nous ne donnons tout cela que

sous forme d'hypothèse. On ne sera donc point fondé, si nos
idées sont trouvées fausses, à nous regarder comme vaincu.

Quoi qu'il en soit, nous affirmons que la différence entre l'histoire

de la création que nous donne la Bible et la doctrine
scientifique de l'origine commune des espèces est moins
considérable qu'il ne semble, qu'elle n'est peut-être même que le

résultat d'un malentendu. Car la Bible ne nous enseigne pas

que les organismes ont toujours existé, mais qu'ils ont eu un
commencement d'existence; et c'est là ce qu'enseigne aussi la
doctrine de la commune origine des espèces. La Bible n'enseigne
nulle part qu'ils ne soient pas sortis d'un seul et même être
primitif ; et si même elle l'enseignait, la doctrine de la commune
origine des espèces ne le suppose pas d'une manière absolue.

Au lieu de combattre la doctrine de la descendance, les théologiens

devraient lui être reconnaissants, car cette théorie
renferme la meilleure réfutation de ceux qui attaquent l'histoire
biblique de la création, alléguant que, d'après elle, tous les

hommes seraient issus d'un seul couple, que le premier
homme serait sorti du limon, etc.

Oui, nous nous tromperions beaucoup, si toute la polémique
entre les naturalistes et les théologiens ne reposait pas sur un
malentendu colossal. D'après nous, la Bible contient en bloc
toute l'histoire naturelle ; l'histoire naturelle, au contraire,
renferme la Bible en détail. L'une et l'autre disent la même

chose, mais chacune dans son langage propre '. Si nous ne le

1 Ne trouve-t-on pas dans la Bible les thèses les plus élevées, les plus
générales de la science, comme, par exemple, celles-ci : que toutes choses

sont ordonnées selon nombre et avec mesure; qu'il n'y a point de con-



DE L'ORIGINE DES ESPÈCES 241

voyons pas clairement, c'est que nous oublions que les naturalistes

ne sont pas des théologiens et que les théologiens ne
sont pas des naturalistes et que chacun ne parle que son

langage particulier et non celui de l'autre qu'il ne comprend pas.
Pour faire cesser tout différend, toute intolérance, il suffirait

que chaque théologien fût en même temps un peu naturaliste,
et que chaque naturaliste fût un peu théologien ; les naturalistes,

alors, cesseraient de vouloir chasser de leur domaine
les théologiens, et de leur côté ils n'inspireraient plus aucune
crainte aux théologiens. L'empiétement inévitable et légitime
de l'un sur le domaine de l'autre, si nuisible dans ses effets

actuels, porterait alors les plus beaux fruits. Un naturaliste
sans théologie est un aigle sans ailes ; un théologien sans
science naturelle est un appareil à voler sans force motrice.
Donnez des ailes aux aigles, et un corps robuste à l'appareil,
ou bien, pour employer une autre comparaison, nos deux

personnages sont borgnes d'un œil différent et se disputent,
parce qu'ils ne voient pas la même image. Or, ce n'est qu'avec
ses deux yeux que l'on peut voir les choses telles qu'elles sont.

Nous sommes loin de prétendre que chaque théologien doive
être un naturaliste consommé, ou que chaque naturaliste doive
être un théologien accompli. Ce serait demander l'impossible.
Que chacun reste, quant aux détails de sa spécialité, dans son

propre domaine. Il serait bon, cependant, que chacun connût

assez la science de l'autre, pour être en mesure d'en

apprécier la valeur et pour mériter la considération de son
émule. Que le théologien se garde de nier les résultats de la
science naturelle lorsqu'ils lui semblent être en conflit avec les

siens ; que plutôt il cherche à mettre d'accord les uns avec les
autres. Et que le naturaliste de son côté use de semblables

procédés à l'égard du théologien.
Un gouvernement sage a compris que l'état ne doit point

tolérer des théologiens ignorants. En effet, un théologien ignorant

est nuisible, non-seulement à la science naturelle, mais
surtout à la théologie elle-même. Toutefois, que l'on n'oublie

traste absolu entre l'homme et la bête; que les plantes ont existé avant
les animaux, etc., etc.?

THÉOL. ET PHIL. 1876. 16



242 F.-A. HARTSEN

pasque les naturalistes exclusifs ne sont pas moins dangereux

que les théologiens exclusifs, car ils ne nuisent pas à la théologie

seulement, mais à la science naturelle elle-même, et

tous deux portent préjudice à la philosophie. Or la
philosophie est la condition suprême du bonheur, de la puissance
d'un peuple; car sans religion point de salut, et sans
philosophie point de vraie religion.

Quant au philosophe, sa tâche est de concilier la science
naturelle avec la théologie ; il est appelé à faire cesser la
mésintelligence, à servir d'interprète entre théologiens et naturalistes

; il doit se pénétrer, autant que possible, des résultats
des uns et des autres, et en former un ensemble harmonique.

Remarque. — Parmi les arguments que l'on avance en

faveur de la doctrine de la commune origine des espèces, il en

est un qui nous parait obscur même pour ceux qui s'en servent,
c'est celui qui se fonde sur les métamorphoses du fœtus des

mammifères. On le sait, le fœtus d'un mammifère passe, pendant

son développement, par une série de formes analogues
dans leur généralité et leur ensemble aux groupes principaux
du monde organique : infusoires, mollusques, poissons,
reptiles, oiseaux, etc. M. Hseckel, entre autres, attache à ce fait
une haute importance pour prouver la doctrine de l'origine
commune des espèces.

Nous ne voyons pas clairement la force de cet argument, tel

que le présentent Hseckel et autres. Voici la conclusion à

laquelle arrivent ces savants: « Le développement du fœtus
est sur une petite échelle comme la répétition du développement

du monde organique, les degrés de développement du
fœtus sont des atavismes. Donc les oiseaux sont nécessairement
issus des reptiles, les reptiles des poissons, etc. » Nous
cherchons en vain le lien entre les parties de cette argumentation.
Où donc est le terme moyen Pourquoi les formes du fœtus
seraient-elles nécessairement des atavismes? Il nous semble

que l'on commet ici une petitio principii.
En revanche, à notre avis, cette succession de degrés plaide

énergiquement en faveur de la supposition que la monade
centrale d'un organisme supérieur, d'un mammifère, par exemple,



DE l'origine DES ESPÈCES 243

a existé avant son corps et qu'avant d'être capable de remplir
le rôle d'âme d'un mammifère, voire même d'un être humain,
elle a servi d'âme à diverses classes d'organismes. Elle a, si

nous ne trompons pas, fait un apprentissage, et son passage à

travers des organismes d'un ordre inférieur l'a rendue capable
de transformer en fœtus humain un ovule humain.

Nous le répétons du reste : la doctrine de l'origine commune
des espèces est bien moins en opposition avec l'histoire biblique

de la création que ne le pensent certaines personnes qui
abusent de cette doctrine pour combattre la Bible, et d'autres

qui la redoutent à cause de leur amour pour l'Ecriture
Sainte. Car, selon l'histoire rationnelle de la création, il n'est pas
nécessaire d'admettre qu'il y ait eu une création spéciale pour
chaque espèce-Même pour ce qui concerne l'origihe de l'homme,
la Bible ne se prononce guère d'une manière positive. Mais que
l'on se garde bien de prétendre que l'homme descend d'un
singe Cette expression est repoussante et manque de précision;
car en entendant parler de singes, la majorité des hommes songent

à quelqu'une des espèces actuellement vivantes de ces

quadrumanes. On pourrait dire tout au plus que l'homme et
les singes ont un ancêtre commun.

Du reste, nous ne saurions assez le répéter, toute la doctrine
de la descendance n'est qu'une pure hypothèse, et non une
théorie rigoureusement démontrée, comme 'M. HaBckel et
d'autres veulent bien le dire.

Hartsen -doct- méd.


	De l'origine des espèces

