
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 9 (1876)

Artikel: Doctrine chrétienne de J.-P. Romang

Autor: Parander, Jean-Jacques / Romang, J.-P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379195

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379195
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DOCTRINE CHRÉTIENNE

DE

J.-P. ROMANG1

I

Le nom de Romang, disciple savant, éclairé et original de

Schleiermacher, est avantageusement connu dans l'Allemagne
théologique. Le livre que nous allons analyser, un peu tard
sans doute pour les lecteurs de la Revue, est de trente-cinq
ans postérieur au travail du même auteur sur le déterminisme,
travail qui commença la réputation littéraire et scientifique de

M. Romang.
Ces Discours ont été destinés, dans la pensée de l'auteur, à

ramener l'attention de la partie la plus éclairée du public sur
les sujets importants de la religion, comme Schleiermacher
avait pris, au commencement de ce siècle, la défense de cet
intérêt suprême contre ceux qui en étaient les contempteurs.
Il ne paraît pas que ces Discours, publiés à la fin de 1870, aient
réussi à exciter tout l'intérêt qu'ils méritent et que l'auteur
devait leur souhaiter. Les esprits étaient probablement plus
préoccupés des péripéties de la guerre franco-allemande que
d'une publication religieuse ; et depuis 1872 le dernier livre de

Strauss a remué bien autrement les consciences, en attaquant
le fondement même de toute religion.

Toutefois le livre de M. Romang conserve tout son prix et
son utilité. C'est une apologétique dont il faut parler avec
respect, même après les travaux de Luthardt, de Christlieb, de

Riggenbach et de Hase.

Le point de vue, le langage et les arguments varient, il est

1 Über wichtigere Fragen der Religion- Reden an die Gebildeteren unter
dem Volke. — 1 vol. de 487 pages, par J.-P. Romang, Heidelberg 1873.



108 J.-P. ROMANG

vrai, mais on trouve dans tous ces ouvrages le même fond
de sérieux, le même amour de la vérité, le même attachement
à ce que leurs auteurs trouvent d'immuable et de sacré dans

le christianisme historique et positif.
La spéculation philosophique, fécondée par l'histoire et la

Bible, par une étude consciencieuse des grandes manifestations
de la pensée religieuse contemporaine et des aspirations de
l'âme humaine : voilà ce qui constitue, à nos yeux, le caractère
et le mérite de cette œuvre. L'épigraphe, tirée de Kant, en
accuse l'esprit et la tendance. La voici : « C'est une faiblesse
de la nature humaine qu'on ne puisse jamais compter sur la
simple foi rationnelle pour fonder une église. Ce n'est que
l'Ecriture respectueusement considérée comme révélation qui
peut suffire à cela. »

Le livre de Romang a trente chapitres d'inégale longueur, sans

compter un appendice où, tout en admettant comme une
donnée historique actuelle le fait de la coexistence de tendances

opposées au sein de l'église nationale suisse, l'auteur propose
la solution de la question ecclésiastique proprement dite. Cette
solution se résume en peu de mots : que l'état respecte
loyalement l'église et la religion ; qu'il assure aux paroisses les

fondations faites pour le culte ; qu'il n'impose pas l'obligation
de suivre l'enseignement religieux dans les écoles ; qu'il
garantisse à tous les partis la plus grande liberté de développement

possible dans les limites de la moralité et de l'ordre
public.

Ce vote bien motivé est une preuve du respect que l'auteur
éprouve pour les droits de la science et de la conscience; il
témoigne aussi de la foi, j'allais dire de l'assurance, avec
laquelle il va défendre la cause de la religion devant le tribunal
de ceux qui la respectent encore et en désirent le maintien ou

le renouvellement. Les lecteurs auxquels il s'adresse, il ne les

cherche ni dans les rangs des fidèles qui acceptent, fût-ce

même par habitude, les anciennes croyances, ni dans ceux des

incrédules superficiels dont le siège est fait, mais parmi les

douteurs sérieux que la culture moderne a ébranlés, que la

prédication ordinaire ne satisfait plus, qui déplorent certaines



DOCTRINE CHRÉTIENNE 109

aberrations morales et intellectuelles de maint défenseur de la

foi, et qui éprouvent le besoin de mettre à la base de leur
édifice religieux une nouvelle conviction solide et raisonnée.
Seulement il les prévient que l'on ne peut prétendre à une
certitude mathématique dans une matière qui exige, il est vrai,
les plus sincères efforts de notre spéculation, mais que les études
les plus profondes ne mettent pas à l'abri de toute contradiction.

II

La question capitale est de savoir en quoi consiste la religion,
et sur quels fondements elle repose. La définition donnée par
Schleiermacher : que la religion est la conscience de notre
dépendance absolue, a l'avantage d'être généralement admise. Il
suffit de la bien comprendre pour avoir une explication
suffisante des manifestations religieuses de l'humanité à toutes les

époques de l'histoire.
De nos jours, ceux-là mêmes qui, tout en rejetant certaines

formes traditionnelles de la religion, veulent néanmoins résister
à la tendance matérialiste qui entraîne les hommes et les
enchaîne aux choses finies, rendent un hommage involontaire à

cette définition.
Car, soit qu'ils fassent consister leur religion dans une vague

élévation de leur esprit vers l'infini ou l'absolu, soit qu'ils la
voient dans la contemplation et la jouissance intime des œuvres
de la nature et de l'art, ou dans les hautes spéculations
philosophiques, ou bien dans une vie où le cœur répand une grande
richesse de sentiments, soit enfin qu'ils la trouvent dans une
haute moralité, ils devront avouer que, sous tous ses rapports,
l'homme n'approche de la perfection et n'atteint son but que
dans la mesure où l'absolu, l'infini domine son imagination, sa

pensée, son cœur et sa conscience.
Et bien que l'homme comme être fini, limité se trouve

dans un état de dépendance vis-à-vis de l'infini, cette dépendance

ne constitue pas une pression pour la conscience
religieuse. Car l'être fini, tout en ayant une existence et une
activité propres, ne méconnaît pas les conditions universelles



110 J.-P. ROMANG

de tout être fini et ne songe pas à s'y soustraire. En se

soumettant donc librement à cette loi divine qui règle la marche
du monde, il s'élève à la plus grande union possible avec Dieu,
en sorte que, ne voulant et ne désirant que ce qui est conforme
à cet ordre divin, il ne connaît pas une pression qui n'existe

que pour celui qui s'oppose à cet ordre.
On peut donc affirmer que la vraie essence de la religion

n'est que le développement le plus élevé et le plus compré-
hensif de la vie de l'esprit humain, développement qui sert de

base, de couronnement et de consécration à tous les autres.
Toutefois, ce n'est pas sous cette forme abstraite et générale

que les grandes religions historiques et surtout le christianisme
ontréveilléet soutenu la piété des peuples qui les ont professées.
Ce n'est pas la pensée de l'absolu et de l'infini, c'est la bonté et

l'amour éternel se répandant dans la vie humaine, pour la sanctifier

et y allumer la flamme de l'amour divin, qui ont établi la

vraie communion entre l'esprit fini et Dieu.
Pendant que la génération qui s'en va attachait une grande

importance à la religion, les hommes de nos jours sont enclins
à ne la considérer que comme une affaire de sentiment individuel.

Cette opinion, partagée souvent par des hommes sérieux,
ne peut que demander la séparation absolue de l'église et de

l'état. L'indift'érentisme religieux s'accorde ici avec l'esprit des

institutions américaines où la piété individuelle ne souffre
aucune ingérence des autorités civiles dans les choses de la
conscience. A cet égard, il importe de se garder d'un double excès.

D'un côté, la séparation de l'église et de l'état n'implique pas
une absolue indifférence ou même une certaine hostilité de

l'état envers l'église, elle exclut seulement la religion de l'état,
principe essentiellement païen, contraire au caractère universaliste

du christianisme ; mais elle n'exclut pas la protection
indirecte que l'état doit à la libre manifestation de la vie
religieuse comme aux arts, aux sciences et à tous les intérêts
supérieurs de la société.

D'un autre côté, la non-intervention de l'état dans les choses

religieuses ne signifie pas non plus : subjectivisme indéfini en

religion. Un tel subjectivisme, proche parent de Findifféren-



DOCTRINE CHRÉTIENNE 111

tisme et de l'incrédulité, méconnaît l'élément universel, supérieur,

et l'importance de la vérité religieuse, qui ne saurait être
moindre que celle de la morale.

Si de nos jours, et surtout au sein de l'église protestante, les

divergences dogmatiques s'accentuaient au point de rendre

impossible la coexistence sincère et paisible des différents

partis, il faudrait en venir à une séparation, comme au temps
de Jésus-Christ et de Luther, et l'état n'aurait à intervenir que

pour protéger la liberté individuelle.
Mais si les uns veulent bien tenir compte du fait que, en

religion comme dans les choses de sentiment, l'individualité
de chacun a le droit déjouer un certain rôle, et que les progrès
de la culture générale modifient et transforment peu à peu les
données et les conceptions du passé; si les autres veulent bien

ne pas oublier la connexion historique, le côté positif de notre
éducation religieuse, il est possible d'aspirer à une conviction
religieuse solide en tenant sérieusement compte de ce double
élément et en ne perdant jamais de vue les prédispositions et
les aptitudes religieuses de notre nature.

C'est là toute l'intention de l'auteur et le but de son livre.

III

La cause principale des aberrations religieuses de notre
époque se trouvant dans le panthéisme et l'athéisme, l'auteur
commence par combattre ces deux systèmes, dont l'un est
souvent la conséquence de l'autre.

Il s'attache surtout à démontrer comment le panthéisme,
loin d'être le produit de la spéculation moderne, le dernier
mot de la philosophie et de la science, est au contraire un
système aussi vieux que la philosophie et se retrouve dans les

religions antiques de l'Asie orientale. Le panthéisme n'a pas le
mérite auquel il prétend, de nous expliquer le mystère éternel
de l'univers. Il ne donne qu'une apparente satisfaction au
besoin que nous avons de ramener à l'unité l'infinie variété des

phénomènes. Bien qu'il ait été exposé par des penseurs émi-
nents et qu'il soit professé par des hommes d'une incontestable



113 J.-P. ROMANG

moralité, il a aussi été rejeté par des hommes de génie tant
anciens que modernes, et l'on ne saurait nier que ses

conséquences en morale prêtent au déterminisme et à l'indifféren-
tisme. Le théisme chrétien n'a pas la prétention de nous faire
pénétrer dans la connaissance des choses qui sont de leur
nature impénétrables à l'esprit humain ; mais on ne saurait lui
contester le mérite de répondre aux besoins de la raison et de

la conscience. Les arguments qui nous en montrent l'excellence
et la bonté reposent sur une dialectique supérieure qui
demande et qui commande l'assentiment d'une foi éclairée plutôt
que celui de l'entendement pur. A moins de nous condamner
à identifier l'absolu avec le fini, nous ne pouvons nous refuser
à croire avec la Bible à un Dieu qui, tout en remplissant l'univers

de sa présence et en l'animant de son souffle, lui est supérieur

et antérieur. Un Dieu transcendant, et cependant vivant
et personnel, un Dieu esprit et cependant réel, un Dieu créateur,

en un mot, et revêtu des attributs de l'être par excellence,
éternité, toute-science, toute-présence, sainteté, justice et

amour : voilà ce que la Bible nous présente et que nous ne

pouvons pas ne pas croire.
Dans cette partie intéressante bien qu'essentiellement

préliminaire de son travail, M. Romang tient compte de la publication

la plus importante de la théologie panthéistique la plus
récente, savoir la Dogmatique du professeur zurichois, Biedermann.

C'est à ce livre qu'il emprunte la citation suivante relative à

la personnalité de Dieu : « La personnalité est la forme
adéquate de la représentation pour la conception théistique de

Dieu; tout rapport religieux réciproque est toujours un rapport
personnel, et cela non-seulement dans la représentation
subjective, mais dans une vérité objective. »

Après quoi notre auteur ajoute : Si l'on conçoit la personnalité
comme reposant sur une « forme corporelle individuelle, » selon
le langage que cette nouvelle théologie spéculative voudrait
établir, il serait impossible que la réflexion pût appliquer cette
idée à Dieu. Mais certes on ne saurait nous empêcher d'attribuer

à Dieu, avec Aristote, une intelligence parfaite, et avec



DOCTRINE CHRÉTIENNE 113

Platon, une volonté et une activité parfaitement bonnes. Et
c'est précisément cette intelligence souverainement une et
cette volonté qu'on a en vue lorsqu'on parle de la personnalité
de Dieu.

M. Romang termine son exposition sur Dieu par une remarque
sur la Trinité. Les enseignements de l'église sur cette doctrine
ne se trouvent pas dans la Bible, mais ne laissent pas d'avoir
leur côté rationnel, si l'on fait abstraction des subtilités qu'on
y a rattachées. Il ne verrait aucune difficulté à professer avec
un symbole de l'église réformée qu' « on parle de trois
(personnes), le Père, le Fils et le Saint-Esprit, parce que Dieu
s'est ainsi révélé dans sa Parole, mais que ces trois ne sont
qu'un seul Dieu vrai, éternel. » Il s'étonne que des spéculateurs
venus après Hegel ne trouvent pas dans cette doctrine celle
d'une manifestation réelle de Dieu.

IV

Avant de s'occuper de la révélation biblique et des vérités
dont elle est la source, l'auteur s'attache à démontrer par des

arguments et des considérations psychologiques et historiques
ce qu'il y a de raisonnable dans la croyance à une révélation
divine comprise dans un sens général.

On a beau opposer à l'autorité des institutions et des idées

traditionnelles le droit de la conscience et de la raison individuelle

à n'admettre que les choses qui lui paraissent justes,
bonnes et vraies, il est certain que la raison individuelle est

toujours inférieure et subordonnée à la raison générale, divine,
qui, en dépit des imperfections humaines, se manifeste dans
les grands mouvements historiques et amène certaines phases
de civilisation. L'individu n'est jamais autodidacte dans le sens
absolu du terme. Nous sommes ce que nous fait l'éducation, et
cette éducation n'est possible que dans le milieu historique,
politique, social, moral et religieux où nous vivons. Ce qui est
vrai du progrès industriel, scientifique, artistique et philosophique

l'est aussi du progrès religieux. Nous sommes à tous
égards ce que les siècles nous ont faits. Un Chinois, un Turc

THÉOL. ET PHIL. 187G. 8



114 J.-P. ROMANG

ne trouveraient pas dans leur raison individuelle ce que s'imagine

inventer un Américain ou un Européen qui aurait reçu
une éducation soignée et qui a la pleine possession de ses facultés.

Néanmoins ces divers degrés de civilisation dont l'histoire
nous offre le tableau ne sont pas des créations dues au hasard; ils

nous montrent l'action permanente d'une force supérieure,
d'une providence à laquelle obéissent d'une façon plus ou moins
libre et consciente les peuples et les individus. Ce sont toujours
des individualités puissantes qui continuent l'histoire sous

l'impulsion et la direction d'une vertu supérieure qui modifie le

passé et prépare l'avenir. Ces génies qui fondent des états,
renouvellent les législations, les arts, les sciences, on les

appelle volontiers des révélateurs, et le langage habituel explique
la grandeur de leur œuvre en disant qu'ils ont admirablement
mis à profit les talents ou les dons qu'ils avaient reçus.

Il n'en est pas autrement des génies religieux ou des
révélateurs dans le sens vrai de ce terme. Bien qu'on entende par
révélation une communication soudaine de la vérité religieuse
faite à un homme parvenu à sa pleine maturité, rien ne s'oppose

à ce qu'on admette chez les génies qui furent honorés
d'une révélation une prédisposition, une aptitude antérieure
qui n'a fait que prendre conscience d'elle-même à un moment
donné, qui n'a fait que se réveiller et s'affirmer au moment
fixé par la Providence. Ces révélateurs sont les fondateurs des

religions positives qui introduisent dans le monde un nouveau
principe et qui seules ont le pouvoir de fonder une communauté

religieuse. Se refuser à croire à la révélation ainsi
comprise, c'est vouloir éliminer de l'histoire toute pensée divine et
ne plus voir en Dieu cette puissance et cette activité qui
pénètrent le monde, l'homme, l'histoire et la société.

Ces considérations ne servent qu'à bien établir les caractères

distinctifs de la révélation divine, de la religion de
l'ancienne et de la nouvelle alliance.

Il est établi que la raison individuelle ne peut se passer du
secours divin dans la recherche de la vérité religieuse et de la

sainteté; cela doit se dire au plus haut degré de la vérité
révélée dans les livres saints. Une connaissance, même superfi-



DOCTRINE CHRÉTIENNE 115

cielle, de l'histoire de la culture et un peu de droiture dans le

jugement moral suffisent pour nous convaincre de l'excellence

intrinsèque et de la divine grandeur de la religion juive et
surtout de la religion chrétienne. Le peuple juif, si inférieur à

d'autres sous tant de rapports, devance toutes les nations de

plusieurs siècles par une connaissance de Dieu, un culte et

une morale qui ne trouvent leur explication que dans une
révélation proprement dite. Et, bien qu'il soit impossible de

nous rendre compte de la manière dont cette révélation s'est

effectuée, il faut un haut degré de prévention pour en
contester la réalité.

Sur ce point il importe avant tout de rappeler que si un
théologien aussi éclairé et respectable que Rothe (pages 60

et' 68 de sa Dogmatique) postulait des manifestations visibles
de Dieu comme point de repère de la révélation intérieure, il
ne faut pas rejeter à la légère l'enseignement de l'église et la

conception populaire concernant la révélation. Christ excepté,
les personnages qui reçurent des révélations furent tous des

hommes extraordinairement doués sans doute et prédisposés

pour leur mission, mais soumis néanmoins à un degré
quelconque aux conditions du développement historique. Cela

s'applique à Moïse lui-même dont l'œuvre n'est pas, à tous

égards, un commencement nouveau. Pour lui comme pour les

prophètes de l'ancienne alliance, la révélation est conimele
choc divin qui fait jaillir l'étincelle de la conviction et la
flamme de l'enthousiasme. Mais ce qui pouvait être une
action momentanée et plus ou moins passagère pour eux
devient une action permanente, un état normal et constant dans

Jésus-Christ. Dans sa personne, quelles que fussent d'ailleurs
la nature et la marche de son développement intime, la
révélation prend pour ainsi dire corps et substance. Jésus ne reçoit
pas la révélation, il est lui-môme la révélation permanente,
dont l'action et la vertu s'étendent aux disciples pénétrés de son

esprit.
Quand au mode de la révélation, s'il nous est impossible de

méconnaître que des manifestations divines ont servi de

témoignage et de légitimation des révélations, il nous faut



116 J.-P. ROMANG

encore moins oublier que les miracles, même dans la pensée
de Jésus-Christ, n'ont dans la révélation qu'une importance
secondaire, comparativement à l'œuvre intérieure de la
conviction et de la foi. Les hommes de nos jours doivent en tout
cas avoir déjà foi en la révélation biblique, si les récits des

miracles ont pour eux une grande importance, car c'est la foi
aux écrits de Jésus-Christ qui certifie les miracles. C'est donc
dans une communication intérieure de l'esprit qu'on trouve
et reconnaît la vraie révélation.

Du côté de l'homme, réceptivité, du côté de Dieu, activité
mystérieuse, illuminatrice, inspiratrice : voilà les deux éléments
essentiels de la révélation. Il est dans l'essence de Dieu de se

révéler à l'esprit fini. La révélation consiste précisément dans
la communication de son être spirituel à l'esprit fini. Et cet
être spirituel ne s'est révélé nulle part comme dans la religion
biblique. Dans ce sens il n'est guère possible, quel que soit le
degré de notre culture, de ne pas reconnaître une révélation
divine dans les religions juive et chrétienne, c'est-à-dire une
connaissance de la vérité divine et une puissance de
sanctification extraordinaire, n'ayant pas son point d'appui dans la

capacité humaine et dans les conditions ordinaires et générales
du développement historique. Et une telle foi n'est pas le

produit d'un raisonnement, mais celui d'une certaine disposition

morale et religieuse conforme à la déclaration de Jésus-
Christ : « Si quelqu'un veut faire la volonté de celui qui m'a

envoyé, il saura si ma doctrine est de Dieu ou si je parle
demon chef. »

C'est cette même disposition qui, tout en sauvegardant et

respectant les droits du libre examen dans l'église évangélique,
tout en distinguant avec soin dans la révélation le contenu
éternel et la forme passagère, n'abandonnera jamais le terrain
positif, historique, pour se livrer aux caprices de l'imagination
individuelle. Car, tout comme dans le domaine de la science
et surtout de la morale, il est des vérités, des principes qui
revêtent un caractère d'immutabilité sous des formes toujours
nouvelles; tout comme un organisme vivant se modifie sans

cesse, tout comme les institutions politiques et sociales se



DOCTRINE CHRÉTIENNE 117

transforment sans renverser jamais les bases de la société, de

même la forme de la révélation et de la conception religieuse
peut être modifiée, à la condition toutefois que son élément
vital et vivifiant, éternel et divin soit respecté. Pour les juifs
et les chrétiens la révélation est renfermée dans la Bible.

Il va sans dire que la révélation a existé avant la rédaction
des livres sacrés. Le canon de l'Ancien Testament n'a été

formé et clos que lorsque le peuple juif éprouva, après le

retour de Babylone, le besoin de faire revivre dans son
intégrité la religion de ses pères.

Le canon du Nouveau Testament ne fut définitivement
arrêté qu'au IVe siècle, et l'âge apostolique était passé sans que
les écrits des apôtres et de leurs disciples fussent universellement

connus et répandus parmi les chrétiens. Cependant il
est du plus haut intérêt et. de la dernière importance de savoir

que nous possédons dans les écrits de la Bible les documents

authentiques et les vraies sources de la religion juive et surtout

de la religion chrétienne. A défaut de la parole vivante et
de l'instruction directe du fondateur et des premiers
propagateurs de notre religion, le recueil des écrits composés par
eux ou par leurs disciples est l'unique moyen qui nous reste

pour nous mettre en communion d'esprit avec eux et pour
posséder les enseignements et la révélation qu'ils ont apportés
au monde. Malgré les hardiesses de la critique moderne dont
les résultats sont loin de faire autorité ou d'être toujours d'accord

entre eux, nous pouvons affirmer sans crainte que la

plupart des écrits du Nouveau Testament sont authentiques
et nous présentent un tableau original, fidèle et vivant de la

personne, de l'œuvre et de la doctrine de Jésus-Christ et des

apôtres, c'est-à-dire de l'ensemble de la révélation chrétienne.
L'église ne se contente pas de nous recommander les écrits

de la Bible comme des documents authentiques de la révélation

chrétienne : elle les regarde comme devant former la

règle, la norme de notre foi et de notre vie. Si la Bible
renferme en effet la révélation par excellence, il est clair que son
autorité est absolue. Ceux qui aujourd'hui la rejettent,
rejetteraient aussi l'enseignement oral et direct de Christ et des



118 J.-P. ROMANG

apôtres. 11 est inutile de distinguer entre l'inspiration de la

personne, des écrivains sacrés et celle de leurs écrits. L'une
emporte l'autre. L'inspiration, que nous n'avons pas besoin
de nous figurer comme verbale ou comme mécanique et
destructive de la personnalité de l'écrivain, porte sur le fond de
la pensée, sur l'ensemble des enseignements moraux et
religieux. Or une lecture assidue, sérieuse, des écrits saints ne
tarde pas à y découvrir un sérieux, une profondeur, une
élévation, une grandeur, une majesté, un esprit qui laissent bien
loin derrière eux les meilleures productions de l'esprit humain
et qui ne sauraient provenir que de l'action immédiate de

Dieu. Le professeur Rothe a dit: « La question de savoir si le
Nouveau Testament nous fait l'impression d'être une œuvre
de l'Esprit-Saint est facilement vidée par l'affirmation la plus
explicite. Car tout homme qui possède à quelque degré le
don de discerner l'Esprit-Saint s'aperçoit immédiatement que,
s'il est dans le monde un écrit inspiré de Dieu, c'est notre
Nouveau Testament. »

Après avoir développé cette pensée en comparant les écrits
saints avec ceux de l'antiquité, l'auteur rappelle la vérité que,
de notre côté, nous sommes appelés à recevoir la vérité de la

révélation, et que si, par une excessive vénération pour ce

qu'on nomme avec une certaine emphase la science moderne,
nous subordonnons entièrement l'autorité de l'Ecriture aux
données et aux lumières actuelles de la raison, nous quittons
le terrain historique de la révélation et nous perdons le droit
de nous dire chrétiens.

Les vérités que nous venons de développer ne sont, pour
ainsi dire, que la préface nécessaire des enseignements
spéciaux de la religion chrétienne que l'auteur déclare exposer
en s'appuyant désormais sur l'autorité constatée et reconnue
nécessaire de la révélation biblique.

Commençons par la doctrine de la création, en nous rappelant

que les idées exposées plus haut (II) sur Dieu sont à la



DOCTRINE CHRÉTIENNE 119

fois conformes à la raison et à la révélation. Mais l'idée vraie
de Dieu, source et fondement du monde, emporte celle de la
création. Tout ce qui existe a eu un commencement et se

trouve dans une entière dépendance de l'Etre absolu en qui
réside l'infinie puissance.

Le monde a été créé, avec tout ce qu'il renferme pour le
fond et pour la forme, par l'Etre infini, éternel. Le panthéisme
qui professe que le monde s'est formé lui-même n'est qu'une
étape de l'athéisme qui rejette toute idée de Dieu. La création
est une œuvre de Dieu et non pas une simple émanation de

son essence. Quant à l'époque de la création la seule chose
raisonnable que l'on puisse admettre nous est donnée par

Moïse. (Gen. I, 1.) Au commencement Dieu créa les cieux et la
terre. Le premier chapitre de la Genèse nous parle de la création

du monde sous sa forme actuelle. Nous ne pouvons pas ne

pas nous représenter un commencement des choses. L'idée du

temps est une forme inhérente à la pensée humaine. On ne
saurait mieux parler de l'acte créateur que ne le fait la Bible:
Dieu dit. La parole est l'action, la manifestation de l'Esprit.

Les découvertes de la science confirment le récit génésiaque
de l'œuvre des six jours en donnant au terme de jour le sens

d'époque. La vérité scientifique et religieuse qui brille dans le

récit de Moïse lui imprime le cachet et lui donne l'autorité
d'une révélation divine. La série des actes créateurs, jusqu'à
celui de notre âme immortelle, dénote un ordre sublime. Notre
raison est incapable de rien concevoir de supérieur ou de plus
déterminé.

Le dogme de la création est inséparable, pour la conscience

religieuse, de celui de la conservation et du gouvernement
du monde, ou, si l'on veut, de celui de la providence. La

croyance en un esprit absolument parfait qui a une conscience

claire de son but, et qui, connaissant toutes choses de toute

éternité, conserve et dirige le monde par une toute-puissance
toujours active, une telle croyance a prévalu partout où l'on a

admis une action vivante de Dieu et c'est cette croyance qui
constitue le fondement pratique de la vie religieuse. Il est

impossible de déterminer le mode de l'action divine dans son



120 J.-P. ROMANG

accord avec l'action de la loi de la nature ou des causes
secondes, car l'exacte connaissance du mende échappe, aussi
bien que celle de la volonté de Dieu, aux bornes étroites de

notre intelligence finie. Le déisme compare ce rapport avec
celui d'un architecte ou du constructeur d'une machine vis-
à-vis de son œuvre qui subsiste ou qui fonctionne sans l'assistance

ultérieure de son auteur. Cependant, si nous réfléchissons

que les êtres finis peuvent être jusqu'à un certain point
et pour un certain temps indépendants les uns des autres, mais
se trouvent dans une dépendance absolue de celui par qui nous
avons la vie, le mouvement et l'être, nous comparerons plutôt
ce rapport avec celui qui existe entre, l'âme et le corps, tout en

éliminant tout ce qu'il peut y avoir de panthéiste dans cette
comparaison et en nous souvenant que Dieu n'est pas et ne

saurait être en aucune manière dépendant de son œuvre, tandis

que notre âme dépend jusqu'à un certain point de notre corps,
bien qu'elle exerce sur lui une action importante et
continuelle. Ce qu'il importe d'affirmer, c'est que notre dépendance
vis-à-vis de la nature ne détruit pas notre dépendance vis-à-
vis de la volonté de celui sans la volonté duquel il ne tombe

pas un cheveu de notre tête et qui fait concourir toutes
choses à l'accomplissement de ses desseins éternels.

C'est cette pensée qui doit nous guider dans l'appréciation
de la question des miracles et de la prière.

La négation du miracle en général et des miracles bibliques
en particulier n'est pas toujours l'indice et la preuve d'une
culture supérieure. Elle repose essentiellement sur l'assertion

que Dieu lui-même est, volontairement ou non, assujetti aux
lois de la nature et sur la présomption que ces lois sont
suffisamment connues.

Mais, sans relever le fait que l'homme le plus savant hésite à

nier les faits extraordinaires qui dans la nature ou dans l'histoire

s'offrent à son examen et défient sa pénétration, on ne
saurait contester que le grand mystère de la création, par
exemple la naissance des êtres organisés, l'apparition de la vie

sur notre globe, la formation des espèces, ne trouvent pas une
explication suffisante dans les lois de la causalité naturelle,



DOCTRINE CHRÉTIENNE 121

mais appellent le miracle, c'est-à-dire une action plus directe de

la puissance divine. Nier le miracle, c'est nier la liberté absolue

de Dieu et tomber dans un déterminisme qui ne laisse pas
subsister davantage la liberté humaine, laquelle, toute limitée
qu'elle est, est déjà une preuve de la domination que l'esprit est

appelé à exercer sur la matière. L'objection qui relève le
caractère inaltérable des lois de la nature tombe devant
l'observation que la suspension momentanée de ces lois est aussi

prévue dans le plan de la Providence, pour un moment donné
et dans un but moral et religieux. Et c'est là au fond que se

trouve la raison d'être des miracles bibliques. Une saine crilique

a bien la mission et le droit d'examiner ces miracles; mais
le fait qu'ils ne se répètent plus de nos jours et ne nous permettent

pas déjuger jusqu'à quel point Dieu s'est servi des lois de

la nature pour introduire dans le monde des éléments
nouveaux et divins, ce fait ne nous autorise pas à rejeter dans le

domaine équivoque de la légende des récits qui fondent en

grande partie la dignité de la Bible.
Des objections analogues à celles que nous venons de citer

contre les miracles s'élèvent aussi contre la prière et son
exaucement, celte manifestation si antique et si universelle de la

piété. La prière, sous toutes ses formes, suppose un rapport
direct de l'âme avec un Dieu personnel (Ps. XIX, 15) et la

possibilité d'un exaucement. Elle est un besoin indéniable et
universel du cœur humain et une attestation permanente du
sentiment de notre dépendance. Le panthéiste ne peut pas
connaître la prière proprement dite et encore moins en
admettre l'exaucement.

Les objections banales contre la prière n'ont aucune valeur
si nous comprenons la prière dans le vrai sens d'une demande
des biens supérieurs et divins, selon les enseignements de

Jésus-Christ. (Luc XI, 13 ; Jean XVI, 23.)
Une telle prière ne va pas contre l'ordre éternel et divin des

choses et peut, jusqu'à un certain point, se comparer à cette
élévation de l'âme, à la contemplation de l'absolu dont certains
panthéistes se montrent capables. Toutes les religions théisti-
ques et même le christianisme ont admis l'exaucement des



122 J.-P. ROMANG

vœux personnels dictés par les sentiments du cœur; mais, en

encourageant cette espérance, elles n'ont pas laissé de
recommander le renoncement à soi-même et une soumission
anticipée et volontaire aux décrets de la Providence. Ce que l'on
conteste moins, c'est l'efficacité subjective de la prière.
L'élévation, la purification, l'apaisement de l'âme qui se remet en
harmonie avec Dieu et sa volonté sont des effets qui sont
vivants et réels pour le croyant qui prie. Le panthéiste n'y voit
et n'y trouve que le bonheur de la contemplation, de l'admiration

et un froid acquiescement à l'action fatale d'une loi
immuable. Mais le fidèle prie avec l'espérance, avec la confiance
d'un exaucement objectif de sa prière, quand cette prière a pour
but essentiel de s'assurer de l'amour de Dieu et d'obtenir des

grâces et des secours spirituels. Quoique les exaucements
des prières ne prouvent pas tout, il est certain que la constance

dans la prière est un puissant moyen de sanctification.
L'exaucement, en apparence fortuit, de la prière ne détruit,
pas plus que le miracle, l'ordre éternel des choses, ni même
la prédestination; car celui qui admet la toute-puissance de

Dieu en admet aussi la prescience et la sagesse qui ont prévu la
prière et son exaucement. Elle est dans tous les cas un
moment utile et nécessaire de notre développement religieux et

au même titre que les autres changements intérieurs qui ne
détruisent ni notre liberté, ni celle de Dieu. Elle est une
direction constante de notre conscience vers Dieu et d'une
importance souveraine pour notre développement moral. Elle
fait de Dieu notre coopérateur dans la poursuite et l'obtention
des hautes fins de notre destinée. L'assurance de l'exaucement
est fondée sur la conviction que Dieu ne peut vouloir que le

triomphe du bien, dans des conditions et des circonstances
dont il a seul le secret. La prière a été l'instrument et la
force des plus grands hommes. Elle est inséparable de la vraie
piété, de toute foi vivante en un Dieu puissant, bon,
miséricordieux et sage.

VI

Les quatorze chapitres que nous venons de résumer répon-



DOCTRINE CHRÉTIENNE 123

dent à peu près à ce que la dogmatique traite sous les titres
de théologie spéciale et de cosmologie. Les cinq suivants, dont
nous allons nous occuper avec toute la brièveté possible,
pourraient s'intituler anthropologie ou plutôt psychologie
religieuse et morale, car il y est question de la loi morale, de ses

manifestations, de son origine, de son infraction et des suites

qu'elle entraîne.
L'auteur développe, avec une simplicité et une clarté de

langage et de pensée qu'on ne peut s'empêcher d'admirer, la
nature de la conscience et de la loi morale, en se plaçant au

point de vue purement philosophique et en faisant appel à

l'expérience et au sens moral de ses lecteurs.
La loi morale a, comme la loi physique, le caractère de

l'universalité, mais ce caractère n'est applicable qu'aux êtres doués

de raison. On ne trouve rien chez les animaux qui ressemble
à la conscience. C'est en effet la conscience qui caractérise et

qui constitue la réalité vraie de l'être spirituel et raisonnable

qu'on appelle l'homme. Quoiqu'elle ne se développe qu'avec
la raison, elle marche avec plus d'assurance qu'elle, et son

développement, quel qu'il soit, réagit à son tour sur la raison.
Elle est ce qu'il y a de plus sûr dans l'homme : la loi de sa vie,
le juge intérieur qui nous approuve lorsque nous faisons bien,
quand même on nous blâme, et qui nous condamne quand
nous faisons mal, dussent nos semblables nous absoudre et

nous combler d'éloges. La conscience est sans doute sujette à

des perverlissements, à des oblitérations, à l'extinction même,

sous la pernicieuse influence d'une nature violente, de préjugés,
d'une éducation fausse, des exemples dangereux, de la maladie

et de la folie; mais c'est un sophisme d'attaquer la validité,
la permanence el l'universalité de la loi morale affirmée palla

conscience, en alléguant la variété des mœurs, des institutions

et des idées sur le bien. Les honnêtes gens de tous les

pays et de tous les temps ont toujours estimé la justice, la

bonté, la tempérance et la chasteté.
Ces vérités établies l'auteur démontre que la loi morale

est supérieure à la loi naturelle qui détermine le mode de

notre existence physique ; qu'elle est obligatoire/ supérieure



124 J.-P. ROMANG

aux individus; qu'elle fait partie de l'ordre moral de l'univers,
fondé, comme l'ordre physique, sur une volonté suprême. Elle
est dans chaque individu un principe destiné à se développer
avec la raison pratique, un impératif catégorique dont la source

ne se trouve pas dans la pensée individuelle, une réalité et non

pas une représentation. L'identité de l'espèce humaine emporte
l'identité de la loi morale pour tous les individus qui la

composent ; la raison l'étend à tous les êtres spirituels. Le principe
est un, bien que ses applications et ses manifestations puissent
différer selon la nature des êtres spirituels qui y sont soumis.
La loi morale est donc la loi souveraine du règne des esprits.
C'est sur elle que repose l'ordre moral de l'univers. Elle ne peut
donc à ce titre qu'être la révélation de la volonté divine, du

principe et du créateur du monde. Elle revêt un caractère
d'autorité éternelle et universelle. Une loi suppose un législateur,

la conscience suppose Dieu. Nous nous sentons liés à cette

loi, quoique d'une façon plus libre et plus volontaire que nous
ne le sommes aux lois de la nature et de la pensée. Celui qui a

créé nos cœurs pour la sainteté y a aussi inscrit sa loi. La loi
morale est sainte parce que Dieu en est l'auteur, le garant et
le vengeur. L'autonomie rationnelle de tout ne suffit pas pour
en expliquer l'origine. La raison et la Bible nous font sentir à

la fois le caractère obligatoire de la loi morale et la beauté de

l'idéal moral. L'idée delà sainteté, encore extérieure dans l'Ancien

Testament, acquiert un degré de perfection unique dans le

Nouveau. Elle y témoigne d'une révélation spéciale de Dieu.
Christ estla réalisation du parfait idéal moral ou de la sainteté.
Le bien moral ou la vertu est donc d'un prix supérieur à celui
de tous les biens extérieurs et de tous les dons de l'intelligence.
L'existence même n'a de prix qu'à la condition ou dans l'espérance

de posséder ce bien suprême. Le monde entier n'a du

prix et de la beauté qu'en vue de la réalisation de la loi morale,
de la vertu, de la sainteté. Le bien moral constitue la vocation

de l'individu et de l'humanité entière.
Mais la réalité nous fait voir de combien de manières les

hommes négligent la connaissance de la loi morale et de leur
vocation. Sans parler des enfants chez lesquels l'absence du



DOCTRINE CHRÉTIENNE 125

sens moral n'est qu'une lacune dont ils ne sont pas responsables,

le commun des hommes se contente aisément de la
moralité moyenne et légale qui règne autour d'eux et qui ne
les gêne nullement. Ils sont plus disposés à se reprocher des
maladresses pouvant nuire à leurs intérêts ou à leur réputation
que des actes et des sentiments contraires à la loi morale et à

la conscience. Ce contentement immoral de soi-même se

retrouve aussi dans certaines classes supérieures de la société où
les convenances et les devoirs arbitraires usurpent la place due
à la vraie moralité et où l'abominable admiration mutuelle
(Gasparin) fausse la conscience et le vrai sentiment du devoir.

Un autre oubli de la loi morale et de la sainteté provient d'un
excès opposé à ce laisser-aller. C'est l'exaltation dont l'orgueil
est la principale cause. Le stoïcisme antique et moderne (kantien)

méconnaît la vraie grandeur, la dignité véritable de

l'homme, tout en dédaignant la moralité vulgaire. C'est le
pharisaïsme en philosophie. Le panthéisme et le matérialisme de

nos jours, en affirmant la bonté ou du moins l'innocuité de

l'homme naturel, affaiblissent le sens moral de notre génération

dont les velléités sociales et politiques sacrifient volontiers
la notion du devoir à celle des droits de l'individu.

En présence des déclarations solennelles précises et
nombreuses de Jésus-Christ et des apôtres il serait inutile de

contester ou de pallier le fait de la corruption de l'espèce humaine.
Ni dans l'état de nature, ni du sein des différentes civilisations,
l'homme n'a connu ni ne s'est efforcé d'atteindre l'idéal moral,
et les meilleurs chrétiens, loin de partager l'illusion mentionnée
d'un contentement naturel, ontluttéet travaillé pour atteindre,
sans toutefois y parvenir, à cet idéal de perfection qui a brillé
en Christ. La corruption universelle est un fait d'expérience,
constaté par l'histoire avoué par la philosophie déploré par
les moralistes et même par les poètes, un fait dont chacun

se plaint et auquel chacun contribue tout en se disculpant soi-
même. Cetle corruption est une perversion de la nature, une

transgression volontaire de la loi divine. Elle constitue la coulpe
de l'humanité et des individus. 11 est impossible de donner

une explication, à tous égards satisfaisante, de l'origine, de la



126 J.-P. BOMANG

source du péché et de sa transmission. On risque denier la
liberté et la responsabilité de l'homme, d'atténuer la grandeur
du mal ou de faire de Dieu lui-même l'auteur du péché. Le
panthéisme ne recule pas devant cette conséquence quand il nous

représente le mal comme un stade de développement nécessaire

pour arriver au bien. Le sens moral est d'accord avec la
Bible pour attribuer exclusivement à la volonté libre de l'homme

l'origine et le développement du péché, et pour n'attribuer à

Dieu que la permission du mal, tout en maintenant sa toute-
puissance et sa domination sur toutes choses.

Le récit biblique de la chute a un sens profond et nous donne
la genèse du mal chez le premier homme et plus ou moins
chez tous les hommes. Ce même récit laisse supposer un principe

du mal extérieur à l'homme et commun au monde des

esprits. La Bible s'accorde en cela avec certains philosophes ;

mais ce qu'elle enseigne sur le progrès du mal dans l'espèce
humaine est plus important. Saint Paul ne se sert pas du terme
de péché originel, mais il est certain qu'il voit une connexion
intime entre le péché du premier homme et ceux de ses descendants.

Ce serait en effet nier toute causalité, toute relation entre
les parents et les enfants, que de considérer chaque homme
comme venant au monde dans un état normal et sans une
prédisposition innée au mal. Nemo sine vitiis nascitur. Mais cette
prédisposition innée au vice ne constitue pas encore le péché
réel, n'entraîne pas encore la coulpe. Nous ne sommes pas
responsables des qualités ou des défauts tant naturels qu'intellectuels

que nous donne la naissance. Mais la coulpe commence
avec notre responsabilité, et notre responsabilité avec le
développement de notre volonté. C'est l'adhésion personnelle,
volontaire au mal qui change en péché réel notre prédisposition
naturelle au péché, ce qu'on nomme la potentialité du mal.
Le péché constitue une dette. On n'a qu'un mot en allemand
(Schuld) pour signifier à la fois dette et faute ou coulpe.

La connaissance du péché doit réveiller en nous, avec le
désir d'être délivrés de la puissance du mal et non-seulement
de ses suites, la conviction qu'il n'est pas en notre pouvoir de

nous acquitter de notre dette et d'accomplir notre délivrance.



DOCTRINE CHRÉTIENNE 127

Le cri que doit pousser notre conscience éclairée sur la réalité,
la profondeur et l'universalité du péché est le cri de saint Paul:
Misérable que je suis, qui me délivrera de ce corps de mort.

VII

Cette question, grave entre toutes, amène naturellement l'auteur

à parler, dans les six chapitres suivants (XX-XXV), de la

personne et de l'œuvre de Jésus-Christ. La religion chrétienne
est la seule qui attribue à son fondateur le litre de Rédempteur
et qui fasse de sa personne le centre de la doctrine et de la

foi.

Quoique les esprits sérieux de nos jours avouent que toute
la civilisation moderne n'existerait pas sans Jésus-Christ, il en

est qui ont besoin de se convaincre qu'il fut autre chose qu'un
sage ou un Juif éclairé de son temps.

Sans nous inquiéter de renouveler les formules dogmatiques
des réformateurs, il suffit de lire sans prévention les évangiles

pour avoir une image fidèle de sa personne et se convaincre
du caractère unique, exceptionnel, de Jésus-Christ.

Ainsi son langage, tel que nous le montrent ses sentences,
ses discours, ses paraboles, offre un tel caractère de simplicité,
de grandeur et de profondeur, une telle originalité, que rien ne

saurait lui être comparé. Les critiques modernes les moins
disposés à l'admiration ne peuvent se défendre du charme
extraordinaire et indéfinissable qu'il produit sur tout esprit capable
de le sentir. Ce langage est à la fois clair et mystérieux, sans

prétention et plein d'autorité.
Ensuite sa conduite tout entière nous révèle une telle grandeur,

une telle domination de lui-même, unies à une telle
tendresse et à une telle douceur, que ceux-là mêmes qui ne voien t

en lui qu'un homme sont obligés de le placer, moralement
parlant, bien au-dessus des plus grands hommes dont l'histoire fait
mention. Et d'ailleurs cette supériorité morale ressort du fait

que ses plus grands ennemis ne trouvèrent ni dans ses paroles
ni dans ses actions aucun sujet plausible d'accusation. Bien

qu'exempt des soucis terrestres, et en possession d'une con-



128 J.-P. ROMANG

stante sérénité d'âme, il est loin d'affecter l'impassibilité des

stoïciens, leur mépris de la douleur et des hommes; il montre
un intérêt, une sympathie pour tout ce qui est vraiment
humain, un tel amour des hommes, un tel dévouement à leur
bonheur, une telle obéissance, une si héroïque soumission à la
volonté de Dieu, que nous voyons réalisés dans sa personne
l'idéal du sage et la sainteté parfaite. Les événements miraculeux

qui signalèrent son passage sur la terre sont en partie
reconnus et avoués par les commentateurs impartiaux et
doivent être considérés comme une manifestation de la
puissance spirituelle extraordinaire qui était en lui, bien qu'il nous
faille renoncer à les comprendre.

Les déclarations expresses et fréquentes de Jésus sur sa

personne, sur sa mission supérieure à celle des plus grands
prophètes, la foi qu'il exige pour ses enseignements et pour sa

personne, tout cela nous paraîtrait de l'exaltation orgueilleuse
ou de la folie, sinon de l'imposture, chez un homme ordinaire,
mais nous paraît naturel, raisonnable et fondé en droit chez

un homme d'une sainteté incomparable comme Jésus.
La grande innovation religieuse apportée par Jésus consista

dans le fait qu'il déclara que Dieu était le Père, le Père des

hommes destinés à être ses enfants, mais son Père dans un
sens particulier. Il est vrai que Jésus se désigne souvent comme
le Fils de l'homme; mais ce terme mystérieux désigne non pas,
comme on a voulu l'interpréter, le Messie même (comme on le
voit par Math. XVI, 13-16) ou une parfaite identité de nature
avec tous les hommes, mais plutôt le caractère unique, idéal,
parfait de sa personne, qui, comme s'exprime saint Paul, est le,

second Adam, le représentant de l'humanité nouvelle. Mais
Jésus accepte et s'attribue aussi le titre de Fils de Dieu, non-
seulement dans la signification générale de ce terme que
l'Ecriture applique au peuple d'Israël, aux rois et aux hommes
doués d'une piété distinguée, mais aussi dans un sens tout
particulier, relatif à son caractère de Messie et à sa communion
avec son Père céleste. Il est non un mais le Fils de Dieu. Les

évangélistes, même les trois premiers et l'apôtre Paul, le

représentent comme tel, sans toutefois s'inquiéter de nous don-



DOCTRINE CHRÉTIENNE 129

ner des définitions philosophiques de cette dignité spéciale,
divine qu'ils voyaient en lui.

C'est comme Fils de Dieu, comme Messie, qu'il se sait appelé
à établir dans le monde le règne de Dieu, ou le royaume des

cieux, dont il annonce l'avènement, la nature morale,
spirituelle, universelle, céleste, et l'établissement définitif après sa

mort, par la foi vivante en sa personne qui doit être le chef, le

roi, de cette communauté nouvelle. C'est cette foi qui, après sa

résurrection, anima les apôtres et porta de bonne heure les
fidèles à l'adorer à l'égal de Dieu.

Les écrits apostoliques, parle fait qu'ils sont destinés à satisfaire

les besoins religieux du cœur et de la conscience plutôt
que ceux de la science et de l'esprit spéculatif, n'ont fait que
fournir les éléments et les premières données à ce travail
scientifique des docteurs et des penseurs qui, pendant des siècles,

a passionné noblement les esprits, pour déterminer les

rapports qui existent de toute éternité entre le Fils, le Père et

l'Esprit-Saint et pour déterminer le mode d'existence et
d'union des deux natures dans la personne de Jésus-Christ.

La spéculation moderne a repoussé l'enseignement christologique

officiel de l'église, et, allant de négation en négation,
a réduit la personne de Jésus-Christ aux proportions d'un
homme un peu moins imparfait que les hommes ordinaires.
Une telle conception n'a plus le droit de se dire chrétienne ;

elle s'oppose non-seulement à l'orthodoxie ecclésiastique, mais

encore aux enseignements précis des apôtres et àia conception
religieuse de l'église primitive. Si notre époque n'est pas encore
assez sérieusement disposée pour construire un édifice christologique

plus solide et tout aussi satisfaisant pour les âmes que
l'a été pendant quinze siècles celui de l'église, au moins
devrait-elle, de crainte de s'égarer, s'inspirer des sentiments et
des idées que nous présentent les écrits apostoliques, et qui
sont, sinon intelligibles, du moins en harmonie avec toute
conscience religieuse saine. Jésus-Christ lui-même a déclaré

qu'il est un avec le Père, et les apôtres n'ont pas hésité à nous
le représenter comme celui dans lequel habite la plénitude de
la divinité. Ils ont enseigné, sans s'inquiéter ni avoir besoin de

THÉOL. ET PHIL. 1876. 9



130 J.-P. ROMANG

le faire par des raisonnements de la sagesse humaine, que
Jésus-Christ a été homme, il est vrai, mais que dans son humanité

il a montré une essence et une nature divines. Tout en
avouant que cette habitation de Dieu dans l'homme dépasse la

portée de l'entendement ordinaire, nous trouvons une analogie
de ce fait dans celui de la vie de l'esprit, surtout dans la
possession de dons spirituels éminents chez quelques âmes

privilégiées; et, aussi longtemps que nous considérons comme
divine et immortelle la meilleure portion de nous-mêmes, aussi

longtemps que nous devrons conslater, sans l'expliquer, la
cohabitation de l'esprit et du corps, l'union de ces deux éléments
divers pour former la personnalité humaine, nous aurons mauvaise

grâce à refuser de reconnaître dans la personne de Christ
l'union de l'esprit divin avec un corps humain.

Il est difficile, sans doute, de comprendre les déclarations de

Jésus-Christ et des apôtres qui se rapportent à sa préexistence
et à son existence ultérieure clans le sein du Père ; mais, outre
l'apologie que nous offre la doctrine platonicienne de la préexistence

des âmes et celle de notre propre immortalité, n'est-il
pas évident que la personne et l'œuvre du Christ sont la
manifestation la plus éclatante, la plus réelle de Dieu Le Fils de

Dieu n'est-il pas revêtu d'une dignité particulière comme
accomplissant la volonté de son Père?

Ceux que la grandeur unique de la personne de Christ ne

parvient pas à convaincre, pourraient et devraient le connaître
en considérant l'étendue, la grandeur, la sainteté de l'action
qu'il a exercée non-seulement sur ses contemporains et ses

premiers disciples, mais encore sur la marche de l'histoire et les
destinées de l'humanité. Cette action est unique, miraculeuse,
providentielle, supérieure de tout point à celle des plus grands
législateurs, de tous les autres fondateurs de religions, des plus
grands génies dont s'honore l'humanité. L'histoire de l'humanité
depuis plus de dix-huit siècles devrait amener tout esprit
impartial à reconnaître que Jésus-Christ est le Seigneur à la gloire
de Dieu le Père.

L'œuvre de Christ a deux côtés qui se complètent mutuellement

: le côté prophétique et le côté sacerdotal. Comme pro-



DOCTRINE CHRÉTIENNE 131

phète, Christ a enseigné une morale que les incrédules mêmes

proclament parfaite, sublime, et une doctrine qui est la base

de cette morale. Nous connaissons ses idées sur Dieu. Seulement

il faut nous garder de leur donner une explication
panthéiste. Nous savons que le grand principe à la fois religieux et

éthique de sa doctrine est l'amour de Dieu et du prochain;
mais n'oublions pas que si le royaume des cieux est promis aux

plus grands pécheurs à la condition qu'ils se repentent, Christ
déclare que l'état réel et naturel de l'homme rend cette repentance

nécessaire à tous. L'Evangile est avant tout la promesse
du pardon et de la délivrance faite à l'humanité pécheresse.

Comme sacrificateur et souverain pontife, Jésus-Christ a

opéré cette délivrance, obtenu ce pardon en accomplissant
l'œuvre de la rédemption, de l'expiation, en faisant propitiation
pour nos péchés.

Ceux qui, de nos jours, rejettent cette doctrine, sont invités
à considérer sérieusement que le pécheur désire et doit désirer
d'obtenir son pardon ; que l'amour et la miséricorde de Dieu
ne diminuent en rien sa sainteté, son horreur du mal; que le

plus pressant besoin du pécheur est de voir ses transgressions
effacées devant Dieu ; que les méfaits d'aujourd'hui ne sont pas

compensés par les bonnes actions de demain; que la réparation
des maux qu'il a causés est souvent impossible ; qu'une
amélioration de son état de culpabilité est sinon impossible, du

moins difficile, et insuffisante pour le délivrer de la puissance
du péché, et qu'il lui faut par conséquent une autre expiation

que celle qu'il pourrait se donner lui-même en changeant de

conduite.
Cette expiation, qui rend possible notre relèvement moral

par l'assurance de notre pardon et de la réintégration dans nos

rapports avec Dieu, a été accomplie par Jésus-Christ le Saint
et le Juste, dont les souffrances et la mort ont une portée infiniment

plus grande que celle du dévouement des plus célèbres
héros ou des plus glorieux martyrs.

Ici aussi il est évident que la doctrine orthodoxe de l'église a

exagéré et en quelque sorte défiguré, par ses définitions légales
de la satisfaction vicaire, le pur enseignement apostolique,



132 J.-P. ROMANG

d'après lequel Dieu était en Christ réconciliant le monde avec

lui-même; toutefois il faut avouer que ceux qui repoussent, en
même temps que le dogme de l'église sur ce point, la doctrine
si consolante des apôtres, ne comprennent ni ne sentent les
besoins moraux les plus sérieux de l'humanité, s'illusionnent
sur la gravité du mal qui règne dans le monde et sur la nature
de la sainteté de Dieu et abandonnent le terrain positif du
christianisme évangélique.

Ce que l'on a nommé la charge royale de Jésus-Christ est
aussi clairement enseigné dans le Nouveau Testament. Les
déclarations de Jésus-Christ et les promesses positives qu'il fit
à ses disciples concernant le pouvoir que Dieu lui a donné, sa
séance à la droite du Père son retour pour le jugement
dernier, les enseignements des apôtres et particulièrement de

saint Paul sur ce point de la doctrine chrétienne, ont été, à

leur tour, la cause et l'objet de nombreuses discussions et
touchent en partie à l'eschatologie dont nous parlerons bientôt;
mais elles renferment des vérités importantes qu'il faut nous
garder de répudier ou de subtiliser comme le font ceux qui
professent le rationalisme et le panthéisme.

Ces vérités, inaccessibles à l'entendement ordinaire, comme
le sont d'ailleurs celles de la Providence et de l'action divine
dans le monde, se réduisent au fait que l'œuvre de la rédemption

du genre humain, décidée de toute éternité dans le conseil
du Père, a été confiée au Fils qui, après l'avoir accomplie
objectivement et en principe à un moment donné de l'histoire, a

reçu le pouvoir de l'étendre, de la réaliser dans tous les pays
et en faveur de tous les hommes et de devenir ainsi le souverain

vivant du royaume des rachetés qui doivent confesser que
Christ est le Seigneur à la louange de Dieu le Père (Philip. II,
11), jusqu'à ce que toutes choses soient soumises au Fils et

que le Fils soit soumis à celui qui lui a soumis toutes choses,
afin que Dieu soit tout en tous. (1 Cor. XV, 25-28.)

VIII

Les chapitres XXVI et XXVII parlent de l'appropriation du
salut et traitent, par conséquent, de la repentance, de la foi et



DOCTRINE CHRÉTIENNE 133

de la justification. L'église n'exclut pas l'action individuelle dans

l'œuvre de l'appropriation du salut, mais elle proclame, sans

en déterminer le mode et le degré, la nécessité d'une coopération

de la part de Dieu. La réceptivité de l'homme doit se

transformer en activité, s'il veut s'élever de la sphère de la vie
sensible, charnelle, à celle de la vie spirituelle, s'il veut entrer
au royaume des cieux. Christ exige la repentance et la foi, ces
deux parties constitutives de la conversion ou régénération.

La répugnance que notre époque éprouve pour la repentance
est une preuve douloureuse de l'affaiblissement du sens moral;
car la repentance ou la connaissance théorique et surtout
expérimentale de notre état de péché, le regret d'y être tombé,
le désir d'en être délivré et d'en obtenir le pardon, la repentance,

produit de notre volonté et en même temps effet de

l'activité de l'esprit de Dieu, forment le premier stade de notre
développement supérieur, de notre retour à Dieu, et n'ont rien de

contraire aux principes d'une saine pédagogie et d'une
philosophie raisonnable pour laquelle le mal n'est pas un simple
pendant nécessaire du bien. 11 faut en dire autant delà foi, que
l'on identifie trop souvent avec la pure croyance, malgré les

explications que les réformateurs et de nos jours le théologien
spéculatif Baur lui-même ont données de sa nature et de ses

effets. La foi, entendue dans son vrai sens évangélique et

protestant, n'a rien qui doive choquer un vrai penseur, car la
philosophie et la vie pratique renferment des éléments analogues.

Si la repentance est le côté négatif de la conversion, la foi en

est le côté positif. Elle est une action, une vertu qui doit
persister à tous les moments du développement moral, présider à

toutes les phases ultérieures de la vie religieuse. La foi est
essentiellement confiance, soit dans son côté théorique, soit
dans son côté pratique. En effet, la foi, considérée dans sa

nature intellectuelle et purement théorique, n'est pas une pure
croyance traditionnelle, machinalement apprise, mais une
adhésion raisonnable à la vérité reposant sur la confiance que
nous accordons à la sincérité et à tout le caractère moral des

hommes qui en rendent témoignage; et la foi, considérée au
point de vue pratique, est l'acceptation du salut offert en Christ



134 J.-P. ROMANG

comme devant pénétrer et transformer notre vie tout entière
et comme venant de Dieu en qui nous avons placé toute la
confiance dont notre âme est capable. L'activité de la foi
implique et appelle, loin de l'exclure, celle de l'Esprit-Saint.

L'auteur s'applique ensuite à bien déterminer l'idée de la
justification. Dans plusieurs pages qui rappellent les Discours

religieux de Vinet, il nous expose la pensée dominante de

saint Paul, et, tout en expliquant l'intention et en faisant
ressortir tout ce qu'il y a de sérieux dans l'enseignement orthodoxe,

il s'élève contre la définition essentiellement juridique
de la justification, contre une délimitation trop tranchée et
absolue entre la justification et la sanctification, et contre l'abus
que peut produire une prétentieuse assurance du salut. La

justification ne saurait être une simple déclaration de justice
de la part de Dieu; car Dieu ne peut pas déclarer justes et
considérer comme tels ceux qui ne le sont pas encore. La
justification est un procès intérieur, un développement progressif
qui a son point de départ dans la conversion et son but dans

une sainteté parfaite. La justification n'est donc autre chose

que la sanctification et n'est, par conséquent, jamais complète
et définitive ici-bas. C'est la foi qui nous assure intérieurement,
et par le témoignage de l'Esprit, que nos péchés nous sont
pardonnes et que nous avons été délivrés de la puissance du

péché.
Nous sommes justifiés par la foi en tant qu'elle est le principe

actif, le moteur principal d'une vie nouvelle, semblable à

celle de Jésus-Christ. Mais, quoique justifiés et sanctifiés en

principe, nous ne sommes assurés de notre salut que dans la

mesure où notre foi se prouve, s'affirme par la charité,
l'amour. On peut même dire que l'amour est l'âme de la foi,

puisqu'il se manifeste par la confiance et l'abandon de nous-
mêmes pour vivre non plus selon la chair, mais selon l'esprit.

L'auteur insiste, comme Vinet, sur la nécessité des bonnes

œuvres, non point, cela va sans dire, comme constituant un
mérite ou un appoint que nous voudrions apporter à l'œuvre
de notre justification, mais comme une preuve irrécusable et

un fruit nécessaire de notre foi. Notre conversion ne nous



DOCTRINE CHRÉTIENNE 135

délivre pas tout d'un coup de notre naturel enclin au mal, de

notre état de peccabilité, et notre vocation de chrétien est

précisément de tendre à la perfection par la pratique de toutes
les vertus chrétiennes, en portant beaucoup de fruits, si nous
ne voulons pas être rejetés comme des arbres stériles.

La manifestation de la foi par l'amour et les bonnes œuvres
est un point qu'il importe de relever, soit par opposition à

l'orthodoxie qui exagère le sens de la déclaration que nous sommes
sauvés par la foi et non point par nos œuvres et qui a produit
ou peut produire une certaine indifférence à l'égard de la

sanctification, soit par opposition à la théologie spéculative moderne

qui, elle aussi, accentue la foi ou la disposition morale, interne,
et se console aisément des nombreuses lacunes morales qui
se trouvent dans la conduite du commun des hommes. Cette
double erreur a contribué d'une manière très sensible à

l'affaiblissement du sens moral, à l'oubli des sérieuses exigences
de notre vocation comme disciples du Crucifié.

La conversion peut se considérer comme une décision, prise
une fois pour toutes, dans le développement moral et religieux
de l'homme. Mais la justice devant Dieu, comme état réel de

l'homme, ne se forme que peu à peu. Et quoique la foi soit
de la dernière importance dans l'appropriation subjective du
salut, il est plus conforme à l'Ecriture et à la science, en parlant

de la justice devant Dieu, de dire, avec l'ancienne dogmatique

réformée, qu'elle ne vient pas de la foi seule, mais

uniquement par la grâce. Or la grâce s'est présentée de différentes
manières à la plupart d'entre nous et elle s'offre incessamment
à tous.

Cette citation résume et termine cette partie aussi intéressante

qu'instructive et importante du livre de M. Romang.

IX

Il me serait difficile de résumer en quelques pages les trois
chapitres XXVIII-XXX qui terminent le livre et nous donnent

une excellente eschatologie in nuce.
L'auteur examine la question, de l'immortalité au point de



136 J.-P. ROMANG

vue théorique et au point de vue pratique ou moral et les

enseignements de la Bible sur les choses finales. Il ne dissimule
ni n'atténue aucun des arguments qui sont mis en avant,
tantôt au nom des sciences naturelles, tantôt au nom de la
morale dite désintéressée. Sans rien dire d'essentiellement

nouveau, il excelle toutefois à combattre les prétentions des

savants au sujet de la nature de l'âme, et il met en relief ce

qui a été dit et professé par des hommes, à tous égards
éminents, sur cette matière si importante. La simplicité, l'immatérialité

de l'âme, ses besoins infinis, ses aspirations, l'universalité
de la croyance à une vie à venir, l'attente d'une rétribution,
trop oubliée par les moralistes du jour, mais néanmoins gravée

dan's la conscience, voilà ce qui doit inspirer et guider
les âmes qui sont capables et désireuses de s'élever à la
contemplation des choses invisibles. Et les enseignements que la
Bible nous donne sur le royaume des cieux, sur la résurrection,

sur le jugement dernier, sur ia vie éternelle, bien qu'ils
soient en partie voilés par un langage figuré et qu'ils fassent

l'objet de la foi plutôt que de la vue, répondent néanmoins
dans leur ensemble aux besoins les plus sacrés de notre
nature et sont comme le couronnement de la doctrine de la
rédemption opérée par Jésus-Christ. Mais pour les apprécier,
pour en sentir toute la sainteté, il ne faut pas y appliquer les

catégories de l'entendement pur. Nous ne les saisissons que
par l'organe qui nous élève au-dessus des misères et des

intérêts du monde sensible pour nous élever à Dieu et aux
jouissances austères de la piété. Cet organe, c'est la foi, qui est

le privilège de toute âme qui cherche sincèrement la vérité, la

loi suprême de sa nature et de sa destination.

Jean-Jacques Pabander.


	Doctrine chrétienne de J.-P. Romang

