Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 9 (1876)

Artikel: Théologie de I'ancien testament
Autor: Chapuis, Paul / Oehler, G.-F.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379194

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379194
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

THEOLOGIE DE L'ANCIEN TESTAMENT

PAR

G.-¥F. OEHLER !

Depuis de longues années, le monde théologique attendait
avec impatience l'ouvrage que nous annong¢ons. On savait que
le professeur Qehler de Tubingue était passé maitre dans cette
discipline qui se nomme la Théologie biblique de [I'Ancien
Testament. A bien des égards, on pourrait méme l'appeler le
fondateur de cette science. Si Gabler?, en 1787, a détérminé
la différence entre la théologie biblique et la dogmatique,
si Lorenz Bauer (1796), De Wette (1813), Vatke (1835) et d’au-
tres encore ont essayé d’écrire sur ce sujet, c’est néanmoins
Oehler qui le premier donna une idée claire et exacte de la
méthode & suivre en ces matieres, dans ses Prolégomeénes a la
théologie de UAncien Testament’, publiés déja en 1845. Des
lors divers articles du méme auteur, qui parurent dans 'En-
cyclopédie de Herzog et ailleurs, n’avaient fait qu'augmenter le
désir de voir bientoét un travail complet du savant professeur
sur un sujet qu’il possédait si bien. Malheureusement, il ne lui
a pas été donné de satisfaire & ce désir; car il fut surpris par
la mort avant méme d’avoir eu le temps de songer a une
ceuvre pareille. Mais son fils, M. H. Oehler, bibliothécaire du

t Theologie des Alten Testaments, von D* G. Fr. Oehler, weil. ord. Prof.
der. Theol., Ephorus des evang. theol. Seminars in Tubingen. 2 vol. in-§,
XI et 555, VIII et 351. — Tiibingen 1873 et 1874. Verlag von J.J. Hecken-
hauer.

* Oratio de justo discrimine theologie bLiblicee et dogmatice regendisque
recte utriusque finibus. Altorfii 1787, in-4o,

* Prolegomena jzur Theologie des Alten Testaments, von G. Fr. Oehler.
Stuttgard 1845.



THEOLOGIE DE L’ANCIEN TESTAMENT 65

séminaire évangélique de Tubingue, a eu I’heureuse idée de
publier le manuscrit de son pere, en profitant ici el 14 des
articles cités plus haut.

Comme l'on pouvait s’y attendre, 'ouvrage est digne du
nom qu’il porte. On y retrouve cette science, cette sagacite,
cette prudence aussi, qui distinguaient le professeur. Chaque
point est traité avec un soin extréme, chaque détail est
meédité. Les développements qui par leur longueur auraient
nui & l'intelligence du texte et qui cependant étaient néces-
saires, sont rejetés en note a la fin de chaque paragraphe. Si
cette méthode est parfois un peu pénible pour le lecteur, elle a
cependant 'avantage de fournir une foule de renseignements
utiles. Oehler a certainement travaillé et retravaillé son sujet.
Il ’a traité avec amour. On sent partout qu’il est pénétré « de
la sainte grandeur de I’Ancien Testament » (I. pag. 6) et qu’il
regarde les questions en face sans avoir besoin « des lunettes
d’un systéme théologique ou d’une école critique. »

Il serait inutile de relever toutes les qualités de cet excel-
lent ouvrage, toutes les vues intéressantes qu’il renferme.
Nous voudrions au contraire faire ici, sans nous attacher da
reste aux questions de détail, quelques observations critiques,
relever au milieu de tant de choses dignes d’éloge quelques
points qui nous paraissent décidément défectueux. Mais, pour
nous faire mieux comprendre, donnons d’abord une analyse
de 'ouvrage.

Oehler définit la théologie biblique de I’Ancien Testament
comme 'exposition historico-génétique de la religion contenue
dans les écrits canoniques de UAncien Testament. Or, dans ce
développement religieux d’Israél, on peut distinguer trois gran-
des périodes. La premiere, le mosaisme, comprend le temps
des patriarches et de Moise. L’époque qui s’étend de I’entrée
du peuple en Canaan jusqu’au dernier des prophetes constitue
le prophétisme. Enfin la derniére phase a pour objet le déve-
loppement subjectif de la religion d’Israél et porte le nom de
chochma. C'est la spéculation religieuse, qui considére essen-
tiellement l'ordre du monde et les lois morales qui régissent
les hommes.

THEOL. ET PHIL. 1876. 5



66 0.-F. (EHLER

I. Le mosaisme.

1. Les faits. — L’Ancien Testament commence par le récit
de la création du monde, euvre de la parole et de I'esprit de
Dieu, ce qui exclut dés I’abord toute spéculation dualiste. Cette
ceuvre divine se développe progressiveméent par périodes
limitées, dont chacune prise en elle-méme forme un tout.
L’homme, image de Dieu, est le produit du dernier acte créa-
teur, I'achévement du grand travail. Dieu se repose, et le
sabbat divin marque la limite entre la création et I’histoire des
rapports entre Dieu et ’homme. Celle-ci commence avec ce
qu'on a improprement appelé le second récit de la création
(Gen. II, 4b-25), et qui n’estau fond qu'un complément du pre-
mier chapitre de la Genese. Si 'homme est créé bon, il doit
cependant manifester par un acte libre sa volonté d’obéir au
Créateur. Il ne soutient pas I’épreuve; il tombe, mais avec la
possibilité d’un relévement. Par ce fait, les relations entre
Dieu ef 'homme sont modifiées. Le changement se manifeste
déja dans les premiers sacrifices offerts & Dieu. Ils ne sont pas,
comme on l'a cru, des sacrifices expiatoires, mais des homma-
ges, qui supposent chez ceux qui les offrent des conditions
morales particulieres. A ce sujet, éclate la grande division qui
désormais séparera 'humanité en deux camps; Cain devient le
chef de larace mondaine ; Seth, qui remplace Abel, victime de
la haine de son frére ainé, est 'ancétre des enfants de Dieu.
Le premier age de ’humanité est terminé, le second com-
mence. Les hommes, devenus rebelles aux ordres divins, sont
détruits par le déluge. Noé seul avec sa famille survit a cette
immense catastrophe et traite alliance avec Dieu. Les hommes
se séparent ; les nations se forment et dans la descendance de
Sem, Dieu choisit Abram pour faire de lui le chef d’un peuple
nouveau avec lequel il conclut une alliance nouvelle. Une
triple promesse est faite au patriarche par Ei-Schadai, dont la
Genése reconnait Pidentité avec le El-’Eljon cananéen (Gen. X1V,
18-22) : possession du pays ou il habite maintenant en étranger,
postérité innombrable, qui sera une source d’abondantes héné-



THEOLOGIE DE L’ANCIEN TESTAMENT 67

dictions pour tous les peuples de la terre. Du coté d’Abram
la condilion de l'alliance est I'obéissance & son Dieu, le signe
la circoncision. A lalibre grice de Dieu correspond la foi du
patriarche, qui surmonte ainsi les épreuves les plus pénibles.
(Gen. XXII.)

Isaac et Jaco b,qui héritent des promesses faites & leur pére,
sont des personnalités peu remarquables, du moins le premier.
Notons seulement que dans sa lutte prés du Jabok, le fils
d’'lsaac acquiert le nom d’Israél, qui préfigure le caractére
spirituel du peuple de Dieu. Il meurt en Egypte, en laissant &
ses douze fils un testament spirituel, qu’on a appelé la béné-
diction de Jacob et qui, selon Oehler, doit étre attribuée au
patriarche lui-méme.

Dans 'empire des Pharaons, la famille patriarcale devient un
peuple. Celui-ci quitta, pour un temps du moins, sa vie
nomade et profita en quelque mesure de la culture égyptienne.
Quant a son état religieux il conserva, sans doute, le souvenir
du Dieu des péres, mais ce souvenir avait besoin d’étre réveillé
a nouveau; car les fils d’Israél apprirent aussi & adorer Apis
et Mendeés. Ils empruntérent méme aux tribus voisines le culte
de Moloch et inaugurérent déja alors ce syncretisme religieux,
qui fut si longtemps 'un des traits caractéristiques du peuple
de Dieu.

Avec Moise, sonne ’heure de la délivrance. El-Schadai se
révele a lui comme Jahveh et fait de cet homme de génie le-
Lbérateur de ses fréres. Mais il faut que Dieu impose 4 I'Egypte
dix plaies successives pour que Pharaon se décide A laisser
partir Israél. Méme d’aprés les historiens profanes, tels que
Manéthon et Diodore, la sortie d’Egypte porte tous les carac-
téres d’une lutte entre deux principes religieux. Enfin le
peuple est libre. Mais Moise craint la rencontre des Cana-
néens pour ses compatriotes encore peu aguerris. Il évite ces
ennemis, en passant par le désert. Ce long détour avait encore
un but pédagogique. Dans ces solitudes, au milieu de dan-
gers continuels, de privations sans cesse renouvelées, Israél
devait apprendre & se confier en Dieu seul.

Trois mois aprés son départ, le peuple pose ses tentes au



68 0.-F. (EHLER

pied du Sinai (Ex. XV, 11), ou fut définitivement fondée la
théocratie. Mais la fidélité & I’alhance jurée ne dure pas long-
temps. Israél se prosterne devant le veau d’or et n’est sauvé
de la ruine que par lintercession de Moise. Jahveh g’était
auparavant manifesté comme le Saint, maintenant il se montre
aussi comme le Dieu qui fait miséricorde. Passons rapidement
sur les trente-sept années, que dura le séjour au déserl. A la
fin de cette période, le peuple est arrivé dans les plaines de
Moab et Moise remet & Josué le baton du commandement. Il
fait ses adieux a Israél et lui légue ses derniéres exhortations,
consignées dans le Deutéronome; puis ce serviteur de Jahveh
termine mysiérieusement sa carriére, aprés avoir contempié
depuis le sommet du Pisga cette terre promise, dans laquelle
il ne devait point entrer.

Josué passe le Jourdain, il fait la conquéte de Canaan,
soumet en partie les habitants du pays. Le territoire gagné par
les armes est partagé entre les diverses tribus. La premiére
période de I'histoire d’Israél est achevée.

Q. Les idées. — Les trois grands chapitres de cette partie
traitent de Dieu et de son rapport avec le monde, de 'homme
et de son rapport avec Diew, enfin de Ualliance légale et de la
théocratie.

Dieu. — Le nom sémitique le plus ancien pour désigner
Dieu est celui d’El, qui se retrouve dans la composition de
quelques noms propres (Gen.1V,18), mais qui n’est plus guére
employé dans I’Ancien Testament, si ce n’est en poésie. Il vient
d’une racine ’7'}}:, étre fort, puissant.

Eloha, qui sauf quelques exceptions ne parait que dans les
livres les plus récents, peut éire un substantif primitif d’oli
dériverait le dénominatif 'Flbbt , étre puissant, Mais il vaut mieux
considérer ce nom comme dérivé d’'une racine perdue en
hébreu (arabe: aliha) et qui a le sens de craindre. Le pluriel
Elohim est guantitatif ou intensif; il n’a pas primilivement
une valeur polythéiste. C’est le nom le plus général de la divinité
et par conséquent aussi le plus indéterminé. A peu d’excep-
tions prés (Gen. XX, 13; 1 Sam.IV, etc.), il est toujours accom-
pagné du verbe au singulier, lorsqu’il s’agit du vrai Dieu. En



THEOLOGIE DE L’ANCIEN TESTAMENT 69

parlant de ce dernier, El-’Eljon n’est employé que poétique-
ment. (Ps. LVIIL, 3.)

Durant I'époque patriarcale, le nom le plus fréquent de
Dieu est El-Schadat, qui détermine la divinité comme se révé-
lant par sa puissance. Mais dés qu’apparait le nom Jahveh,
El-Schadai cesse d’étre un nom spécial et rentre dans la caté-
gorie des désignations générales.

Jéhovah, qu’avec la plupart des modernes 'auteur prononce
Jahveh, signifie, d’aprés Ex. III, 14, celui qui est qui il est. L’ori-
gine de cette dénomination est antémosaique.On latrouve déja
dans le nom propre Jokbed, par exemple. Ce mot désigne Dieu
non pas comme le ovres ov, mais comme un étre qui se mani-
feste, qui entre dans un rapport historique avec son peuple,
qui se détermine lui-méme, qui par conséquent est absolu-
ment libre, qui reste toujours égal & lui-méme, qui posséde
donc comme attribut la fidélité. Tandisqu ’El ou Elohim nous
montrent en Dieu le Créateur et le Conservateur du monde, le
nom de Jahveh se rapporte tout spécialement & I'activité divine
dans la sphére théocratique, dans le domaine de la révélation.
Ainsi dans les anthropomorphismes, c’est le dernier de ces deux
noms qui est presque constamment employé. De cette dési-
gnation de Jahveh, le mosaisme tira encore les notions du
Dieu éternel, du Dieu vivant et de Dieu, le Seigneur. Celle-ci se
rattache étroitement au nom de Jahveh. Nous en avons déja
une preuve matérielle dans le fait qu'Adonai est trés souvent
joint & Jahveh. Ce nom d’Adonai exprime, en effet, le senti-
ment d’une dépendance particuliére a 1’égard de Dieu, telle
que l'appelait la conscience théocratique. Passons rapidement
sur les autres attributs divins. La sainteté est, au point de vue
formel, une mise -a-part de Dieu ; il est, au-dessus de tout ce
qui existe, de la sa magnificence et son incomparabilité. Au
point de vue matériel, elle se détermine comme la perfection
morale absolue. Un mot pourtant sur l'unité de Dieu. Le
mosaisme affirme de la facon la plus catégorique. Oehler est
de ceux qui n’admettent ici aucune exception. Le Jahveh
mosaique exclut absolument I’existence d’autres dieux, ceux
des nations n’ont aucune réalité; car, il faut le remarquer, le



70 0.-F (EHLER

monothéisme hébreu n’est pas sorti par un proces régulier
de la notion polythéiste, mais il est le fruit d’une révélation
spéciale.

Ce Dicu ainsi déterminé a créé le monde par sa parole et
son esprit. G’est un acte libre, ce qu’indique la parole, expres-
sion de la volonté d’un étre. Mais ce monde ne peut subsister
que par l'esprit divin. De lui procede la vie; elle n’a pas sa
source dans la masse chaotique. Le but de la création est la
manifesiation de I’étre et de la gloire de Dieu. Malgré cela, le
mal existe dans le monde. D’ou vient-il? Est-il un des élé-
ments nécessaires & son existence? Non ; il procéde de la libre
volonté de I'homme; mais en derniere analyse, I’Ancien Testa-
ment statue clairement dans celai qui péche Vaction d'une
causalité divine. (I, 186.) (Prov. XVI, 4.)

Si, d’aprés le mosaisme, tout, la nature et Uhistoire, doit
servir & réveéler la gloire de Dieu, nous avons a4 nous
demander quels sont les modes de cette manifestation. L’Ancien
Testament nous en indique trois principaux. Il nous parle
du nom de Dieu, de sa face et de sa gloire, comme étant les
cotés révélateurs de son étre. La forme ou le moyen de cette
révélation est d’abord la voix divine, puis les anges, principa-
lement Vange de Jahveh ou de Ualliance ou de la face. Oehler
discute tout au long ce probléme. Ce Malhak est-il le Logos
du Nouveau Testament ou un étre différent? Notre auteur ne
se prononce pas. Il pense que I’Ancien Testament lui-méme
hésite entre une conception modaliste et hypostatique. L’an-
gélologie, du reste, est trés peu développée dans le Penta-
teuque.

Une troisieme forme de la révélation divine estla Schechina,
qui est une manifestation permanente de Dieu, distincte par la
des autres théophanies. C’est une localisation divine. L.e nom
lui-méme appartient & la théologie juive postérieure, mais il
est tiré de passages tels que Deut. XII, 5,1 Rois IX, 14; VIII,
12. La premiére demeure de la Schechina a été Eden, la
seconde le sanctuaire. Le mosaisme statue donc une habita-
tion de Dieu dans le monde, mais en dehors du sujet humain.
Le Nouveau Testament seul fit ce dernier pas. (Jean I, 14.)



THEOLOGIE DE L’ANCIEN TESTAMENT 71

Ces divers modes de révélation sortent déja du cours ordi-
naire des choses et pourraient étre considérés comme des
miracles. Mais sous ce nom I’Ancien Testament entend moins
une action directe et personnelle de I’étre divin que des mani-
festations de lactivité divine dans la nature et dans I'histoire.
Au point de vue négatif, le miracle est un fait qui sort du cours
ordinaire des choses (niphlaoth); positivement, il révéle la
toute-puissance de Dieu, sa force (gebouroth). La synthése des
deux notions se trouve dans 'idée du miracle comme signe
(oth) produit dans un certain but. C’est donc le coté téléolo-
gique de l'action divine qui la caractérise comme miracle. Il
n’y est pas question de lintervention de Dieu, vu que Dieu
agit toujours et partout dans le monde par son esprit.

C’est aussi par ce ruach qu’il se manifeste & I'homme. Mais
ici I’esprit de Jahveh n’agit d’une fagon spéciale que dans les
organes de la révélation. Il est considéré comme une force,
émanant de Jahveh et qui permet & I'homme de remplir sa
mission théocratique. Les états psychologiques de l'individu
instrument des révélations divines sont décrits dans le passage
Nomb. XII, 6-8. Ce sont le songe, au degré le plus inférieur,
puis la vision, enfin la contemplation immédiate du divin.

L’homme. — L’homme a été-créé a I'image de Dieu, telle
est sa notion dans I’Ancien Testament. Cette image, il ne faut
pas la chercher avec les sociniens dans la domination que
I’homme exerce sur le monde animal. Ce n’est 1a. qu’un coté de
la vérité. La ressemblance de I’étre humain & son Créateur
réside dans le fait que I'homme est un étre en relation avec
Dieu et qui parle avec lui comme avec son semblable. A 'idée
morale de Dieu correspond une idée morale de 'homme.

Il est également faux de dire que, d’aprés la Genése(chap. Ier),
I’homme ait été créé androgyne. La différence des sexes est au
contraire un fait primordial. D’aprés Gen. II, 18, le mariage est
la base de leurs rapports réciproques. Il est institution divine
et dans son principe suppose Ja monogainie. Celte union est
non-seulement charnelle, mais aussi spirituelle. Ce dernier
caractére se révele dans le fait que les liens entre I'époux et
’épouse sont considérés comme plus inlimes que ceux qui



T2 0.-F. (EHLER

unissent les parents aux enfants et que I’Ancien Testament
éléve pourtant si haut. L’humanité tout entiére est un seul
genre. Les différences ethnologiques ne reposent pas sur une
différence d’origine, mais sur un ordre divin,

Comme tous les étres créés, 'homme est formé de deux élé-
ments: la matiere terrestre et l'esprit divin. Ce dernier, qui
est aussi propre aux animaux, a cependant été communiqué a
Phomme par un acte spécial du Créateur. Uni 4 la maltiere
qgu’il vivifie, cet esprit constitue chez l'individu ce que nous
appelons I'dme (nephesch). L’étre humain est donc composé de
trois parties: le corps, I'esprit et I’ame. Cette derniere est le
trait d’union entre les deux autres, on pourrait presque dire
leur synthése. C’est elle qui donne 4 'homme son individua-
lité ou personnalité. Chaque individu est une nephesch, sou-
tenue, vivifiee par le ruach. L'Ancien Testament dira par
conséquent d’un malade que son esprit végéte, d'un mort que
son ame lui a été enlevée. Cependant 'un des deux termes est
parfois employé & la place de l'autre; mais la trichotomie
est néanmoins clairement enseignée dans le mosaisme.

L’ame, pour revenir encore sur ce point, a une double
sphére d’activité. Elle est d’abord le siége de la vie physique;
comme telle, elle est dans le sang; mais elle est aussi le centre
de l'activité pensante, sensible et volontaire. A ce double point
de vue, elle réside dans le cceur, siége principal du sang et
des fonctions spirituelles. Aussi les facultés morales et reli-
gieuses sont-elles ordinairement jugées d’aprés la nature du
ceeur. On parle d’'un cceur sage, pur, droif, pervers ou en-
durci. Toulefois les affections morales, telles que la crainte et
la joie, sont rapportées tantot au cceur, tantol & I'ame, selon
qu’elles saisissent plus ou moins la personnalité tout en-
fiere.

Ainsi constitué, 'homme était innocent, en communion avec
Dieu, dans un rapport normal et pacifique avec la nature (in
ungesterter harmloser Einheit), enfin doué d’une immortalité
conditionnelle (posse non mor: et non non posse mort). Mais
ensuite de sa libre détermination, il sort de cette position en
violant 'ordre divin. Dés lors le péché est devenu Pélat de la



THEOLOGIE DE L’ANCIEN TESTAMENT 73

race humaine, I'un de ses caractéres spécifiques. Il y a dans
I'homme un antagonisme perpétuel entre le bien et le mal.
La gravité du péché est déterminée d’aprés le plus ou moins
de dispositions & le combattre. Autre est le péché d’un Moise,
autre celui d’un Saiil ou d’un David, autre celui d’un Pharaon.
Le degré le plus profond est 'endurcissement dans lecquel tombe
celui qul ne combat pas le mal et qui par la méme perd la
possibilité d’agir autrement. L’homme devient alors un adver-
saire de Dieu, qui ne peut se manifester & lui que par sa colére
et ses chitiments. C’est pour cela que ’endurcissement est
tour & tour considéré comme ceuvre de Dieu et ceuvre de
I’homme. D’un autre coOté, '’Ancien Testament admet la possi-
bilité d’'une vie divine dans le pécheur et par conséquent une
justice relative de la créature morale. Sur ce principe est
fondée la différence entre les justes et les injustes, les bons et
les méchants.

La conséquence finale du péché est la mort, comme l'in-
dique le passage Gen. II, 17. On se demande parfois comment
il se fait que la punition n’ait pas suivi immeédiatement la faute
primitive. Oehler résout la difficultée en disant que la mort
comme chitiment est liée & la désobéissance et non & leffet
du fruit de l'arbre. () (I, 254.)

D’aprés plusieurs passages de I’Ancien Testament, il pour-
rait sembler qu’avec la mort l'existence soit entierement
anéantie. (Ps. C1V, 29; Job XXXIV,14; Koh. XII,7.) Mais si I’on
considere I'ensemble, il n’en est point ainsi. La mort rompt le
lien entre le corps et I’Ame, mais par celle-ci 'existence per-
sonnelle est continuée dans le scheol, nettement distingué du
tombeau. (Gen. XXXVI, 35.) L’état des ames dans ce séjour est
celui d’'une privalion de tout ce qui appartient & la vie dans le
sens complet du mot. (I, 260.) C’est la terre de l'oubli. (Ps.
LXXXVIII, 13.) La conscience de soi n’est pas anéantie, mais elle
sommeille. Par contre ’Ancien Testament n’enseigne nulle part
clairement qu’il y ait une différence entre le sort des bons et
des méchants; mais le Pentateuque laisse en tout cas supposer
que les justes ne sont pas séparés de Dieu. (Gen. 1V, 10; Ex.
I1I, 6.)



74 0.-F, (EHLER

L’alliance de Diew avec Israél, et la théocratie. — La nature
des rapports entre Dieu et Israél nous est présentée sous la
forme d’une alliance, ce qui suppose des devoirs particuliers
pour chacune des parties contractantes. De la part de Dieu,
cette alliance est un acte parfaitement libre, dans lequel
Jahveh se donne comme le pére du peuple élu, dans le sens
moral, cela va sans dire. Israél sera donc le fils de Dieu et
méme son fils premier-né, en tant qu’il a été adopté comme
tel avant tous les autres peuples. Ceux-ci dans leur ensemble
constituent la masse profane des gojim. Israél, au contraire,
est la propriété particuliére de Jahveh, un peuple sacerdotal,
consacré a I’Eternel, en d’autres termes un peuple saint. Cette
sainteté, comme celle de Dieu, a deux faces principales. Au
point de vue négatif, elle est une mise-a-part d’Israél au milieu
des autres nations; positivement, le peuple est saint en tant
que Dieu I'a destiné & devenir 'organe spécial de ses révé-
lations.

Israél, de son coté, en contractant alliance avec son Dien,
s'oblige &4 vivre dans une parfaite obéissance & la volonté
divine. (Gen. XVII, 1, ss; Ex. XIX, 5; V, 8.) Il est le serviteur
de Jahveh, délivré par son Dieu de 'esclavage d’Egypte. Mais
cette notion n’est compléte que si le serviteur obéit librement
a son maitre. C’ést pourquol la justice, c’est-a-dire la confor-
maté de la volonté humaine @ la volonté divine, sera un des
attributs caractéristiques des serviteurs de I'Eternel.

Cette volonté divine, & laquelle Israél est tenu d’obéir,
trouve son expression matérielle dans la loi dont le principe
fondamental est formulé dans les mots : « Soyez saints, car je
suts saint » (Lév. XI, 44; XIX, 2); ou encore, d’'une facon plus
compléte; « Sanctifiez-vous et soyez saints, car je suis Jahveh,
votre Diew.» (Lév.XX,7.) Cette sainteté doit se manifester dans
tous les actes de la vie intérieure et extérieure. On ne saurait
donc a ce point de vue diviser la loi en loi morale, cérémonielle
et politique, car la valeur de chaque commandement, qu’il
renferme d’ailleurs un précepte de détail ou I'énoncé d'un
principe moral, reste partout la méme, tend toujours au méme
but, la sanctification.



THEOLOGIE DE L’ANCIEN TESTAMENT 75

Cette observation nous montre l'erreur de ceux qui ne
voient dans le code mosaique qu’un ensemble de régles exté-
rieures, aboutissant dans leur résultat non & la moralité, mais
au légalisme. Tout dans la vie y est au contraire ramené a la
catégorie de la sainteté et par conséquent la disposition inté-
rieure du sujet est partout supposée. D’un autre coOté, les
nombreux préceptes de détails que renferme la loi ont aussi
un but pédagogique. Tenu d’obéir dans tous les actes de sa vie,
méme dans les plus insignifiants, & un commandement émané
directement de Dieu, I’homme arrive peu & peu & comprendre
qu’il n’a pas a chercher sa loi supréme, I'idéal de ce qu’il doit
étre, dans un ensemble de préceptes réglant sa vie d’une
maniére plus ou moins conventionnelle, mais dans une volonté
supérieure et parfaite qui détermine toute chose. Mais, il faut
le dire aussi, la loi mosaique remplace presque la conscience;
iln’y est pas encore question d’'un Yopog JoumTos € »otpOtots.

En outre, pour bien comprendre la loi, il faut tenir compte
des deux obhservations suivantes : 1°¢ Toutes les ordonnances
rituelles ont un caractére symbolique. Elles nous donnent
sous une forme extérieure, concréte, le proces intérieur de la
sanctification. C’est ce que comprirent déja les prophétes. 2° La
loi mosaique entre dans des détails presque minutieux sur ce
que 'on ne doit pas faire; mais, au point de vue positif, elle
laisse une sphére d’action fort étendue. Remarquons enfin que,
dans le Deutéronome surtout, 'obéissance & la loi a pour
motif 'amour. (I, 280.) — Le résumé de tout le code mosaique
se trouve dans le Livre de Ualliance (Ex. XXI-XXII) et spéciale-
ment dans les Dix paroles.

Si la loi est l'expression matérielle ou plutdt le code de
I’alliance, le signe de celle-ci est avant tout la circoncision. Peu
importe que cette coutume ait existé chez d’autres peuples et
qu’lsraél 'ait empruntée ailleurs (cette question, du reste, est
encore fort obscure); ce qu’il faut constater, c’est le sens
religieux donné par le mosaisme & cette cérémonie, qui est
évidemment le symbole du renouvellement et de la purifica-
tion du cceur.

Ainsi formulée, 'alliance suppose la fidélité des deux parties.



76 0.-F. (EHLER

Si I’homme se rebelle contre Dieu, Dieu se rebellera contre
lui. Si, au contraire, Israél est fidele au pacte conclu, il sera
béni. Or la hénédiction divine consiste essentiellement dans le
don de la vie (chajim). (Deut. XXX, 15 ss.) Sous cette expres-
sion, il faut entendre tous les biens qui constituent le bonheur
terrestre : nombreuse postérité, longue vie, fertilité du sol,
victoire sur les ennemis. L'infidélité au pacte juré sera suivie
du retrait tolal ou partiel de ces bienfaits. Souvent on a accusé
cette doctrine mosaique de la rémunération d’eudémonisme.
Rien n'est plus faux. Rappelons-nous, en effet, que la condi-
tion de l'alliance est toute morale: c’est la libre obéissance &
la volonté divine. Il en est de méme de ia condition du pardon,
du relevement dans le cas de la violation du pacte conclu. Le
bonheur promis, bien que matériel en soi, est inséparable du
vrai repentir, d’'un renouvellement du cceur. Comparée aux
1dées chrétiennes, cette doclrine peut paraitre tres inférieure ;
mais opposée a celle des Egyptiens, par exemple, considérée
dans son milieu historique et si 'on tient compte des lumieéres
de I'époque, elle s’éléve a une hauteur peu commune.

Ainsi donc dans I'alliance, dans la loi qui en est’expression,
tout se rapporte & Dieu. Jahveh est le maitre de son peuple;
tout part de lui, tout revient a lui. En d’autres termes, le code
mosaique fonda la théocratie.

Jahveh est le roit d’Israél dans un sens spécial. En lui s’unis-
sent toutes les fonctions civiles, religieuses et militaires. Il est
le 1¢gislateur, le juge et le chef supréme de son peuple. Tout
Porganisme théocratique repose sur ce fait primordial. Les
rois, les prétres, les juges ne sont que les représentants de
Jahveh. — Tci Oehler entre dans beaucoup de détails sur l'or-
ganisalion religieuse civile et judiciaire. Nous ne le suivrons
pas dans cetle voie, d'abord parce que ce sont des choses qui
ne se laissent guére résumer, secondement parce que les
questions trailées ici appartiennent presque toutes & 'archéo-
logie et & la symbolique du culte de I'ancienne alliance. —
Abordons sans plus tarder le prophétisme.



THEOLOGIE DE L’ANCIEN TESTAMENT 7

II. Le prophétisme.

1. Les faits. — L’histoire de I’époque des juges nous pré-
sente une série de chutes et de relévements successifs. Tantot
le peuple, oubliant Jahveh, est asservi par les nations voisines,
tantot, se repentant de ses défections, il retrouve son indépen-
dance.

Josué n’eut pas de successeur immédiat. A sa mort les
diverses tribus s’isolent les unes des autres et se distinguent
presque toutes par leur exclusivisme. Méme au moment du
danger, elles ne s’unissent pas pour se défendre contre les
ennemis communs (Jug. V, 15-17), tels que les Philistins, les
Madianites, les Arabes, Moab ou Ammon.

Dans ces temps de malheurs et de décadence se lévent
parfois des hommes inspirés de ’esprit de Jahveh, les Scho-
phetim, qui raménent leurs compatriotes au culte du vrai
Dieu et chassent les envahisseurs. L’un des plus grands est
Gédéon. Leur role ne se borne pas aux fonctions judiciaires,
comme pourrait le faire supposer leur nom. Ils sont, dans
toute I’étendue du terme, les représentants du droit divin.
Leur mission est temporaire : elle nait avec les circonstances
et s’efface avec elles.

On peut aisément se figurer 'état religieux d’Israél a ce
moment de son histoire. Les ordonnances théocratiques tom-
bent dans I'oubli; le culte jéhoviste est mélé aux cultes natu-
ristes des Cananéens. A voir un pareil état de choses, on se
demande si la loi mousaique existait déja. On pourrait en douter
et on l'a fait. Mais Oehler n’est pas de cet avis. On a dit
que I'histoire des Juges ne suppose nullement, comme la loi,
un sanctuaire unique et central, mais des lieux de culte en
divers endroits du pays. Si I'on voulait étre logique, il faudrait
dire aussi que la centralisation du culte n’a jamais existé avant
I'exil, car malgré les mesures sévéres ordonnées par plusieurs
rois, jamais I’adoration sur les hauts lieux ne fut complétement
abolie. D’ailleurs, & I’époque des Juges, I'arche se trouve &
Silo, c’est1a que se célehrent lesfétes annuelles. (Jug. XXI, 19;



78 0.-F. (EHLER

1 Sam. I, 3ss; II, 12ss). Il n’est pas question d’'un second
tabernacle légitime dans un autre endroit. — On a dit encore
que le livre des Juges ignore la position et 'organisation
spéciale de la tribu de Lévi. Mais remarquons que les Lévites
apparaissent dans ce livre dans la position que leur donne
aussi le Deutéronome. S’ils sont parfois misérables, errant
comme étrangers dans le pays, cela tient d’'un coté & ce que
les Cananéens possédaient encore une partie des villes, qu
leur avaient été assignées, et de 'autre au fait que l'ordre du
culte n’était pas encore complétement fixé.

Ce syncrétisme religieux, dont nous venons de parler, se
manifeste sous deux formes différentes: tantdt Baal-Berith ou
El-Berith est confondu avec le Jahveh de lalliance, tantot
celui-ci est adoré d’'une maniéere plus ou moins idolitre méme
par ceux qui tenaient encore au Dieu des peres. (Culte de
Michée et des Danites.) On peut voir jusqu’a quel point la
conscience religieuse était troublée, quand Jephté lui-méme, a
la suite d’un veeu, immole & Jahveh sa fille unique.

Apreés trois siécles environ d’anarchie, la face des choses
change complétement. Les Philistins opprimaient le pays;
dans un combat, ils avalent méme enlevé 'arche de l’alliance.
Cet événement exerca une immense influence sur la con-
science religieuse du peuple. Bien que rendue par les Philis-
tins, l'arche fut mise de coOté pour un certain temps. On la
transporta & Nob ou le culte 1évitique continue sans interrup-
tion. (1 Sam. XXI, XXII, 17 ss.) Mais le peuple s’était tourné
d’un autre coOté. Les prophétes remplacent les prétres et la
grande personnalité de Samuel devient le centre vital du
peuple. (2 Sam. XIV.) De lui date & proprement parler I’histoire
du prophétisme.

Le prophéte occupe dans la théocratie une place trés diffé-
rente de celle du prétre. Celui-ci appartient & une tribu, & une
famille spéciale. Le prophéte peut venir de partout. Jahveh le
suscite (jakim), il est choisi au milieu de ses fréres (Deut. XVIII,
18.) Son apparition a quelque chose de subit, d’inattendu. Il
ravive la loi divine dans les cceurs, il combat le formalisme, la
mort spirituelle. Il est 'homme de lesprit et qui parle par



THEOLOGIE DE L’ANCIEN TESTAMENT 79

I’esprit de Jahveh. De la son nom de Nabi, d’une racine naba
couler, sortir d’une source.

Les origines de la prophétie sont antérieures & Samuel.
Moise déja est appelé un nabi; sa sceur Mirjam est une
prophétesse. (Ex. XV. 20.) On pourrait citer encore Débora et
plusieurs autres. Mais c’est Samuel qui donna au prophé-
tisme une importance jusqu’alors inconnue.

Nous entendons parler pour la premiére fois des écoles de
prophétes. On a beaucoup discuté sur cette institution ; on I’a
comparée aux couvents de I'église catholique. Dans I'histoire
racontée 1 Sam. X, 5, 12 nous nous trouvons en face d’une
association dans laquelle était exercé le don prophétique.
La musique dont il est ici question n’est pas le but de la
réunion, mais un moyen pour disposer I’dme & recevoir les
oracles divins. Dans I’école de Rama, on parait s’étre occupé
de littérature sacrée; du temps de Samuel, en effet, commence
Ihistoriographie prophétique. — Il faut se garder de consi-
dérer ces prophétes comme vivant absolument séparés du reste
du monde. Qu’ils habitent ensemble, qu’ils se soumettent peut-
étre a certaines régles, peu importe; ils restent toujours les
sentinelles de la théocratie, qui veillent & I'observation de la
loi, qui reprennent, menacent, encouragent ou exhortent selon
les circonstances. C’est une fonction & part, tenant a la fois du
caractére religieux et politique. On ne saurait par conséquent
les comparer & des ministres d’état, encore moins a des déma-
gogues, comme on l’a fait parfois. Leur role devient toujours
plus important au milieu d’Israél et cela surtoat depuis 'éta-
blissement de la royauté, dont nous allons maintenant nous
occuper.

L’époque desJuges avait fait faire au peuple de cruelles expé-
riences. Les dissensions intestines, les menaces extérieures
sans cesse renaissantes faisaient désirer un pouvoir unique et
central qui maintint ordre et protégeat le pays. Israél de-
mande donc & Samuel de lui donner un 7ot « comme en ont
toutes les nations. » (1 Sam. VIII, 5, 20.) Ainsi formulée, cette
demande était une négation du caractére théocratique da
peuple. Mais au fond la royauté n’était pas en contradiction



80 0.-F. (EHLER

avec le principe théocratique. Elle n’est pas plus exclue que
ne le serait un organe particulier de la volonté divine. Au
contraire, les circonstances étant données, l’établissement
d’un roi pouvait contribuer & Paffermissement de la théo-
cratie.

Pour inaugurer cette nouvelle période de I'histoire de son
peuple, Samuel choisit un homme peu connu de la tribu de
Benjamin, du nom de Sail.

Le regne de ce prince se distingua par de nombreuses
guerres contre les Philistins et d’autres peuples voisins. Il
marque en méme temps le premier conflit de la royauté avec
le principe théocratique. Satl s'oppose & I'ordre des propheétes
en n’exécutant pas & I’'égard d’Amalek la loi de 'interdit. Des
lors, les représentants de la théocratie 'abandonnent ; et, aprés
avoir inutilement cherché a tuer David le nouvel élu, Sail
trouve une wmort misérable dans une défaite que lui firent
essuyer les Philistins.

Aprés la mort de Saiil, David ne régna d’abord que sur la
tribu de Juda. Ce ne fut qu’au bout de sept ans qu’il fut
reconnu par tout Israél. Des ce moment, il consacra son régne
a affermir l'indépendance de son royaume. Il s’empara de
Jérusalem, encore entre les mains des Jébusiens, et y trans-
porta sa résidence ainsi que l’arche de I’Eternel. Par ses
victoires, il élendit les limites de son royaume au nord et &
I'ouest. A cet égard déja son regne est le type du royaume de
Dieu soumettant le monde. Mais il a une importance plus
grande encore. David personnifie le roi théocratique dansle
vrai sens du mot et I'idée de la filialité divine, propre au peuple
dans son ensemble, s’applique maintenant plus spécialement
au roi. Le fils d’Isai devient ainsi le porteur de I'idée théocra-
tique, grice aux promesses qui lui sont accordées par l'inter-
médiaire du prophete Nathan. On peut méme dire que, comme
jadis Moise et Samuel, il réunit en lui les fonctions de prétre,
de prophete et de roi.

Comme homme aussi, ce prince nous offre une personnalité
remarquable, dans laquelle se remarque cette antithése con-
stante entre le péché et la grdace, que la pédagogie de la loi



THEOLOGIE DE L'ANCIEN TESTAMENT 81

devait faire de plus en plus sentir. Il est en outre, au milieu
de son peuple, le grand représentant de la poésie lyrique reli-
gieuse. Avec les autres poétes de son époque, il a légué a la
postérité un trésor inappréciable.

C’est encore a David qu’Oehler attribue l'organisation des
Lévites, leur division en quatre classes, telle qu’elle nous est
exposée dans les Chroniques. Ce roi voulut méme eélever un
temple a ’Eternel. Mais ce devait étre 'ceuvre de son fils.

Salomon, en effet, consacra une partie de son régne glorieux
a la construction du temple qui, d'une maniére générale, fut
bati d’aprés le modéle du tabernacle. Comme son pére, ce
prince se distingua aussi par son activité littéraire. Il est con-
sidéré comme le fondateur de la Chochma. On le voit entoure
d’un certain nombre de Chachamim, tels qu’Ethan, Héman,
Chalkol et Darda. Dés lors, cette classe d’bhommes, voués &
1’étude de la vie morale et de I'ordre du monde, se maintint
en Israél. Sous Ezéchias, ils semblent méme avoir constitué
une société, qui, outre son but premier, s’occupait encore de
rassembler des documents littéraires.

S1, grice 4 la construction du temple et a la paix qui régna
durant son régne, Salomon a été regardé comme l'un des plus
glorieux princes d’Israél, il a aussi laissé le souvenir de ses
défauts. On connalit ses tendances a I'idolatrie. Mais, ce qui est
plus grave euncore, le but de sa politique semblait tendre a
rompre les barriéres qui séparaient Israél des autres peuples, a
donner & son royaume une position plus élevée au milieu des
nations. La corruption morale et religieuse fut un résultat
naturel de cet état des choses, et 'on commence a parler des
Lessim, esprits sceptiques, libres penseurs, dont les Proverbes
font si souvent mention. Les prophétes, gardiens de la théo-
cratie, s’élevent fortement contre toutes ces tendances et font
pressentir au prince le malheur qu’il va occasionner, la scis-
sion d’Israél.

Déja du vivant de Salomon, Jéroboam, un des hauts digni-
taires de la cour, cherche & fomenter une révolution. Mais il
est découvert, et doit fuir en Egypte. A la mort du roi, il
revient et se met a la téte des mécontents, qui ne veulent

THEOL. ET PHIL. 1870. 6



82 0.-F. (EHLER

point accepter le joug de Rehebeam. Celui-ci cherche en vain
a faire marcher son armeée. Elle est dissoute par le prophéte
Semaja. L’antique rivalité entre Ephraim et Juda se réveille,
et, selon les menaces des prophétes, Israél est divisé en deux
royaumes, celui de Juda d'un co6té, celul des dix tribus de
Pautre.

On s’est souvent donné beaucoup de peine pour compter ces
dix tribus; car évidemment Siméon devalt appartenir par sa
position géographique au rovaume du sud, et Lévi ne compte
pas dans la division politique. Selon Oehler, le seul moyen de
comprendre la chose est de compter deux fois la tribu de Ben-
jamin. La partie méridionale de son territoire, avec la ville de
Jérusalem, resta attachée a la dynastie davidique ; le nord, au
contraire, se joignit a Jéroboam. Dés lors les destinées de ces
deux parties d’Israél se séparent. Les deux royaumes sont
presque continuellement en guerre et marchent tous deux
vers une commune ruine. Au milieu de ces désastres, les pro-
phétes ne cessent d’annoncer un temps & venir dans lequel
les douze tribus seront de nouveau réunies sous le sceptre
d’un davidide.

Nous n’avons pas lintention de retracer ici l'histoire des
deux royaumes. Indiquons-en simplement les phases princi-
pales.

Dans le nord, Jéroboam, qui avait fixé sa résidence a Sichem
pour la transférer plus tard a Thirsa, consomma ou affermit
la rupture politique par la rupture religieuse. Il fit construire
deux sanctuaires aux denx extrémités du royaume, & Dan et &
Béthel, afin d’empécher ses sujets de se rendre a Jérusalem
pour les fétes annuelles. Les Lévites qui ne voulurent pas se
soumettre a ses ordres furent expulsés du pays et se réfugie-
rent dans le royaume de Juda. — Aprés la mort du prince,
quelques années se passérent en querelles intestines, en luttes
de palais, jusqu’a ce qu’enfin Omri monta sur le trone et
devint le chef de la dynastie de ce nom. Ce fut lui qui bétit la
ville de Samarie, pour en faire sa capitale. Sous son fils Achab,
le culte idolatre de Baal et d’Aschera se répandit de plus en
plus, grice surtout & l'influence de la reine Jesabel, princesse



THEOLOGIE DE L’ANCIEN TESTAMENT 83

phénicienne. Les prophétes du vrai Dieu, tels qu’Elie et Elisée,
furent persécutés. Sous Joram, second fils de Jesabel, nous
voyons apparaitre de nouveau les écoles de prophetes, ressusci-
tées sans doute par Elisée. Béthel, Jéricho et Gilgal sont les
siéges de ces instituts. On y trouve des hommes mariés, ce
qui prouve qu’on n’y était pas obligé, comme on I’a cru, de
faire veeu de célibat. Néanmoins, les éleves de ces écoles
suivent un genre de vie particulier. Ils portent aussi un cos-
tume spécial, qui devint depuis le vétement propre aux
prophétes. Il consistait en un manteau d’étoffe grossiére, serré
au corps par une ceinture de cuir.

Par le moyen de ces écoles, le culte de Jahveh se maintint
encore dansle royaume malgré les persécutions, et ce fut de ce
centre jahviste que sortit la révolution qui renversa la dynastie
d’Omri. Sur!l'ordre d’Elisée, un fils de prophéte oignit comme roi
Jehu, général de ’armée, en lui ordonnant d’anéantir la maison
d’Achab. Le nouvel élu fut aidé dans sa tiche par Jonadab, fils
de Réchab. Celui-ci est, d’apres Jér. XXXV, 6, le promoteur
des Réchabites, espéce de corporation religieuse, souvent con-
fondue, mais a tort, avec les Naziréens, et qui avait pour regle
de ne point faire de semailles, de ne pas planter de vigne et de
s’abstenir de vin.

La dynastie de Jéhu se maintint un siécle environ surle trone.
Son plus illustre représentant est Jéroboam II qui élendit sa
domination jusqu’en Syrie. Mais a l'intérieur la corruption
morale et U'idolatrie faisaient des progres effrayants. En vain
Amos et Osée s’opposent au courant. Les jours du royaume du
nord étaient comptés. L’Assyrie, appelée d’abord au secours
d’un des rois du royaume, Ménahem, finit par sournettre le
pays, et, aprés une série d’'invasions, le territoire des dix tribus
tomba entre les mains de Salmanassar qui détruisit Samarie et
mena le peuple en captivité. Des colons, venus de l'intérieur
de I’Asie, remplacérent les déportés, et de leur mélange avec
les anciens habitants du pays que le vainqueur avait laissés
dans leur patrie, s’est formé le peuple des Samaritains.

L’histoire de Juda présente un aspect analogue a celle du
royaume du nord. (’est, ici comme 14, une marche rapide vers



84 0.-F. (EHLER

une ruine compléte. Relevons cependant quelques différences.
Tandis que dans le nord nous voyonsdes luttes sanglantes pour
la succession au trone, nous n’avonsicirien de semblable. L’op-
position a I'idolatrie et les réformes religieuses, au lieu d’étre
dues & lactivité des prophétes, partent ordinairement du
trone. Le roi marche d’accord avec les organes et les gardiens
de la théocratie, ce qui donne & ceux-ci une position toute dif-
férente qu’aux prophétes du nord. Mais, malgré tous ces efforts,
le royaume ne put pas échapper a la ruine. Nous y retrouvons
cette tendance perpétuelle a I'idolatrie, contre-balancée, arrétée
meéme parfois par I’énergie de rois pieux.

Josaphat, entre autres, se distingua par son zéle pour les or-
donnances théocratiques. Il organisa les fonctions judiciaires,
et le premier il distingua entre le droit divin (debar Jahveh) et
le droit politique (debar hamelek). Alin de répandre parmi ses
sujets la connaissance de laloi, il institua une commission com-
posée de cing fonctionnaires politiques, de deux prétres et de
neuf lévites, et chargée de parcourir le pays, en expliquant la
constitution théocratique.

Joram, fils de Josaphat, fut entrainé & l'idolatrie par son
épouse Athalie. Son régne fut des plus malheureux et lui-méme
fut mis & mort au bout de peu de temps. Dés ce moment Athalie
régne seule. Elle anéantit la race de Joram. Mais, par les soins
de I’épouse du grand prétre Jojada, Joas, le dernier rejeton de
la dynastie davidique, échappe a la mort. Au bout de six ans
il sort de sa retraite et, avec 'appui que lui donnent les prétres,
il renverse Athalie. Son régne se distingue par un relevement
puissant du culte de Jahveh. Mais ses successeurs suivent la po-
litique fatale de Joram. Sous I'impie Ahas, la Judée est ravagée
par les bandes guerriéres de Rezin et de Pekach, rois de Damas
et de Samarie. Esaie offre au prince le secours de I'Eternel ;
mais celui-ci a plus de confiance dans les armées de Tiglath-
Piléser, roi d’Assyrie, qui accourt en effet, mais pour rendre
la Judée tributaire.

On pouvait espérer des jours plus heureux sous Ezéchias.
Ce pieux roi s’efforca de rétablir partout le culte de Jahveh.
Mais la corruption morale, contre laquelle s’élevent Esaie et



THEOLOGIE DE L’ANCIEN TESTAMENT 85

Michée, faisait de plus en plus de ravages au milieu du peuple,
surtout parmi les grands. Ceux-ci constituaient un parti puis-
sant qui continuellement jetait les regards sur I’Egypte comme
sur la terre d’ol1 viendrait la délivrance. On réussit, il est vrai,
a se détacher de I’Assyrie, mais ce fut pour retomber bientot
sous sa domination. Sanhérib envahit de nouveau la Judée lors
de son expédition contre I’Egypte. Jérusalem n’échappa a la
destruction que par miracle.

Manassé s’adonne a 'idolatrie, il persécute les prophetes et
son regne marque le moment le plus sombre de l'histoire de
Juda.Il offre des sacrifices humains 2 Moloch dans la vallée de
Hinom. Avec Josias commence la lutte finale. Ce prince opéra
une réforme religieuse assez profonde sous !'influence de la
loi de Dieu, retrouvée dans le temple parle prétre Hilkia. (Oehler
ne croit pas que ce livre soit seulement le Deutéronome.) Mais
tout cela fut inutile. Aprés les menaces des Scythes, qui toute-
fois ne touchérent que les frontiéres du royaume, vinrent celles
de I’Egypte. Puis Babylone, affranchie du joug assyrien et de-
venue un empire puissant, met bientot fin a’existence de Juda.
Jérusalem est détruite et le peuple emmené en captivité.

L’exil fut pour les Juifs une école salutaire, un temps de
deuil dans lequel, sous l'influence de fidéles prophétes tels
qu’Ezéchiel, le second Esaie et Daniel, on s’attacha fortement a
la religion de Jahveh. Avec Cyrus sonne I’heure de ladélivrance.
Sous la direction de Zorobabel, une colonie juive s’établit de
nouveau dans le pays des péres. On reléve les murailles et le
temple de Jérusalem. Quoique souvent interrompus dans ces
travaux, les Juifs parviennent enfin a achever 1'édifice sacré.
Sous Esdras, qui peut étre considéré a certains égards comme
le premier des scribes, puis plus tard sous le gouverneur Néhé-
mie, on rétablit aussi bien que possible I’'ancienne organisation
du culte. Mais les temps ¢taient changés, le lieu treés saint était
vide, car 'arche de Valliance avait disparu dans la catastrophe
gencrale. Le grand prétre ne porte plus 'urim et le thummim.
La prophétie, & son tour, s’éteint peu a peu avec Aggée, Zacharie
et Malachie. Sile temple reste le sanctuaire central, la synagogue
prend une importance toujours plus considérable. Le véritable



86 0.-F. (EHLER

centre du culte n’est plus le sacrifice, mais la méditation de la
parole divine, et c’est & la synagogue que se rattacha plus tard
le culte chrétien.

Les idées. — Le prophétisine développa principalement les
points suivants de la théologie mosaique:

La notion de Dieu se complete par la nouvelle dénomination
de Jahveh-Zebaoth, d’ou découle naturellement le développe-
ment de 'angélologie. En opposition avec les tendances idolatres
ou formalistes du peuple, les prophétes accentuent la nature
religieuse et movrale des liens qui unissent 'homme a Dieu. Les
notions de péché et de justice sont approfondies. Enfin la com-
munion de Uhomme avec Diew a son centre dans la prophétie.
Celle-ci, en tant que révélation et prédiction, est la continuation
de I'enseignement du mosaisme sur les modes de révélation. La
marche du royaume de Dieu forme le contenu de la prédiction.

Jahveh-Zebaoth et les anges. — Le nom de Jahveh-Zebaoth
n’apparait jamais dans le Pentateuque ni dans les livres de
Josué et des Juges. On le trouve parfois dans Samuel et dans
les Rois, mais le plus souvent chez les prophétes, surtout dans
Amos, Esaie, Jérémie, Aggée, Zacharie et Malachie. Il parait
avoir été principalement en usage du temps de Samuel et de
David. Dans son sens primitif, il désigne Jahveh comme le Dieu
des armées d’Israél, mais il s’applique aussi & Dieu comme
maitre de 'armeée des cieux (anges et astres)!, et cela surtout
en opposition avec les cultes astrolatres des peuples voisins
d’Israél. C’est a la fois le Dieu transcendant et immanent.

Dans cette armée céleste, la prophétie postérieure reléve des
anges de différents degrés, ainsi les séraphins, que l'auteur
identifie avec les ssarim de Daniel. (Les chérubins ne sont pas
des anges mais desfigures symboliques.) Ezéchiel (chap. 9) nous
parle aussi de sept anges, chargés d’exécuter le jugement contre

* Schrader, dans un récent article sur cette question, pour le dire en
passant (Der urspriingliche Sinn des Gottesnamens Jahveh-Zebaoth. —
Jahrb. f. prot. Theol., N° II, 1875), me parait avoir décidément prouvé que
cenom désigne, dans le langage ordinairede I’Ancien Testament, le Dieu
des armées d’Isragél. Dans les autres sens indiqués par Oehler, le mot
Ssaba n'est jamais employé aun pluriel.



THEOLOGIE DE L’ANCIEN TESTAMENT 87

Jérusalem. Le septiéme se distingue des autres par son véte-
ment de lin et ses insignes sacerdotaux. C’est sans doute le
méme ange qui, dans Zacharie (I, 8 ss.), est représenté comme
un cavalier. Oehler voit dans ce personnage 'ange de Jahveh,
dont, chez le méme prophéte, la fonction principale est d’inter-
préter les visions. ( Angelus interpres.) Quant aux noms des
anges, tels que Micaél et Gabriel, ils se rapportent aux qualités
spéciales de chacun d’eux. Sur les bords du Tigre, Daniel voit
un étre qui n’est ni ssar ni ange dans le sens spécial du mot;
il est seulement désigné comme -’isch -'echad. Il faut, selon
Oehler, le considérer comme celui qui descend des nuées
comme un fils d’homme, pour exercer domination sur tous les
peuples. (Messie.) Il combat avec les ssarim du royaume des
Perses et des Grecs. Ceux-ci sont les anges protecteurs de ces
empires, ou ceux qui représentent, personnifient leur puis-
sance.

Au milieu des anges qui se trouvent devant Jahveh, on re-
marque parfois Satan, celui qui s’éléve contre le peuple de
I’alliance et les hommes pieux, pour leur enlever la protection
divine. Ce n’est pas précisément un ange mauvais, ou du moins
le mal qu’il fait ou occasionne dépend toujours de la causalité
divine. (1 Chron. XXI, 1; cf. 2 Sam. XXIV, 1.) Ce n’est que peu
a peu qu’il apparait comme une personnalité¢ indépendante, qui,
dans le Nouveau Testament, devait devenir le prince du monde.
Le développement et les racines de cette idée se trouvent dans
I’Ancien Testament et I’on n’a pas hesoin pour I'expliquer de
recourir au parsisme. [’Ancien Testament ne parle pas claire-
ment d’autres anges mauvais. Azazel est sans doute une puis-
sance maligne. Lilith et les Séirim ne peuvent pas étre rangés
dans cette catégorie, car il n’est pas méme sir que les textes
qui en parlent leur attribuent une réalité quelconque.

La nature religieuse et morale des rapports entre Dieu et
lhomme. — Dans la premiére partie, nous avons vu que les
lois morales et cérémonielles étaient coordonnées dans le code
mosaique. Il appartenait au prophétisme de faire la différence
entre ces deux ordres de faits. Les discours des prophétes et
plusieurs psaumes considérent la loi cérémonielle comme 1'ex-



88 0.-F. (EHLER

pression extérieure du sentiment religieux. La valeur de l'acte
dépend tout entiére des dispositions intérieures du sujet qui
I'accomplit. C’est dans ce sens qu’il faut envisager la polémique
des prophétes contre le culte. On a prétendu parfois, mais &
tort, que Jérémie visait & I’abolition des sacrifices. Comme les
autres prophétes, Jérémie insiste sur la nullité du sacrifice
comme tel, s’il n’est pas accompagné des dispositions morales
nécessaires, mais jamais il ne combat I’ordre établi. C’est encore
dans le méme sens qu’il faut réviser 'accusation de lévitisme
portée contre Ezéchiel, Daniel et Malachie. Sans doute ces pro-
pheétes insistent peut-étre plus que d’autres sur 'observation
du sabhat ou telle autre ordonnance légale. Mais toute leur argu-
mentation repose sur un sentiment profondément moral. Re-
marquons que méme le Deutéro-Esaie, le prophéte spiritualiste
par excellence, s’éléve contre l'usage des viandes réputées
souillées et qu’il statue pour le retour de I'’exil une nouvelle
Jérusalem et un nouveau temple, par conséquent aussi un culte
extérieur.

Avec le développement du point de vue moral s’accentue
aussi la notion et la conscience du péché. Ces sentiments s’ex-
priment au point de vue individuel dans les psaumes, au point
de vue théocratique dans la prophétie. Dieu s’est continuelle-
ment manifesté a4 son peuple par sa miséricorde, méme dans
les chiatiments qu’il lui a imposés. Comment le peuple a-t-il
répondu a 'amour divin? voila la question qui se pose. Par
I'alliance, Israél est le fils de Jahveh, ou, du point de vue sym-
bolique, il est avec lui dans les rapports de I’épouse a I'époux.
Celte image est surtout employée par Osée, le Deutéro-Esaie,
Jérémie et Ezéchiel. Mais Israél est une épouse infidele, elle
s'est prostituée avec les dieux étrangers. Cette contradiction
entre I'état idéal et la réalité fait naitre le besoin d’une nouvelle
ere de salut. (Jérémie et Ezéchiel.) Mais avant cela il faut que
le cceurdu peuple soit changé. Cette alliance nouvelle que Dieu
accordera, sera avant tout une alliance de grdce et de pardon.
(Jér. XXXI, 31ss.) En attendant, lesjustes marchentet vivent par
la foi. Celle-ci est, au point de vue négatif, un dépouillement de
toute confiance en ses propres forces ou en des appuis hu-



THEOLOGIE DE L’ANCIEN TESTAMENT 89

mains, au point de vue positif un affermissement du ceceur,
fondé sur les promesses et la fidélité divines. Sous cette double
face, la vie du juste apparait comme un repos, une attente (Esa.
XXX, 15), une patiente espérance. Mais I’Ancien Testament va
plus loin encore : il parle aussi de cette foi qui, reconnaissant
pour le pécheur 'impossibilité d’une justice positive et person-
nelle, s’en remet & la grdce de Dieu. Cette idée a été relevée
d’une facon toute spéciale par le second Esaie.

Jusqu’a quel point y a-t-il déja pour I’époque de ’ancienne
alliance une expérience de la justification et de I’adoption du
fidele comme enfant de Diea? Question difficile, gu’(Xhler
résout en disant que cette expérience existe positivement
(Mich. VII, 18 ss; Ps. CIII), mais qu’elle n’est que relative.
I’Ancien Testament, en effet, connait bien la paix qui résulte du
pardon des péchés, mais non pas un état permanent de récon-
ctliation, car on cherche encore a obtenir la justice par les
ceuvres légales. Le fidéle éprouve bien quelque chose de cette
force divine qui produit en lui le vouloir, mais il n’est pas
encore devenu une demeure du Saint-Esprit. Par conséquent,
il ne peut avoir la certitude ni de la victoire sur la mort ni
de la wvie éternelle. Nous voyons par tout cela combien il
mandque encore de développements a la notion de la filialité
dwine pour arriver au point de vue du Nouveau Testament.

La prophétie. — L’ancienne théologie a fait fausse route en
parlant des prophetes, qu’elle a dépouillés de leur individua-
lité et de leur milieu. Cela dit, il faut pourtant reconnaitre que
ce qui fait d’un homme un prophate, ce ne sont ni ses dons
naturels ni sa volonté personnelle. C’est lIa précisément ce qui
distingue le vrai du faux prophéte. Le premier a conscience
de sa mission divine comme organe de la révélation ; ce qu’il
dit est parole de Dicu et posséde par conséquent une réalité
objective. Aucun prophete ne nous parle d’'un moment de sa
vie dans lequel 1l se soit décidé a la vocation qu’il exerce. A
supposer méme qu’il sorte d’une école de prophétes, il n’y a
pas appris l'art prophétique, si j'ose ainsi dire, mais il s’est
préparé par 'étude de Thistoire, des lois et des anciennes
prophéties de son peuple. En revanche, il a conscience d’un



90 0.-F. EHLER

moment dans lequel il s’est senti appelé, alors que la main
de Jahveh tomba sur lui ou (ue I'esprit divin s’empara de sa
personne. Il résulte de la que ces organes de la révélation,
tout en ayant conscience de leur mission, se trouvent dans un
état passif. Mais comment déterminer plus exactement I'état
psychologique du prophete? Ici se manifestent des opinions
fort diverses qu’Oehler cite et commente tout au long. Bor-
nons-nous & dire avec lui que, dans cet état de réceptivité pas-
stve (nous dirions plutot active), le prophéte a toujours con-
science de lui-méme et que par conséquent il lui est toujours
possible de juger de ce qu’il recoit. A cela peuvent s’ajouter
encore des faits psychologiques nalurels, tels que 'excilation
du sentiment par la musique. (2 Rois III, 15.) En résumé nous
pouvons dire que I’état d’ame du prophete est celui de la con-
templation intérieure. De la vient la désignation de voyant,
terme cui se rapproche déja de ssophiin et de ses analogues.
On a vainement cherché a expliquer ce phénoméne par les
voies naturelles, en rapprochant la prophétie de la mantique
paienne, ou des ceuvres du génie poétique. Ce ne sont que
des comparaisons trées imparfaites. Il reste toujours vrai que
les prophéties ne sont pas le produit des facultés du sujet
humain, mais un fruit de 'action de I'esprit divin dans I'homme.

Or le but de la prophétie est de manifester la volonté de Dieu.
Si parfois les paroles ou prédictions des voyants concernent
les actes ordinaires de la vie (1 Sam. IX, 6 ss; 1 Rois XIV, 1),
elles cherchent pourtant avant tout a faire saisir les voies de
Dieu & I'égard d’'Israél, afin qu’il se prépare au jugement et
qu’il marche dans le chemin du salut. (Amos 1V, 12.) En d’au-
tres termes, la prophétie est toujours au service du rovaume
de Dieu, et I'un de ses caractéres principaux est certainement,
(quoiqu’on l'ait souvent nié, la prédiction, que nous allons étu-
dier de plus prés.

L’avenir se pose devant le prophéte comme pirésent, de la
I’emploi si fréquent et si souvent mal compris du preteritur:
propheticum. L’indication des dates n’aura donc qu'une valeur
toute générale, parfois méme symbolique, le but dernier de la
prophétie c¢tant toujours l'accomplissement du rovaume de



THEOLOGIE DE L’ANCIEN TESTAMENT k|

Dieu, dont elle montre les voies dans le présent historique.
De méme, selon les époques, la limite de ’horizon prophé-
tique, le acharith jamim variera plus ou moins, quolgu’au
fond ce terme désigne la fin de I’économie actuelle. (Dans
Gen. XLIX, 1, il se rapporte a I'établissement du peuple en
Canaan.) Les tableaux prophétiques ainsi constitués se divi-
sent généralement en deux parties. En premier lieu, le voyant
annonce le jugement que le peuple a attiré sur lui par ses
défections. A T'arrierve-plan qui occupe, selon les divers pro-
phétes, une place plus ou moins considérable, se trouve la
délivrance. Mais chaque prophéte contemple cet accomplisse-
ment sous l'image de faits spéciaux, qui semblent parfois se
contredire. Ainsi, le Messie apparait tantét comme prince de
paix, tantdt comme héros guerrier. Les prophétes juxtaposent
méme ces deux notions. (Mich. V, 3-10.) Leur synthése ne se
trouve que dans le Nouveau Testament qui représente Jésus-
Christ a la fois comme roi pacifique et comme celui qui a
semé la guerre dans le monde.

Ces tableaux sont peints avec les couleurs propres a I'épo-
que. On y retrouve les circonstances, les moeurs du temps.
Le royaume de Dieu est considéré, par exemple, comme un
élargissement de la théocratie; les peuples, soumis a Israél,
rmontent en pélerinage a Sion. (’est 14 'enveloppe extérieure
de la prophétie que les prophétes eux-mémes ne distinguent
pas du fait réel. Il faut envisager le rapport entre la prophétie
et son accomplissement, en tenant compte de cette remarque.
En outre, puisque Dieu est entré dans un rapport historique
avec le monde et que I’établissement graduel du royaume de
Dieu ne peut pas étre considéré comme un procés naturel et
nécessaire, 'accomplissement de la prophétie dépend aussi de
la libeirté humaine, quoiqu’en derniére analyse la volonté
divine s’accomplisse toujours, mais en respectant le vouloir
humain. Ainsi Dieu peut modifier ses plans, transformer ses
menaces en miséricorde, si les homies qui en sont 'objet
changent eux aussi de dispositions. (Conf. Jonas et la prophé-
tie contre Ninive.)

Le royaume de Dieu. — Jahveh est le créateur et le maitre



a2 0.-F. (EHLER

du monde, et, par conséquent, en soi, le Dieu de tous les
peuples. Mais il ne s’est encore révélé, comme tel, qu’a Israél,
sur lequel il exerce une royauté spéciale. Par I'intermédiaire
de ce peuple, son royaume doit peu a peu s’étendre sur toute
la terre. Cette derniére idée qui est celle du but du royaume
divin, sans étre absolument absente du Pentaleuque, ne se dé-
veloppe complétement que dans le prophétisme. Chez les pro-
phétes les plus anciens, ce royaume nouveau n’embrasse
encore que les peuples voisins d'lsraél; mais la tendance
universaliste devient aprés eux toujours plus évidente, surtout
dans Daniel.

Toutefois le présent tel qu’il est ne peut produire cet avenir
glorieux. D’un coté, Israél se montre incapable de réaliser sa
mission salutaire, d’'un autre les paiens sont sans connaissance
du vrai Dieu et par conséquent peu préparés i recevoir le
message divin. On a parfois prétendu qu’au point de vue
israélite les paiens ne sont qu’une masse profane, nécessaire-
ment vouée a la colére divine. C’est une grande exagéra-
tion. Dicu manifeste aussi & leur égard sa patience miséricor-
dieuse. (Jér. XVIII, 7 ; Jonas.) Ils ne sont objet de la colére
divine qu’en tant qu’ennemis d’Israél, car alors ils sont aussi
les adversaires de Jahveh. D’un autre coOté, ils représentent
tous plus ou rnoins cette puissance orgueilleuse qui s’oppose
a la volonté divine, et qui est personnifiée dans Babel. Ainsi
Israél et les paiens ne peuvent étre sauvés (ue par miséri-
corde ; tous les deux sont sous le coup du jugement qui doit
les frapper afin de les purifier. Celui-ci atteindra d’abord Israél,
puis les gentlils. Apres ce jour terrible, jour de ténébres et de
coléere, diversement dépeint par les divers prophétes, viendra
le temps du rétablissement d’Israél et du salut universel.

Le peuple élu ou plutot le reste de ce peuple, épargné par
le jugement, occupera une position. particulierement élevée
dans cette nouvelle alliance. (Osée II, 21 ; Esa. LIV, 5 et suiv.)
Jérusalem sera rebditie, les tribus posséderont chacune leur
héritage ; les deux rovaumes, jadis ennemis, seront de nou-
veau réunis sous le sceptre davidique. Aucune guerre ne
viendra plus les troubler. Toutefois, surtout d’apres Ezéchiel,



THEOLOGIE DE L’ANCIEN TESTAMENT 93

les puissances mondaines, personnifiées dans Gog et Ma-
gog, tenteront encore un dernier effort et réuniront leurs
formidables armées pour envahir la terre sainte. Mais Jahveh
anéantira leurs orgueilleux projets, et des lors le repos du
peuple élu sera sans mélange. La nature elle-méme prendra
part & ce bonheur. La mort sera vaincue. Toutefois elle ne
sera pas anéantie mais limitée, car le péché subsiste encore.
Dans quelques passages nous voyons méme poindre l'idée
d’une résurrection. Mais celle-ci concerne plutot le peuple
dans son ensemble que les individus. Daniel fait un pas de
plus et parle de la résurreciion des méchants; mais la résur-
rection générale ne se trouve pas explicitement annoncée dans
I’Ancien Testament, pas méme, comme on I’a cru parfois, dans
le dernier prophéle que nous avons cité.

Parmi les paiens, comme au milieu d’Israél, il y aura un
reste épargné par le jugement et qui se joindra au peuple
théocratique. Celui-ci conservera toutefois sa position supé-
rieure el dominera sur les autres peuples. Le culte de I'an-
cienne alliance avec ses sacrifices subsistera encore, mais
Jérusalem ne sera plus l'unique sanctuaire et les prétres du
vrai Dieu se recruteront dans tous les peuples, sans distinction
de classe ou de condition. Ainsi I'esprit prophétique, poursui-
vant I’idée de la réalisation du royaume de Dieu, a rompu avec
le particularisme national pour aboutir & un universalisme
complet.

Le Messie. — Cet accomplissement du salut est amené
d’'un coté par Jahveh, de Vautre par un roi, issu de la
famille davidique, le Messie. Ces deux notions se retrouvent
dans plusieurs prophétes. Dans Ezéch. XXXIV, elles sont
meéme juxtaposées. Aprés avoir dit aux versets 11 et suivants
que Jahveh reprendra sa fonction de herger, le prophéte
ajoute : « Je susciterai David mon serviteur. » Ce David est
précisément le Messie.

D’apres Oehler, les espérances messianiques ont déja leurs
racines dans le Pentateuque. Elles y sont plus ou moins indi-
viduelles. Les passages Gen. III, 15; XII, 3 (zera’) et XLIX, 10,
(Schilo) renferment encore des espérances toutes générales.



94 0.-F. (EHLER

Il en est de méme de Deut. XVIII, 15-49. (Nabi’.) — La pro-
phétie de Balaam (Nomb. XXIV, 17) parle d’'une glorieuse
puissance qui sortira d’Israél et qui soumetira les peuples
voisins, ce qui suppose nécessairement un individa porteur
de ce pouvoir. — Le fondement historique de 'idée du Messie
se trouve dans 2 Sam. VII, quoique le nom lui-méme soit em-
prunté probablement de Ps. II, 2 et de Dan. IX, 25. David se
propose de batir une maison & I’Eternel ; mais Jahveh ne le lui
permet pas et lui promet en retour 'affermissement de sa dy-
nastie & toujours. Ainsi 'accomplissement du royaume de Dieu
en Israél est attaché & un roi qui, comme fils de Dieu et por-
teur de 1'idée théocratique, est le représentant de Dieu dans
le monde. En second lieu, ce roi est un davidide. — Sur ces
bases, 'idée du Messie, con¢gu comme un type idéal et & venir,
se développe de plus en plus, comme nous allons le voir dans
certains psaumes d’'un coté et dans les prophétes de P'autre.

Quant aux premiers, Oehler, aprés avoir discuté les diver-
ses méthodes d'interprétation, se range & Pinterprétation
messianique directe. Dans les livres des prophétes les plus
anciens nous ne trouvons pas d’allusions & la personne du
Messie. Ce n’est que depuis la seconde moitié du huitiéme
siecle que, sous linfluence des catastrophes menagant le
peuple d’Israél, Esaie et Michée parlent de ce roi futur. L’a-
baissement de la maison de David est sans doute I’occasion qui
a amené cette prophétie, mais la notion du Messie n’est pas
nee par antithése a 'état réel.

Pour ce qui est de la nature du Messie, Oehler est d’avis
qu’elle est au fond envisagée comme divine (conf. Esa. IX, 5;
Mich. V, 2, etc), quoiqu’on trouve souvent dans les diverses
prophéties sur ce sujet des expressions mystérieuses et indé-
terminées. La tdche du Messie-roi est en premier lieu de rele-
ver Israél et de rendre & la maison de David son antique éclat.
Fréle rejeton planté par Jahveh en Sion, il ne tarde pas & de-
venir un grand arbre. Sa domination s’étend peu a peu sur la
terre entiere, d’'une mer a l'autre mer. Il régne sur les peu-
ples en prince pacifique. C’est une ére de prospérité et de
bonheur. Mais I’Ancien Testament parle-t-il aussi d’un Messie



THEOLOGIE DE L’ANCIEN TESTAMENT 95

souffrant ? Cette notion se rattache & celle du serviteur de
Jahveh.

Celui-ci, d’aprés Ps. XXII, Esa. LIII, 4 et ss., etc., doit étre
regardé, dans le dernier terme du développement de son idée,
comme une personne, un individu souffrant pour son peuple.
En donnant sa vie comme Ascham, il expie non point ses
propres péchés, mais ceux de son peuple. On peut se deman-
der si ce personnage est confondu avec le Messie dans la con-
science prophétique. Ce qui semblerait le prouver, c’est que
dans Zacharie (IIL, 6, IX, 18) le Messie est un prétre offrant
le sacrifice d’expiation. Toutefois la question ne se laisse pas
resoudre complétement et Oehler ne se prononce pas.

III. La Chochma.

La Chochma forme, dans la religion de I’Ancien Testament,
un domaine particulier. Elle v est représentée par les livres
des Proverbes, de Job, du Koheleth et quelques psaumes. C'est
la philosophie des Hébreux ; elle a pour objet I'ordre du
monde et la contemplation de la nature. Mais tandis que la
philosophie grecque cherche dans le monde lui-méme la
cause premiére et le but final de son existence, la sagesse de
I’Ancien Testament admet comme premier postulat un Dieun
vivant, créateur et conservateur du monde. Jamais elle ne
cherche a prouver ’existence de I’étre divin. Elle ne le pour-
rait pas; elle reconnait de méme I'impossibilité de le sonder
(Prov. XXX, 1, texte restitué d’aprés Hitzig), mais elle voit la
manifestation de Dieu dans la nature et la source de la con-
naissance dans la parole révélée. Elle admet donc avant tout,
comme prircipe subjectif de la connaissance, la crainte de
Jahveh. C'est 12 la sagesse subjective. Mais ol trouve-t-elle le
principe objectif ?

Le sage considéere les voies de Dieu a I'égard d’Israél, les
ordonnances théocratiques; il contemple ’admirable grandeur
de la loi et voit dans tous ces faits un but divin. De 14, il étend
ses réflexions et arrive peu & peu a concevoir 'ordre général
du monde comme déterminé, arrangé par le maitre de la théo-



96 0.-F. (EHLER

cratie, qui est aussi le créateur de tout ce qui existe. La nature
et I’histoire de I’homme dans la théocratie et hors d’elle mani-
festent partout la sagesse divine. Celle-ci est con¢ue comme
le principe du monde, et c’est aussi le principe objectif de la
Chochma. C’est la sagesse objective.

Cette sagesse divine, quia produit et qui conserve les choses
créées (Prov.1II,19), n’est pas seulement concue commeattribut
de Dieu, mais elle est méme personnifiée. (Prov. VIII, 22, ss.)
On ne peut nier que, dans ce dernier passage, méme en tenant
compte de son caractére poétique, la sagesse ne soit envisagée
comme la pensée divine, créatrice et conservatrice, « qui pour
Dieu lui-méme est une réalité objective.» (II, pag. 284. Ci. Job
XXVIII, 12, 11; XV, 7, etc.) Nous trouvons ici, pour parler
avec Nitzsch, le germe d’une distinction ontologique en Dieu.

En tant que principe objectif, cette sagesse agit & la fois dans
la nature, mise par I’Ancien Testament dans un rapport des
plus intimes avec l'ordre moral, et dans ’homme. A celui-ci
elle se manifeste par la parole et par 'esprit. (Prov. 1, 23.) Elle
est un éducateur, une moussar (discipline) qui lui montre
le néant de son étre naturel et I’éclaire d’'une divine lumiére.
Celul qui se soustrait & ses enseignements est un insensé , un
fow. Aussi tout individu qui craint Dieu se soumettra a la disci-
pline de la divine sagesse et marchera dans les voies qu’elle
ouvre devant lui.

Ceci nous raméne a la sagesse subjective, @ la crainte de
Jahveh. Celle-ci est avant tout la connaissance de celut qui est
absolument saint. De la nait le désir de découvrir en toutes
choses le but divin (sagesse théorique) et de réaliser cette sain-
teté dans la vie (sagesse pratique). C’est ainsi que la crainte
de Dieu devient le commencement de la sagesse.

Si la sagesse théorique n’est point absente dans I’Ancien
Testament, 1l faut cependant dire que le coté pratique domine.
On se demande avant tout comment ’homme peut réaliser dans
sa vie la sainteté a laquelle il est appelé. Dans ce but, la mo-
rale de la Chochma veut réveiller dans les cceurs le sentiment du
péché (Prov.XX, 9), le devoir de le confesser (Prov. XXVIIL, 13),
et le bonheur qu’il y a d’obtenir le pardon de ses fautes. Aprés



THEOLOGIE DE L’ANCIEN TESTAMENT 97

cela, il faut I'avouer, elle s’occupe moins de la vie intérieure
que des manifestations extérieures du bien moral. Celui-ci est
appelé thouschijah (de iesch, étre), parce qu’il donne & ’homme
sa réalité, sa véritable substance.

Tout ce que la Chochma enseigne sur ce bien moral repose
sur la doctrine de la rémunération déja enseignée dans la loi.
L’observation des commandements divins, 'obéissance a la
sagesse produit la vie, I'abandon de ce chemin la mort. Il est
sir qu’ici, comme dans la loi, 'idée de vie se rapporte avant
tout & I’existence terrestre. Mais les Proverbes ne vont-ils pas
plus loin encore ? Il faut remarquer que ce livre semble consi-
dérer le Scheol comme le séjour des méchants seulement.
(I, 48 ; V,5; VII, 27.) Il jette comme un voile sur le sort des
justes apres la mort, tout en laissant espérer quelque chose de
meilleur que le royaume des ombres, sans parler positivement
de l'immortalité. C’est pour cette raison que l’on a souvent
accusé la Chochma d’eudémonisme. Mais remarquons que ja-
mais elle ne considére les biens terrestres en eux-mémes,
comme but a atteindre, mais toujours dans leur rapport avec
I’ordre divin dans le monde, comme preuves de la bienveillance
de Dieu a I’égard du juste. (Prov. XXX, 7-9.)

Le bien moral ne se réalise pas seulement dans ’existence
individuelle, mais aussi dans la vie sociale, avant tout dans la
famille. Le mariage est appelé une alliance de Dieu (Prov.
II, 17); une épouse fidele est un don de Jahveh. (Prov. XIX,
14; XXXI, 10, et suiv.) Le Cantique des cantiques montre aussi
conbien 'amour conjugal est une chose sacrée. Une nombreuse
postérité est 'honneur de la maison, mais a une condition,
c’est que les enfants narchent dans les voies de Dieu, qu’ils
soient par conséquent élevés sous une discipline religieuse et
une morale sévére.

L’ordre civil, I'état, si l’'on veut, est aussi considéré au point
de vue du bien moral a réaliser. En tant que représentants de
Dieu sur la terre, les magistrats doivent faire régner la justice
et punir les méchants. Toute la sagesse politique des Proverbes
se résume dans ces mots: « La justice éléve une nation ; mais
la honte des peuples, c’est le péché. » (XIV, 34.)

THEOL. ET PHIL. 1870.

-~



98 0.-F. (HLER

Ainsi, tout dans la vie est considéré du point de vue de Por-
dre moral. Le mal méme a sa place dans le systéme, il sert &
punir le méchant. Mais pourtant les justes souffrent aussi quel-
quefois. Pourquoi cela? C’est une sévére, mais miséricordieuse
discipline, répondent les Proverbes. (Prov. I1I, 11 et suiv.) Ce-
pendant la question n’est pas résolue par 1a, et elle devait encore
causer beaucoup de doutes et d’angoisses aux sages d’Israél.

En effet, si 'on considére la réalité, le monde tel qu’il est,
son spectacle ne répond pas aux postulats de la doctrine de la
rémunération. Le mal est trop grand, il afflige, il accable trop
de justes pour qu'’il soit seulement un moyen disciplinaire entre
les mains de Dieu. Ii doit y avoir d’auires causes de cet éiat
de choses. Ou se trouvent-elles? Comment résoudre le pro-
bleme ?

La Chochma nous donne trois réponses 4 cette question.
Les Psaumes éludent la difficulté, le livre de Job la résout,
et le Koheleth renonce a trouver une solution.

Les Psaumes nous disent que malgré tout, malgré les appa-
rences les plus contraires, le juste doit étre sauvé. Le psalmiste,
dans ’ardeur de sa requéte, renverse toutes les barriéres; il
prie Dieu d’anéantir ses ennemis. (Ps. LIX, 69, 100.) Il se sent
avec son Dieu dans une communion si intime, qu’il s’éléve
momentanément au-dessus du Scheol et de la mort et qu’il se
confie absolument en Jahveh. Ce n’est pas encore la doctrine
de 'immortalité, réfléchie et raisonnée, c’est plutdt un postulat
de la fol.

Le probleme est résolu non au point de vue dogmatique,
mais au point de vue personnel, subjectif.

Le livre de Job va plus loin. Il donne aux souffrances hu-
maines une quadruple signification. 1° Elles sont une puiition
pour les impies. C’est la these développée par les trois amis de
Job. 20 Elles sont une discipline divine pour tous les hommes,
le résultat nécessaire de I'état de péché, et, par conséquent,
elles doivent éire supportées aussi par les justes. Clest la ce
quenseigne Eliphas. (Job. 1V et suiv.) 3 La souffrance peut
étre une lecon pour le juste, un moyen de 'humilier, de
Pamener & la connaissance de soi-méme et de lul donner I'as-



THEOLOGIE DE L'ANCIEN TESTAMENT 99

surance de la grace divine. Elihu nous parle dans ce sens. (Job
XXXIII, 14-29; XXXVI, 515.) 4° Enfin la souffrance est aussi
une épreuve, qui doit manifester le triomphe de la foi et la fidé-
lité du juste, fidélité qui résiste a toutes les tentations, a toutes
les apparences contraires. C’est I’enseignement du prologue et
de ’épilogue. Ce dernier genre de souffrances est analogue a
celles du martyre. (Zeugenleiden. Ps. XXII; Jérémie.)

La conséquence nécessaire de cette maniére d’envisager les
choses conduit directement & statuer la justice de la providence.
Tout ce que Dieu fait est nécessairement le bien.

Enfin, pour le dire en passant, malgré cette solution si nette
du probléme qui nous occupe, le livre de Job n’affirme pas
encore la fol & I'immortalité. Méme le passage XIX, 25-27 (goél)
ne décide rien. C’est, dit Oehler, un éclair qui illumine un
instant les ténébres de I’angoisse, mais non encore une croyance
positive & I'immortalité bienheureuse.

Le Koheleth, composé probablement dans la seconde moitié
du cinquiéme siécle, ou durant le quatriéme avant Jésus-
Christ, renonce a éclaircir le mystere de la souffrance impo-
sée aux justes. Son point de vue est celui de la résignation. On
ne peut saisir l'ordre divin du monde, quoique sa réalité doive
étre statuée par la foi. Puisque le bien absolu nous est caché,
contentons-nous du bien relatif qui consiste & obéir aux com-
mandeients divins et & profiter autant que possible de la brié-
veté de la vie, tout en songeant au jugement de Dieu qui vien-
dra certainement. On le voit, 'auteur ne nie pas, comme onl’a
cru, 'ordre divin dans le monde, il ne nie pas une juste rétri-
bution de nos actions; mais il renonce & chercher le comment
de tous ces mysteres. La foi postule, pour la rémunération en
particulier, une solution des contradictions que nous sentons;
mais la connaissance naturelle de ’homme se montre in-
capable de résoudre la question.

Cela dit, nous pourrons peut-étre comprendre ce que pense
le Koheleth de I'immortalité. L’auteur se place successivement
au point de vue de la réflexion naturelle, de I'ancienne croyance
au Scheol, et dans I’hypothese, ou plutot dans le postulat d’une
rémunération future.



100 0.-F. (EHLER

La réflexion naturelle nous dit qu’hommes et bétes ont le
meéme sort aprés la mort. L’auteur s’occupe du Scheol, chap.
IX, 4-6 et chap. X. Enfin, il exprime positivement I'idée que
I'esprit de ’homme retourne a Dieu qui I'a donné et que Dieu
jugera de toutes les actions bonnes ou mauvaises ; mais il ne
s’explique, nisur le rapport qu’il y a entre ’esprit qui retourne
a Dieu et celui qui demeure dans le royaume des ombres, ni
sur le caractere du jugement. Le résumé de la morale du Kohe-
leth est le pndsv gy des anciens, fondé, il est vrai, sur la crainte
de Dieu, car « celul qui craint Dieu sort de tout. » Il nous in-
dique donc un juste milieu entre la propre justice zélée pour la
vertu (tugendeifrige Gerechtigkeit) et la vie légére dans le péché.

« On pourrait, dit Oehler, appeler le Koheleth le livre de la
douleur du monde, non de celle que préchent des hommes
blasés, mais de la douleur de ceux qui au milieu du monde sont
devenus fatigués, tout en ne laissant pas arracher de leur cceur
I'aiguillon de 'éternité, et qui des ruines de leurs espérances
et de leurs plans humains ont pu sauver encore la crainte de
Dieu. C’est pour cela qu’a la fin du livre (XI, 9 et suiv.) I'Ec-
clésiaste s’adresse au jeune homme en ’exhortant a jouir de la
joie de la jeunesse, qui disparait comme 'aurore; car la vieil-
lesse avec ses infirmités ne peut plus trouver de plaisir dans
cette vie. Mais il 'exhorte a jouir de son jeune dge en se sou-
venant de son Créateur, duquel procédent tous les biens et en
se persuadant toujours que pour toutes ces choses Dieu 'ame-
nera en jugement. »

La dialectique du Koheleth, avec ses résultats négatifs pour la
plupart, forme aussi une transition de I'ancienne a la nouvelle
alliance. Car cette vanité de toutes choses, telle que I'enseigne
I’Ecclésiaste, présage déja I'aspiration aux biens éternels, au
royaume des cieux, qu’annonce la prophétie de ’Ancien Testa-
ment et dans lequel les recherches de la sagesse d’Israél,
comme celles de tout autre peuple, ont trouvé leur accomplis-
sement permanent.

Apres une si longue analyse, nous sera-t-il permis d’ajouter
quelques réflexions? Nous serons bref ; mais il est des choses
(que nous tenons a dire encore.



THEOLOGIE DE L’ANCIEN TESTAMENT 101

La définition que donne l’auteur de la théologie biblique
de I’Ancien Testament est certainement la meilleure et la plus
exacte que nous connaissions. H. Schultz, dans son ouvrage*
sur le méme sujet, dit sensiblement la méme chose en termes
un peu différents. Mais Oehler est-il resté fidéle a son énoncé
dans la division qu’il nous donne de la matiere?

Lorsque ’'on compare entre elles les trois périodes du mo-
saisme, du prophétisme et de la Chochma, une chose frappe
dés I'abord. Tandis que les deux premiéres époques se suivent
chronologiquement, la derniére sort de cet ordre. Son principe
est un élément spécial de la religion de ’ancienne alliance, son
cOté philosophique. Il n’y a donc pas d’unité dans cette classi-
fication. Il elit mieux valu, pour éviter un inconvénient aussi
grave, n’établir que deux époques en faisant rentrer la troi-
sieme dans la seconde, si I’on veut, comme un chapitre spécial
de celle-ci, ou mieux encore I'v fondre entiérement. Cette
Chochma, en effet, se développe avec le prophétisme. Si, comme
celui-ci, elle a ses racines dans les principes mosaiques, elle
est cependant dans une connexion intime avec la religion des
prophétes et ne se comprend que par elle. Cette sagesse pra-
tique n’est au fond que le prophétisme médité, transporté d’un
coté dans la vie pratique et de 'autre dans le domaine de la
spéculation, autant du moins que l'on peut parler de spécula-
tion chez les Hébreux. Les psaumes, qui sont une manifestation
de la piété individuelle appartiennent, presque tous au prophé-
tisme par ’époque de leur composition et surtout par les no-
tions qu’ils renferment. L’idée (qui fait le fond du livre de Job
se trouve en partie dans le mosaisme ; elle est tout a fait déve-
loppée dans les écrits des prophétes. La solution du pro-
bléme de la rémunération est donnée dans le second Esaie
(chap. LIII) comme dans le poéme israélite. Chronologiquement,
la Chochma appartient donc i la seconde période, telle que la
délimite notre auteur. Or c’est évidemment par ordre chro-
nologique que doit procéder un ouvrage qui veut exposer le
développement historico-génétique d’un ensemble d’idées.

I.a division du canon de I’Ancien Testament en Thora, Pro-

* Alttestamentliche Theologie. 1869. 2 vol.



102 0.-F. (EHLER

phetes et Hagiographes, qu’Oehler invoque en faveur de son
opinion et qu’il suit presque exactement, ne prouve rien. Ce
sont, en effet, des principes étrangers & 'idée du développe-
ment de la religion israélite qui ont présidé a cetle classifica-
tion. Enfin, 'absence d’une partie générale historique pour
cette derniére période n’en est-elle pas la condamnation tacite,
en montrant que les idées qu’elle renferme ne constituent pas
un moment spécial, déterminé, dans le développement reli-
gieux d’Israél?

Cependant Oehler tient, et avec raison, au chiffre de trois
époques distinctes. Il en parle déja dans ses Prolégomenes. Mais
l1a il caractérise la troisieme phase comme celle de I'hébraisme,
enattendant, dit-il, de trouver un nom plus exact. Sous ce titre
il entend déja, il est vrai, cette religion subjective que plus
tard il a désignée du nom général de Chochma. Mais cette déno-
mination renferme aussi autre chose. Elle pourrait s’appliquer
a cette époque qui suivit I'exil babylonien, & ce temps de res-
tauration dans lequel on s’attacha avec force aux anciennes
formes et qui donna au peuple hébreu un cachet parliculier.
Mais H. Schultz a mieux trouvé encore le nom convenable
pour cette derniéere phase, qu’il nomme le lévitisme.

Ce dernier auteur emploie, 11 est vrai, pour cette époque, a
coté des livres de ’Ancien Testament, les apocryphes, mais
seulement en sous-ordre, et en distinguant soigneusement entre
ces deux genres de sources. Oehler exclut complétement les
ouvrages non canoniques, sous prétexte qu’il écrit 'histoire
non pas de la religion juive, mais de la religion révélée. Mais,
méme en admeltant son opinion, quoique celle de Schultz soit
a mon sens préférable (car enfin les apocryphes font directe-
ment suite, au point de vue du temps et des idées, a ’Ancien
Testament ; ils ont développé certaines notions, qui sont inté-
ressantes, indispensables méme pour I’étude du Nouveau Tes-
tament, ainsi la sagesse, 'immortalité, etc.), on pourrait donner
un tableau assez exact de cette période lévitique, qui manque
presque totalement dans ces deux volumes.

Cette observalion nous ameéne a parler des sources bibliques
employées par auteur. Il ne nous en dit rien lui-méme et c’est



THEOLOGIE DE L’ANCIEN TESTAMENT 103

13 une lacune assez grave, surtout dans un temps ou la critique
est encore si peu fixée sur un grand nombre de livres. Quel-
ques explications sur ce point eussent été fort désirables. Ce
n’est que peu a peu et comme par hasard que nous apprenons
que l'auteur considére la Genese comme formée d’un ouvrage
élohiste retravaillé et auquel ont été ajoutés quelques morceaux
jahvistes. (I, pag. 77.) Le Deutéronome est atiribué presque en
entier & Moise. (I, pag. 121.) Les oracles, Esaie 40-66, datent de
Pexil. (II, pag. 110.) Job parait appartenir aux derniers siécles
de I'bistoire d’Israél. (II, pag. 315.) Sur beaucoup d’autres
points nous n’avons aucune information. Il régne & ce sujet,
dans tout le travail, une incertitude pénible pour le lecteur,
réduit & deviner les opinions critiques de 'auteur.

A ce défaut s’en rattache nécessairement un autre, le
manque de précision dans la distinction des diverses périodes.
On retrouve dansle mosaisme des 1dées avec citations & appui,
qui n’appartiennent qu’au prophétisme. (Cf. entre autres I, pag.
305, § 91, I'idée de la royauté divine.) Dans la méme époque
on nous parle des noms de « saint et créateur d’Israél, » don-
nés a Dieu, lesquels ne se irouvent que dans Esaie et quelques
psaumes., (I, pag.163.) Pourquoli transporter dans le prophétisme
les origines des espérances messianiques qu’Oehler trouve dans
le Pentateuque ? Pourquoi encore placer 'anthropologie tout
entiére dans la premieére période? Ainsi la division par époques
s’efface ; on ne distingue plus clairement le développement des
diverses notions et, au lieu d’une histoire des idées, on risque
d’avoir une dogmatique. C’est peut-étre la le vice capital de cet
ouvrage, si excellent & d’autres égards. On flotte continuelle-
ment entre 'exposition génétique et la systematisation. Tantot
nous avons des tableaux d’ensemble qui ne permettent plus
de distinguer les traits particuliers a chaque 4ge, du moins de
se rendre un compte exact du degré de développement de
chaque phase, ainsi dans les exemples que nous venons de
citer ; tantot, au contraire, les diverses idées sont exposées
d’apres les diverses sources, sans lien, sans synthese. Ceci est
surtout visible dans ’exposition de la Chochma, qui, sans cela,
hatons-nous de le dire, est des plus intéressantes. Nous avons



104 0.-F. (EHLER

la d’abord une exposition de la doctrine des Proverbes, puis
de celle de Job, puis du Koheleth. L'idée d’ensemble fait presque
complétement défaut.

Ce manque de précision, je dirais presque de sens historique,
ne viendrait-il pas en partie de la maniere tout artificielle avec
laquelle Oehler limite ses périodes, sans rechercher au fond les
moments de l'histoire religieuse d’Israél, qui marquent un
changement profond ou du moins une évolution remarquable?
Terminer, par exemple, le mosaisme avec la mort du grand
législateur, c’est s’arréter & quelque chose de tout extérieur.
En fait, il s’étend beaucoup plus loin. II est vrai que le temps
de Josué et des Juges n’offre pas beaucoup de faits nouveaux
dans le domaine des idées religieuses. Les principes posés pré-
cédemment semblent dormir ou méme disparaitre. C’était la
premiere crise par laquelle ils avaient & passer, et ces temps
de mort apparente devaient montrer si 'ceuvre de Moise était
capable de triompher de principes hostiles. A ce point de vue,
cette époque offre un grand intérét et mérite d’étre étudiée
avec plus de soin qu'on ne I'a fait jusqu’ici.

Ce n’est pas & dire qu’il faille avec H. Schultz étendre le
mosaisme jusqu’a la fin du neuviéme siécle a4 peu prés; c’est
tomber dans l'extréme opposé. Le prophétisme commence
beaucoup plus tot. Le temps de Samuel peut étre considéré
comme celui ou apparait cet esprit nouveau qui cherche a dé-
velopper ou plutdt & faire triompher les principes précédem-
ment posés. Le huitiéme siécle, seulement, il est vrai, manifeste
clairement cette nouvelle tendance, et, pour cette raison, il con-
stitue le temps de gloire du prophétisme, sa période classique.
De méme que les siecles antémosaiques préparent Moise, de
méme aussi ’époque de Samuel est 'aurore de 'époque glo-
ricuse des Esaie et des Michée. L’histoire de Samuel lui-
méme, cette figure si originale, si caractéristique, et le régne
de David, sont sous l'influence de 'esprit prophétique. Citons
ici, a 'appui de notre dire, les écoles de prophétes fondées trés
probablement par Samuel et les promesses messianiques faites
a la dynastie du grand roi d’Israél. (2 Sam. VIL.)

A propos d’histoire, nous avons encore une derniére obser-



THEOLOGIE DE L’ANCIEN TESTAMENT 105

vation & présenter sur le livre qui nous occupe. La partie
géneérale qui raconte les faits extérieurs n’est pas entiérement
satisfaisante. En effet, & quoi sert cette histoire des événements
dans une histoire des idées? N’a-t-elle pas pour but de faire
saisir le lien intime qui relie entre eux ces deux domaines, ne
doit-elle pas montrer leur influence réciproque I’un sur 'autre?
Or, pour cela, 1l faut chercher ce rapport, indiquer cette con-
nexion, faire ressortir de quelle maniére les événements exté-
rieurs réagissent sur le développement religieux d’un peuple,
comment les notions religieuses, & leur tour, impriment leur
cachet & I’histoire des faits. Ce rapport, le professeur de Tubin-
gue ne l’a pas mis en évidence. Faits et idées sont simplement
juxtaposés, sans qu’on puisse voir ce qui les réunit. Comme on
Paremarcqué, Oehler raconte I’histoire biblique, sans’expliquer.
Il va si loin qu’au lieu de commencer son exposé avec I’époque
des patriarches, comme cela conviendrait pour une histoire du
peuple d’Israél, il nous donne en premier lieu le récit de la
création. C'est décidément trop de fidélité! Car la création,
comme fait, rentre-t-elle spécialement dans I’histoire du peuple
de Dieu? La théologie biblique n’a, en tout cas, pas a la consi-
dérer a ce point de vue, mais elle doit la faire entrer dans le
domaine religieux proprement dit, en d’autres termes, I’envi-
sager comme doctrine, comme idée, et par conséquent la lais-
ser de coOté dans I'histoire des faits.

Telle qu’elle nous est donnée, 'histoire extérieure qui, selon
Oehler lui-méme (I, pag. 11), « doit éclaircir et justifier par une
recherche historico-critique les faits que la théologie biblique
reproduit comme le contenu de la foi, » devient presque un
hors d’ceuvre, d’autant plus que notre auteur ne s’applique pas
méme & distinguer entre les différentes sources, celles de la
Geneése, par exemple, qu'il admet pourtant. La méme observa-
tion peut aussi s’appliquer dcette abondance de détails archéo-
logiques qui remplissent une partie du premier volume. (I,
pag. 393-555.)

Il est vrai que, d’apres les Prolégomeénes, I'archéologie rentre
en partie dans la théologie biblique. On comprend, sans doute,
que notre discipline s’occupe des principes qui ont donné lieu



106 0.-F. (EHLER

aux faits, qu’elle parle de I'idée du culte, des sacrifices du sab-
bat, de la signification et de la nature des chérubins. Mais c’est
a 'archéologie proprement dite et non & la théologie biblique,
comme le pense Oehler, de s’occuper de I'arrangement du ta-
bernacle ou du temple, de la maniére d’offrir les sacrifices, etc.

On pourrait discuter longtemps encore la maniére dont
Oehler envisage les rapports de ’Ancien et du Nouveau Tes-
tament, les prophéties et leur accomplissement. Mais ceci nous
entrainerait trop loin et nous en avons dit assez.

Malgré toutes ces critiques, qui pourront paraitre 4 quelques-
uns trop sévéres, I'ouvrage conserve toujours sa valeur propre.
S’il péche par la méthode, s’il manque & bien des égards de
véritable sens historique, ce sera toujours une source précieuse
a consulter, une mine inépuisable en renseignements de tous
genres, un travail solide et consciencieux, en un mot. Si nous
avons été quelque peu décu dans nos espérances en lisant ces
deux volumes, 1l est juste de ne point en rejeter entierement
la faute sur 'auteur. Il est en effet infiniment probable que si
Oehler ett publié lui-méme son livre, il aurait fait disparaitre
plusieurs des imperfections que nous avons signalées. Le ma-
nuscrit qu’on nous a donné, destiné avant tout & résumer en
un seul cours la théologie biblique, I'archéologie et 'histoire
d’Isra€l, eat sans doute subi plus d’un remaniement, avant
d’étre livré & l'impression. Aussi, malgré tout ce que nous
avons dit, remercions-nous M. H. Oehler de nous avoir donné
ce travail si consciencieux et siintéressant de son pére regretté.

PauL CHAPUIS.




	Théologie de l'ancien testament

