
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 9 (1876)

Artikel: Théologie de l'ancien testament

Autor: Chapuis, Paul / Oehler, G.-F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379194

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379194
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


THÉOLOGIE DE L'ANCIEN TESTAMENT

G.-F. OEHLER '

Depuis de longues années, le monde théologique attendait
avec impatience l'ouvrage que nous annonçons. On savait que
le professeur Oehler de Tubingue était passé maître dans cette

discipline qui se nomme la Théologie biblique de l'Ancien
Testament. A bien des égards, on pourrait même l'appeler le
fondateur de cette science. Si Gabler2, en 1787, a déterminé
la différence entre la théologie biblique et la dogmatique,
si Lorenz Bauer (1796), De Wette (1813), Vatke (1835) et d'autres

encore ont essayé d'écrire sur ce sujet, c'est néanmoins
Oehler qui le premier donna une idée claire et exacte de la
méthode à suivre en ces matières, dans ses Prolégomènes à la
théologie de l'Ancien Testament*, publiés déjà en 1845. Dès

lors divers articles du même auteur, qui parurent dans

l'Encyclopédie de Herzog et ailleurs, n'avaient fait qu'augmenter le
désir de voir bientôt un travail complet du savant professeur
sur un sujet qu'il possédait si bien. Malheureusement, il ne lui
a pas été donné de satisfaire à ce désir; car il fut surpris par
la mort avant même d'avoir eu le temps de songer à une
œuvre pareille. Mais son fils, M. H. Oehler, bibliothécaire du

* Theologie des Alten Testaments, von Dr G. Fr. Oehler, weil. ord. Prof.
der. Theol., Ephorus des evang. theol. Seminars in Tubingen. 2 vol. in-8.
XI et 555. VIII et 351.- Tubingen 1873 et 1874. Verlag von J. J. Heckenhauer.

* Oratio de justo discrimine thedlogiœ biblicce et dogmatica; regendisque
recte utriusque finibus. Altorfii 1787, in-4°.

* Prolegomena [zur Theologie des Alten Testaments, von G. Fr. Oehler.

Stuttgard 1845.



THÉOLOGIE DE L'ANCIEN TESTAMENT 65

séminaire évangélique de Tubingue, a eu l'heureuse idée de

publier le manuscrit de son père, en profitant ici el là des

articles cités plus haut.
Comme l'on pouvait s'y attendre, l'ouvrage est digne du

nom qu'il porte. On y retrouve cette science, cette sagacité,
cette prudence aussi, qui distinguaient le professeur. Chaque

point est traité avec un soin extrême, chaque détail est

médité. Les développements qui par leur longueur auraient
nui à l'intelligence du texte et qui cependant étaient
nécessaires, sont rejetés en note à la fin de chaque paragraphe. Si

cette méthode est parfois un peu pénible pour le lecteur, elle a

cependant l'avantage de fournir une foule de renseignements
utiles. Oehler a certainement travaillé et retravaillé son sujet.
Il l'a traité avec amour. On sent partout qu'il est pénétré « de

la sainte grandeur de l'Ancien Testament » (I. pag. 6) et qu'il
regarde les questions en face sans avoir besoin « des lunettes
d'un système théologique ou d'une école critique. »

Il serait inutile de relever toutes les qualités de cet excellent

ouvrage, toutes les vues intéressantes qu'il renferme.
Nous voudrions au contraire faire ici, sans nous attacher du
reste aux questions de détail, quelques observations critiques,
relever au milieu de tant de choses dignes d'éloge quelques
points qui nous paraissent décidément défectueux. Mais, pour
nous faire mieux comprendre, donnons d'abord une analyse
de l'ouvrage.

Oehler définit la théologie biblique de l'Ancien Testament
comme l'exposition historico-génétique de la religion contenue
dans les écrits canoniques de l'Ancien Testament. Or, dans ce

développement religieux d'Israël, on peut distinguer trois grandes

périodes. La première, le mosaïsme, comprend le temps
des patriarches et de Moïse. L'époque qui s'étend de l'entrée
du peuple en Canaan jusqu'au dernier des prophètes constitue
le prophétisme. Enfin la dernière phase a pour objet le
développement subjectif de la religion d'Israël et porte le nom de

choclvna. C'est la spéculation religieuse, qui considère
essentiellement l'ordre du monde et les lois morales qui régissent
les hommes.

THÉOL. ET PHIL. 1876. 5



66 O.-F. ŒHLER

I. Le mosaïsme.

1. Les faits. — L'Ancien Testament commence par le récit
de la création du monde, œuvre de la parole et de l'esprit de

Dieu, ce qui exclut dès l'abord toute spéculation dualiste. Cette

œuvre divine se développe progressivement par périodes
limitées, dont chacune prise en elle-même forme un tout.
L'homme, image de Dieu, est le produit du dernier acte créateur,

l'achèvement du grand travail. Dieu se repose, et le
sabbat divin marque la limite entre la création et l'histoire des

rapports entre Dieu et l'homme. Celle-ci commence avec ce

qu'on a improprement appelé le second récit de la création
(Gen. II, 4b-25), et qui n'estau fond qu'un complément du
premier chapitre de la Genèse. Si l'homme est créé bon, il doit
cependant manifester par un acte libre sa volonté d'obéir au
Créateur. Il ne soutient pas l'épreuve ; il tombe, mais avec la
possibilité d'un relèvement. Par ce fait, les relations entre
Dieu et l'homme sont modifiées. Le changement se manifeste
déjà dans les premiers sacrifices offerts à Dieu. Ils ne sont pas,
comme on l'a cru, des sacrifices expiatoires, mais des hommages,

qui supposent chez ceux qui les offrent des conditions
morales particulières. A ce sujet, éclate la grande division qui
désormais séparera l'humanité en deux camps; Caïn devient le
chef de la race mondaine ; Seth, qui remplace Abel, victime de

la haine de son frère aîné, est l'ancêtre des enfants de Dieu.
Le premier âge de l'humanité est terminé, le second
commence. Les hommes, devenus rebelles aux ordres divins, sont
détruits par le déluge. Noé seul avec sa famille survit à cette
immense catastrophe et traite alliance avec Dieu. Les hommes
se séparent ; les nations se forment et dans la descendance de

Sem, Dieu choisit Abram pour faire de lui le chef d'un peuple
nouveau avec lequel il conclut une alliance nouvelle. Une

triple promesse est faite au patriarche par El-Schadai, dont la
Genèse reconnaît l'identité avec le El-'Eljon cananéen (Gen. XIV,
18-22) : possession du pays où il habite maintenant en étranger,
postérité innombrable, qui sera une source d'abondantes béné-



THÉOLOGIE DE L'ANCIEN TESTAMENT 67

dictions pour tous les peuples de la terre. Du côté d'Abram
la condition de l'alliance est l'obéissance à son Dieu, le signe
la circoncision. A la libre grâce de Dieu correspond la foi du
patriarche, qui surmonte ainsi les épreuves les plus pénibles.
(Gen. XXII.)

Isaac et Jaco b,qui héritent des promesses faites à leur père,
sont des personnalités peu remarquables, du moins le premier.
Notons seulement que dans sa lutte près du Jabok, le fils
d'Isaac acquiert le nom d'Israël, qui préfigure le caractère

spirituel du peuple de Dieu. Il meurt en Egypte, en laissant à

ses douze fils un testament spirituel, qu'on a appelé la
bénédiction de Jacob et qui, selon Oehler, doit être attribuée au

patriarche lui-même.
Dans l'empire des Pharaons, la famille patriarcale devient un

peuple. Celui-ci quitta, pour un temps du moins, sa vie
nomade et profita en quelque mesure de la culture égyptienne.
Quant à son état religieux il conserva, sans doute, le souvenir
du Dieu des pères, mais ce souvenir avait besoin d'être réveillé
à nouveau ; car les fils d'Israël apprirent aussi à adorer Apis
et Mendès. Ils empruntèrent même aux tribus voisines le culte
de Moloch et inaugurèrent déjà alors ce syncrétisme religieux,
qui fut si longtemps l'un des traits caractéristiques du peuple
de Dieu.

Avec Moïse, sonne l'heure de la délivrance. El-Schadaï se

révèle à lui comme Jahveh et fait de cet homme de génie le
libérateur de ses frères. Mais il faut que Dieu impose à l'Egypte
dix plaies successives pour que Pharaon se décide à laisser

partir Israël. Même d'après les historiens profanes, tels que
Manéthon et Diodore, la sortie d'Egypte porte tous les caractères

d'une lutte entre deux principes religieux. Enfin le

peuple est libre. Mais Moïse craint la rencontre des Cananéens

pour ses compatriotes encore peu aguerris. Il évite ces

ennemis, en passant par le désert. Ce long détour avait encore
un but pédagogique. Dans ces solitudes, au milieu de dangers

continuels, de privations sans cesse renouvelées, Israël
devait apprendre à se confier en Dieu seul.

Trois mois après son départ, le peuple pose ses tentes au



68 O.-F. ŒHLER

pied du Sinai (Ex. XV, 11), où fut définitivement fondée la

théocratie. Mais la fidélité à l'alliance jurée ne dure pas

longtemps. Israël se prosterne devant le veau d'or et n'est sauvé

de la ruine que par l'intercession de Moïse. Jahveh s'était

auparavant manifesté comme le Saint, maintenant il se montre
aussi comme le Dieu qui fait miséricorde. Passons rapidement
sur les trente-sept années, que dura le séjour au désert. A la
fin de cette période, le peuple est arrivé dans les plaines de

Moab et Moïse remet à Josué le bâton du commandement. Il
fait ses adieux à Israël et lui lègue ses dernières exhortations,
consignées dans le Deutéronome ; puis ce serviteur de Jahveh

termine mystérieusement sa carrière, après avoir contemplé
depuis le sommet du Pisga cette terre promise, dans laquelle
il ne devait point entrer.

Josué passe le Jourdain, il fait la conquête de Canaan,

soumet en partie les habitants du pays. Le territoire gagné par
les armes est partagé entre les diverses tribus. La première
période de l'histoire d'Israël est achevée.

2. Les idées. — Les trois grands chapitres de cette partie
traitent de Dieu et de son rapport avec le monde, de l'homme
et de son rapport avec Dieu, enfin de l'alliance légale et de la
théocratie.

Dieu. — Le nom sémitique le plus ancien pour désigner
Dieu est celui d'El, qui se retrouve dans la composition de

quelques noms propres (Gen.IV,18), mais qui n'est plus guère
employé dans l'Ancien Testament, si ce n'est en poésie. Il vient
d'une racine 7IJS, être fort, puissant.

Eloha, qui sauf quelques exceptions ne paraît que dans les

livres les plus récents, peut être un substantif primitif d'où
dériverait le dénominatif n?i"{/ être puissant. Mais il vaut mieux
considérer ce nom comme dérivé d'une racine perdue en
hébreu (arabe : aliha) et qui a le sens de craindre. Le pluriel
Elohim est quantitatif ou intensif; il n'a pas primitivement
une valeur polythéiste. C'est le nom le plus général de la divinité
et par conséquent aussi le plus indéterminé. A peu d'exceptions

près (Gen. XX, 13; 1 Sam.IV, etc.), il est toujours accompagné

du verbe au singulier, lorsqu'il s'agit du vrai Dieu. En



THÉOLOGIE DE L'ANCIEN TESTAMENT 69

parlant de ce dernier, El-'Eljon n'est employé que poétiquement.

(Ps. LVII, 3.)
Durant l'époque patriarcale, le nom le plus fréquent de

Dieu est El-Schadaï, qui détermine la divinité comme se révélant

par sa puissance. Mais dès qu'apparaît le nom Jahveh,
El-Schadaï cesse d'être un nom spécial et rentre dans la catégorie

des désignations générales.
Jéhovah, qu'avec la plupart des modernes l'auteur prononce

Jahveh, signifie, d'après Ex. III, 14, celui qui est qui il est. L'origine

de cette dénomination est antémosaïque.On la trouve déjà
dans le nom propre Jokbed, par exemple. Ce mot désigne Dieu

non pas comme le ovtuç ôv, mais comme un être qui se manifeste,

qui entre dans un rapport historique avec son peuple,
qui se détermine lui-même, qui par conséquent est absolument

libre, qui reste toujours égal à lui-même, qui possède
donc comme attribut la fidélité. Tandisqu 'El ou Elohim nous
montrent en Dieu le Créateur et le Conservateur du monde, le
nom de Jahveh se rapporte tout spécialement à l'activité divine
dans la sphère théocratique, dans le domaine de la révélation.
Ainsi dans les anthropomorphismes, c'est le dernier de ces deux

noms qui est presque constamment employé. De cette
désignation de Jahveh, le mosaïsme tira encore les notions du
Dieu éternel, du Dieu vivant et de Dieu, le Seigneur. Celle-ci se

rattache étroitement au nom de Jahveh. Nous en avons déjà

une preuve matérielle dans le fait qu'Adonaï est très souvent

joint à Jahveh. Ce nom d'Adonaï exprime, en effet, le sentiment

d'une dépendance particulière à l'égard de Dieu, telle

que l'appelait la conscience théocratique. Passons rapidement
sur les autres attributs divins. La sainteté est, au point de vue

formel, une mise -à-part de Dieu ; il est, au-dessus de tout ce

qui existe, de là sa magnificence et son incomparabilité. Au

point de vue matériel, elle se détermine comme la perfection
morale absolue. Un mot pourtant sur l'unité de Dieu. Le

mosaïsme l'affirme de la façon la plus catégorique. Oehler est

de ceux qui n'admettent ici aucune exception. Le Jahveh

mosaïque exclut absolument l'existence d'autres dieux, ceux
des nations n'ont aucune réalité ; car, il faut le remarquer, le



"/0 O.-F OEHLER

monothéisme hébreu n'est pas sorti par un procès régulier
de la notion polythéiste, mais il est le fruit d'une révélation
spéciale.

Ce Dieu ainsi déterminé a créé le monde par sa parole et
son esprit. C'est un acte libre, ce qu'indique la parole, expression

de la volonté d'un être. Mais ce monde ne peut subsister

que par l'esprit divin. De lui procède la vie; elle n'a pas sa

source dans la masse chaotique. Le but de la création est la
manifestation de l'être et de la gloire de Dieu. Malgré cela, le
mal existe dans le monde. D'où vient-il? Est-il un des

éléments nécessaires à son existence? Non ; il procède de la libre
volonté de l'homme; mais en dernière analyse, l'Ancien Testament

statue clairement dans celui qui pèche l'action d'une
causalité divine. (1,186.) (Prov. XVI, 4.)

Si, d'après le mosaïsme, tout, la nature et l'histoire, doit
servir à révéler la gloire de Dieu, nous avons à nous
demander quels sont les modes de cette manifestation. L'Ancien
Testament nous en indique trois principaux. Il nous parle
du nom de Dieu, de sa face et de sa gloire, comme étant les
côtés révélateurs de son être. La forme ou le moyen de cette
révélation est d'abord la voix divine, puis les anges, principalement

l'ange de Jahveh ou de l'alliance ou de la face. Oehler
discute tout au long ce problème. Ce Malliak est-il le Logos
du Nouveau Testament ou un être différent? Notre auteur ne
se prononce pas. Il pense que l'Ancien Testament lui-même
hésite entre une conception modaliste et hypostatique.
L'angelologie, du reste, est très peu développée dans le

Pentateuque.

Une troisième forme de la révélation divine est la Schechina,
qui est une manifestation permanente de Dieu, distincte par là
des autres théophanies. C'est une localisation divine. Le nom
lui-même appartient à la théologie juive postérieure, mais il
est tiré de passages tels que Deut. XII, 5,1 Rois IX, 14; VIII,
12. La première demeure de la Schechina a été Eden, la
seconde le sanctuaire. Le mosaïsme statue donc une habitation

de Dieu dans le" monde, mais en dehors du sujet humain.
Le Nouveau Testament seul fit ce dernier pas. (Jean I, 14.)



THÉOLOGIE DE L'ANCIEN TESTAMENT 71

Ces divers modes de révélation sortent déjà du cours
ordinaire des choses et pourraient être considérés comme des

miracles. Mais sous ce nom l'Ancien Testament entend moins
une action directe et personnelle de l'être divin que des
manifestations de l'activité divine dans la nature et dans l'histoire.
Au point de vue négatif, le miracle est un fait qui sort du cours
ordinaire des choses (niphlaoth); positivement, il révèle la

toute-puissance de Dieu, sa force (gebouroth). La synthèse des

deux notions se trouve dans l'idée du miracle comme signe

Çoth) produit dans un certain but. C'est donc le côté téléologique

de l'action divine qui la caractérise comme miracle. Il
n'y est pas question de l'intervention de Dieu, vu que Dieu

agit toujours et partout dans le monde par son esprit.
C'est aussi par ce ruach qu'il se manifeste à l'homme. Mais

ici l'esprit de Jahveh n'agit d'une façon spéciale que dans les

organes de la révélation. Il est considéré comme une force,
émanant de Jahveh et qui permet à l'homme de remplir sa

mission théocratique. Les états psychologiques de l'individu
instrument des révélations divines sont décrits dans le passage
Nomb. XII, 6-8. Ce sont le songe, au degré le plus inférieur,
puis la vision, enfin la contemplation immédiate du divin.

L'homme. — L'homme a été créé à l'image de Dieu, telle
est sa notion dans l'Ancien Testament. Cette image, il ne faut
pas la chercher avec les sociniens dans la domination que
l'homme exerce sur le monde animal. Ce n'est là qu'un côté de
la vérité. La ressemblance de l'être humain à son Créateur
réside dans le fait que l'homme est un être en relation avec
Dieu et qui parle avec lui comme avec son semblable. A l'idée
morale de Dieu correspond une idée morale de l'homme.

Il est également faux de dire que, d'après la Genèse(chap. Ier),
l'homme ait été créé androgyne. La différence des sexes est au
contraire un fait primordial. D'après Gen. II, 18,1e mariage est
la base de leurs rapports réciproques. Il est institulion divine
et dans son principe suppose la monogamie. Cette union est
non-seulement charnelle, mais aussi spirituelle. Ce dernier
caractère se révèle dans le fait que les liens entre l'époux et
l'épouse sont considérés comme plus intimes que ceux qui



72 O.-F. ŒHLER

unissent les parents aux enfants et que l'Ancien Testament
élève pourtant si haut. L'humanité tout entière est un seul

genre. Les différences ethnologiques ne reposent pas sur une
différence d'origine, mais sur un ordre divin.

Comme tousles êtres créés, l'homme est formé de deux
éléments : la matière terrestre et l'esprit divin. Ce dernier, qui
est aussi propre aux animaux, a cependant été communiqué à

l'homme par un acte spécial du Créateur. Uni à la matière

qu'il vivifie, cet esprit constitue chez l'individu ce que nous
appelons l'âme (nephesch). L'être humain est donc composé de

trois parties : le corps, l'esprit et l'âme. Cette dernière est le
trait d'union entre les deux autres, on pourrait presque dire
leur synthèse. C'est elle qui donne à l'homme son individualité

ou personnalité. Chaque individu est une nephesch,
soutenue, vivifiée par le ruach. L'Ancien Testament dira par
conséquent d'un malade que son esprit végète, d'un mort que
son âme lui a été enlevée. Cependant l'un des deux termes est

parfois employé à la place de l'autre; mais la trichotomie
est néanmoins clairement enseignée dans le mosaïsme.

L'âme, pour revenir encore sur ce point, a une double

sphère d'activité. Elle est d'abord le siège de la vie physique;
comme telle, elle est dans le sang; mais elle est aussi le centre
de l'activité pensante, sensible et volontaire. A ce double point
de vue, elle réside dans le cœur, siège principal du sang et
des fonctions spirituelles. Aussi les facultés morales et

religieuses sont-elles ordinairement jugées d'après la nature du

cœur. On parle d'un cœur sage, pur, droit, pervers ou
endurci. Toutefois les affections morales, telles que la crainte et

la joie, sont rapportées tantôt au cœur, tantôt à l'âme, selon

qu'elles saisissent plus ou moins la personnalité tout
entière.

Ainsi constitué, l'homme était innocent, en communion avec

Dieu, dans un rapport normal et pacifique avec la nature (in
ungestœrter harmloser Einheit), enfin doué d'une immortalité
conditionnelle (posse non mori et non non posse mori). Mais

ensuite de sa libre détermination, il sort de cette position en

violant l'ordre divin. Dès lors le péché est devenu l'état de la



THÉOLOGIE DE L'ANCIEN TESTAMENT 73

race humaine, l'un de ses caractères spécifiques. Il y a dans
l'homme un antagonisme perpétuel entre le bien et le mal.
La gravité du péché est déterminée d'après le plus ou moins
de dispositions à le combattre. Autre est le péché d'un Moïse,
autre celui d'un Saul ou d'un David, autre celui d'un Pharaon.
Le degré le plus profond est l'endurcissement dans lequel tombe
celui qui ne combat pas le mal et qui par là même perd la
possibilité d'agir autrement. L'homme devient alors un adversaire

de Dieu, qui ne peut se manifester à lui que par sa colère
et ses châtiments. C'est pour cela que l'endurcissement est
tour à tour considéré comme œuvre de Dieu et œuvre de

l'homme. D'un autre côté, l'Ancien Testament admet la possibilité

d'une vie divine dans le pécheur et par conséquent une
justice relative de la créature morale. Sur ce principe est
fondée la différence entre les justes et les injustes, les bons et
les méchants.

La conséquence finale du péché est la mort, comme
l'indique le passage Gen. II, 17. On se demande parfois comment
il se fait que la punition n'ait pas suivi immédiatement la faute

primitive. Oehler résout la difficulté en disant que la mort
comme châtiment est liée à la désobéissance et non à l'effet
du fruit de l'arbre. (?)(I, 254.)

D'après plusieurs passages de l'Ancien Testament, il pourrait

sembler qu'avec la mort l'existence soit entièrement
anéantie. (Ps. CIV, 29; JobXXXIV, 14; Koh.XII,7.) Mais si l'on
considère l'ensemble, il n'en est point ainsi. La mort rompt le

lien entre le corps et l'âme, mais par celle-ci l'existence
personnelle est continuée dans le scheol, nettement distingué du

tombeau.(Gen. XXXVI, 35.) L'état des âmes dans ce séjour est

celui d'une privation de tout ce qui appartient à la vie dans le

sens complet du mot. (I, 260.) C'est la terre de l'oubli. (Ps.

LXXXVIH, 13.) La conscience de soi n'est pas anéantie, mais elle
sommeille. Par contre l'Ancien Testament n'enseigne nulle part
clairement qu'il y ait une différence entre le sort des bons et
des méchants; mais le Pentateuque laisse en tout cas supposer

que les justes ne sont pas séparés de Dieu. (Gen. IV, 10; Ex.

III, 6.)



74 O.-F. OEHLER

L'alliance de Dieu avec Israël, et la théocratie. — La nature
des rapports entre Dieu et Israël nous est présentée sous la
forme d'une alliance, ce qui suppose des devoirs particuliers
pour chacune des parties contractantes. De la part de Dieu,
cette alliance est un acte parfaitement libre, dans lequel
Jahveh se donne comme le père du peuple élu, dans le sens

moral, cela va sans dire. Israël sera donc le fils de Dieu et
même son fils premier-né, en tant qu'il a été adopté comme
tel avant tous les autres peuples. Ceux-ci dans leur ensemble

constituent la masse profane des gojim. Israël, au contraire,
est la propriété particulière de Jahveh, un peuple sacerdotal,
consacré à l'Eternel, en d'autres termes un peuple saint. Cette

sainteté, comme celle de Dieu, a deux faces principales. Au

point de vue négatif, elle est une mise-à-part d'Israël au milieu
des autres nations; positivement, le peuple est saint en tant

que Dieu l'a destiné à devenir l'organe spécial de ses
révélations.

Israël, de son côté, en contractant alliance avec son Dieu,
s'oblige à vivre dans une parfaite obéissance à la volonté
divine. (Gen. XVII, 1, ss; Ex. XIX, 5; V, 8.) Il est le serviteur
de Jahveh, délivré par son Dieu de l'esclavage d'Egypte. Mais
cette notion n'est complète que si le serviteur obéit librement
à son maître. C'est pourquoi la justice, c'est-à-dire la conformité

de la volonté humaine ci la volonté divine, sera un des

attributs caractéristiques des serviteurs de l'Eternel.
Cette volonté divine, à laquelle Israël est tenu d'obéir,

trouve son expression matérielle dans la loi dont le principe
fondamental est formulé dans les mots : « Soyez saints, car je
suis saint » (Lév. XI, 44; XIX, 2); ou encore, d'une façon plus
complète ; « Sanctifiez-vous et soyez saints, car je suis Jahveh,
votre Dieu. » (Lév.XX,7.) Cette sainteté doit se manifester dans

tous les actes de la vie intérieure et extérieure. On ne saurait
donc à ce point de vue diviser la loi en loi morale, cérémonielle
et politique, car la valeur de chaque commandement, qu'il
renferme d'ailleurs un précepte de détail ou l'énoncé d'un
principe moral, reste partout la même, tend toujours au même

but, la sanctification.



THÉOLOGIE DE L'ANCIEN TESTAMENT 75

Cette observation nous montre l'erreur de ceux qui ne
voient dans le code mosaïque qu'un ensemble de règles
extérieures, aboutissant dans leur résultat non à la moralité, mais

au légalisme. Tout dans la vie y est au contraire ramené à la
catégorie de la sainteté et par conséquent la disposition
intérieure du sujet est partout supposée. D'un autre côté, les
nombreux préceptes de détails que renferme la loi ont aussi

un but pédagogique. Tenu d'obéir dans tous les actes de sa vie,
même dans les plus insignifiants, à un commandement émané
directement de Dieu, l'homme arrive peu à peu à comprendre
qu'il n'a pas à chercher sa loi suprême, l'idéal de ce qu'il doit
être, dans un ensemble de préceptes réglant sa vie d'une
manière plus ou moins conventionnelle, mais dans une volonté
supérieure et parfaite qui détermine toute chose. Mais, il faut
le dire aussi, la loi mosaïque remplace presque la conscience;
il n'y est pas encore question d'un vôpos yoamhç h xap^îouç.

En outre, pour bien comprendre la loi, il faut tenir compte
des deux observations suivantes : 1° Toutes les ordonnances
rituelles ont un caractère symbolique. Elles nous donnent
sous une forme extérieure, concrète, le procès intérieur de la
sanctification. C'est ce que comprirent déjàles prophètes. 2° La
loi mosaïque entre dans des détails presque minutieux sur ce

que l'on ne doit pas faire ; mais, au point de vue positif, elle
laisse une sphère d'action fort étendue. Remarquons enfin que,
dans le Deutéronome surtout, l'obéissance à la loi a pour
motif l'amour. (I, 280.) — Le résumé de tout le code mosaïque
se trouve dans le Livre de l'alliance (Ex. XXI-XXII) et spécialement

dans les Dix paroles.
Si la loi est l'expression matérielle ou plutôt le code de

l'alliance, le signe de celle-ci est avant tout la circoncision. Peu

importe que cette coutume ait existé chez d'autres peuples et

qu'Israël l'ait empruntée ailleurs (cette question, du reste, est

encore fort obscure) ; ce qu'il faut constater, c'est le sens

religieux donné par le mosaïsme à cette cérémonie, qui est
évidemment le symbole du renouvellement et de la purification

du cœur.
Ainsi formulée, l'alliance suppose la fidélité des deux parties.



76 O.-F. OEHLER

Si l'homme se rebelle contre Dieu, Dieu se rebellera contre
lui. Si, au contraire, Israël est fidèle au pacte conclu, il sera
béni. Or la bénédiction divine consiste essentiellement dans le
don de la vie (chajim). (Deut. XXX, ,15 ss.) Sous cette expression,

il faut entendre tous les biens qui constituent le bonheur
terrestre : nombreuse postérité, longue vie, fertilité du sol,
victoire sur les ennemis. L'infidélité au pacte juré sera suivie
du retrait total ou partiel de ces bienfaits. Souvent on a accusé

cette doctrine mosaïque de la rémunération d'eudémonisme.
Rien n'est plus faux. Rappelons-nous, en effet, que la condition

de l'alliance est toute morale : c'est la libre obéissance à

la volonlé divine. Il en est de même de la condition du pardon,
du relèvement dans le cas de la violation du pacte conclu. Le
bonheur promis, bien que matériel en soi, est inséparable du
vrai repentir, d'un renouvellement du cœur. Comparée aux
idées chrétiennes, cette doctrine peut paraître très inférieure ;

mais opposée à celle des Egyptiens, par exemple, considérée
dans son milieu historique et si l'on tient compte des lumières
de l'époque, elle s'élève à une hauteur peu commune.

Ainsi donc dans l'alliance, dans la loi qui en est l'expression,
tout se rapporte à Dieu. Jahveh est le maître de son peuple ;

tout part de lui, tout revient à lui. En d'autres termes, le code

mosaïque fonda la théocratie.
Jahveh est le roi d'Israël dans un sens spécial. En lui s'unissent

toutes les fonctions civiles, religieuses et militaires. Il est
le législateur, le juge et le chef suprême de son peuple. Tout
l'organisme théocratique repose sur ce fait primordial. Les

rois, les prêtres, les juges ne sont que les représentants de
Jahveh. — Ici Oehler entre dans beaucoup de détails sur
l'organisation religieuse civile et judiciaire. Nous ne le suivrons
pas dans cette voie, d'abord parce que ce sont des choses qui
ne se laissent guère résumer, secondement parce que les

questions traitées ici appartiennent presque toutes à l'archéologie

et à la symbolique du culte de l'ancienne alliance. —
Abordons sans plus tarder le prophétisme.



THÉOLOGIE DE L'ANCIEN TESTAMENT 77

II. Le prophétisme;

1. Les faits. — L'histoire de l'époque des juges nous
présente une série de chutes et de relèvements successifs. Tantôt
le peuple, oubliant Jahveh, est asservi par les nations voisines,
tantôt, se repentant de ses défections, il retrouve son indépendance.

Josué n'eut pas de successeur immédiat. A sa mort les
diverses tribus s'isolent les unes des autres et se distinguent
presque toutes par leur exclusivisme. Même au moment du

danger, elles ne s'unissent pas pour se défendre contre les
ennemis communs (Jug. V, 15-17), tels que les Philistins, les

Madianites, les Arabes, Moab ou Ammon.
Dans ces temps de malheurs et de décadence se lèvent

parfois des hommes inspirés de l'esprit de Jahveh, les Scho-

phetirn, qui ramènent leurs compatriotes au culte du vrai
Dieu et chassent les envahisseurs. L'un des plus grands est
Gédéon. Leur rôle ne se borne pas aux fonctions judiciaires,
comme pourrait le faire supposer leur nom. Ils sont, dans

toute l'étendue du terme, les représentants du droit divin.
Leur mission est temporaire : elle naît avec les circonstances
et s'efface avec elles.

On peut aisément se figurer l'état religieux d'Israël à ce

moment de son histoire. Les ordonnances théocratiques tombent

dans l'oubli; le culte jéhoviste est mêlé aux cultes
naturistes des Cananéens. A voir un pareil état de choses, on se

demande si la loi mosaïque existait déjà. On pourrait en douter
et on l'a fait. Mais Oehler n'est pas de cet avis. On a dit
que l'histoire des Juges ne suppose nullement, comme la loi,
un sanctuaire unique et central, mais des lieux de culte en
divers endroits du pays. Si l'on voulait être logique, il faudrait
dire aussi que la centralisation du culte n'a jamais existé avant
l'exil, car malgré les mesures sévères ordonnées par plusieurs
rois, jamais l'adoration sur les hauts lieux ne fut complètement
abolie. D'ailleurs, à l'époque des Juges, l'arche se trouve à

Silo, c'estlàque se célèbrent les fêtes annuelles. (Jug. XXI, 19;



78 O.-F. ŒHLER

1 Sam. I, 3ss; II, 12ss). Il n'est pas question d'un second
tabernacle légitime dans un autre endroit. — On a dit encore
que le livre des Juges ignore la position et l'organisation
spéciale de la tribu de Lévi. Mais remarquons que les Lévites

apparaissent dans ce livre dans la position que leur donne
aussi le Deutéronome. S'ils sont parfois misérables, errant
comme étrangers dans le pays, cela tient d'un côté à ce que
les Cananéens possédaient encore une partie des villes, qu
leur avaient été assignées, et de l'autre au fait que l'ordre du
culte n'était pas encore complètement fixé.

Ce syncrétisme religieux, dont nous venons de parler, se

manifeste sous deux formes différentes: tantôt Baal-Berith ou
El-Berith est confondu avec le Jahveh de l'alliance, tantôt
celui-ci est adoré d'une manière plus ou moins idolâtre même

par ceux qui tenaient encore au Dieu des pères. (Culte de

Michée et des Danites.) On peut voir jusqu'à quel point la
conscience religieuse était troublée, quand Jephté lui-même, à

la suite d'un vœu, immole à Jahveh sa fille unique.
Après trois siècles environ d'anarchie, la face des choses

change complètement. Les Philistins opprimaient le pays;
dans un combat, ils avaient même enlevé l'arche de l'alliance.
Cet événement exerça une immense influence sur la
conscience religieuse du peuple. Rien que rendue par les Philistins,

l'arche fut mise de côté pour un certain temps. On la
transporta à Nob où le culte lévitique continue sans interruption.

(1 Sam. XXI, XXII, 17 ss.) Mais le peuple s'était tourné
d'un autre côté. Les prophètes remplacent les prêtres et la
grande personnalité de Samuel devient le centre vital du
peuple. (2 Sam. XIV.) De lui date à proprement parler l'histoire
du prophétisme.

Le prophète occupe dans la théocratie une place très
différente de celle du prêtre. Celui-ci appartient à une tribu, à une
famille spéciale. Le prophète peut venir de partout. Jahveh le
suscite (jakim), il est choisi au milieu de ses frères (Deut. XVIII,
18.) Son apparition a quelque chose de subit, d'inattendu. Il
ravive la loi divine dans les cœurs, il combat le formalisme, la
mort spirituelle. Il est l'homme de l'esprit et qui parle par



THÉOLOGIE DE L'ANCIEN TESTAMENT 79

l'esprit de Jahveh. De là son nom de Nabi, d'une racine nabâ
couler, sortir d'une source.

Les origines de la prophétie sont antérieures à Samuel.
Moïse déjà est appelé un nabi; sa sœur Mirjam est une
prophétesse. (Ex. XV. 20.) On pourrait citer encore Débora et

plusieurs autres. Mais c'est Samuel qui donna au prophétisme

une importance jusqu'alors inconnue.
Nous entendons parler pour la première fois des écoZes de

prophètes. On a beaucoup discuté sur cette institution ; on l'a
comparée aux couvents de l'église catholique. Dans l'histoire
racontée 1 Sam. X, 5, 12 nous nous trouvons en face d'une
association dans laquelle était exercé le don prophétique.
La musique dont il est ici question n'est pas le but de la
réunion, mais un moyen pour disposer l'âme à recevoir les
oracles divins. Dans l'école de Rama, on paraît s'être occupé
de littérature sacrée; du temps de Samuel, en effet, commence
l'historiographie prophétique. — Il faut se garder de considérer

ces prophètes comme vivant absolument séparés du reste
du monde. Qu'ils habitent ensemble, qu'ils se soumettent peut-
être à certaines règles, peu importe; ils restent toujours les

sentinelles de la théocratie, qui veillent à l'Observation de la

loi, qui reprennent, menacent, encouragent ou exhortent selon
les circonstances. C'est une fonction à part, tenant à la fois du
caractère religieux et politique. On ne saurait par conséquent
les comparer à des ministres d'état, encore moins à des

démagogues, comme on l'a fait parfois. Leur rôle devient toujours
plus important au milieu d'Israël et cela surtout depuis
l'établissement de la royauté, dont nous allons maintenant nous

occuper.
L'époque des Juges avait fait faire au peuple de cruelles

expériences. Les dissensions intestines, les menaces extérieures
sans cesse renaissantes faisaient désirer un pouvoir unique et
central qui maintînt l'ordre et protégeât le pays. Israël
demande donc à Samuel de lui donner un roi « comme en ont
toutes les nations. » (1 Sam. VIII, 5, 20.) Ainsi formulée, cette
demande était une négation du caractère théocratique du

peuple. Mais au fond la royauté n'était pas en contradiction



80 O.-F. ŒHLER

avec le principe théocratique. Elle n'est pas plus exclue, que
ne le serait un organe particulier de la volonté divine. Au
contraire, les circonstances étant données, l'établissement
d'un roi pouvait contribuer à l'affermissement de la
théocratie.

Pour inaugurer cette nouvelle période de l'histoire de son

peuple, Samuel choisit un homme peu connu de la tribu de

Benjamin, du nom de Saul.

Le règne de ce prince se distingua par de nombreuses

guerres contre les Philistins et d'autres peuples voisins. Il
marque en même temps le premier conflit de la royauté avec
le principe théocratique. Saul s'oppose à l'ordre des prophètes
en n'exécutant pas à l'égard d'Amalek la loi de l'interdit. Dès

lors, les représentants de la théocratie l'abandonnent ; et, après
avoir inutilement cherché à tuer David le nouvel élu, Saul

trouve une mort misérable dans une défaite que lui firent
essuyer les Philistins.

Après la mort de Saul, David ne régna d'abord que sur la
tribu de Juda. Ce ne fut qu'au bout de sept ans qu'il fut
reconnu par tout Israël. Dès ce moment, il consacra son règne
à affermir l'indépendance de son royaume. Il s'empara de

Jérusalem, encore entre les mains des Jébusiens, et y transporta

sa résidence ainsi que l'arche de l'Eternel. Par ses

victoires, il étendit les limites de son royaume au nord et à

l'ouest. A cet égard déjà son règne est le type du royaume de

Dieu soumettant le monde. Mais il a une importance plus
grande encore. David personnifie le roi théocratique dans le
vrai sens du mot et l'idée de la filialité divine, propre au peuple
dans son ensemble, s'applique maintenant plus spécialement
au roi. Le fils d'Isaï devient ainsi le porteur de l'idée théocratique,

grâce aux promesses qui lui sont accordées par
l'intermédiaire du prophète Nathan. On peut même dire que, comme
jadis Moïse et Samuel, il réunit en lui les fonctions de prêtre,
de prophète et de roi.

Comme homme aussi, ce prince nous offre une personnalité
remarquable, dans laquelle se remarque cette antithèse
constante entre le péché et la grâce, que la pédagogie de la loi



THÉOLOGIE DE L'ANCIEN TESTAMENT 81

devait faire de plus en plus sentir. Il est en outre, au milieu
de son peuple, le grand représentant de la poésie lyrique
religieuse. Avec les autres poètes de son époque, il a légué à la

postérité un trésor inappréciable.
C'est encore à David qu'Oehler attribue l'organisation des

Lévites, leur division en quatre classes, telle qu'elle nous est

exposée dans les Chroniques. Ce roi voulut même élever un

temple à l'Eternel. Mais ce devait être l'œuvre de son fils.
Salomon, en effet, consacra une partie de son règne glorieux

à la construction du temple qui, d'une manière générale, fut
bâti d'après le modèle du tabernacle. Comme son père, ce

prince se distingua aussi par son activité littéraire. Il est
considéré comme le fondateur de la Chochma. On le voit entouré
d'un certain nombre de Chachamim, tels qu'Ethan, Héman,
Chalkol et Darda. Dès lors, cette classe d'hommes, voués à

l'étude de la vie morale et de l'ordre du monde, se maintint
en Israël. Sous Ezéchias, ils semblent même avoir constitué

une société, qui, outre son but premier, s'occupait encore de

rassembler des documents littéraires.
Si, grâce à la construction du temple et à la paix qui régna

durant son règne, Salomon a été regardé comme l'un des plus
glorieux princes d'Israël, il a aussi laissé ie souvenir de ses

défauts. On connaît ses tendances à l'idolâtrie. Mais, ce qui est

plus grave encore, le but de sa politique semblait tendre à

rompre les barrières qui séparaient Israël des autres peuples, à

donner à son royaume une position plus élevée au milieu des

nations. La corruption morale et religieuse fut un résultat
naturel de cet état des choses, et l'on commence à parler des

Lessim, esprits sceptiques, libres penseurs, dont les Proverbes
font si souvent mention. Les prophètes, gardiens de la
théocratie, s'élèvent fortement contre toutes ces tendances et font

pressentir au prince le malheur qu'il va occasionner, la scission

d'Israël.
Déjà du vivant de Salomon, Jéroboam, un des hauts

dignitaires de la cour, cherche à fomenter une révolution. Mais il
est découvert, et doit fuir en Egypte. A la mort du roi, il
revient et se met à la tête des mécontents, qui ne veulent

THÉOL. ET PHIL. 1876. 6



82 O.-F. ŒHLER

point accepter le joug de Rehebeam. Celui-ci cherche en vain
à faire marcher son armée. Elle est dissoute par le prophète
Semaja. L'antique rivalité entre Ephraim et Juda se réveille,
et, selon les menaces des prophètes, Israël est divisé en deux

royaumes, celui de Juda d'un côté, celui des dix tribus de
l'autre.

On s'est souvent donné beaucoup de peine pour compter ces
dix tribus; car évidemment Siméon devait appartenir par sa

position géographique au royaume du sud, et Lévi ne compte
pas dans la division politique. Selon Oehler, le seul moyen de

comprendre la chose est décompter deux fois la tribu de Ren-
jamin. La partie méridionale de son territoire, avec la ville de

Jérusalem, resta attachée à la dynastie davidique ; le nord, au
contraire, se joignit à Jéroboam. Dès lors les destinées de ces
deux parties d'Israël se séparent. Les deux royaumes sont

presque continuellement en guerre et marchent tous deux

vers une commune ruine. Au milieu de ces désastres, les

prophètes ne cessent d'annoncer un temps à venir dans lequel
les douze tribus seront de nouveau réunies sous le sceptre
d'un davidide.

Nous n'avons pas l'intention de retracer ici l'histoire des

deux royaumes. Indiquons-en simplement les phases principales.

Dans le nord, Jéroboam, qui avait fixé sa résidence à Sichern

pour la transférer plus tard à Thirsa, consomma ou affermit
la rupture politique par la rupture religieuse. Il fit construire
deux sanctuaires aux deux extrémités du royaume, à Dan et à

Béthel, afin d'empêcher ses sujets de se rendre à Jérusalem

pour les fêtes annuelles. Les Lévites qui ne voulurent pas se

soumettre à ses ordres furent expulsés du pays et se réfugièrent

dans le royaume de Juda. — Après la mort du prince,
quelques années se passèrent en querelles intestines, en luttes
de palais, jusqu'à ce qu'enfin Omri monta sur le trône et
devint le chef de la dynastie de ce nom. Ce fut lui qui bâtit la
ville de Samarie, pour en faire sa capitale. Sous son fils Achab,
le culte idolâtre de Raal et d'Aschera se répandit de plus en

plus, grâce surtout à l'influence de la reine Jesabel, princesse



THÉOLOGIE DE L'ANCIEN TESTAMENT 83

phénicienne. Les prophètes du vrai Dieu, tels qu'Eue et Elisée,
furent persécutés. Sous Joram, second fils de Jesabel, nous
voyons apparaître de nouveau les écoles de prophètes, ressusci-
tées sans doute par Elisée. Béthel, Jéricho et Gilgal sont les

sièges de ces instituts. On y trouve des hommes mariés, ce

qui prouve qu'on n'y était pas obligé, comme on l'a cru, de

faire vœu de célibat. Néanmoins, les élèves de ces écoles
suivent un genre de vie particulier. Ils portent aussi un
costume spécial, qui devint depuis le vêtement propre aux
prophètes. Il consistait en un manteau d'étoffe grossière, serré
au corps par une ceinture de cuir.

Par le moyen de ces écoles, le culte de Jahveh se maintint
encore dans le royaume malgré les persécutions, et ce fut de ce

centre jahviste que sortit la révolution qui renversa la dynastie
d'Omri. Sur l'ordre d'Elisée, un fils de prophète oignit comme roi
Jehu, général de l'armée, en lui ordonnant d'anéantir la maison
d'Achab. Le nouvel élu fut aidé dans sa tâche par Jonadab, fils
de Réchab. Celui-ci est, d'après Jér. XXXV, 6, le promoteur
des Rêchdbites, espèce de corporation religieuse, souvent
confondue, mais à tort, avec les Naziréens, et qui avait pour règle
de ne point faire de semailles, de ne pas planter de vigne et de

s'abstenir de vin.
La dynastie de Jëhu se maintint un siècle environ sur le trône.

Son plus illustre représentant est Jéroboam II qui étendit sa

domination jusqu'en Syrie. Mais à l'intérieur la corruption
morale et l'idolâtrie faisaient des progrès effrayants. En vain
Amos et Osée s'opposent au courant. Les jours du royaume du

nord étaient comptés. L'Assyrie, appelée d'abord au secours
d'un des rois du royaume, Mènahem, finit par soumettre le

pays, et, après une série d'invasions, le territoire des dix tribus
tomba entre les mains de Salmanassar qui détruisit Samarie et

mena le peuple en captivité. Des colons, venus de l'intérieur
de l'Asie, remplacèrent les déportés, et de leur mélange avec
les anciens habitants du pays que le vainqueur avait laissés

dans leur patrie, s'est formé le peuple des Samaritains.
L'histoire de Juda présente un aspect analogue à celle du

royaume du nord. C'est, ici comme là, une marche rapide vers



84 O.-F. ŒHLER

une ruine complète. Relevons cependant quelques différences.
Tandis que dans le nord nous voyons des luttes sanglantes pour
la succession au trône, nous n'avons ici rien de semblable.
L'opposition à l'idolâtrie et les réformes religieuses, au lieu d'être
dues à l'activité des prophètes, partent ordinairement du
trône. Le roi marche d'accord avec les organes et les gardiens
de la théocratie, ce qui donne à ceux-ci une position toute
différente qu'aux prophètes du nord. Mais, malgré tous ces efforts,
le royaume ne put pas échapper à la ruine. Nous y retrouvons
cette tendance perpétuelle à l'idolâtrie, contre-balancée, arrêtée
même parfois par l'énergie de rois pieux.

Josaphat, entre autres, se distingua par son zèle pour les
ordonnances théocratiques. Il organisa les fonctions judiciaires,
et le premier il distingua entre le droit divin (debar Jahveh) et
le droit politique (debar hamelek). Afin de répandre parmi ses

sujets la connaissance de la loi, il institua une commission
composée de cinq fonctionnaires politiques, de deux prêtres et de

neuf lévites, et chargée de parcourir le pays, en expliquant la

constitution théocratique.
Joram, fils de Josaphat, fut entraîné à l'idolâtrie par son

épouse Athalie. Son règne fut des plus malheureux et lui-même
fut mis à mort au bout de peu de temps. Dès ce moment Athalie
règne seule. Elle anéantit la race de Joram. Mais, par les soins
de l'épouse du grand prêtre Jojada, Joas, le dernier rejeton de

la dynastie davidique, échappe à la mort. Au bout de six ans
il sort de sa retraite et, avec l'appui que lui donnent les prêtres,
il renverse Athalie. Son règne se distingue par un relèvement
puissant du culte de Jahveh. Mais ses successeurs suivent la
politique fatale de Joram. Sous l'impie Ahas, la Judée est ravagée

par les bandes guerrières de Rezin et de Pékach, rois de Damas

et de Samarie. Esaïe offre au prince le secours de l'Eternel ;

mais celui-ci a plus de confiance dans les armées de Tiglath-
Piléser, roi d'Assyrie, qui accourt en effet, mais pour rendre
la Judée tributaire.

On pouvait espérer des jours plus heureux sous Ezéchias.
Ce pieux roi s'efforça de rétablir partout le culte de Jahveh.
Mais la corruption morale, contre laquelle s'élèvent Esaïe et



THÉOLOGIE DE L'ANCIEN TESTAMENT 85

Michêe, faisait de plus en plus de ravages au milieu du peuple,
surtout parmi les grands. Ceux-ci constituaient un parti puissant

qui continuellement jetait les regards sur l'Egypte comme

sur la terre d'où viendrait la délivrance. On réussit, il est vrai,
à se détacher de l'Assyrie, mais ce fut pour retomber bientôt
sous sa domination. Sanhérib envahit de nouveau la Judée lors
de son expédition contre l'Egypte. Jérusalem n'échappa à la
destruction que par miracle.

Manasse s'adonne à l'idolâtrie, il persécute les prophètes et

son règne marque le moment le plus sombre de l'histoire de

Juda. Il offre des sacrifices humains à Moloch dans la vallée de

Hinom. Avec Josias commence la lutte finale. Ce prince opéra
une réforme religieuse assez profonde sous l'influence de la
loi de Dieu, retrouvée dans le temple parle prêtre Hilkia.(Oehler
ne croit pas que ce livre soit seulement le Deutéronome.) Mais

tout cela fut inutile. Après les menaces des Scythes, qui toutefois

ne touchèrent que les frontières du royaume, vinrent celles
de l'Egypte. Puis Babylone, affranchie du joug assyrien et

devenue un empire puissant, met bientôt fin à l'existence de Juda.
Jérusalem est détruite et le peuple emmené en captivité.

L'exil fut pour les Juifs une école salutaire, un temps de

deuil dans lequel, sous l'influence de fidèles prophètes tels
qu'Ezéchiel, le second Esaïe el Daniel, on s'attacha fortement à

la religion do Jahveh. Avec Cyrus sonne l'heure de la délivrance.
Sous la direction de Zorobabel, une colonie juive s'établit de

nouveau clans le pays des pères. On relève les murailles et le

temple de Jérusalem. Quoique souvent interrompus dans ces

travaux, les Juifs parviennent enfin à achever l'édifice sacré.
Sous Esdras, qui peut être considéré à certains égards comme
le premier des scribes, puis plus tard sous legouverneurNéhé-
mie, on rétablit aussi bien que possible l'ancienne organisation
du culte. Mais les temps étaient changés, le lieu très saint était
vide, car l'arche de l'alliance avait disparu dans la catastrophe
générale. Le grand prêtre ne porte plus l'urim et le thummim.
La prophétie, à son tour, s'éteint peu à peu avec Aggée, Zacharie
et Malachie. Si le temple reste le sanctuaire central, la synagogue
prend une importance toujours plus considérable. Le véritable



86 O.-F. (EHLER

centre du culte n'est plus le sacrifice, mais la méditation de la

parole divine, et c'est àia synagogue que se rattacha plus tard
le culte chrétien.

Les idées. — Le prophétisme développa principalement les

points suivants de la théologie mosaïque :

La notion de Dieu se complète par la nouvelle dénomination
de Jahveh-Zebaoth, d'où découle naturellement le développement

de l'angelologie. En opposition avec les tendances idolâtres
ou formalistes du peuple les prophètes accentuent la nature
religieuse et inorale des liens qui unissent l'homme à Dieu. Les
notions de péché et de justice sont approfondies. Enfin la
communion de l'homme avec Dieu a son centre dans la prophétie.
Celle-ci, en tant que révélation el prédiction, est la continuation
de l'enseignement du mosaïsme sur les modes de révélation. La
marche du royaume de Dieu forme le contenu de la prédiction.

Jahveh-Zebaoth et les anges. — Le nom de Jahveh-Zebaoth

n'apparaît jamais dans le Pentateuque ni dans les livres de

Josué et des Juges. On le trouve parfois dans Samuel et dans

les Rois, mais le plus souvent chez les prophètes, surtout dans

Arnos, Esaïe, Jérémie, Aggée, Zacharie et Malachie. Il paraît
avoir été principalement en usage du temps de Samuel et de

David. Dans son sens primitif, il désigne Jahveh comme le Dieu
des armées d'Israël, mais il s'applique aussi à Dieu comme
maître de l'armée des cieux (anges et astres) ', et cela surtout
en opposition avec les cultes astrolâtres des peuples voisins
d'Israël. C'est à la fois le Dieu transcendant et immanent.

Dans cette armée céleste, la prophétie postérieure relève des

anges de différents degrés, ainsi les séraphins, que l'auteur
identifie avec les ssarim de Daniel. (Les chérubins ne sont pas
des anges mais desfigures symboliques.) Ezéchiel (chap. 9) nous
parle aussi de sept anges, chargés d'exécuter le jugement contre

1 Schrader, dans un récent article sur cette question, pour le dire en

passant (Der ursprüngliche Sinn des Gottesnamens Jahveh-Zebaoth.—
Jahrb. f. prof. Theol., N° II, 1875), me paraît avoir décidément prouvé que
ce nom désigne, dans le langage ordinaire de l'Ancien Testament, le Dieu
des armées d'Israël. Dans les autres sens indiqués par Oehler, le mot
Ssaba n'est jamais employé au pluriel.



THÉOLOGIE DE L'ANCIEN TESTAMENT 87

Jérusalem. Le septième se distingue des autres par son
vêtement de lin et ses insignes sacerdotaux. C'est sans doute le
même ange qui, dans Zacharie (I, 8 ss.), est représenté comme
un cavalier. Oehler voit dans ce personnage l'ange de Jahveh,

dont, chez le même prophète, la fonction principale est d'interpréter

les visions. (Angelus interpres.) Quant aux noms des

anges, tels que Micaël et Gabriel, ils se rapportent aux qualités
spéciales de chacun d'eux. Sur les bords du Tigre, Daniel voit
un être qui n'est ni ssar ni ange dans le sens spécial du mot;
il est seulement désigné comme -'isch -echad. Il faut, selon

Oehler, le considérer comme celui qui descend des nuées

comme un fils d'homme, pour exercer domination sur tous les

peuples. (Messie.) Il combat avec les ssarim du royaume des

Perses et des Grecs. Ceux-ci sont les anges protecteurs de ces

empires, ou ceux qui représentent, personnifient leur
puissance.

Au milieu des anges qui se trouvent devant Jahveh, on

remarque parfois Satan, celui qui s'élève contre le peuple de

l'alliance et les hommes pieux, pour leur enlever la protection
divine. Ce n'est pas précisément un ange mauvais, ou du moins
le mal qu'il fait ou occasionne dépend toujours de la causalité
divine. (1 Chron. XXI, 1 ; cf. 2 Sam. XXIV, 1.) Ce n'est que peu
à peu qu'il apparaît comme une personnalité indépendante, qui,
dans le Nouveau Testament, devait devenir le prince du monde.
Le développement et les racines de cette idée se trouvent dans
l'Ancien Testament et l'on n'a pas besoin pour l'expliquer de

recourir au parsisme. L'Ancien Testament ne parle pas clairement

d'autres anges mauvais. Azazel est sans doute une
puissance maligne. Lilith et les Séirim ne peuvent pas être rangés
dans cette catégorie, car il n'est pas même sûr que les textes
qui en parlent leur attribuent une réalité quelconque.

La nature religieuse et morale des rapports entre Dieu et

l'homme. — Dans la première partie, nous avons vu que les
lois morales et cérémonielles étaient coordonnées dans le code

mosaïque. Il appartenait au prophétisme de faire la différence
entre ces deux ordres de faits. Les discours des prophètes et

plusieurs psaumes considèrent la loi cérémonielle comme l'ex-



88 O.-F. ŒHLER

pression extérieure du sentiment religieux. La valeur de l'acte
dépend tout entière des dispositions intérieures du sujet qui
l'accomplit. C'est dans ce sens qu'il faut envisager la polémique
des prophètes contre le culte. On a prétendu parfois, mais à

tort, que Jérémie visait à l'abolition des sacrifices. Comme les

autres prophètes, Jérémie insiste sur la nullité du sacrifice
comme tel, s'il n'est pas accompagné des dispositions morales
nécessaires, mais jamais il ne combat l'ordre établi. C'est encore
dans le même sens qu'il faut réviser l'accusation de lévitisme

portée contre Ezéchiel, Daniel et Malachie. Sans doute ces

prophètes insistent peut-être plus que d'autres sur l'observation
du sabbat ou telle autre ordonnance légale. Mais toute leur
argumentation repose sur un sentiment profondément moral.

Remarquons que même le Deuté.ro-Esaïe, le prophète spiritualiste
par excellence, s'élève contre l'usage des viandes réputées
souillées et qu'il statue pour le retour de l'exil une nouvelle
Jérusalem et un nouveau temple, par conséquent aussi un culte
extérieur.

Avec le développement du point de vue moral s'accentue
aussi la notion et la conscience du péché. Ces sentiments
s'expriment au point de vue individuel dans les psaumes, au point
de vue théocratique dans la prophétie. Dieu s'est continuellement

manifesté à son peuple par sa miséricorde, même dans

les châtiments qu'il lui a imposés. Comment le peuple a-t-il
répondu à l'amour divin? voilà la question qui se pose. Par

l'alliance, Israël est le fils de Jahveh, ou, du point de vue
symbolique, il est avec lui dans les rapports de l'épouse à l'époux.
Cette image est surtout employée par Osée, le Deutéro-Esaïe,
Jérémie et Ezéchiel. Mais Israël est une épouse infidèle, elle
s'est prostituée avec les dieux étrangers. Cette contradiction
entre l'état idéal et la réalité fait naître le besoin d'une nouvelle
ère de salut. (Jérémie et Ezéchiel.) Mais avant cela il faut que
le cœur du peuple soit changé. Cette alliance nouvelle que Dieu

accordera, sera avant tout une alliance de grâce et de pardon.
(Jér. XXXI,31ss.)En attendant, les justes marchentet viventpar
la foi. Celle-ci est, au point de vue négatif, un dépouillement de

toute confiance en ses propres forces ou en des appuis hu-



THÉOLOGIE DE L'ANCIEN TESTAMENT 89

mains, au point de vue positif un affermissement du cœur,
fondé sur les promesses et la fidélité divines. Sous cette double
face, la vie du juste apparaît comme un repos, une attente (Esa.

XXX, 15), une patiente espérance. Mais l'Ancien Testament va
plus loin encore : il parle aussi de cette foi qui, reconnaissant

pour le pécheur l'impossibilité d'une justice positive et personnelle,

s'en remet à la grâce de Dieu. Cette idée a été relevée
d'une façon toute spéciale par le second Esaïe.

Jusqu'à quel point y a-t-il déjà pour l'époque de l'ancienne
alliance une expérience de la justification et de l'adoption du
fidèle comme enfant de Dieu Question difficile, qu'Œhler
résout en disant que cette expérience existe positivement
(Mich. VII, 18 ss ; Ps. CHI), mais qu'elle n'est que relative.
L'Ancien Testament, en effet, connaît bien la paix qui résulte du

pardon des péchés, mais non pas un état permanent de

réconciliation, car on cherche encore à obtenir la justice par les

œuvres légales. Le fidèle éprouve bien quelque chose de cette
force divine qui produit en lui le vouloir, mais il n'est pas
encore devenu une demeure du Saint-Esprit. Par conséquent,
il ne peut avoir la certitude ni de la victoire sur la mort ni
de la vie éternelle. Nous voyons par tout cela combien il
manque encore de développements à la notion de la filialité
divine pour arriver au point de vue du Nouveau Testament.

La prophétie. — L'ancienne théologie a fait fausse route en

parlant des prophètes, qu'elle a dépouillés de leur individualité

et de leur milieu. Cela dit, il faut pourtant reconnaître que
ce qui fait d'un homme un prophète, ce ne sont ni ses dons

naturels ni sa volonté personnelle. C'est là précisément ce qui
distingue le vrai du faux prophète. Le premier a conscience
de sa mission divine comme organe de la révélation ; ce qu'il
dit est parole de Dieu, et possède par conséquent une réalité
objective. Aucun prophète ne nous parle d'un moment de sa

vie dans lequel il se soit décidé à la vocation qu'il exerce. A

supposer même qu'il sorte d'une école de prophètes, il n'y a

pas appris l'art prophétique, si j'ose ainsi dire, mais il s*est

préparé par l'étude de l'histoire, des lois et des anciennes

prophéties de son peuple. En revanche, il a conscience d'un



90 O.-F. (EHLER

moment dans lequel il s'est senti appelé, alors que la main
de Jahveh tomba sur lui ou que l'esprit divin s'empara de sa

personne. Il résulte de là que ces organes de la révélation,
tout en ayant conscience de leur mission, se trouvent dans un
état passif. Mais comment déterminer plus exactement l'état
psychologique du prophète? Ici se manifestent des opinions
fort diverses qu'Oehler cite et commente tout au long.
Bornons-nous à dire avec lui que, dans cet état de réceptivité p>as-

sive (nous dirions plutôt active), le prophète a toujours
conscience de lui-même et que par conséquent il lui est toujours
possible de juger de ce qu'il reçoit. A cela peuvent s'ajouter
encore des faits psychologiques naturels, tels que l'excitation
du sentiment par la musique. (2 Rois III, 15.) En résumé nous

pouvons dire que l'état d'âme du prophète est celui de la

contemplation intérieure. De là vient la désignation de voyant,
terme qui se rapproche déjà de ssophim et de ses analogues.
On a vainement cherché à expliquer ce phénomène par les
voies naturelles, en rapprochant la prophétie de la mantique
païenne, ou des œuvres du génie poétique. Ce nc sont que
des comparaisons très imparfaites. Il reste toujours vrai que
les prophéties ne sont pas le produit des facultés du sujet
humain, mais un fruit de l'action de l'esprit divin dans l'homme.

Or le but de la prophétie est de manifester la volonté de Dieu.
Si parfois les paroles ou prédictions des voyants concernent
les actes ordinaires de la vie (1 Sam. IX, 6 ss; 1 Rois XIV, 1),

elles cherchent pourtant avant tout à faire saisir les voies de

Dieu à l'égard d'Israël, afin qu'il se prépare au jugement et

qu'il marche dans le chemin du salut. (Amos IV, 12.) En d'autres

termes, la prophétie est toujours au service du royaume
de Dieu, et l'un de ses caractères principaux est certainement,
quoiqu'on l'ait souvent nié, la prédiction, que nous allons
étudier de plus près.

L'avenir se pose devant le prophète comme présent, de là

l'emploi si fréquent et si souvent mal compris du prwteritum
propheticum. L'indication des dates n'aura donc qu'une valeur
toute générale, parfois même symbolique, le but dernier de la

prophétie étant toujours l'accomplissement du royaume de



THÉOLOGIE DE L'ANCIEN TESTAMENT 91

Dieu, dont elle montre les voies dans le présent historique.
De môme, selon les époques, la limite de l'horizon prophétique,

le achurith jamim variera plus ou moins, quoiqu'au
fond ce terme désigne la fin de l'économie actuelle. (Dans
Gen. XLIX, 1, il se rapporte à l'établissement du peuple en
Canaan.) Les tableaux prophétiques ainsi constitués se divisent

généralement en deux parties. En premier lieu, le voyant
annonce le jugement que le peuple a attiré sur lui par ses

défections. A l'arrière-plan qui occupe, selon les divers
prophètes, une place plus ou moins considérable, se trouve la

délivrance. Mais chaque prophète contemple cet accomplissement

sous l'image de faits spéciaux, qui semblent parfois se

contredire. Ainsi, le Messie apparaît tantôt comme prince de

paix, tantôt comme héros guerrier. Les prophètes juxtaposent
même ces deux notions. (Mich. V, 3-10.) Leur synthèse ne se

trouve que dans le Nouveau Testament qui représente Jésus-
Christ à la fois comme roi pacifique et comme celui qui a

semé la guerre dans le monde.
Ces tableaux sont peints avec les couleurs propres à l'époque.

On y retrouve les circonstances, les mœurs du temps.
Le royaume de Dieu est considéré, par exemple, comme un
élargissement de la théocratie ; les peuples, soumis à Israël,
montent en pèlerinage à Sion. C'est là l'enveloppe extérieure
de la prophétie que les prophètes eux-mêmes ne distinguent
pas du fait réel. Il faut envisager le rapport entre la prophétie
et son accomplissement, en tenant compte de cette remarque.
En outre, puisque Dieu est entré dans un rapport historique
avec le monde et que l'établissement graduel du royaume de

Dieu ne peut pas être considéré comme un procès naturel et

nécessaire, l'accomplissement de la prophétie dépend aussi de

la liberté humaine, quoiqu'en dernière analyse la volonté
divine s'accomplisse toujours, mais en respectant le vouloir
humain. Ainsi Dieu peut modifier ses plans, transformer ses

menaces en miséricorde, si les homines qui en sont l'objet
changent eux aussi de dispositions. (Conf. Jonas et la prophétie

contre Ninive.)
Le royaume de Dieu. — Jahveh est le créateur et le maître



92 O.-F. ŒHLER

du monde, et, par conséquent, en soi, le Dieu de tous les

peuples. Mais il ne s'est encore révélé, comme tel, qu'à Israël,
sur lequel il exerce une royauté spéciale. Par l'intermédiaire
de ce peuple, son royaume doit peu à peu s'étendre sur toute
la terre. Cette dernière idée qui est celle du but du royaume
divin, sans être absolument absente du Pentateuque, ne se

développe complètement que dans le prophétisme. Chez les

prophètes les plus anciens, ce royaume nouveau n'embrasse

encore que les peuples voisins d'Israël ; mais la tendance
universaliste devient après eux toujours plus évidente, surtout
clans Daniel.

Toutefois le présent tel qu'il est ne peut produire cet avenir
glorieux. D'un côté, Israël se montre incapable de réaliser sa

mission salutaire, d'un autre les païens sont sans connaissance
du vrai Dieu et par conséquent peu préparés à recevoir le

message divin. On a parfois prétendu qu'au point de vue
israélite les païens ne sont qu'une masse profane, nécessairement

vouée à la colère divine. C'est une grande exagération.

Dieu manifeste aussi à leur égard sa patience miséricordieuse.

(Jér. XVIII, 7 ; Jonas.) Ils ne sont objet de la colère
divine qu'en tant qu'ennemis d'Israël, car alors ils sont aussi
les adversaires de Jahveh. D'un autre côté, ils représentent
tous plus ou moins cette puissance orgueilleuse qui s'oppose
à la volonté divine, et qui est personnifiée dans Babel. Ainsi
Israël et les païens ne peuvent être sauvés que par miséricorde

; tous les deux sont sous le coup du jugement qui doit
les frapper afin de les purifier. Celui-ci atteindra d'abord Israël,
puis les gentils. Après ce jour terrible, jour de ténèbres et de

colère, diversement dépeint par les divers prophètes, viendra
le temps du rétablissement d'Israël et du salut universel.

Le peuple élu ou plutôt le reste de ce peuple, épargné palle

jugement, occupera une position particulièrement élevée
dans cette nouvelle alliance. (Osée II, 21 ; Esa. LIV, 5 et suiv.)
Jérusalem sera rebâtie, les tribus posséderont chacune leur
héritage ; les deux royaumes, jadis ennemis, seront de nouveau

réunis sous le sceptre davidique. Aucune guerre ne
viendra plus les troubler. Toutefois, surtout d'après Ezéchiel,



THÉOLOGIE DE L'ANCIEN TESTAMENT 93

les puissances mondaines, personnifiées dans Gog et

Magog, tenteront encore un dernier effort et réuniront leurs
formidables armées pour envahir la terre sainte. Mais Jahveh

anéantira leurs orgueilleux projets, et dès lors le repos du

peuple élu sera sans mélange. La nature elle-même prendra
part à ce bonheur. La mort sera vaincue. Toutefois elle ne
sera pas anéantie mais limitée, car le péché subsiste encore.
Dans quelques passages nous voyons même poindre l'idée
d'une résurrection. Mais celle-ci concerne plutôt le peuple
dans son ensemble que les individus. Daniel fait un pas de

plus et parle de la résurrection des méchants; mais la
résurrection générale ne se trouve pas explicitement annoncée dans

l'Ancien Testament, pas même, comme on l'a cru parfois, dans

le dernier prophète que nous avons cité.
Parmi les païens, comme au milieu d'Israël, il y aura un

reste épargné par le jugement et qui se joindra au peuple
théocratique. Celui-ci conservera toutefois sa position
supérieure et dominera sur les autres peuples. Le culte de

l'ancienne alliance avec ses sacrifices subsistera encore, mais
Jérusalem ne sera plus l'unique sanctuaire et les prêtres du
vrai Dieu se recruteront dans tous les peuples, sans distinction
de classe ou de condition. Ainsi l'esprit prophétique, poursuivant

l'idée de la réalisation du royaume de Dieu, a rompu avec
le particularisme national pour aboutir à un universalisme
complet.

Le Messie. — Cet accomplissement du salut est amené

d'un côté par Jahveh, de l'autre par un roi, issu de la

famille davidique, le Messie. Ces deux notions se retrouvent
dans plusieurs prophètes. Dans Ezéch. XXXIV, elles sont
même juxtaposées. Après avoir dit aux versets 11 et suivants

que Jahveh reprendra sa fonction de berger, le prophète
ajoute : « Je susciterai David mon serviteur. » Ce David est

précisément le Messie.

D'après Oehler, les espérances messianiques ont déjà leurs
racines dans le Pentateuque. Elles y sont plus ou moins
individuelles. Les passages Gen. Ill, 15 ; XII, 3 (zera') et XLIX, 10,

(Schilo) renferment encore des espérances toutes générales.



94 O.-F. (EHLER

Il en est de même de Deut. XVIII, 15-19. (Nabi'.) — La
prophétie de Balaam (Nomb. XXIV, 17) parle d'une glorieuse
puissance qui sortira d'Israël et qui soumettra les peuples
voisins, ce qui suppose nécessairement un individu porteur
de ce pouvoir. — Le fondement historique de l'idée du Messie

se trouve dans 2 Sam. VII, quoique le nom lui-même soit
emprunté probablement de Ps. II, 2 et de Dan. IX, 25. David se

propose de bâtir une maison à l'Eternel ; mais Jahveh ne le lui
permet pas et lui promet en retour l'affermissement de sa

dynastie à toujours. Ainsi l'accomplissement du royaume de Dieu
en Israël est attaché à un roi qui, comme fils de Dieu et

porteur de l'idée théocratique, est le représentant de Dieu dans

le monde. En second lieu, ce roi est un davidide. — Sur ces

bases, l'idée du Messie, conçu comme un type idéal et à venir,
se développe de plus en plus, comme nous allons le voir dans
certains psaumes d'un côté et dans les prophètes de l'autre.

Quant aux premiers, Oehler, après avoir discuté les diverses

méthodes d'interprétation, se range à l'interprétation
messianique directe. Dans les livres des prophètes les plus
anciens nous ne trouvons pas d'allusions à la personne du
Messie. Ce n'est que depuis la seconde moitié du huitième
siècle que, sous l'influence des catastrophes menaçant le
peuple d'Israël, Esaïe et Michée parlent de ce roi futur.
L'abaissement de la maison de David est sans doute l'occasion qui
a amené cette prophétie, mais la notion du Messie n'est pas
née par antithèse à l'état réel.

Pour ce qui est de la nature du Messie, Oehler est d'avis

qu'elle est au fond envisagée comme divine (conf. Esa. IX, 5;
Mich. V, 2, etc), quoiqu'on trouve souvent dans les diverses

prophéties sur ce sujet des expressions mystérieuses et
indéterminées. La tâche du Messie-roi est en premier lieu de relever

Israël et de rendre à la maison de David son antique éclat.
Frêle rejeton planté par Jahveh en Sion, il ne tarde pas à

devenir un grand arbre. Sa domination s'étend peu à peu sur ia
terre entière, d'une mer à l'autre mer. Il règne sur les peuples

en prince pacifique. C'est une ère de prospérité et de

bonheur. Mais l'Ancien Testament parle-t-il aussi d'un Messie



THÉOLOGIE DE L'ANCIEN TESTAMENT 95

souffrant? Cette notion se rattache à celle du serviteur de

Jahveh.

Celui-ci, d'après Ps. XXII, Esa. LUI, 4 et ss., etc., doit être
regardé, dans le dernier terme du développement de son idée,
comme une personne, un individu souffrant pour son peuple.
En donnant sa vie comme Ascham, il expie non point ses

propres péchés, mais ceux de son peuple. On peut se demander

si ce personnage est confondu avec le Messie dans la
conscience prophétique. Ce qui semblerait le prouver, c'est que
dans Zacharie (III, 6, IX, 18) le Messie est un prêtre offrant
le sacrifice d'expiation. Toutefois la question ne se laisse pas
résoudre complètement et Oehler ne se prononce pas.

III. La Chochma.

La Chochma forme, dans la religion de l'Ancien Testament,
un domaine particulier. Elle y est représentée par les livres
des Proverbes, de Job, du Koheleth et quelques psaumes. C'est
la philosophie des Hébreux ; elle a pour objet l'ordre du
monde et la contemplation de la nature. Mais tandis que la
philosophie grecque cherche dans le monde lui-même la

cause première et le but final de son existence, la sagesse de
l'Ancien Testament admet comme premier postulat un Dieu

vivant, créateur et conservateur du monde. Jamais elle ne
cherche à prouver l'existence de l'être divin. Elle ne le pourrait

pas ; elle reconnaît de même l'impossibilité de le sonder
(Prov. XXX, 1, texte restitué d'après Hitzig), mais elle voit la

manifestation de Dieu dans la nature et la source de la
connaissance dans la parole révélée. Elle admet donc avant tout,
comme principe subjectif de la connaissance, la crainte de

Jahveh. C'est là la sagesse subjective. Mais où trouve-t-elle le

principe objectif'?
Le sage considère les voies de Dieu à l'égard d'Israël, les

ordonnances théocratiques ; il contemple l'admirable grandeur
de la loi et voit dans tous ces faits un but divin. De là, il étend

ses réflexions et arrive peu à peu à concevoir l'ordre général
du monde comme déterminé, arrangé par le maître de la théo-



96 O.-F. ŒHLER

cratie, qui est aussi le créateur de tout ce qui existe. La nature
et l'histoire de l'homme dans la théocratie et hors d'elle
manifestent partout la sagesse divine. Celle-ci est conçue comme
le principe du monde, et c'est aussi le principe objectif de la
Chochma. C'est la sagesse objective.

Cette sagesse divine, qui a produit et qui conserve les choses

créées (Prov. 111,19), n'est pas seulement conçue commeattribut
de Dieu, mais elle est même personnifiée. (Prov. VIII, 22, ss.)
On ne peut nier que, dans ce dernier passage, même en tenant
compte de son caractère poétique, la sagesse ne soit envisagée

comme la pensée divine, créatrice et conservatrice, « qui pour
Dieu lui-même est une réalité objective. » (II, pag. 284. Cf. Job

XXVIII, 12, 11 ; XV, 7, etc.) Nous trouvons ici, pour parler
avec Nitzsch, le germe d'une distinction ontologique en Dieu.

En tant que principe objectif, cette sagesse agita la fois dans
la nature, mise par l'Ancien Testament dans un rapport des

plus intimes avec l'ordre moral, et dans l'homme. A celui-ci
elle se manifeste par la parole et par l'esprit. (Prov. 1,23.) Elle
est un éducateur, une moussar (discipline) qui lui montre
le néant de son être naturel et l'éclairé d'une divine lumière.
Celui qui se soustrait à ses enseignements est un insensé un
fou. Aussi tout individu qui craint Dieu se soumettra à la discipline

de la divine sagesse et marchera dans les voies qu'elle
ouvre devant lui.

Ceci nous ramène à la sagesse subjective, à la crainte de

Jahveh. Celle-ci est avant tout la connaissance de celui qui est

absolument saint. De là naît le désir de découvrir en toutes
choses le but divin (sagesse théorique) et de réaliser cette sainteté

dans la vie (sagesse pratique). C'est ainsi que la crainte
de Dieu devient le commencement de la sagesse.

Si la sagesse théorique n'est point absente dans l'Ancien
Testament, il faut cependant dire que le côté pratique domine.
On se demande avant tout comment l'homme peut réaliser dans

sa vie la sainteté à laquelle il est appelé. Dans ce but, la morale

de la Chochma veut réveiller dans les cœurs le sentiment du
péché (Prov.XX, 9), le devoir de le confesser (Prov. XXVIII, 13),
et le bonheur qu'il y a d'obtenir le pardon de ses fautes. Après



THÉOLOGIE DE L'ANCIEN TESTAMENT 97

cela, il faut l'avouer, elle s'occupe moins de la vie intérieure

que des manifestations extérieures du bien moral. Celui-ci est

appelé thouschijah (de iesch, être), parce qu'il donne à l'homme
sa réalité, sa véritable substance.

Tout ce que la Chochma enseigne sur ce bien moral repose
sur la doctrine de la rémunération déjà enseignée dans la loi.
L'observation des commandements divins, l'obéissance à la

sagesse produit la vie, l'abandon de ce chemin la mort. Il est

sûr qu'ici, comme dans la loi, l'idée de vie se rapporte avant
tout à l'existence terrestre. Mais les Proverbes ne vont-ils pas

plus loin encore? Il faut remarquer que ce livre semble considérer

le Scheol comme le séjour des méchants seulement.

(II, 18; V, 5; VII, 27.) Il jette comme un voile sur le sort des

justes après la mort, tout en laissant espérer quelque chose de

meilleur que le royaume des ombres, sans parler positivement
de l'immortalité. C'est pour cette raison que l'on a souvent
accusé la Chochma d'eudèmonisme. Mais remarquons que
jamais elle ne considère les biens terrestres en eux-mêmes,
comme but à atteindre, mais toujours dans leur rapport avec
l'ordre divin dans le monde, comme preuves de la bienveillance
de Dieu à l'égard du juste. (Prov. XXX, 7-9.)

Le bien moral ne se réalise pas seulement dans l'existence
individuelle, mais aussi dans la vie sociale, avant tout dans la

famille. Le mariage est appelé une alliance de Dieu (Prov.
II, 17) ; une épouse fidèle est un don de Jahveh. (Prov. XIX,
14; XXXI, 10, et suiv.) Le Cantique des cantiques montre aussi
conbien l'amour conjugal est une chose sacrée. Une nombreuse

postérité est l'honneur de la maison mais à une condition,
c'est que les enfants marchent dans les voies de Dieu, qu'ils
soient par conséquent élevés sous une discipline religieuse et

une morale sévère.

L'ordre civil, l'état, si l'on veut, est aussi considéré au point
de vue du bien moral à réaliser. En tant que représentants de

Dieu sur la terre, les magistrats doivent faire régner la justice
et punir les méchants. Toute la sagesse politique des Proverbes
se résume dans ces mots: « La justice élève une nation ; mais
la honte des peuples, c'est le péché. » (XIV, 34.)

THÉOL. ET PHIL. 187G. 7



98 O.-F. ŒHLER

Ainsi, tout dans la vie est considéré du point de vue de l'ordre

moral. Le mal même a sa place dans le système, il sert à

punir le méchant. Mais pourtant les justes souffrent aussi

quelquefois. Pourquoi cela? C'est une sévère, mais miséricordieuse
discipline, répondent les Proverbes. (Prov. III, 11 et suiv.)
Cependant la question n'est pas résolue par là, et elle devait encore
causer beaucoup de doutes et d'angoisses aux sages d'Israël.

En effet, si l'on considère la réalité, le monde tel qu'il est,
son spectacle ne répond pas aux postulats de la doctrine de la
rémunération. Le mal est trop grand, il afflige, il accable trop
de justes pour qu'il soit seulement un moyen disciplinaire entre
les mains de Dieu. Ii doit y avoir d'autres causes de cet état
de choses. Où se trouvent-elles? Comment résoudre le
problème?

La Chochma nous donne trois réponses à cette question.
Les Psaumes éludent la difficulté, le livre de Job la résout,
et le Koheleth renonce à trouver une solution.

Les Psaumes nous disent que malgré tout, malgré les

apparences les plus contraires, le juste doit être sauvé. Le psalmiste,
dans l'ardeur de sa requête, renverse toutes les barrières ; il
prie Dieu d'anéantir ses ennemis. (Ps. LIX, 69, 100.) Il se sent

avec son Dieu dans une communion si intime, qu'il s'élève

momentanément au-dessus du Scheol et de la mort et qu'il se

confie absolument en Jahveh. Ce n'est pas encore la doctrine
de l'immortalité, réfléchie et raisonnée, c'est plutôt un postulat
de la foi.

Le problème est résolu non au point de vue dogmatique,
mais au point de vue personnel, subjectif.

Le livre de Job va plus loin. Il donne aux souffrances
humaines une quadruple signification. 1° Elles sont une punition
pour les impies. C'est la thèse développée par les trois amis de

Job. 2° Elles sont une discipline divine pour tous les hommes,
le résultat nécessaire de l'état de péché et, par conséquent,
elles doivent être supportées aussi par les justes. C'est là ce

qu'enseigne Eliphas. (Job. IV et suiv.) 3° La souffrance peut
être une leçon pour le juste, un moyen de l'humilier, de

l'amener à la connaissance de soi-même et de lui donner l'as-



THÉOLOGIE DE L'ANCIEN TESTAMENT 99

surance de la grâce divine. Elihu nous parle dans ce sens. (Job

XXXIII, 14-29; XXXVI, 5-15.) 4° Enfin la souffrance est aussi

une épreuve, qui doit manifester le triomphe de la foi et la fidélité

du juste, fidélité qui résiste à toutes les tentations, à toutes
les apparences contraires. C'est l'enseignement du prologue et
de l'épilogue. Ce dernier genre de souffrances est analogue à

celles du martyre. (Zeugenleiden. Ps. XXII; Jérémie.)
La conséquence nécessaire de cette manière d'envisager les

choses conduit directement à statuer la justice de la providence.
Tout ce que Dieu fait est nécessairement le bien.

Enfin, pour le dire en passant, malgré cette solution si nette
du problème qui nous occupe, le livre de Job n'affirme pas
encore la foi à l'immortalité. Même le passage XIX, 25-27 (goël)
ne décide rien. C'est, dit Oehler, un éclair qui illumine un
instant les ténèbres de l'angoisse, mais non encore une croyance
positive à l'immortalité bienheureuse.

Le Koheleth, composé probablement dans la seconde moitié
du cinquième siècle, ou durant le quatrième avant Jésus-

Christ, renonce à éclaircir le mystère de la souffrance imposée

aux justes. Son point de vue est celui de la résignation. On

ne peut saisir l'ordre divin du monde, quoique sa réalité doive
être statuée par la foi. Puisque le bien absolu nous est caché,
contentons-nous du bien relatif qui consiste à obéir aux
commandements divins età profiter autant que possible de la brièveté

de la vie, tout en songeant au jugement de Dieu qui viendra

certainement. On le voit, l'auteur ne nie pas, comme on l'a

cru, l'ordre divin dans le monde, il ne nie pas une juste
rétribution de nos actions; mais il renonce à chercher le comment
de tous ces mystères. La foi postule, pour la rémunération en

particulier, une solution des contradictions que nous sentons ;

mais la connaissance naturelle de l'homme se montre
incapable de résoudre la question.

Cela dit, nous pourrons peut-être comprendre ce que pense
le Koheleth de l'immortalité. L'auteur se place successivement
au point de vue de la reflexion naturelle, de l'ancienne croyance
au Scheol, et dans l'hypothèse, ou plutôt dans le postulat d'une
rémunération future.



100 O.-F. OEHLER

La réflexion naturelle nous dit qu'hommes et bêtes ont le
même sort après la mort. L'auteur s'occupe du Scheol, chap.
IX, 4-6 et chap. X. Enfin, il exprime positivement l'idée que
l'esprit de l'homme retourne à Dieu qui l'a donné et que Dieu

jugera de toules les actions bonnes ou mauvaises ; mais il ne

s'explique, ni sur le rapport qu'il y a entre l'esprit qui retourne
à Dieu et celui qui demeure dans le royaume des ombres, ni
sur le caractère du jugement. Le résumé de la morale du Koheleth

est le piSlv 'irfj.-i des anciens, fondé, il est vrai, sur la crainte
de Dieu, car « celui qui craint Dieu sort de tout. » Il nous
indique donc un juste milieu entre la propre justice zélée pour la

vertu (tugendeifrige Gerechtigkeit) et la vie légère dans le péché.
« On pourrait, dit Oehler, appeler le Koheleth le livre de la

douleur du monde, non de celle que prêchent des hommes

blasés, mais de la douleur de ceux qui au milieu du monde sont
devenus fatigués, tout en ne laissant pas arracher de leur cœur
l'aiguillon de l'éternité, et qui des ruines de leurs espérances
et de leurs plans humains ont pu sauver encore la crainte de

Dieu. C'est pour cela qu'à la fin du livre (XI, 9 et suiv.)
l'Ecclesiaste s'adresse au jeune homme en l'exhortant à jouir de la

joie de la jeunesse, qui disparaît comme l'aurore; car la vieillesse

avec ses infirmités ne peut plus trouver de plaisir dans

cette vie. Mais il l'exhorte à jouir de son jeune âge en se

souvenant de son Créateur, duquel procèdent tous les biens et en
se persuadant toujours que pour toutes ces choses Dieu l'amènera

en jugement. »

La dialectique du Koheleth, avec ses résultats négatifs pour la

plupart, forme aussi une transition de l'ancienne à la nouvelle
alliance. Car cette vanité de toutes choses, telle que l'enseigne
l'Ecclesiaste, présage déjà l'aspiration aux biens éternels, au

royaume des cieux, qu'annonce la prophétie de l'Ancien Testament

et dans lequel les recherches de la sagesse d'Israël,
comme celles de tout autre peuple, ont trouvé leur accomplissement

permanent.
Après une si longue analyse, nous sera-t-il permis d'ajouter

quelques réflexions? Nous serons bref; mais il est des choses

que nous tenons à dire encore.



THÉOLOGIE DE L'ANCIEN TESTAMENT 101

La définition que donne l'auteur de la théologie biblique
de l'Ancien Testament est certainement la meilleure et la plus
exacte que nous connaissions. H. Schultz, dans son ouvrage '

sur le même sujet, dit sensiblement la même chose en termes
un peu différents. Mais Oehler est-il resté fidèle à son énoncé
dans la division qu'il nous donne de la matière?

Lorsque l'on compare entre elles les trois périodes du
mosaïsme, du prophétisme et de la Chochma, une chose frappe
dès l'abord. Tandis que les deux premières époques se suivent
chronologiquement, la dernière sort de cet ordre. Son principe
est un élément spécial de la religion de l'ancienne alliance, son
côté philosophique. Il n'y a donc pas d'unité dans cette
classification. Il eût mieux valu, pour éviter un inconvénient aussi

grave, n'établir que deux époques en faisant rentrer la
troisième dans la seconde, si l'on veut, comme un chapitre spécial
de celle-ci, ou mieux encore l'y fondre entièrement. Cette

Chochma, en effet, se développe avec le prophétisme. Si, comme
celui-ci, elle a ses racines dans les principes mosaïques, elle
est cependant dans une connexion intime avec la religion des

prophètes et ne se comprend que par elle. Cette sagesse
pratique n'est au fond que le prophétisme médité, transporté d'un
côté dans la vie pratique et de l'autre dans le domaine de la
spéculation, autant du moins que l'on peut parler de spéculation

chez les Hébreux. Les psaumes, qui sont une manifestation
de la piété individuelle appartiennent, presque tous au prophétisme

par l'époque de leur composition et surtout par les
notions qu'ils renferment. L'idée qui fait le fond du livre de Job

se trouve en partie dans le mosaïsme ; elle est tout à fait
développée dans les écrits des prophètes. La solution du
problème de la rémunération est donnée dans le second Esaïe

(chap. LUI) comme dans le poëme israélite. Chronologiquement,
la Chochma appartient donc à la seconde période, telle que la
délimite notre auteur. Or c'est évidemment par ordre
chronologique que doit procéder un ouvrage qui veut exposer le
développement historico-gènètique. d'un ensemble d'idées.

La division du canon de l'Ancien Testament en Thora, Pro-

' Altttstnmentliche Theologie. 1809. 2 vol.



102 O.-F. ŒHLER

phètes el Hagiographes, qu'Oehler invoque en faveur de son

opinion et qu'il suit presque exactement, ne prouve rien. Ce

sont, en effet, des principes étrangers à l'idée du développement

de la religion israélite qui ont présidé à cette classification.

Enfin, l'absence d'une partie générale historique pour
cette dernière période n'en est-elle pas la condamnation tacite,
en montrant que les idées qu'elle renferme ne constituent pas
un moment spécial, déterminé, dans le développement
religieux d'Israël?

Cependant Oehler tient, et avec raison, au chiffre de trois
époques distinctes. lien parle déjà dans ses Prolégomènes. Mais
là il caractérise la troisième phase comme celle de l'hébraïsme,
en attendant, dit-il, de trouver un nom plus exact. Sous ce titre
il entend déjà, il est vrai, cette religion subjective que plus
tard il a désignée du nom général de Chochma. Mais cette
dénomination renferme aussi autre chose. Elle pourrait s'appliquer
à cette époque qui suivit l'exil babylonien, à ce temps de

restauration dans lequel on s'attacha avec force aux anciennes
formes et qui donna au peuple hébreu un cachet particulier.
Mais H. Schultz a mieux trouvé encore le nom convenable

pour cette dernière phase, qu'il nomme le lévitisme.
Ce dernier auteur emploie, il est vrai, pour cette époque, à

côté des livres de l'Ancien Testament, les apocryphes, mais

seulement en sous-ordre, et en distinguant soigneusement entre
ces deux genres de sources. Oehler exclut complètement les

ouvrages non canoniques, sous prétexte qu'il écrit l'histoire
non pas de la religion juive, mais de la religion révélée. Mais,

même en admettant son opinion, quoique celle de Schultz soit
à mon sens préférable (car enfin les apocryphes font directement

suite, au point de vue du temps et des idées, à l'Ancien
Testament ; ils ont développé certaines notions, qui sont

intéressantes, indispensables même pour l'étude du Nouveau

Testament, ainsi la sagesse, l'immortalité, etc.), on pourrait donner

un tableau assez exact de cette période lévitique, qui manque

presque totalement dans ces deux volumes.
Cette observation nous amène à parler des sources bibliques

employées par l'auteur. Il ne nous en dit rien lui-même et c'est



THÉOLOGIE DE L'ANCIEN TESTAMENT 103

là une lacune assez grave, surtout dans un temps où la critique
est encore si peu fixée sur un grand nombre de livres. Quelques

explications sur ce point eussent été fort désirables. Ce

n'est que peu à peu et comme par hasard que nous apprenons
que l'auteur considère la Genèse comme formée d'un ouvrage
élohiste retravaillé et auquel ont été ajoutés quelques morceaux
jahvistes. (I, pag. 77.) Le Deutéronome est attribué presque en
entier à Moïse. (I, pag. 121.) Les oracles, Esaïe 40-66, datent de

l'exil. (II, pag. 110.) Job paraît appartenir aux derniers siècles
de l'histoire d'Israël. (II, pag. 315.) Sur beaucoup d'autres
points nous n'avons aucune information. U règne à ce sujet,
dans tout le travail, une incertitude pénible pour le lecteur,
réduit à deviner les opinions critiques de l'auteur.

A ce défaut s'en rattache nécessairement un autre, le

manque de précision dans la distinction des diverses périodes.
On retrouve dans le mosaïsme des idées avec citations à l'appui,
qui n'appartiennent qu'au prophétisme. (Cf. entre autres I, pag.
305, § 91, l'idée de la royauté divine.) Dans la même époque
on nous parle des noms de « saint et créateur d'Israël, » donnés

à Dieu, lesquels ne se trouvent que dans Esaïe et quelques
psaumes. (I, pag. 163.) Pourquoi transporter dans le prophétisme
les origines des espérances messianiques qu'Oehler trouve dans
le Pentateuque Pourquoi encore placer l'anthropologie tout
entière dans la première période? Ainsi la division par époques
s'efface ; on ne distingue plus clairement le développement des

diverses notions et, au lieu d'une histoire des idées, on risque
d'avoir une dogmatique. C'est peut-être là le vice capital de cet

ouvrage, si excellent à d'autres égards. On flotte continuellement

entre l'exposition génétique et la systématisation. Tantôt
nous avons des tableaux d'ensemble qui ne permettent plus
de distinguer les traits particuliers à chaque âge, du moins de

se rendre un compte exact du degré de développement de

chaque phase, ainsi dans les exemples que nous venons de

citer ; tantôt, au contraire, les diverses idées sont exposées

d'après les diverses sources, sans lien, sans synthèse. Ceci est

surtout visible dans l'exposition de la Chochma, qui, sans cela,
hâtons-nous de le dire, est des plus intéressantes. Nous avons



104 O.-F. ŒHLER

là d'abord une exposition de la doctrine des Proverbes, puis
de celle de Job, puis du Koheleth. L'idée d'ensemble fait presque
complètement défaut.

Ce manque de précision, je dirais presque de sens historique,
ne viendrait-il pas en partie de la manière tout artificielle avec
laquelle Oehler limite ses périodes, sans rechercher au fond les
moments de l'histoire religieuse d'Israël, qui marquent un
changement profond ou du moins une évolution remarquable?
Terminer, par exempte, le mosaïsme avec la mort du grand
législateur, c'est s'arrêter à quelque chose de tout extérieur.
En fait, il s'étend beaucoup plus loin. Il est vrai que le temps
de Josué et des Juges n'offre pas beaucoup de faits nouveaux
dans le domaine des idées religieuses. Les principes posés
précédemment semblent dormir ou même disparaître. C'était la
première crise par laquelle ils avaient à passer, et ces temps
de mort apparente devaient montrer si l'œuvre de Moïse était
capable de triompher de principes hostiles. A ce point de vue,
cette époque offre un grand intérêt et mérite d'être étudiée

avec plus de soin qu'on ne l'a fait jusqu'ici.
Ce n'est pas à dire qu'il faille avec H. Schultz étendre le

mosaïsme jusqu'à la fin du neuvième siècle à peu près; c'est
tomber dans l'extrême opposé. Le prophétisme commence
beaucoup plus tôt. Le temps de Samuel peut être considéré

comme celui où apparaît cet esprit nouveau qui cherche à

développer ou plutôt à faire triompher les principes précédemment

posés. Le huitième siècle, seulement, il est vrai, manifeste
clairement cette nouvelle tendance, et, pour cette raison, il
constitue le temps de gloire du prophétisme, sa période classique.
De même que les siècles antémosaïques préparent Moïse, de

même aussi l'époque de Samuel est l'aurore de l'époque
glorieuse des Esaïe et des Michée. L'histoire de Samuel lui-
même, cette figure si originale, si caractéristique, et le règne
de David, sont sous l'influence de l'esprit prophétique. Citons

ici, à l'appui de notre dire, les écoles de prophètes fondées très

probablement par Samuel et les promesses messianiques faites
à la dynastie du grand roi d'Israël. (2 Sam. VIL)

Apropos d'histoire, nous avons encore une dernière obser-



THÉOLOGIE DE L'ANCIEN TESTAMENT 105

vation à présenter sur le livre qui nous occupe. La partie
générale qui raconte les faits extérieurs n'est pas entièrement
satisfaisante. En effet, à quoi sert cette histoire des événements
dans une histoire des idées? N'a-t-elle pas pour but de faire
saisir le lien intime qui relie entre eux ces deux domaines, ne
doit-elle pas montrer leur influence réciproque l'un sur l'autre?
Or, pour cela, il faut chercher ce rapport, indiquer cette
connexion, faire ressortir de quelle manière les événements
extérieurs réagissent sur le développement religieux d'un peuple,
comment les notions religieuses, à leur tour, impriment leur
cachet à l'histoire des faits. Ce rapport, le professeur de Tubingue

ne l'a pas mis en évidence. Faits et idées sont simplement
juxtaposés, sans qu'on puisse voir ce qui les réunit. Comme on
l'a remarqué, Oehler raconte l'histoire biblique, sans l'expliquer.
Il va si loin qu'au lieu de commencer son exposé avec l'époque
des patriarches, comme cela conviendrait pour une histoire du

peuple d'Israël, il nous donne en premier lieu le récit de la
création. C'esl décidément trop de fidélité Car la création,
comme fait, rentre-t-elle spécialement dans l'histoire du peuple
de Dieu? La théologie biblique n'a, en tout cas, pas à la considérer

à ce point de vue, mais elle doit la faire entrer dans le

domaine religieux proprement dit, en d'autres termes, l'envisager

comme doctrine, comme idée, et par conséquent la laisser

de côté dans l'histoire des faits.
Telle qu'elle nous est donnée, l'histoire extérieure qui, selon

Oehler lui-même (I, pag. 11), « doit éclaircir et justifier par une
recherche historico-critique les faits que la théologie biblique
reproduit comme le contenu de la foi, » devient presque un
hors d'ceuvre, d'autant plus que notre auteur ne s'applique pas
même à distinguer entre les différentes sources, celles de la
Genèse, par exemple, qu'il admet pourtant. La même observation

peut aussi s'appliquer à cette abondance de détails
archéologiques qui remplissent une partie du premier volume. (I,
pag. 393-555.)

Il est vrai que, d'après les Prolégomènes, l'archéologie rentre
en partie dans la théologie biblique. On comprend, sans doute,

que notre discipline s'occupe des principes qui ont donné lieu



106 O.-F. ŒHLER

aux faits, qu'elle parle de l'idée du culte, des sacrifices du sabbat,

de la signification et de la nature des chérubins. Mais c'est
à l'archéologie proprement dite et non à la théologie biblique,
comme le pense Oehler, de s'occuper de l'arrangement du
tabernacle ou du temple, de la manière d'offrir les sacrifices, etc.

On pourrait discuter longtemps encore la manière dont
Oehler envisage les rapports de l'Ancien et du Nouveau
Testament, les prophéties et leur accomplissement. Mais ceci nous
entraînerait trop loin et nous en avons dit assez.

Malgré toutes ces critiques, qui pourront paraître à quelques-
uns trop sévères, l'ouvrage conserve toujours sa valeur propre.
S'il pèche par la méthode, s'il manque à bien des égards de

véritable sens historique, ce sera toujours une source précieuse
à consulter, une mine inépuisable en renseignements de tous

genres, un travail solide et consciencieux, en un mot. Si nous
avons été quelque peu déçu dans nos espérances en lisant ces

deux volumes, il est juste de ne point en rejeter entièrement
la faute sur l'auteur. Il est en effet infiniment probable que si

Oehler eût publié lui-même son livre, il aurait fait disparaître
plusieurs des imperfections que nous avons signalées. Le
manuscrit qu'on nous a donné, destiné avant tout à résumer en

un seul cours la théologie biblique, l'archéologie et l'histoire
d'Israël, eût sans doute subi plus d'un remaniement, avant
d'être livré à l'impression. Aussi, malgré tout ce que nous
avons dit, remercions-nous M. H. Oehler de nous avoir donné

ce travail si consciencieux et si intéressant de son père regretté.

Paul Chapuis.


	Théologie de l'ancien testament

