
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 8 (1875)

Artikel: La théologie des réunions de l'alliance évangélique à New-York, en
1873

Autor: Astié, J.-F.

Kapitel: IV

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379187

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379187
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DES RÉUNIONS DE L'ALLIANCE ÉVANGÉLIQUE 415

IV

C'est là sans doute que les experts nous attendent ; si ce point
n'est pas le seul qui les intéresse, c'est bien sans contredit celui
qui les préoccupe le plus. Reste à savoir si nous ne touchons

pas à un de ces problèmes importuns qui surgissent sans

cesse, sans qu'on puisse jamais arriver à les résoudre? Ayant
tant de peine à savoir à quoi s'en tenir pour son propre compte
personnel, comment se hasarder à trancher la question alors
qu'il s'agit de comparer des églises et des pays à tant d'égards
différents? Et cependant se récuser complètement, refuser
d'aborder même le problème sous prétexte que toutes les formes

peuvent être également bonnes ou également mauvaises suivant
les pays, les hommes, les circonstances, n'est-ce pas renoncer
non-seulement à toute église, mais à toute religion historique,
positive, pour se perdre dans un mysticisme vaporeux à l'usage
d'un couvent de nonnes et de leur directeur, mais tout à fait
insaisissable et impropre à mordre sur la nature humaine pour
la régénérer en agissant sur elle comme un tonique propre à

lui faire exsuder tout son venin Non, la question des institutions

et des formes ne saurait être indifférente. Quand on en est

là, sans une inconséquence flagrante, qui pour tant de gens est

une affaire de tempérament, on devrait dire que la question de

l'esprit ne l'est pas moins. Le scepticisme à l'endroit de la forme
ne sert trop souvent qu'à vouloir celui qui porte sur le fond.
S'il y a dans le monde une religion vraie, authentique, divine,
elle doit travailler sans relâche à se présenter sous une forme
qui lui corresponde toujours mieux, au risque de n'arriver peut-
être jamais au but ici-bas, tout en ne cessant de s'en approcher.

Il n'y a que les hommes prenant hardiment le problème par
ce côté-là qui contribuent à faire avancer la cause de l'humanité

et de la vérité. Mais, il faut en convenir, cette tâche, qui
n'existe pas même pour la multitude, est des plus rudes aux
yeux de ceux qui en ont entrevu l'importance capitale et les
nombreuses difficultés. Pour personne l'œuvre ne finit qu'avec
la vie : on ne possède pas d'une possession spirituelle ce qu'on
n'affermit pas en le conquérant chaque jour à nouveau. Et ce



416 LA THÉOLOGIE

travail doit recommencer, avec chaque individu, à chaque
génération nouvelle. On voudrait pouvoir léguer aux siens les
expériences que l'on a faites, les biens spirituels déjà acquis, mais

il faut hésiter sans cesse entre le danger d'engager les autres
dans les voies stériles et perfides du formalisme et la crainte de

ne pas exercer une influence suffisamment intense et étendue.
En constatant le peu d'action que l'on exerce au près et au loin
sur un monde distrait, comment ne pas se demander si l'on ne
serait peut-être pas trop ambitieux, si l'on ne poursuit pas un
idéal trop relevé pour l'humanité, un but chimérique Mais
cette chimère c'est ce qui doit être, le devoir strict, la vraie
spiritualité. Si l'on pouvait en douter un instant il suffirait de

voir ce qu'est devenu, ce que devient chaque jour l'Evangile
entre les mains de ceux qui, pour lui assurer un plus facile
accès, croient devoir pactiser avec les préjugés, les faiblesses

et les passions de la foule. Le nombre de ceux qui saisissent
la portée de la question n'est jamais bien considérable ; les

hommes qui après avoir entrevu l'idéal marchent d'un pas
ferme à sa réalisation sont rares dans tous les temps, quel
que soit le pays, quelle que soit l'église. C'est par dessus bien
des barrières et après avoir triomphé de nombreux préjugés
qu'ils réussissent à se comprendre et à se reconnaître. Ge fait
implique déjà que, tout en étant pleinement d'accord sur le

but, la nécessité de faire prédominer l'esprit sur la forme
et la lettre, ils sont loin de s'entendre sur les moyens. Tel
forme répudiée par Pun comme décidément réfractaire à

l'esprit, paraît à l'autre encore susceptible d'en être pénétrée.
Si l'on fait d'aventure plusieurs pas de compagnie dans la
même direction, il arrive toujours un moment où par suite
de la différence de culture, d'éducation, de caractère, l'élan
n'est plus le même. Ceux-ci s'arrêtent à moitié chemin, tanms

que d'autres, encouragés par les résultats obtenus, se sentent
animés d'une ardeur nouvelle. Heureux encore si dans ces

moments critiques où il faut décidément se séparer on est de

part et d'autre suffisamment spirituel et large pour savoir se

rendre mutuellement justice
De là l'impossibilité absolue de grouper tous les spiritualistes



DES RÉUNIONS DE L'ALLIANCE ÉVANGÉLIQUE 417

d'une époque en une seule église ; il faut même renoncer a faire
marcher ensemble ceux qui appartiennent à la même dénomination.

Il semble qu'à mesure qu'on s'élève plus haut sur
l'échelle de la spiritualité, on soit condamné à sentir toujours
plus son isolement comme lorsqu'on gravit les hauteurs des

Alpes. A toutes les difficultés de la tâche viennent s'ajouter
celles qui résultent du manque de concours et de sympathie.
C'est alors que sonne l'heure de la tentation suprême. Tel qui
jusque-là avait marché d'un pas ferme, finit par céder aux
séduisantes sollicitations d'un quiétisme énervant. Il a sans
doute entrevu le but qui l'a fait tressaillir. Mais il s'autorise
de sa grandeur, de sa beauté même pour renoncer à l'atteindre.

Arrivent alors les faux frères plus habiles que droits:
profitant de toutes les défaillances, ils savent se prévaloir du
besoin de sauvegarder les résultats qui leur ont été imposés

pour se défendre d'en accomplir de nouveaux. Il faut alors se

résigner à chercher ses vrais auxiliaires souvent bien loin dans

le temps et dans l'espace, marchant isolés au sein des diverses

églises comme on doit avoir le courage de marcher soi-même.
Heureux celui qui de temps à autre a le privilège de pouvoir
en passage serrer la main d'un compagnon de voyage dont il
reconnaît l'air de famille, bien qu'ils tendent au même but par
des sentiers opposés.

Aquelle époque et à quelle dénomination qu'ils appartiennent,
ces hommes ont un trait commun. Ils gémissent et se lamentent

déplorant le triste état de l'église : chacun le croit à son
époque particulièrement lamentable ; ils ont tous raison et
c'est parce qu'ils gémissent, se lamentent et font d'incessants
efforts que le triomphe du mal ne va jamais jusqu'à éteindre le
lumignon qui fume encore

A côté de ces esprits chagrins on voit s'avancer heureux et
satisfaits les formalistes francs et naïfs, contents de leurs succès
extérieurs et appuyés sur la statistique. Etendre le filet de

l'Evangile sans trop s'occuper de la largeur ou de la solidité de
ses mailles est leur unique préoccupation. A les entendre tout
est bien pourvu que les règles soient observées. Grâce à eux,
sous les noms les plus divers, dans les églises en apparence

THÉOL. ET PHIL. 1875. 27



418 LA THÉOLOGIE

les plus opposées, on voit l'ombre du prêtre qui va grandissant
sans cesse, s'allongeant de toute la hauteur dont le laïque
s'abaisse. Avec cette douceur qui lui est particulière, le lévite est
toujours là au bon moment tenant le néophyte parla main pour
lui faire franchir les pas difficiles alors qu'il s'agit de passer
de l'opus operatum de la doctrine à celui de la forme, puis, par
l'idée magique du sacrement, à celui de l'église où il admire
alors sans contrainte son œuvre achevée. Tout formaliste en
religion est un papiste en germe. Dès que le sentiment
religieux s'éveille chez un homme élevé dans la religion de la
forme, il ne lui reste plus, s'il a l'esprit droit et s'il est libre
d'entraves extérieures, qu'à remonter vers les sources pures du
spiritualisme chrétien ou à aller chercher un refuge dans le
catholicisme qui a admirablement réussi à substituer la forme
au fond, la religion de l'autorité à celle de Jésus-Christ. Voilà
pourquoi, dans le pays classique du formalisme, en Angleterre,
on voit tant de personnes passer au catholicisme dès qu'elles
sentent le besoin de s'occuper de religion. La forme étant tout
pour ces hommes, il vont naturellement là où la plus belle part
lui est faite. Quant à ceux qui sont retenus par les préjugés de

naissance, les habitudes, et l'éducation, ils forment le gros monceau

des protestants catholiques ne se distinguant des autres

que par l'inconséquence. Que de protestants de naissance

jettent les hauts cris en voyant les scènes de Lourdes et de la
Salette sans s'apercevoir qu'ils ont leur fétichisme à eux, ne
différant pas beaucoup plus de l'autre que ne diffèrent entre
elles plusieurs espèces du même genre Le cœur humain a

toujours trouvé les charges de spiritualisme beauêoup trop
lourdes; voilà pourquoi dans tous les domaines on voit la routine

aspirer à supplanter la vie et, en religion, le formalisme, le
pli, le rite et le symbole, souvent l'apparence chercher, chez
les meilleurs et à leur insu, à se substituer à la vraie religion.
Même quand elles sont de droit divin, les formes toujours
indispensables risquent de bannir l'esprit. Le pharisaïsme nous
offre le plus tragique exemple de tout ce qu'il y a d'enivrant et de

fallacieux dans le formalisme. Au sein de la république d'Israël
rien n'était laissé à l'arbitraire humain ; l'institution dans tous



DES RÉUNIONS DE L'ALLIANCE ÉVANGÉLIQUE 419

ses détails, les cérémonies, les moindres rites, tout était voulu
de Dieu ; la plus stricte observance de ces nombreuses
prescriptions n'en a pas moins conduit les Juifs à crucifier celui
dont toutes ces cérémonies et ces symboles avaient justement
pour mission d'annoncer, de préparer la venue.

Puisqu'il en est ainsi, les formes étant aussi dangereuses
qu'indispensables, le plus sage serait de les réduire au
minimum, de façon à ce qu'elles fussent condamnées à s'affaisser

sur elles-mêmes comme un sac vide dès qu'elles seraient
abandonnées par l'esprit. Du moment où la sève a cessé de circuler
dans l'arbre à l'entrée de l'hiver, les feuilles s'en détachent
tout naturellement pour joncher nos champs et nos promenades,

en attendant que le vent se charge de les disperser et
de les faire disparaître. Nul ne s'aviserait de les soigner dans

l'espoir qu'au premier printemps la sève voudrait bien les
ranimer à nouveau. On est moins intelligent quand il s'agit de la
vie spirituelle: la confiance en elle n'est pas suffisante pour la
croire de force à se créer à chaque jet nouveau la forme la plus
convenable. La circonstance que telle forme a un jour servi
d'expression à la vie fait espérer qu'il en sera de nouveau ainsi.
On la respecte, on la vénère, on la cultive, dans le vain espoir

que la vie consentira à venir déborder un jour de nouveau
dans ces canaux réguliers que l'on tient à sa disposition. Qui
n'a vu des hommes aussi simples qu'excellents travailler avec

une touchente piété à raffermir, à restaurer et à compléter les

institutions et les formes comme s'il était possible de retenir
dans des bandelettes cet esprit éminemment libre, qui comme le

vent, se plaisant à souffler où il veut, ne fait nulle part élection
de domicile d'une manière définitive, et est souvent chassé par
les efforts mêmes qu'on fait pour le retenir? De là le culte des

reliques, des édifices ', des localités où se sont passés des événe-

1 La ville de New-York offre un exemple très frappant d'un formalisme
de ce genre. Le dernier grand réveil des Etats-Unis (1857-1858) commença
dans l'église de Pulton-street, où se réunissaient depuis longtemps polirle

demander un petit nombre d'âmes pieuses et persévérantes. Eh bien,,

quoique l'on soit depuis longtemps rentré dans le calme, on n'en continue

pas moins à se réunir tous les jours dans le même lieu, à la même



420 LA THÉOLOGIE

ments remarquables ; combien peu de personnes ont saisi la

portée de cette parole profonde du Maître : « Femme, crois-moi ;
l'heure vient que vous n'adorerez le Père, ni sur cette montagne,
ni à Jérusalem... Mais l'heure vient, et elle est maintenant, que
les vrais adorateurs adoreront le Père en esprit et en vérité ; car
aussi le Père en demande de tels qui l'adorent. Dieu est esprit;
et il faut que ceux qui l'adorent, l'adorent en esprit et en
vérité. »

Le monde religieux des Etats-Unis n'est pas plus à l'abri de

ces travers que celui de la vieille Europe. Le prestige de la

prospérité y aidant et les tendances de l'esprit américain portant

toutes dans le même sens, on peut dire que le formalisme

en Amérique a des chances pour le moins aussi favorables que
celles qui lui sont fournies en Europe par les traditions, la

magie des souvenirs, ne s'alliant pas trop mal avec cette
indifférence en matières religieuses qui nous caractérise à un haut

degré. Deux faits cependant tiennent le formalisme en échec

et l'empêchent de tout envahir. La liberté religieuse absolue

permet d'une part atout esprit nouveau de se créer les formes

qui lui conviennent en même temps qu'elle facilite singulièrement

l'abandon des anciennes dès qu'elles ont fait leur
temps. Il est même une forme ecclésiastique, éminemment
américaine, qui mieux qu'aucune autre réduit le formalisme
à sa plus simple expression. D'abord le congrégationalisme
reconnaît à chaque église locale particulière les mêmes droits
qu'à un grand établissement national, ou régional, absorbant
les diverses unités. Ensuite, par l'absence de tout lien officiel
et artificiel, il garantit à chaque église le droit salutaire de

mourir de fait quand elle est morte en réalité ; de disparaître

heure, dans la pensée que quand il y aura un nouveau mouvement de

l'Esprit, il commencera exactement dans le même lieu et de la même
manière. Tant il est vrai que toutes les erreurs que l'on a vu s'épanouir a
leur aise dans l'église romaine ont de profondes racines dans le cœur
humain Si on constatait avec soin la présence des erreurs similaires dans
les deux églises, on aurait moins de peine à comprendre la rechute apparente

de bien des gens. Rien de moins commun dans toutes les communions,

et même chez les meilleurs, qu'une vraie spiritualité n'excluant
d'ailleurs ni le zèle ni la ferveur.



DES RÉUNIONS DE L'ALLIANCE ÉVANGÉLIQUE 421

comme simple forme dès qu'elle cesse d'exister comme fait
spirituel. La fiction qui consiste à traiter comme vivant un
corps mort, sous prétexte qu'il est partie intégrante d'un
organisme vivant, ne saurait exister.

Le formalisme par contre trouve un puissant auxiliaire dans
la couleur fortement intellectualiste dont la piété anglo-saxonne
est redevable aux défauts de l'esprit national et au rationalisme
prétendu orthodoxe. C'est ce dont nos lecteurs auront pu
s'apercevoir en lisant le remarquable article que la Revue a
publié dans son dernier cahier de 1874, sur la crise théologique
en Amérique. Ce travail est de nature à alarmer non pas tant
par la profondeur et l'étendue du mal qu'il signale, mais surtout

par l'étrange remède qu'il propose. L'auteur nous présente
l'Amérique religieuse sous un jour tout autre que les rapporteurs

un peu optimistes de l'Alliance évangélique. Appuyé sur
les faits, il jette un cri d'alarme motivé : « Le feu y est donc?
oui, les flammes ont déjà relui en tous lieux et se répandent
maintenant partout. Si les chrétiens américains, si les avocats
et hommes d'état, les hommes de lettres, et autres laïques
chrétiens de l'Amérique qui peuvent guider l'esprit public et
le clergé chrétien d'Amérique aussi, ne veulent pas en être
dans dix ans au point où en sont ces mêmes classes de chrétiens

en Europe, courant çà et là en se tordant les mains et se

déchirant le cœur à la vue de l'extension de cette désolation
terrible qui nous menace déjà, et cherchant presque affolés à

sauver la foi et le système chrétien d'une ruine et d'une
destruction plus complètes, il faut que quelque chose soit fait par
tous les amis de Christ au milieu de nous, et cela avec intelligence,

promptement, et efficacement. » Ce n'est pas ce côté
de l'état religieux des pays anglo-saxons (le mal est encore
plus avancé en Angleterre qu'en Amérique) que nous présentent

nos journaux, bien persuadés de s'acquitter de leur devoir
en s'en tenant à relever ce qui plaît à leurs lecteurs et à jeter
un voile discret sur tout ce qui pourrait les troubler. Se

bornant à relater les faits et gestes de l'évangélisme aussi bruyant
que superficiel, on s'imagine que l'Evangile de l'inspiration
plénière se chargera d'arrêter le flot qui monte. Et on ne s'a-



422 LA THÉOLOGIE

perçoit pas qu'en se contentant de crier et de se compter alors
qu'il faudrait chercher à comprendre pour répondre ensuite
d'une manière intelligente, les chrétiens anglo-saxons travaillent,

autant qu'il est en leur pouvoir, à amener ce funeste
divorce qui a pour effet de rejeter les classes intelligentes dans
l'incrédulité à mesure que les autres s'enfoncent dans la superstition

et le bigotisme.
Malheureusement le remède que propose M. Rlauvelt ne

ferait qu'augmenter le mal. Il accepte naïvement la lutte sur le
terrain non pas religieux et moral, mais exclusivement
scientifique qu'il convient aux adversaires de proposer. « Ils (les
savants) se bornent à réclamer, dit-il, ce qui est parfaitement
raisonnable, que chacun de ces dogmes soit positivement
appuyé sur des preuves et des raisonnements semblables à ceux
qui réclament notre adhésion aux propositions scientifiques
ordinaires, et qu'ils prennent ainsi leur place légitime comme
partie de la science; ou bien que l'on accorde franchement

que ces dogmes n'ont pas de base scientifique, et qu'ils soient
ainsi repoussés comme n'ayant rien de commun avec la
science. » On le voit, à entendre notre théologien américain ce

n'est pas avec le cœur et avec la conscience qu'on ferait de la

religion, mais exclusivement avec l'entendement, avec cette
faculté qui est seule mise en jeu quand il s'agit de faire de

l'algèbre, de la géométrie ou d'étudier une science quelconque.
« Il faut dire en un mot, ajoute M. Blauvelt, que chacun des

dogmes reçus, pour si sacré et fondamental qu'il soit, est sommé
de comparaître au tribunal de la science pour être déclaré vrai
ou faux. Pour éviter toute possibilité d'erreur, tout l'examen
doit avoir lieu, comme le réclame avec raison M. Renan, dans

un esprit purement séculier et non religieux suivant la
méthode des grecs, des musulmans, des hindous, hommes étrangers

à toute théologie et qui ne songent ni à applaudir, ni à

décrier, ni à soutenir, ni à démolir les dogmes. La vérité et

rien que la vérité. La vérité non comme conséquence mais

comme cause ; la vérité seulement pour de solides raisons; la
vérité en exposant sans merci toutes les erreurs et tous les

sophismes; la vérité à tout prix et la vérité à tout hasard, tel



DES RÉUNIONS DE L'ALLIANCE ÉVANGÉLIQUE 423

doit être toujours le seul mot d'ordre. » Ah que voilà bien ce
rationalisme orthodoxe avec toutes ses illusions, que les
théologiens vivants du XVIe siècle étaient loin de professer Il nous
semble entendre cet excellent M. Gaussen à la fois poëte et

géomètre, nous disant gravement qu'il fallait prouver la vérité
de l'Ecriture sans ouvrir le volume, comme quand il s'agit d'établir

l'authenticité des écrits d'Homère ou deVirgile. Dans la
controverse décisive on exclut tout simplement les organes appelés
à saisir la vérité, la conscience et le cœur, la vérité elle-même
qui seule en se montrant peut mettre un terme au débat.
Pascal et Vinet ont guéri de ces illusions-là tout homme qui
parmi nous comprend les premiers mots des questions
religieuses et théologiques. — « C'est le cœur qui sent Dieu dit
Pascal, et non la raison. Voilà ce que c'est que la foi : Dieu
sensible au cœur, non à la raison. » Ce n'est que dans la mesure
où on fait l'expérience personnelle et vivante du christianisme

qu'on le comprend. Ces choses-là ne s'apprécient pas du

dehors; entrez et vous verrez clair. « Il ne faut, dit Vinet, quand
il s'agit de décider de la vérité du christianisme, il ne faut faire
abstraction de rien de ce dont l'homme se compose. Il faut
apporter, il faut jeter dans la discussion ses craintes et ses

espérances, ses joies et ses douleurs, savie extérieure et sa vie
intérieure, l'esprit et l'âme, l'homme du temps et l'homme de

l'éternité. C'est ainsi, c'est-à-dire complet, vivant et personnel,

que de telles questions veulent nous trouver ; autrement, elles

se joueront de nos efforts et se riront de nos certitudes. » Par
ce côté-là la théologie devient à son tour une science relevant
de la raison. Elle est la science des faits moraux psychologiques,

religieux, — tout aussi incontestables que ceux de l'histoire

naturelle, — dont le chrétien a fait l'expérience. Les dogmes

chrétiens ne sont plus alors, comme le suppose M. Blauvelt
avec tous les supranaturalistes, des formules révélées de Dieu,
mais bien le résultat du travail scientifique de la conscience
chrétienne entrant en contact avec l'Evangile, que l'homme
est appelé à s'assimiler par toutes les facultés de son être. Le
dogme devient alors variable et soumis à toutes les vicissitudes
de la science, tandis que les faits évangéliques demeurent per-



424 LA THÉOLOGIE

manents. Il est impossible qu'un homme de la valeur de
M. Blauvelt, qui réagit à propos avec tant d'énergie et de

courage contre la vieille apologétique extérieure des Anglais,
ne s'aperçoive pas bientôt qu'il en conserve tout ce qu'elle a de

plus fâcheux, l'idée que le christianisme est essentiellement

un ensemble de connaissances révélées s'adressant avant tout à

l'intelligence. Il ne pourra agir efficacement sur ses compatriotes

en vue d'une réforme franche et radicale de la théologie
qu'à condition de leur ressembler moins. Avant d'entreprendre
de justifier au tribunal de la science l'ensemble de la théologie
traditionnelle, il faut en tout premier lieu faire le départ entre
l'élément religieux, relevant de la conscience et du cœur, et
l'élément éminemment humain et transitoire toujours justiciable

de la science chrétienne.
Il est intéressant de voir les réponses faites à M. Blauvelt

par le monde religieux. Comme il arrive toujours en pareil cas,
l'auteur s'est attiré plus de mauvais compliments et d'animad-
version que de réfutations. La revue toutefois qui avait d'abord

publié ces articles alarmants a donné plus tard quelques pages
destinées à rassurer. L'auteur, M. Lyman H. Atwater signale
d'abord quelques exagérations dans le travail auquel il répond.
Tout en reconnaissant que le scepticisme moderne a pris pied
en Amérique, il nie que les ravages soient déjà aussi étendus

et aussi profonds qu'on le prétend. M. Atwater relève également

ce qu'il y a de paradoxal dans l'assertion que les chrétiens

sont moins bien placés que personne pour défendre le
christianisme, sous prétexte qu'ils ont pris parti. M. Blauvelt
a pris en effet trop au sérieux le mot de M. Renan qui prétend
que pour rendre justice à une religion il faut y avoir cru et
ne plus y croire. S'il n'est que trop vrai que chez beaucoup
de chrétiens l'amour abstrait de la vérité, quelle qu'elle soit,
ne triomphe pas toujours du préjugé de l'éducation et de

l'habitude, les hommes de science ne sont pas plus à l'abri que les
autres de ce travers inhérent à la nature humaine. On a beau

dire, le préjugé invétéré contre le surnaturel n'est inspiré que
par une philosophie préconçue, ou par une science empirique
trop étroite qui au lieu d'être franchement décidée à enregistrer



DES RÉUNIONS DE L'ALLIANCE ÉVANGÉLIQUE 425

docilement ce qui est, devient infidèle à son principe et
prétend trancher à l'avance ce qui doit être, sous prétexte de faciliter

sa tâche.
Mais ce qu'il importe surtout de relever, c'est que M. Atwater

n'accepte pas le critère de la vérité chrétienne proposé par
M. Blauvelt. Comme nous il estime que le christianisme doit
être abordé par l'homme tout entier, sans qu'aucune de ses

facultés et de ses besoins soit mis en charte privée. « Elle est

vaine, dit-il, la tentative de faire de la croyance en la vérité des

évangiles, le fait d'une pure gymnastique intellectuelle sans

aucune intervention de l'élément moral. Les vérités et les
considérations morales n'en sont pas moins intellectuelles ; elles

ne peuvent être perçues que par l'intelligence mais il faut se

garder d'en exclure l'élément moral et le discernement spirituel.

Cette mise en jeu de nos facultés morales relève à la fois
de l'intelligence et du sentiment... Quand on prétend, — et c'est
bien là l'idée des sceptiques modernes, — n'admettre pour
valables que les preuves sensibles, faisant appel au témoignage

des sens ou aux déductions logiques qui en découlent,
nous protestons avec tout le sérieux dont nous sommes susceptibles.

»

Il est à regretter que M. Atwater n'ait pas poussé plus loin
ses investigations. Il se serait peut-être aperçu alors qu'il était
sur le même terrain que son adversaire sans tirer les

conséquences logiques renfermées dans le principe commun. Les

deux auteurs nous font en effet l'impression de ce mouvoir
sur ce terrain stérile du supranaturalisme rationnel. C'est

encore là un de ces points sur lesquels les Américains auraient
eu à apprendre quelque chose surtout des Allemands, et

même des Français. Ce n'est qu'après avoir rompu en visière
à ce supranaturalisme superficiel qui règne un peu partout, du
moins dans la conception populaire des protestants qui le
confondent avec l'orthodoxie du XVIe siècle infiniment supérieure,
qu'on peut entrevoir la possibilité d'une théologie nouvelle

répondant aux besoins de l'époque. Qu'on se le dise bien, le

protestantisme ne sera à la hauteur de sa mission que lorsqu'il
usera hardiment de la faculté de se réformer lui-même. Les



429 LA THÉOLOGIE

théologiens du XVIe siècle lui ont donné à cet égard un bel
exemple que la routine humaine a fait trop tôt oublier. Il ne
s'agit ni de restaurer, ni de réformer, mais de fonder à nouveau

sur la base inébranlable posée par celui qui s'est appelé
le chemin, la vérité et la vie. En Amérique comme en Europe,
il importe de se mettre promptement à l'œuvre, sous peine de
voir s'établir le funeste divorce presque consommé dans nos
pays de langue française où la culture et l'intelligence aboutissent

à l'incrédulité d'une part et le christianisme et la piété
s'étiolent d'autre part dans l'ignorance, l'étroitesse et la
superstition.

Toute cette étude l'aura suffisamment montré le péril est

beaucoup moins grand aux Etats-Unis que chez nous. Mais il
est certain qu'il commence à poindre : bien loin de blâmer
M. Blauvelt d'avoir jeté le cri d'alarme, on ne saurait trop
l'en remercier. Ensuite l'Amérique est incomparablernent mieux
outillée que nous pour marcher à rencontre de la crise. Non-
seulement elle possède des églises nombreuses, respectées,
exerçant une grande influence dans le pays, mais elle a encore
une théologie. Celle-ci fût-elle défectueuse, elle vaut mieux que
rien ; on se trouvera à l'abri de cette grossière ignorance qui
chez nous provoque une foule de malentendus et paralyse tous
les efforts. Et puis n'oublions pas que l'Amérique est le plus
grand pays protestant du monde. Grâce à la liberté religieuse
absolue, à la flexibilité des institutions ecclésiastiques qui en
résulte, à ce grand nombre de sectes dont on ne sait pas
apercevoir les bons côtés, on s'y trouve à l'abri de cet isolement
absolu qui dans notre vieux monde rongé par l'indifférence
énerve tant de courages, alors qu'on se voit condamné à n'être
que la fraction imperceptible, la minorité inappréciable dans
le sein d'une minorité. Dans ce pays jeune il n'est pas d'idée,
fût-elle étrange et bizarre, qui ne soit sûre de rencontrer aussitôt

des amis et des partisans. Quand l'heure sera venue, la
réforme théologique ne saurait être moins bien partagée.

Ce que nous avons dit précédemment des tendances qui se
sont fait jour avec une remarquable unanimité dans les
réunions de l'Alliance évangélique à New-York indique assez que



DES RÉUNIONS DE L'ALLIANCE ÉVANGÉLIQUE 427

le terrain est préparé. Rien ne peut arrêter cette évolution
éminemment salutaire qui doit s'effectuer dans la théologie,
quand on en est venu à voir dans le christianisme non plus un
ensemble de formules, de doctrines révélées, mais une vie
nouvelle, supérieure, divino-humaine apportée par Jésus avec mission

de renouveler la face de la terre. C'est bien évolution
théologique que nous disons. En effet, quand en présence des

avantages de tout genre dont jouissent les Américains on se

rappelle qu'ils sont un peuple éminemment pratique, comment
ne pas espérer qu'ils éviteront une révolution? Si la liberté
accomplissait cette nouvelle merveille, il ne resterait plus qu'à
s'incliner et à imposer silence à ses antipathies. Le succès tient
à peu de chose. Il suffirait de quelques hommes de talent et de

piété jouissant suffisamment de la confiance du peuple
religieux pour lui faire comprendre qu'il s'agit non pas de

renverser la foi, mais de l'asseoir sur des bases solides comme le

roc, sur l'esprit et non sur la lettre; de la faire reposer en plein
sur la conscience chrétienne désireuse d'accomplir toujours des

progrès nouveaux en s'appuyant sur l'Ecriture qui a déjà servi
à la former. Alors seulement les églises d'Amérique, retrempées
par ce nouveau souffle de l'esprit d'en haut, se trouveraient à

la hauteur de la grande tâche qui les attend l'avenir religieux
de la civilisation américaine serait assuré pour longtemps; elle
ne ferait pas la triste expérience du divorce entre les forces
religieuses et morales d'un part et la civilisation d'un autre qui, en

Europe, menace de nous faire reculer vers les plus sombres jours
de notre histoire. Qui sait? l'Amérique, qui s'est mise en route
beaucoup plus tard que nous, peut avoir effectué son évolution
avant que nous ayons échappé à l'indifférence et au marasme
de l'heure présente. Nos devanciers et nos maîtres pour tout ce

qui tient à la liberté politique et religieuse, les Américains
demain peut-être nous laisseront bien en arrière pour tout ce

qui tient à la théologie. Le sol de l'Europe semble parfois épuisé

sans retour. Çà et là on voit bien poindre quelques idées

grandes et généreuses, mais elles ne peuvent aboutir, il faut
de toute nécessité qu'elles traversent l'Atlantique pour prendre
leur développement et porter leurs fruits.



428 LA THÉOLOGIE

Ce contraste est une réponse à la grande question que nous
avons posée : les faits se sont chargés d'y répondre. Comment
ne pas admettre que les forces du spiritualisme ont été
relativement plus vigoureuses dans un pays qui a sauvé tout ce qui
lui était cher, foi, théologie, église, que dans les contrées qui
se sont laissé enlever presque tous ces biens? Si à cela venait
s'ajouter une évolution théologique s'accomplissant heureusement

le fait se trouverait deux fois prouvé Ce qui permet
d'espérer qu'il en sera bien ainsi c'est que, tout en ayant des

plaies profondes, sur lesquels nous nous sommes gardés de

jeter un voile, les Etats-Unis demeurent encore le pays où à

l'heure présente le christianisme exerce l'influence la plus
générale, la plus incontestée. Le passé et le présent semblent
être une garantie de l'avenir. Aujourd'hui encore le jugement
porté vers 1830 par Tocqueville demeure pleinement fondé.
« Il est permis, dit-il, de penser qu'un certain nombre d'Américains

suivent, dans le culte qu'ils rendent à Dieu, leurs habi-
tudes plus que leurs convictions. Aux Etats-Unis d'ailleurs le
souverain est religieux, et par conséquent l'hypocrisie doit être
commune ; mais l'Amérique est pourtant encore le lieu du
monde où la religion chrétienne a conservé le plus de véritable
pouvoir sur les âmes ; et rien ne montre mieux combien elle
est utile et naturelle à l'homme, puisque le pays où elle exerce
de nos jours le plus d'empire est en même temps le plus
éclairé et le plus libre. »

Voilà pourquoi l'Amérique demeure la gloire et l'espérance
du protestantisme auquel elle est redevable de tout ce qu'elle
est. Recueillons soigneusement cette parole précieuse: à l'heure
présente le pays le plus libre est aussi le plus religieux et le
plus franchement protestant dans le sens historique et positif du

mot. R ne saurait y avoir de fait plus propre à encourager ceux
qui ont l'intelligence assez ouverte pour s'apercevoir qu'ils
assistent en Europe aux dernières agonies des églises du XVIe
siècle. Infidèles à la fois à leur principe ecclésiastique et à leur
mission religieuse parce qu'elles sont devenues étrangères au
souffle profondément religieux et spirituel de la réformation,
elles sont dans cette position angoissante d'un malade qui ne



DES RÉUNIONS DE L'ALLIANCE ÉVANGÉLIQUE 429

peut ni mourir ni vivre. Et cela dure depuis des années, et
cela peut durer encore longtemps. C'est en vain que le
catholicisme pousse la logique de son principe jusqu'à l'absurde;
ce spectacle est impuissant à redonner un élan général à son
adversaire décidément frappé à mort. Tandis que celui-ci se

meurt d'atonie, son antagoniste est en proie aux convulsions
du délire. Devenu le représentant le plus authentique de la

superstition et du fétichisme, le catholicisme n'a plus de

puissance que dans les mains des habiles qui s'en servent pour
leurs fins politiques ; les églises officielles protestantes, sont

déjà légalement, en bien des lieux du moins, entre les mains
des adversaires de toute religion; et çà et là au milieu de la

décomposition générale on voit surgir quelques rares églises
libres débiles, atteintes à leur tour du mal général et poussant,

ainsi que le disait déjà Vinet, sur le tronc des églises

nationales, comme l'agaric sur un tronc pourri.
Certes, pour quiconque s'intéresse encore à l'avenir religieux

de notre vieux monde, c'est un privilège inappréciable de voir
et de revoir l'Amérique religieuse. Non pas, encore un coup,
qu'elle nous offre l'image de la perfection, mais, en nous présentant

des défauts dont nous n'avons pas le moindre soupçon parce
qu'ils sont exactement l'opposé des nôtres, elle nous aide à

reprendre notre équilibre. Méconnus, sans puissance aucune,
les vrais chrétiens en Europe ne connaissent plus ces grandes,
ces saintes ambitions pour l'Evangile et pour l'église qui dans
les belles époques ont fait battre le cœur des fidèles intelligents.
Singulièrement modestes, nous acceptons d'assez bonne grâce
le triste sort qui nous est fait : on dirait que tout honteux et
heureux d'être encore tolérés, nous avons déjà pris le parti de

nous réfugier dans les villages obscurs, dans les réduits de

nos cités, comme faisaient dans les premiers siècles de notre
ère les païens dévots battant en retraite devant les lumières
chrétiennes. Et il se rencontre des esprits étroits, des sectaires
dont le zèle égale l'ignorance pour soutenir que tel est bien
l'état normal de l'église, destinée à un petit nombre d'élus; des
docteurs diserts exposant d'ingénieuses théories destinées à

justifier ce triste état des esprits. S'il fallait en croire ces fi-



430 LA THÉOLOGIE

dèles, il ne faudrait plus aller puiser la lumière dans les
portions les plus claires de la Parole de Dieu ; de prétendues
prophéties de l'avenir auraient réglé à l'avance le programme
minutieux des faits et gestes de l'église, des obligations des

chrétiens pendant le cours des âges. Comme dans toutes les

époques de défaillance, oubliant qu'il s'agit d'être ouvrier avec
Dieu, on attend que le Sauveur, acceptant cette fois la méthode
charnelle d'établir son règne que les Juifs ont prétendu lui
imposer, vienne par un grand coup de théâtre et avec déploiement

de puissance extérieure établir définitivement la religion
spirituelle, après avoir réinstallé le culte lévitique et tout ce

qui s'en suit. Notre théologie surannée tourne au judaïsme, la
moins spirituelle au pharisaïsme. On déclare hardiment que le
trésor du père de famille est décidément vide, pour ne pas

rompre avec l'esprit de routine, avec cette incurable paresse
qui empêchent d'aller y puiser des choses anciennes et des
choses nouvelles.

Nous voudrions que tout jeune chrétien intelligent, plein
d'enthousiasme pour l'idéal et désireux de ce consacrer au triomphe
de la vérité pût se soustraire pendant quelques années aux
influences débilitantes de cette atmosphère et aller respirer
l'air tonique de la société religieuse américaine. Il trouverait là
non une vieillesse chagrine charmant ses loisirs par les jeux de

l'enfance, mais des hommes, des chrétiens virils, vigoureux,
énergiques, étrangers à nos préoccupations seniles, étendant
chaque jour le royaume de leur Maître par de nouvelles
conquêtes, parce qu'ils ont une foi, une église, une théologie. Là
au moins on peut se dire franchement chrétien et porter la
tête haute si non devant Dieu du moins devant les hommes,
partager toutes les préoccupations de son peuple, marcher à

l'avant-garde de tous les progrès. Tandis que catholiques et

protestants rivalisant de zèle achèvent de compromettre le peu
de religion qui reste en Europe, en rêvant les uns d'une théocratie

jésuitique, les autres plus ridicules encore, d'une théocratie

libertine, on fonde en Amérique la seule théocratie vraiment
admissible,exclusivement spirituelle, répudiant toute contrainte
et n'acceptant que des gens de bonne volonté. Si le christia-



DES RÉUNIONS DE L'ALLIANCE ÉVANGÉLIQUE 431

nisme doit encore avoir un avenir, — et nul vrai chrétien ne
saurait en douter, — ce n'est que sous ce régime sain et fortifiant.

Quand donc on a le cœur assez bien placé pour ne pas
risquer d'emprunter à l'Amérique ses défauts, il vaut la peine
de traverser l'Atlantique. Les hommes qui prennent au sérieux
l'alliance du christianisme et de la liberté ne forment en
Europe qu'une minorité méconnue et sans grande influence. Il
ne peut avoir été inutile pour quelques-uns d'entre eux d'avoir
constaté qu'en Amérique les représentants des mêmes principes
forment une respectable majorité. On a beau être décidé à

aller de l'avant en marchant par la foi, il n'est pas superflu
pour l'humaine faiblesse d'avoir de temps à autre l'occasion de

marcher par la vue. En venant se perdre de nouveau dans les

rangs serrés de ces populations de l'ancien monde, hésitant
sans cesse entre une superstition honteuse et une incrédulité
désespérante, aussi humiliante l'une que l'autre pour la dignité
humaine, peut-être rapporteront-ils quelque chose de cette
confiance, de cet entrain avec lesquels des chrétiens intelligents

savant faire avancer une grande et noble cause : l'alliance
indissoluble de l'Evangile et de toutes les libertés, seul moyen
d'assurer le vrai progrès. Et qui sait? Tel qui aura débarqué
sur les rivages de l'Amérique incertain encore, désireux de

voir par lui-même ces églises si différentes des nôtres en sera

peut-être revenu convaincu, résolu à se joindre à ceux qui
travaillent à faire triompher dans notre vieux monde les principes

qui assurent la prospérité et l'avenir du nouveau. A la

fin du siècle dernier, alors que la république américaine était

encore au berceau, le philosophe allemand Kant, qui en suivait
les premiers pas avec la plus vive sympathie, avait l'habitude
de dire que les Américains se livraient à une expérience du
succès de laquelle dépendait le salut du genre humain. Grâce

à Dieu, les espérances du grand penseur se sont réalisées:

l'expérience à réussi. Il faut maintenant que le monde entier
en profite.

P.S. Voilà donc le travail que vous m'avez imposé ; il ne
m'a rien appris à moi-même ; il n'apprendra rien à personne



432 LA THÉOLOGIE

car, suivant l'usage consacré, il ne sera pas lu par ceux
auxquels il pourrait être de quelque utilité. Vous devez être fier
d'avoir obtenu un si beau résultat.

— Depuis quand êtes-vous si utilitaire? A ce compte-là vous

ne devriez pas aspirer à ce qui doit être, mais vous contenter

simplement de ce qui est possible. Cédant à une ambition

posthume et vous ravisant un peu tard, auriez-vous peut-être
l'espérance de réussir dans le monde? Il me semblait qu'à cet

égard vous ne redoutiez pas précisément de remonter le courant

général. Ayez donc le courage d'accepter sans arrière-
pensée toutes les conséquences de votre position. Si vous avez

raison dans le tableau que vous tracez de notre position
théologique actuelle vous ne devez pas être surpris de rencontrer
si peu de sympathie ; s'il en était autrement nous ne nous
trouverions pas dans cet état de marasme dont vous parlez,
sans théologie, sans église, bientôt peut-être sans foi. A mon
sens, dans votre étude sur les conférences de New-York, vous
vous êtes trop préoccupé de nos circonstances dans les pays
de langue française. Est-il nécessaire de vous rappeler que ce

qui importe ce n'est pas le succès mais l'accomplissement
consciencieux sinon joyeux de ce qu'on estime être son devoir?
Si vous savez trop bien ce que le succès coûte de nos jours pour
être disposé à le payer à son prix, prenez donc une bonne fois

pour toutes votre parti de ne pas' l'obtenir. Vous échapperez
alors à une certaine humeur chagrine qui s'est glissée dans ce
travail comme dans vos publications récentes. Cette disposition
d'esprit qui n'est que trop légitime peut se faire jour dans le
cercle étroit de quelques amis, mais convient-elle à la parfaite
objectivité, à la sérénité de la science? On ne choisit pas sa

tâche ; l'essentiel c'est de demeurer fidèle à celle qui vous a
été imposée. Et puis cette étude sur l'Amérique a-t-elle donc
été sans aucun profit pour vous? Après l'avoir lue il me semble

qu'elle détonne sensiblement avec la manière dont vous
vous exprimiez à votre retour des conférences. Je puis l'avouer
maintenant, si j'ai tant insisté pour obtenir de vous ce travail,
c'est un peu parce que je croyais vous voir dans les dispositions

voulues pour faire prédominer la critique sur l'éloge. En



DES RÉUNIONS DE L'ALLIANCE ÉVANGÉLIQUE 433

effet tout en prisant fort les principes américains, je prends
moins aisément que vous mon parti de voir ceux qui les
professent rester trop au-dessous de leur idéal. Me suis-je trompé
en vous soupçonnant de reculer devant la nécessité d'avoir
trop à critiquer, ou vous est-il arrivé la même aventure qu'à
Ralaam?

Mais revenons à la question générale. Auriez-vous donc

complètement perdu votre temps, — puisqu'à tout prix vous
réclamez des considérations utilitaires, — si vous et vos amis,
en persistant à faire encore de la théologie alors que presque
tout le monde l'abandonne, à moins qu'il ne s'agisse de plaider
une cause dans l'intérêt d'un parti, vous aviez jusqu'à des jours
meilleurs empêché qu'il ne s'établît une espèce de prescription

contre elle? Serait-ce bien le moment de se décourager et
de perdre patience alors que, comme vous l'annoncez, la théologie

nouvelle pourrait nous arriver dans quelque temps par
la voie favorite des traductions de l'anglais? Puisque vous avez
osé placer votre vaisseau sur le promontoire le plus élevé du

rivage, — c'est là votre fort et votre faible, — sachez attendre

que la mer soit assez haute pour le faire flotter.

J.-F. Astié.

THÉOL. ET PHIL. 1875. '28


	

