
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 8 (1875)

Artikel: La théologie des réunions de l'alliance évangélique à New-York, en
1873

Autor: Astié, J.-F.

Kapitel: II

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379187

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379187
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DES RÉUNIONS DE L'ALLIANCE ÉVANGÉLIQUE 381

« Déterminer, comme le font les lois prussiennes, le degré de

connaissance que les ecclésiastiques romains doivent acquérir
en fait de science, de littérature, de philosophie, c'est dépasser
la compétence, de l'état. » Il déclare même que l'état devrait se

rappeler que le pouvoir spirituel ne saurait être vaincu par
des moyens extérieurs. Voilà qui est parler d'or 11 est fâcheux

que les savants allemands n'aient pas songé plus tôt à rappeler
cette vérité si simple à leur gouvernement. Peut-être auraient-
ils réussi à détourner la Prusse d'entrer dans une voie sans
issue. En y persévérant on ne peut manquer de rendre
intéressants des hommes qui le sont fort peu par eux-mêmes.

II
Si les rapports de l'Alliance ont été parfois plus que faibles,

étrangement rétrogrades pour tout ce qui tient à la liberté
religieuse, en revanche il en est d'autres qui ont fait une
pointe significative sur un terrain brûlant qu'on s'interdit
volontiers dans le monde religieux. Le fait est d'autant plus
significatif que l'Amérique est loin d'être le pays qui souffre
le plus du mal auquel il s'agit de porter remède. Les vastes
solitudes du nouveau monde offrent un travail rémunératif à

quiconque est doué d'énergie et de santé; les salaires sont
dans ce pays sensiblement plus élevés qu'ailleurs ; l'extrême
liberté dont on y jouit permet à chaque mécontent de se livrer
à de nouveaux essais sur l'organisation du travail. Grâce à

ces circonstances et à d'autres encore, la question sociale est
loin d'en être arrivée à cet état aigu et menaçant qu'on lui
connaît dans nos vieilles sociétés européennes. Un premier
capital n'est pas là-bas aussi indispensable qu'en Europe pour
se mettre en route sur le chemin qui conduit à la fortune ; et

puis on a vu aboutir très-haut tant de gens qui en partant
n'avaient pas le moindre sou vaillant, qu'on songe moins à exalter
ou à maudire le capital en le plaçant dans un antagonisme
insensé avec le travail.

Mais la question morale ne s'en pose pas moins ; elle se

présente même dans des circonstances heureuses qui peuvent

en faciliter la solution. Si nous vivions dans une époque



382 LA THÉOLOGIE

d'héroïsme chrétien on verrait briller les croyants à la tête
de ceux qui travaillent à résoudre ce difficile problème. Mais

malheureusement sur ce point-là comme sur bien d'autres,
l'église a perdu le gouvernement des esprits; elle s'est laissé

devancer. Les non-croyants se sont tellement emparés de la

question que les prétendus fidèles craindraient de ternir leur
réputation d'orthodoxie en y touchant du bout du doigt. Et
cependant que font la plupart de ces socialistes si mal famés?
Ils travaillant à la solution d'un problème que le christianisme
a lui-même posé en abolissant le servage et l'esclavage. On a

beau désavouer hautement les socialistes et leurs détestables

méthodes, il est impossible d'être assez étranger à l'esprit de celui

qui aimait particulièrement les pauvres et les petits pour ne

pas entendre de temps à autre une voix importune balbutier
confusément dans les dernières profondeurs de la conscience :

Ces gens là pourraient bien travailler fort mal à une tâche

qui te serait dévolue à toi-même, si au lieu de te croiser les
bras et de jouir en paix, tu étais plus jaloux de marcher sur
les traces de ce Jésus éminemment sympathique aux
malheureux que tu proclames ton maître. —Il faudra bien que les
chrétiens finissent par le reconnaître un jour. S'ils ont le droit
et le devoir de répudier les remèdes, souvent pires que le mal,
qu'on veut appliquer à la question sociale, ils sont tenus
d'avouer la plupart des aspirations de ceux qui s'en occupent.
Le chrétien, sous peine de renier la mission de l'Evangile
appelé à être le sel de la terre, ne saurait demeurer indifférent
à tout ce qui se rapporte à une plus équitable distribution des

fruits du travail, ou à la diminution des misères humaines.
Quand on aura compris cela, on sentira qu'en présence des

problèmes qui se posent il n'est pas permis de se renfermer

dans une neutralité hostile. Les générations futures
béniront comme saint tel hérétique qui, dévoré d'une noble

passion pour l'infortune, se consacre à relever dans les bas

fonds de la société les déshérités du monde, tandis qu'elles
auront dès longtemps oublié ceux qui trouvent moyen de faire
leurs affaires en conspirant avec les puissants pour maintenir
ce qui est, quand ils ne travaillent pas, sous prétexte de piété



DES RÉUNIONS DE L'ALLIANCE ÉVANGÉLIQUE 383

chrétienne de haut goût, à creuser l'abîme déjà trop profond
qui sépare Lazare du mauvais riche, parfois le pauvre péager
du pharisien.

En abordant la question par ce bout-là, les conférences de

New-York ont donné un exemple qui ne devrait pas passer
inaperçu. Il faut bien le dire, c'est en bonne partie parmi les

riches et les puissants que les réunions de l'Alliance ont trouvé
de la sympathie. Aussi le professeur Taylor-Lewis, calviniste
d'ailleurs des plus foncés, est-il tout à fait le bienvenu quand
il rappelle en ces termes que les petits ne doivent pas être
perdus de vue. « Si nous estimons être en communion avec le

corps sacré de Jésus-Christ, dit-il, nous sentirons que le plus
humble, le plus ignorant, le moins cultivé, le chrétien qui
occupe le degré le plus inférieur de l'échelle sociale, nous touche
de plus près, doit être plus estimé, plus aimé, — et cela non
au point de vue de l'esthétique, de la condescendance ou de la

sentimentalité, — mais réellement, cordialement, pratiquement,

que l'homme le plus cultivé, le plus instruit, le plus
haut placé dans la société, qui n'appartient pas à la famille de

Jésus-Christ. » Recueillons encore la parole précieuse d'un
vieux pasteur episcopal, je crois, qui a blanchi dans les œuvres
de bienfaisance. Elle est à l'adresse de ces disciples raffinés du

charpentier, qui croiraient déroger s'ils frayaient avec d'autres
qu'avec des grands seigneurs, des dignitaires ecclésiastiques
ou des banquiers. « Les hommes comprennent la fraternité.
Ils la désirent, ils l'inventeront sous les formes qui leur
conviennent, loges de francs-maçons, clubs, etc. Qu'ils puissent
contempler la fraternité dans l'église, oui, même le socialisme
et le communisme. Que l'église fasse connaître toutes ces
choses sous leur vraie forme, en prenant avec toutes ses forces
la direction de tous les mouvements en faveur de la bienfaisance,

la direction de toutes les œuvres philanthropiques.
Qu'elle s'intéresse à ceux qui sont écrasés, opprimés; qu'en
les relevant elle fasse briller en eux l'humanité rachetée ;
qu'elle soit la première à défendre les justes droits de l'homme;
qu'elle ne se mette pas au service des riches el des puissants

pour exécuter docilement leurs caprices et proclamer que



384 LA THÉOLOGIE

l'homme riche et le Lazare de la parabole représentent l'état
normal de la société ; que, dans notre vie conventionnelle, il
doit nécessairement' y avoir un abîme impossible à franchir
entre le riche et le pauvre ; qu'elle ne laisse pas à l'état le soin
de relever les classes inférieures, comme si cela ne concernait

que lui seul ; qu'elle montre que les intérêts de l'humanité
sont les siens ; oserai-je le dire que l'église rende enfin justice

à son Christ en faisant contempler en lui le plus grand des

philanthropes, le Christ non pas des théologiens et des scribes,
mais le Christ de Matthieu, de Marc, de Luc et de Jean; le

Christ qui émancipe le nègre et brise les chaînes de la tyrannie,

rompt le joug des richesses iniques qui ensevelissent les

enfants du pauvre dans les trous et les bourbiers de la terre ;

qu'on comprenne que Christ est tout cela, aussi bien que le

puissant rédempteur de l'esclavage du péché introduisant les

siens dans la glorieuse liberté des enfants de Dieu. Voilà
comment l'église doit faire briller le socialisme et le communisme
chrétiens. Qu'elle se déclare aussi en faveur de la liberté, de

l'égalité et de la fraternité. Que ce congrès chrétien, — car qui
a plus de droit pour le faire — déclare à l'église que telle
est bien sa mission ; qu'elle soit mise en demeure de justifier
sa prétention à être la bienfaitrice de l'humanité. »

Ces déclarations, fort significatives en elles-mêmes, acquièrent

encore une plus haute portée en sortant de la bouche d'un
pasteur de l'église episcopale. On sait qu'en Amérique comme
ailleurs, c'est là l'église des privilégiés de la fortune auxquels
un ritualisme doucereux, éblouissant de lumières et parfumé
d'encens, sert à travers force litanies et génuflexions une dévotion

d'autant plus acceptable que cette austérité et cette
correction de formes plus ou moins catholiques détournent mieux
de la vraie spiritualité, dont un symbolisme artificiel serait la
forme la plus adéquate, au dire d'habiles avocats. Généralement

parlant, on s'arrange de façon à être les plus dévots et
les plus mondains de tous ceux qui se réclament du charpentier.

Toutefois les manifestations de ce bon pasteur episcopal ne

sont encore que des vœux, des indications accidentelles. Deux



DES RÉUNIONS DE L'ALLIANCE ÉVANGÉLIQUE 385

rapporteurs, deux présidents de collège, position fort importante

en Amérique, ont abordé directement le grand problème
du jour. Dans une étude sur la question du travail, le docteur
William-H. Allen, président du collège Girard, à Philadelphie,
après avoir signalé les griefs légitimes des ouvriers qui se

plaignent en Amérique et encore plus en Europe, a conclu en ces
termes : « La coopération et l'arbitrage peuvent prévenir des

grèves et mettre un terme à bien des différends entre maîtres
et ouvriers; mais ce ne sont là que des palliatifs qui ne remontent

pas à la racine du mal. Les causes de la dépression du
travail sont de longue durée ; elles sont à tel point entrelacées
dans l'organisme de la société qu'elles ne sauraient être écartées

d'une manière soudaine sans entraîner des convulsions et
la ruine. Ces causes peuvent et doivent disparaître graduellement

et sûrement, au moyen d'une législation sage et conservatrice.

Parmi ces causes il faut signaler l'émission exagérée
du papier-monnaie, un intérêt exagéré de l'argent, les armées

permanentes, les guerres et les dettes nationales. Toules les

dépenses résultant de ces causes sont payées par le travail et

par le travail seul. Ce sont les ouvriers qui nourrissent et
habillent des millions de soldats et leur fournissent tous les

moyens de destruction modernes; pendant la guerre, les
ouvriers remplissent les rangs des bataillons décimés, pendant la
paix, ils paient les frais de guerre. Si l'association internationale

est réellement ce qu'elle prétend être, une société fraternelle

de toutes les nations, qu'elle emploie son influence et sa

puissance, si elle en possède, à propager la paix sur la terre
et la bonne volonté parmi les hommes. Qu'elle travaille à

déraciner les jalousies et les rivalités nationales; qu'elle s'essaie à

diminuer les craintes des faibles et à contenir l'ambition des

forts ; qu'elle enseigne aux gouvernants que la raison est un
meilleur arbitre que la force, et que les duels internationaux
sont aussi impuissants à trancher des questions de droit et de

justice que les duels entre particuliers. Cette société accomplira

alors une œuvre digne de son nom imposant. 11 sera
possible alors de licencier les armées permanentes ; les soldats

qui consument tout et ne produisent rien, pourront être enrôlés
THÉOL. ET PHIL. 1875. 25



386 LA THÉOLOGIE

dans la grande armée de l'industrie ; les dépenses énormes

que réclame la guerre pourront être consacrées à nourrir ceux
qui ont faim et à habiller ceux qui sont nus ; un lourd fardeau
sera enlevé de sur les épaules de millions de travailleurs ; les
nations professant le christianisme seront alors quelque peu
pénétrées de l'esprit de Christ. »

Le conseil est excellent. Mais M. Allen ne se trompe-t-il pas
d'adresse en l'envoyant à l'internationale Celte société pourrait

répondre qu'elle court au plus pressé : ventre affamé n'est
pas plus disposé à faire qu'à entendre de longs discours. La
société internationale croit devoir réclamer avant tout, à tort
ou à raison, ce qui est équitablement dû aux ouvriers; à d'autres

l'obligation de prêcher les sentiments qui doivent porter
les heureux de ce monde à être justes et équitables.

Ajoutons qu'un autre rapporteur s'est admirablement acquitté
de la tâche que M. le docteur Allen avait trop perdue de vue.
Dans un excellent rapport sur le bon usage de la richesse, M. le
docteur Anderson, président de l'université de Rochester (Etat
de New-York), traite exclusivement le côté religieux du
problème. D'après le rapporteur, l'obligation de travailler existe

pour tout le monde, indépendamment de l'usage qui peut être
fait des fruits du travail. L'homme qui vit sur le travail du

public sans ajouter rien pour sa part à la richesse ou au bien-
être moral de la communauté n'est qu'un misérable mendiant.
S'il est capable de travailler et s'il s'y refuse, il devient aussitôt

un criminel et le gouvernement l'oblige à travailler. C'est

ajouter le titre de voleur à celui de mendiant. Avec quelques
légères modifications, cette même loi peut être appliquée à

celui qui vit sur le travail de ses parents ou de ses ancêtres,
sans accroître par le sien la richesse ou le bien-être moral
de la société. La possession d'une richesse venue par héritage
ne saurait dispenser de l'obligation de travailler. La richesse
d'un homme lui permet de rendre ses efforts extrêmement
productifs ; s'il se soustrait à l'obligation du travail, il est par
conséquent plus criminel encore que s'il était pauvre. La
production de la richesse matérielle et de la richesse morale sont
réciproquement indispensables; l'une peut de plus se trans-



DES RÉUNIONS DE L'ALLIANCE ÉVANGÉLIQUE 387

former en l'autre. A mesure que le niveau moral s'abaisse la
capacité productrice de la richesse diminue dans la même
proportion. Le crédit, ce nerf du commerce moderne, n'est que
de la foi en l'honnêteté et en la capacité de ceux à qui il est
accordé. C'est là un fruit bien authentique du christianisme.
Le crédit, dans l'acception moderne du terme, était inconnu
aux anciens. Le marchand était jadis obligé d'accompagner sa

marchandise ou de la colporter. Le commerce, avec les magnifiques

dimensions qu'il a prises dans les temps modernes, ne

peut exister sans le contrôle des obligations morales dans l'esprit

de ceux qui s'y livrent. Il n'y a pas de système d'espionnage
ou de police, si bien réglé qu'il soit, qui puisse offrir les garanties

désirables. Quand la confiance dans le caractère des gens
fait défaut, le commerce est frappé de paralysie.

Aux yeux du chrétien, l'usage de la richesse est un des sujets
de première importance. La richesse n'a de valeur pour lui
que comme preuve de l'industrie et de l'abnégation de celui

qui la possède, et comme moyen d'élever, de sanctifier et de

sauver les hommes.
Accumuler des richesses, c'est accroître une puissance qui

n'a de valeur aux yeux de Dieu qu'en tant qu'elle sert à de

nobles fins. L'expérience universelle montre que lorsqu'un
homme accumule des biens hors de proportion avec ses
besoins raisonnables ou ceux des siens, cette fortune perd la
faculté de procurer le bien-être. Le travail et les soucis pour
garder ce qu'on possède sont souvent plus grands que ceux
qu'il a fallu pour l'acquérir. C'est ici une loi divine qu'on ne
peut avoir une vraie jouissance qu'en s'oubliant soi-même,
en usant de sa capacité de faire du bien aux autres. Que l'avarice

ne cherche pas à se déguiser derrière le devoir d'amasser

pour ses enfants. C'est leur rendre le pire des services que de
les dispenser d'arriver à cette vraie noblesse qui ne se conçoit
que comme un fruit du travail, de la peine et du dévouement.
Dans les pays où, faute de majorat, la fortune tend toujours à

se distribuer également, il est de notoriété que les plus
laborieux, les plus harassés et les plus fatigués sont les détenteurs
de fortunes immenses.



388 LA THÉOLOGIE

Il va sans dire que le christianisme garantit aussi fortement
que possible le droit de propriété et le droit à l'héritage. Mais

il contrebalance la sanction morale qu'il donne à ces institutions

par les devoirs attachés à la possession de la richesse,
devoirs qui ont le pas sur le droit de posséder. Le christianisme
garantit au savant et à l'artiste le droit de posséder les fruits
de ses pensées, mais en lui imposant l'obligation impérieuse
de se servir de ce qu'il possède pour le bien de ses frères. Au-
dessus de tout droit personnel ou politique, le christianisme
place un devoir correspondant. Plus un homme possède de

talents brillants ou de fortune, plus son obligation de faire du
bien augmente. Ces droits et ces devoirs peuvent être divisés
dans la pensée, mais non de fait ; ce sont des parties d'un même

système, ils se complètent les uns les autres. Ce rapport est

tellement fondamental qu'il est reconnu par l'utilitarisme sous
sa forme la moins relevée, comme dans la morale chrétienne
la plus sublime. La loi de l'abnégation doit être admise comme
la condition universelle de tout développement moral individuel

et de toute amélioration, de tout bien-être de la société.
La doctrine de l'altruisme, mise en avant par Comte et par ses

disciples comme une découverte scientifique, n'est qu'un
nouveau nom pour l'ancienne loi chrétienne qui a reçu sa plus
haute sanction sur la croix de la rédemption. C'est parce qu'on
méconnaît la. corrélation existant entre les droits et les devoirs

par rapport à la propriété qu'on voit surgir les grands et

dangereux conflits entre le travail et le capital.
L'économie politique et la morale s'accordent à déclarer que

l'état laissant décider la valeur du capital et du travail par la

loi de l'offre et de la demande, doit se garder d'intervenir en

rien dans les transactions. Mais alors qui se chargera donc de

résoudre les questions épineuses entre le travail et le capital?
Dans tous les pays chrétiens le capital s'accumule avec une
rapidité sans exemple dans le passé. Par suite d'une loi inflexible,
les plus habiles et les plus intelligents ne manqueront pas
d'avoir le contrôle de ces sommes considérables. Comment
empêcher que ces énormes accaparements ne deviennent un
danger et un moyen d'oppression? Quoi que puissent faire les



DES RÉUNIONS LE L'ALLIANCE ÉVANGÉLIQUE 389

législateurs de l'avenir, la morale seule peut fournir une solution

complète et satisfaisante de la difficulté. Le mécontentement

très général des classes ouvrières indique qu'elles
commencent à pressentir les obligations incombant aux personnes
riches. Les ouvriers ne perdent que trop souvent de vue les
droits des détenteurs de la propriété. D'autre part, si les classes

riches sont très jalouses de leurs droits, elles oublient à un
degré effrayant les obligations diverses et importantes
attachées à la fortune. De là l'antagonisme entre le riche et le

pauvre. Pas plus d'un côté que de l'autre on n'a compris la
grande leçon de fraternité donnée par le christianisme : on
oublie que pour tout être moral les droits et les devoirs sont
dans une étroite corrélation. L'amour de Christ doit devenir
l'atmosphère commune dans laquelle se meuvent et le riche
et le pauvre. C'est le devoir des chrétiens et spécialement des

riches d'étudier ce problème avec le plus grand soin, de peur
qu'ils ne deviennent sans le vouloir des agents d'oppression.
Les aristocraties et la féodalité du passé ont disparu sans
retour, mais on en voit poindre une autre tout aussi puissante et
envahissante la féodalité qui consiste dans l'association du

capital. Le contrôle en est dans les mains de corporations dont
l'unique préoccupation est de défendre, d'accroître la puissance
dont elles sont déjà investies. Les corporations n'ont pas d'âme,
dit-on généralement. C'est déclarer que la loi leur accorde
tous les droits attachés à la richesse et les dispense des devoirs

correspondants.
C'est justement ici que se trouve un des grands dangers

menaçant la société moderne. On ne peut qu'être effrayé en

songeant à ce que les corporations posséderont avant un siècle;
si elles continuent à être dispensées des obligations morales
inhérentes à la fortune, on peut se faire à peine une idée de la
puissance de mal faire dont elles seront revêtues. Ne font-elles
pas déjà la hausse et la baisse au gré de leurs intérêts? Le désir
ardent de s'enrichir au plus vite ne conduit-il pas à des fraudes
financières qui finissent par porter la ruine et la désolation
dans l'humble chaumière? Il n'y a qu'un moyen de prévenir
ce mal qui ne peut aller qu'en croissant : le capital, comme



390 LA THÉOLOGIE

tout autre puissance, doit être mis sous le contrôle de la loi
chrétienne du sacrifice. Il est grand temps que, quand il s'agit
d'accumuler des richesses et de les administrer, on tienne

compte des règles élémentaires de la moralité chrétienne.
Aucun chrétien ne peut se permettre, comme directeur d'une
société financière, ce qu'il répugnerait à faire comme individu.
Il ne peut accepter sa part des profits acquis par l'oppression
des pauvres ou par d'habiles combinaisons en vue de dépouiller

le riche. On ne peut violer impunément les lois qui règlent
l'accumulation et l'administration de la propriété. Les grandes
crises financières, qui se sont propagées comme des pestes
depuis la fameuse entreprise de Law jusqu'à celles de nos

jours, sont autant d'exemples éclatants de la justice retributive
de Dieu.

« Si notre capacité de donner, dit le président Anderson en
faisant allusion aux circonstances particulières de l'Amérique,
ne dépasse pas notre faculté d'accumuler, l'ignorance, le mal
et la superstition prendront possession de notre beau pays.
Nous aurons beau nous vanter de notre liberté de penser et

d'agir, nous deviendrons un objet de risée pour toutes les
nations. »

Heureux pays où l'on peut donner tous ces avertissements
salutaires sans risquer de passer pour un révolutionnaire ou
un athée On se prend à espérer que dans ce nouveau monde
les classes conservatrices ont réellement appris quelque chose.

« Ce principe, poursuit M. Anderson, s'applique également à

l'Europe. Jusqu'à présent les institutions religieuses ont été

contrôlées et soutenues par l'état. Pas n'est besoin d'être
prophète pour prédire que tôt ou tard le lien entre l'église et l'état
sera rompu. Toutes les forces spirituelles et politiques de la

civilisation moderne semblent tendre à ce but. Le temps ne

paraît pas très éloigné où les chrétiens d'Europe devront
entreprendre l'œuvre de l'évangélisation à l'intérieur comme
celle des missions chez les païens.

» Ce nouvel état de choses provoquera, dans un avenir

prochain, un déploiement de bienfaisance chrétienne tel que
l'ancien monde n'a jamais rien vu de semblable. Les masses



DES RÉUNIONS DE L'ALLIANCE ÉVANGÉLIQUE 391

ignorantes et non évangélisées, héritage de la féodalité, s'avancent

en colonnes serrées pour réclamer leurs droits politiques,
bien qu'elles ignorent les premiers éléments des devoirs
politiques. Il faut que ces souverains de l'avenir soient placés sous
le contrôle d'un christianisme intelligent, sans quoi leur
émancipation sera suivie de terribles catastrophes et pour eux et

pour l'ordre social. Ce ne sont pas ici des dangers imaginaires.
La France et l'Espagne déchirées et sanglantes sont là pour
nous apprendre le peu de valeur de la simple liberté d'action,
quand elle n'est pas guidée par l'amour chrétien et contenue

par la loi morale. Ce n'est qu'en élevant moralement et
intellectuellement les nouveaux dépositaires du pouvoir politique
qu'on pourra maintenir cet ordre social qui seul permet de

jouir en paix de la fortune.
» Le socialisme, ce spectre qui hante l'esprit des Européens,

se comprend fort bien. Il provient du sentiment de leur nouvelle

puissance politique chez des hommes qui ne connaissent

pas cette faculté de se contenir soi-même résultant de l'éducation

de la conscience. Quand ces millions d'hommes démoralisés

décideront de faire prévaloir leur terrible puissance, on
aura beau faire, ni système raffiné de police, ni armées permanentes

ne pourront les tenir en échec. »

Voilà les remèdes moraux que nous proposent les
conservateurs de la jeune Amérique. Quant aux hommes de nos
classes dirigeantes, ils se contentent de donner un tour de vis
de plus à la machine de compression, afin de pouvoir se garer
plus à leur aise de l'avènement des nouvelles couches sociales,
eux les petits-fils de ceux qui, à la fin du siècle dernier, ont
supplanté l'aristocratie. Puis, quand la peur les prend, ils se

jettent sur des spécifiques miraculeux : les eaux de Lourdes,
les merveilles de la Salette, etc., etc.

M. Renan lui-même, dans les jours mauvais, ne craint pas
de recourir à des recettes du même genre, comme le fait a été

signalé dans un des rapports lus à New-York. Cet illustre
écrivain nous déclarait dernièrement qu'il n'est pas possible

que tous les hommes jouissent, que tous soient bien élevés,
délicats, vertueux ; il regrette ce bon vieux temps « où le pau-



392 LA THÉOLOGIE

vre jouissait de la richesse du riche, le moine des joies du

mondain, le mondain des prières du moine... C'est à la religion,
ajoute-t-il, qu'il appartient d'expliquer ces mystères et d'offrir
dans le monde idéal de surabondantes consolations à tous les

sacrifiés d'ici-bas... Ne dites donc pas au pauvre qu'il est pauvre

par sa faute ; ne l'engagez pas à se délivrer de la pauvreté
comme d'une honte ; faites-lui aimer la pauvreté ; montrez-lui-
en la noblesse, le charme, la beauté, la douceur. Là est le
chef-d'œuvre de Jésus. L'exaltation de la pauvreté est son coup
de maître '.

» Au nom de l'Amérique libre et chrétienne, ajoute le rapporteur,

nous pouvons repousser une telle manière de voir comme
un crime de lèse-humanité et de lèse-christianisme. Grâce à

Dieu, dans votre heureux pays où la civilisation protestante est
en train de porter tous ses fruits, vous ne rêvez pas la restauration

fantastique du moyen âge. Votre idéal de société est en
avant et non en arrière ; à vous appartiennent les nobles
hardiesses, les sublimes témérités. Il y a place au grand soleil de

la liberté américaine et pour le prolétaire d'Europe, et pour ie

nègre de l'Afrique et bientôt pour le naturel de l'extrême
Orient. A tous, vous offrez les mêmes droits et les mêmes
chances. Bien loin de leur prêcher ce grand mensonge de

l'exaltation de la pauvreté par Jésus-Christ, vous les admettez

généreusement à jouir de tous les bienfaits de votre civilisation

; vous leur offrez le moyen de restaurer à tous égards en

eux les traits effacés de l'image de Dieu. Tandis que l'incrédulité

est inhumaine et fait l'apologie des souffrances sociales,
dont elle prend aisément son parti parce qu'elle se sent

impuissante à y porter remède, vous montrez victorieusement

que le christianisme est éminemment humain, ami de tous les

progrès et dispensateur des grâces temporelles et spirituelles,
à l'usage de tous les enfants d'Adam. Pour que l'Evangile
demeure une puissance sociale et civilisatrice, il faut, en tout
premier lieu, qu'il soit une vérité dont l'individu doit vivre.

1 Préface de la Vie de Jésus, édition illustrée. De la monarchie
constitutionnelle en France depuis la révolution de lévrier. Revue des deux
Mondes. 1er novembre 1869.



DES RÉUNIONS DE L'ALLIANCE ÉVANGÉLIQUE 393

Il ne peut être ravalé au rang de simple moyen, de frein
destiné à assurer le repos et les jouissances des grands et des

heureux, en maintenant les petits et les déshérités dans la
résignation, dans les souffrances et dans la superstition. De peur
d'être troublé dans la jouissance épicurienne des biens de ce

monde, indiquer du doigt le ciel et les espérances éternelles à

tous les sacrifiés d'ici-bas, en retenant à grand peine sur ses

lèvres le sourire du dédain transcendantal, c'est se moquer de

Dieu, des hommes et de soi-même. Prétendre recommander

l'Evangile par de telles considérations, ce n'est pas seulement
se rendre coupable d'une cruelle ironie, c'est justifier les
haines de tous les sacrifiés de ce monde. En effet, leur grand
grief contre les églises, c'est qu'elles prétendent les faire
renoncer à leur part légitime des jouissances de ce monde, en leur
promettant des biens spirituels et éternels auxquels ceux qui
les y renvoient ne croient plus eux-mêmes. Messieurs, c'est là la
lèpre qui nous ronge en Europe : la religion prétend demeurer
une force sociale alors qu'elle a cessé d'être pour l'individu une
puissance régénératrice; tout le monde veut une religion
officielle pour le peuple ; personne ne veut d'une religion personnelle

à son propre usage.
» Félicitez-vous, messieurs, de ce qu'en Amérique vous ne

connaissez pas cette hiérarchie sociale qui permet d'être à la
fois riche et pauvre, épicurien incrédule et chrétien livré aux
pratiques ascétiques, le tout en vertu d'une procuration.
Arrière de nous la poésie, l'idéal, la religion tant vantée d'une
société qui donnerait aux riches incrédules toutes les
jouissances d'ici-bas, en réservant les biens éternels pour les sacrifiés

de ce monde. Les conséquences d'un individualisme farouche

et irréligieux sont graves sans doute. Mais peuvent-elles
être comparées à celles d'une hiérarchie sociale qui recouvrirait

les mêmes calculs de l'égoïsme du venin d'une insigne
hypocrisie Bénissez Dieu de ce que, dans la civilisation
américaine, la religion n'est pas un simple instrument de police,
mais une puissance honorée et respectée, un pouvoir d'en
haut qui a des lois à dicter et au riche et au pauvre. A l'heureux

de ce monde égoïste et sans entrailles, qui ne saurait pas



394 LA THÉOLOGIE

sympathiser avec les malheureux, elle a le droit et le devoir
de dire comme à Caïn : Qu'as-tu fait La voix du sang de ton
frère crie de la terre à moi. liest interdit au chrétien de prendre

son parti des souffrances et des misères de ses frères, pour
si inévitables qu'elles puissent paraître, car il a foi en la
puissance du Rédempteur venu pour détruire ici-bas les

conséquences du péché et pour faire toutes choses nouvelles. »

Telle est la différence entre la civilisation protestante et la

civilisation catholique. On imaginerait difficilement un plus saisissant

contraste. Le tableau serait-il peut-être trop beau?
Aurait-on exagéré la portée du sentiment de la solidarité chez ces
individualistes du nouveau monde Ecoutons encore un sectaire

américain, — ce n'est qu'un baptiste, — qui en fait d'humanité

peut en remontrer à plus d'un grand philosophe.
« Pour conjurer ces dangers de l'avenir, il faut, dit-il, et cela

immédiatement, le déploiement d'une activité évangélique plus
intelligente, plus aimante que tout ce que l'on a pu voir depuis
le siècle apostolique. C'est la gloire de la confédération suisse

que, quand un coup de canon part sur une de ses frontières,
chaque Suisse est instantanément transformé en soldat. La
condition de l'ancien monde et du nouveau est telle qu'il n'est
ni homme ni femme qui puisse prétendre au titre de disciple
de Christ, s'il n'est prêt à être incorporé, d'une façon ou d'une

autre, à cette grande armée des ouvriers de l'Evangile. Tout
ce que le chrétien est, tout ce qu'il a, tout ce qu'il peut acquérir,

tout cela appartient à Christ et à l'humanité que Christ
représente en sa personne. »

Fidèle à son idée fondamentale de l'étroite connexion entre
le problème économique et le problème moral, M. Anderson
divise cette armée chrétienne en deux ailes : ceux qui travaillent

à augmenter la fortune matérielle, ceux qui soignent le

bien-être moral de la société moderne. Voici une idée
éminemment américaine qui risque de scandaliser ceux qui
estiment être d'excellents chrétiens, sous prétexte qu'ils consacrent

quelques bribes de leur superflu à maintenir des œuvres
orthodoxes. M. Anderson n'estime pas que le devoir de se

sacrifier en renonçant à tout bien-être matériel incombe à ceux



DES RÉUNIONS DE L'ALLIANCE ÉVANGÉLIQUE 395

là seulement qui travaillent à augmenter la richesse morale et

intellectuelle, tandis que les autres n'auraient que le souci de

jouir à leur aise d'une fortune qu'ils pourraient augmenter
indéfiniment. « De part et d'autre, dit-il, on n'est digne de

porter le nom de chrétien qu'à condition de vivre de la vie
dont Christ a vécu et de travailler dans la mesure de ses forces
à réaliser son plan de miséricorde envers les hommes... Les
classes riches sont tenues de consacrer leur surplus au même

but... Le devoir du prédicateur de prêcher, du professeur
d'enseigner n'est pas plus impératif que l'obligation pour le
riche de consacrer une proportion égale de son avoir à des

objets de bienfaisance. »

On le voit, c'est un terrible égalitaire que cet Américain. Il
ose prétendre que tous les sacrifices ne doivent pas être
exclusivement supportés par ceux qui plaident la cause de l'esprit!
Dans nos pays, les représentants des idées morales et religieuses

pourraient se mettre en grève si les nécessités matérielles
les y forçaient, sans que personne songeât à parlementer avec

eux. Les favorisés de la fortune seraient les derniers à se

douter qu'il s'agit des bases mêmes de leur bien-être. Qui sait?

Avant longtemps peut-être, du train dont vont les choses, les

classes aisées seront obligées d'incliner légèrement dans la

direction de notre sectaire transatlantique. On peut prévoir le

moment où le nombre des ministres de la religion en Europe
sera complètement insuffisant pour les besoins du culte

public. Pour excuser sa parcimonie, on ne pourra plus
prétendre qu'on n'est que simple administrateur des biens que
l'on a reçus de Dieu, car il est impossible d'admettre que le
seul légitime propriétaire approuve une économie allant
jusqu'à laisser périr son église. Et puis il faudra se contenter de

l'unique protection du gendarme pour assurer aux heureux du
siècle la jouissance de leur fortune. Mais espérons que l'on aura
encore assez de clairvoyance pour se sauver. Du moment où on

en viendrait, dans notre vieux monde, à laisser se mesurer,
sans intervention de la morale et de la religion pour amortir
le choc, l'armée des vaches maigres et celle des vaches grasses,

l'issue, comme dit M. Anderson, ne saurait être douteuse.



396 LA THÉOLOGIE

Pour justifier sa théorie, le rapporteur américain remonte
jusqu'aux sommités de la doctrine évangélique, jusqu'au dogme
de l'expiation dont on a moins goûté jusqu'à présent les

conséquences morales et pratiques que le côté théorique et spéculatif.

« Cette doctrine de l'expiation est, dit-il, ce qui communique

sa puissance à l'exemple de Christ. Ce n'est que quand
l'église l'aura reconnu que le christianisme aura repris son
efficace primitive. Il ne faut pas s'imaginer avoir saisi l'exemple
du Sauveur quand on s'en est tenu aux formes négatives de la
vertu. Ce n'est qu'en réalisant la grande idée positive de vivre
pour les autres, qu'en consacrant tout ce qu'on peut faire,
souffrir, posséder, au salut des hommes qu'on approche de

Christ. Le monde a besoin de ce genre de piété qui enseigne à

consacrer entièrement toutes les forces et tous les talents à des

fins chrétiennes. Quand l'expiation sur le Calvaire sera reconnue

comme l'élément substantiel, la moelle dans l'exemple de

Christ, aussi bien que la condition objective de notre salut,
une ère nouvelle s'ouvrira pour l'église et pour l'humanité.
On ne se demandera pas alors à quoi puis-je réduire ce que je
dois faire pour la cause de Christ, mais plutôt : combien de

puissance puis-je acquérir en vue de la déposer sans réserve
aucune sur l'autel du sacrifice. »

» Il a été beaucoup question pendant les réunions de
l'Alliance de défendre la foi chrétienne. C'est fort bien ; mais
n'attachons-nous peut-être pas trop d'importance et aux attaques
des ennemis et aux défenses des amis? Il n'y a pas d'arme qui
puisse prévaloir contre, une charité divine semblable à celle de

Christ. La plus belle défense du christianisme ne consiste-t-elle

pas à le faire briller devant le monde dans toute sa pureté et
toute sa gloire? Quelle conception de la foi chrélienne émouvait

le cœur du grand apôtre quand il s'écriait : Je porte en
mon corps les flétrissures du Seigneur Jésus quand il pouvait
désirer « d'être séparé de Christ pour mes frères qui sont mes
» parents selon la chair? »

» Le christianisme n'a pas tant besoin qu'on le défende,
mais qu'on le montre. Le christianisme ne devra pas son salut
à la stratégie des théologiens. Quand toutes les formes de



DES RÉUNIONS DE L'ALLIANCE ÉVANGÉLIQUE 397

l'activité chrétienne, toutes les puissances de l'Evangile auront
pris une attitude agressive contre le royaume des ténèbres, on
n'aura ni le loisir, ni le besoin de faire de l'apologétique... Si

la dîme des fortunes de tous les chrétiens des divers pays
représentés dans cette Alliance pouvait être simultanément
consacrée à l'avancement du règne de Dieu, cet événement
produirait un effet plus grand et plus immédiat sur les incrédules

que tous les ouvrages d'apologétique publiés depuis la renaissance

des lettres. Il n'y a qu'une chose qui puisse égaler en
importance le devoir de faire un bon usage de la fortune, celui
de bien employer ses talents dans l'œuvre de la prédication de

l'Evangile de Christ. »

III

Les divers rapports lus dans les séances de l'Alliance
évangélique à New-York ne reposent pas sur une seule et même
conception théologique. Toutefois nous en avons dit assez pour
montrer qu'il se dégage évidemment de plusieurs de ces travaux
une manière de voir qui ne manque pas d'unité: le christianisme

y est présenté comme une vie nouvelle qui n'a pas
d'autre preuve de son origine divine que sa valeur intrinsèque,

c'est-à-dire son admirable adaptation aux besoins de

l'individu et de la société. Et, chose bien digne de remarque,
on retrouve celte conception dans les travaux portant sur les

sujets les plus divers, depuis ceux qui s'occupent de dogmatique

jusqu'aux études sur les questions sociales, en passant

par les problèmes ecclésiastiques et les graves débats soulevés

par les difficultés de la critique et de l'apologétique. Les
protestants sont vraiment étranges de toujours se lamenter, à New-
York comme ailleurs, sur leur manque d'unité et de cohésion
Où trouver une unité plus réelle, plus authentique, de meilleur
aloi, produit manifeste de la spontanéité et de la liberté?
N'est-il pas remarquable de voir des hommes venus de tous
les coins du inonde, appartenant à des églises fort diverses
tomber d'accord, sans la moindre entente préalable et à propos

des questions les plus diverses, sur ce qui constitue
l'essence la plus intime du christianisme Quel besoin de courir


	

