
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 8 (1875)

Artikel: La théologie des réunions de l'alliance évangélique à New-York, en
1873

Autor: Astié, J.-F.

Kapitel: III

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379181

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379181
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


206 LA THÉOLOGIE

En attendant, les idées du public religieux en Angleterre et

en Amérique sont en train de se modifier profondément. La

manière ordinaire de nous présenter la condition religieuse de

ces pays devient chaque jour un anachronisme plus
manifeste. Il commence déjà à être trop tard pour expliquer le

zèle religieux et l'activité pratique de ces contrées par le maintien

intact d'une théologie immuable qui commence à

disparaître. En Amérique comme en Angleterre, on marche avec foi,
avec un courage mêlé de joie, vers des horizons plus vastes, à

la rencontre de questions nouvelles que nous semblons ne pas

apercevoir, occupés que nous sommes à dormir du plus profond
sommeil, tour à tour bercés ou réveillés en sursaut par le

bruit des stériles querelles des partis. Qui sait Les mêmes
hommes qui trouvent commode de se soustraire à la délicate
obligation de faire l'éducation théologique de ceux qu'ils ont
mission d'éclairer, recommanderont peut-être la théologie
nouvelle lorsqu'elle ne manquera pas de nous arriver toute
faite d'ici à quelques années, dans ces traductions de l'anglais
pour lesquelles un certain public a toujours conservé un
faible.

III

Le même esprit de largeur s'est manifesté lorsqu'on a abordé
divers sujets spéciaux. Ainsi l'attitude que quelques-uns des

membres de l'Alliance ont prise dans la grande question du

jour, le darwinisme, est des plus remarquables. Jamais, à notre
connaissance, une assemblée d'hommes religieux ne s'est

exprimée d'une façon aussi sensée dans un sujet qui a, depuis
quelques années, le privilège d'irriter et d'effrayer ceux surtout

qui ont vaguement entendu parler de la chose, sans trop
savoir de quoi il s'agit. Béduit à sa plus simple expression, le

problème est tout à fait simple : Dieu a-t-il créé directement,
immédiatement les diverses espèces végétales, animales qui
existent de nos jours à la surface de la terre, ou bien s'est-il
borné à créer certaines espèces animales, ou même seulement
des espèces végétales en les douant d'une force génératrice
suffisante pour que, sous l'influence des milieux ou d'autres



DES RÉUNIONS DE L'ALLIANCE ÉVANGÉLIQUE 207

circonstances, elles arrivassent à produire les riches variétés

et espèces de tout genre dont le monde est le théâtre? On

peut répondre sans crainte que le christianisme est tout à fait
désintéressé dans la solution de la question contenue clans ces
limites. C'est là un problème purement scientifique comme
beaucoup d'autres dont le chrétien peut attendre la solution
avec le calme d'un homme décidé à ne pas adopter des préjugés
dictés par l'ignorance ou la passion, mais à accepter la vérité
quelle qu'elle puisse être, aussitôt qu'elle lui sera présentée.
S'il est démontré empiriquement que Darwin a deviné juste.
— car jusqu'ici on en est encore là, — il faudra reconnaître
qu'il a eu la bonne fortune de surprendre le secret du Créateur.
Que si au contraire il est établi que les faits ne confirment pas
l'hypothèse hardie du célèbre naturaliste anglais, il faudra se

remettre à chercher dans une autre direction, en faisant son

profit des vérités partielles que la nouvelle école aurait mises en
lumière.

Encore un coup, pourquoi donc les hommes religieux, tout
émus, iraient-ils se jeter dans une mêlée des plus chaudes dont
l'issue est encore incertaine, prendre parti dans des controverses

qui ne les regardent pas, pour lesquelles ils sont en général
incompétents, alors qu'ils ont certes assez à faire chez eux?

C'est à recommander ce désintéressement et cette impartialité

que s'est attaché le Dr M0 Cosh, écossais récemment
appelé à la direction du collège de Princeton près de New-York.
« Je ne suis pas persuadé, a-t-il dit, que la religion soit
intéressée à maintenir que toutes les espèces d'insectes doivent
leur origine à un acte spécial de Dieu sans l'emploi d'aucune
cause seconde. » Un pasteur anglais, à la fois missionnaire
depuis 50 ans et botaniste depuis 20 ans, le Dr Brown, s'est
déclaré disciple de Darwin. Il réussit à mettre la doctrine du
catéchisme de Westminster en parfait accord avec ses vues sur
l'histoire naturelle : son orthodoxie ne reçoit d'accroc que sur
un point: Il ne saurait admettre que Dieu ait créé le monde de
rien dans l'espace de six jours. Du reste cette hérésie ne saurait
être mise sur le compte du darwinisme ; le Dr Brown avait
abandonné les idées courantes avant l'apparition de la nouvelle



208 LA THÉOLOGIE

doctrine. Il maintient que l'hypothèse darwinienne ne porte
que sur le mode de la création et non sur le fait lui-même.
Aen juger par ce qui lui est arrivé à lui-même, ce pasteur
anglais ne cloute pas que la confirmation de la doctrine de Darwin

ne finisse par exercer une bienfaisante influence.
Une question du Dr Hodge, — car cette séance est du trop

petit nombre de celles où il y a eu discussion, — a fait faire un

pas important au débat. Est-il vrai, oui ou non, a-t-il
demandé, que le darwinisme enseigne que toutes les formes de la
vie végétale et animale, y compris l'homme et tous les organes
de son corps, soient le produit de forces inintelligentes agissant

aveuglement, et non en vue de certains buts? Est-il vrai

(jue l'œil, par exemple, soit le produit d'une action
inconsciente? Ce serait chasser Dieu et l'intelligence de l'univers.

Les darwiniens, ainsi mis au pied du mur, ont. été obligés
de catégoriser. Le Dr Dawson, président du collège de Mc Gill,
à Montréal (Canada), a déclaré que Darwin n'irait pas jusqu'à
répondre affirmativement, bien que sa doctrine conduise

logiquement à cette conclusion. La théorie de Darwin demeure
vraie aussi longtemps qu'il ne s'agit que de rendre compte des

variétés qui s'expliquent évidemment par une action des

milieux sur les espèces. Pour ce qui tient aux espèces, la théorie
nouvelle n'a nullement été prouvée, il est hors de doute

qu'elle entre en conflit avec l'Ecriture, spécialement en ce qui
concerne l'homme. Les espèces seraient, d'après Darwin,
provenues de la sélection naturelle, sélection qui s'effectue dans

la lutte des espèces pour l'existence, à la suite de la victoire
des plus aptes, des plus forts. Cette doctrine n'est qu'une pure
hypothèse et non le fruit d'une induction scientifique. Il faut y
voir une tentative de rendre compte de faits qui ne s'expliquent
que par la doctrine de la création.

Un autre orateur, le professeur Anderson, président de

l'université de Rochester, New-York, a cherché à distinguer entre
le darwinisme et les théories qui semblent vouloir l'exploiter
dans le sens du matérialisme et de l'athéisme. Par évolution
on peut entendre le procédé employé par le Tout-puissant pour
le développement du plan de la création. Dans ce sens ce terme



DES RÉUNIONS DE L'ALLIANCE ÉVANGÉLIQUE 209

demeure en parfait accord avec la foi en un Dieu personnel
conscient. Mais on peut entendre aussi par évolution cet immense

phénomène de la croissance dans l'univers, indépendamment
de toute volonté consciente pour y présider et de toute idée ou
de tout plan antérieur arrêté avec conscience. C'est dire alors

que le fait de l'univers et l'ordre qui y règne sont dus tout
simplement à un terme abstrait qui sert à désigner le phénomène,
le procès. Voilà comment l'évolution, simple conception
verbale, arrive à supplanter la volonté et l'intelligence. Le mot
employé dans cette acception est chargé d'accomplir l'œuvre
d'une force concrète guidée par l'esprit. Prétendre expliquer
ainsi l'univers est tout aussi irrationnel que de revenir aux
idées éternelles de Platon et des réalistes du moyen âge.
Recourir ainsi à des mots abstraits comme s'ils désignaient des

choses concrètes, c'est tomber dans le travers favori de la

métaphysique et de ses méthodes ; une telle manière de faire est

des plus déplacées dans un système qui prétend s'appuyer sur
des faits positifs et sur des lois constatées. Quand il s'agit de

discuter une question de ce genre, il faut bien prendre garde
de ne pas se séduire soi-même en employant des termes
abstraits, alors que les conditions du problème réclament
absolument la présence de la personnalité, de la volonté et de

l'intelligence.
Les mots développement, sélection naturelle, survivance du

plus apte, ne sont pas moins ambigus. Elle a beau être régulière

et naturelle, la sélection implique toujours qu'il y a de

l'intelligence quelque part. Plus elle est naturelle et en accord

avec une loi constante, avec un plan, un système, plus la
sélection implique d'intelligence. Le développement, le déploiement

est inintelligible si on n'admet pas un plan, une pensée

préalablement impliquée dans les forces qui, en agissant
régulièrement, produisent le résultat. Que faut-il entendre par
la victoire, la survivance du plus apte, dans le combat pour
l'existence Cela n'implique-t-il pas qu'il y a dans le monde
des formes de vie, des types capables de survivre à la lutte
pour l'existence, par suite de la perfection de leur forme,
de leur délicatesse, de leur parfaite adaptation au milieu

THÉOL. ET PHIL. 1875. 14



210 LA THÉOLOGIE

dans lequel ils sont placés? La présence même de ces
milieux et leur parfaite adaptation au type de vie organique,
tout cela implique prévision, choix, plan, intelligence.

Prétendrons-nous que cette adaptation ne saurait impliquer
intelligence alors nous sommes obligés de soutenir qu'une
action régulière dirigée systématiquement en vue d'obtenir
certains buts, ainsi les phénomènes de la pensée et du langage
chez l'homme, n'impliquent pas chez lui d'intelligence. Nous
ne saurions nous identifier avec la conscience divine pas plus
que nous ne pouvons le faire avec celle des autres hommes,
mais nous sommes tenus, par le même raisonnement,
d'admettre une conscience divine et de l'intelligence dans

l'univers, de même que nous sommes obligés de reconnaître

que l'intelligence contrôle l'attente et les actions des autres
hommes.

Rien de plus piquant que de voir les adeptes des sciences

positives, alors qu'il s'agit de rendre compte du fait de la

création, recourir à des termes abstraits dans le cours de la

discussion, les confondre sans cesse avec les forces concrètes
de l'intelligence et de la volonté. La science positive prétend
ne s'occuper que de faits constatés et de lois vérifiées. Et
cependant il est peu de livres de métaphysique et de théologie qui
aient plus librement recours à ces termes suspects que ceux
de Herbert Spencer. Cette école de philosophe réclame l'existence

de la matière et de la force, de la matière qui serait

sans origine et de la force n'impliquant pas volonté. L'esprit

humain ne saurait concevoir que les deux aient pu
exister sans cause. C'est particulièrement le cas de la
notion de force. Sir John Herschel, dans son remarquable
traité sur l'origine de la force, parlant en physicien et en

mathématicien, déclare solennellement que la force est un
mot dépourvu de toute signification, un concept
incompréhensible, dès qu'on le sépare de l'idée d'une volonté quelque

part, soit en Dieu, soit en l'homme. Dans toutes les

discussions de cet ordre, il faut tenir la main à ce que les

apôtres des sciences positives demeurent strictement fidèles

aux méthodes qu'ils déclarent régler leur manière de penser.



DES RÉUNIONS DE L'ALLIANCE ÉVANGÉLIQUE 211

Ils ne sont admis à se servir d'hypothèses que comme d'un
échafaudage pour élever un solide édifice de vérités bien
établies. Les hypothèses sont indispensables alors qu'il s'agit
de se livrer à des recherches scientifiques, mais ces
hypothèses-là ne sauraient constituer la science. Or le darwinisme,

au sens populaire du mot, peut être une excellente
hypothèse pour se livrer à des recherches scientifiques, mais

il n'a nul droit à prendre place parmi des lois constatées, ou
dans un ensemble de doctrines se donnant pour de la science

positive.
Il y a aujourd'hui et il y a eu jadis deux écoles de naturalistes.

Les uns, maintenant la fixité des types végétaux et

animaux, peuvent avoir méconnu l'admirable flexibilité que
possèdent certains types de s'adapter à des milieux nouveaux,
surtout sous la direction de l'homme. (Cuvier.) D'autres,
exagérant ces derniers faits, admettent une plasticité absolue,

une capacité infinie de s'adapter aux milieux les plus divers.

(Geoffroy Saint-Hilaire, Darwin.) Scientifiquement parlant,
l'une des deux suppositions n'est pas plus acceptable que
l'autre. L'hypothèse de Darwin peut être fort utile, mais,
sous prétexte qu'elle est à la mode, qu'on ne prétende
pas exclure de l'église de la science ceux qui ne sauraient
l'admettre comme une vérité constatée. C'est là une distinction

capitale que ne font pas les jeunes et ardents disciples

de Darwin, faute d'être assez familiarisés avec les règles
sévères des méthodes scientifiques. C'est notre fidélité aux
méthodes scientifiques, dont ces messieurs se donnent pour
les champions, qui nous interdit de recevoir des hypothèses

pour des faits scientifiques constatés.

D'après M. le docteur Dawson, le darwinisme serait une de

ces hypothèses qu'il faudrait soigneusement distinguer de celle
de Spencer. D'après Spencer, la matière et la force existeraient
d'elles-mêmes, ou auraient été créées et mises en mouvement
par Dieu. De la matière et de la force seraient sortis les
plantes et les animaux. Il faut prouver cette doctrine, si on veut
la faire admettre. Même avec l'intervention de l'homme, on
n'a jamais vu la matière inorganique devenir un animal. Nous



212 LA THÉOLOGIE

attendons que cette fameuse preuve soit administrée. Ces

hypothèses seraient vérifiées que la doctrine d'un Dieu personnel
n'en serait pas moins nécessaire pour expliquer l'origine de

l'univers et le genre de développement dont il est le théâtre.
Beaucoup de chrétiens sont saisis d'une crainte déplacée à

l'apparition de ces hypothèses qui hantent en foule l'imagination

des hommes scientifiques. Les preuves en faveur de

l'existence d'un créateur personnel ne sauraient être ébranlées

par des considérations tirées du mode de la création, de la
rapidité plus ou moins grande avec laquelle elle s'est effectuée.
Plus vite on le comprendra, et plus vite les chrétiens simples
seront rassurés ; plus vite aussi nous éviterons des controverses

déplacées et des discussions oiseuses, en défendant la
doctrine de Dieu contre les phrases évasives du naturisme
agressif.

On voit comme le problème se déplace et se transforme.
Non-seulement les représentants des sciences positives
deviennent infidèles à leurs méthodes, quand ils prétendent nous
imposer leurs hypothèses sur l'origine des espèces, mais

encore ils nagent en pleines eaux dans ce monde de la
métaphysique qu'ils prétendent interdire aux autres comme un

royaume de pures chimères. Rien de plus rare que ce
désintéressement tant vanté ; nul n'en a cure ; le grand zèle

pour l'avancement des sciences positives n'est que trop
souvent aiguillonné par le besoin de justifier quelque bon
préjugé métaphysique auquel on paie son tribut, tout comme si

l'on était un chrétien étroit et superstitieux.
Darwin lui-même avait-il son siège fait en métaphysique

quand il s'est livré à ses recherches? Celles-ci ont-elles été

complètement désintéressées ou mises dès le début au service
d'une thèse métaphysique? Dès l'abord Darwin a mis tant
d'affectation à restreindre, à limiter, à cantonner le
problème dans le monde animal et végétal, laissant percer la

question anthropologique seulement quand les esprits ont été

assez bien préparés, qu'on se demande si en tout cela il n'y
a pas eu une habileté approchant de la diplomatie. Mais ce
n'est pas là ce qui importe. Que Darwin soit ou non parti d'un



DES RÉUNIONS DE L'ALLIANCE ÉVANGÉLIQUE 213

apriorisme matérialiste ou athée, la question est de savoir si

le darwinisme est ou non hostile au christianisme ou mieux
à ces hypothèses métaphysiques sans lesquelles le christianisme

reposant en l'air serait privé de toute raison d'être pour
devenir une poésie inoffensive à l'usage d'un siècle utilitaire et
athée? Du moment où il ne prétendrait pas faire de la

métaphysique, le darwinisme ne saurait entrer en conflit avec le
christianisme. Et s'il n'en a pas fait dès le début, ce qui est

plus grave, n'est-il pas obligé d'en faire? M. Dawson, qui
semble s'être donné pour mission de le présenter sous le

meilleur jour possible, semble concéder la chose quand il
admet que logiquement le darwinisme aboutit à la négation
de Dieu et de l'intelligence dans l'univers. Le professeur de

Montréal demande toutefois qu'on distingue entre l'évolutio-
nisme en général et le darwinisme, qui ne serait qu'une espèce
du genre. Herbert Spencer prétend que toutes choses se sont
produites elles-mêmes. Il affirme la matière et la force, c'est-
à-dire une espèce de toute puissance pratique, étant donnée la

matière avec tous les attributs de la chimie et toutes les forces
de la physique. En possession de la matière et de la force, il
prétend qu'elles peuvent produire la vie, sans que personne
ait encore prouvé que le plus humble organisme puisse se

produire d'une manière spontanée sans vie préalable. Il
affirme encore que la plante peut se convertir en animal,
ce qu'il faudrait encore prouver. De sorte que quand il s'agit
de darwinisme, on suppose des théories faisant encore
un plus grand appel à notre foi qu'à notre science. Darwin,
lui, ne s'attache qu'à une seule des branches de cette spéculation,

celle qui se rapporte à la transmutation des espèces-

Donnez-moi seulement, dit-il, deux ou trois espèces de plantes
ou d'animaux et je me charge de vous faire voir comment
toutes les plantes et tous les animaux en sont sortis. Il
raisonne donc sur de simples possibilités et non sur des faits.
Dans le détail de l'argumentation, nous rencontrons sans cesse
des difficultés portant sur la vraie nature et sur la limite des

espèces, telles que nous les connaissons. Les naturalistes sont
ici loin de s'entendre, de sorte qu'il y a fort à faire avant



214 LA THÉ0L0GIK

d'être en mesure de décider quelle est la portée de ces
hypothèses sur la doctrine qui veut que les plantes et les animaux
aient été créés « selon leur espèce. » D'autre part nous lisons
dans le premier chapitre de la Genèse le mot créer employé pour
désigner l'introduction des premiers animaux et de l'homme et
dans d'autres cas les formules : faisons que la terre produise, etc.
Cette différence peut-elle être expliquée? Si je m'aventure à

soutenir que Moïse a prétendu que les espèces animales et

végétales ont été créées séparément, je risque de lui faire dire
plus qu'il n'a entendu. La science, de son côté, ne nous dit
pas jusqu'à présent comment les espèces sont venues à l'existence.

Tout ce que nous savons, c'est qu'elles ont fait leur
apparition dans diverses périodes de l'époque géologique. La

science est fondée sur des faits, mais ici ils nous font défaut.

Enfin, il est évident que même prouvée, l'hypothèse hardie
de Darwin ne suffirait pas pour nous donner la solution de

l'énigme de l'univers. Fût-elle une vérité, elle ne serait pas
encore toute la vérité. C'est là ce que le docteur Mc Cosh a fait
ressortir avec beaucoup de force.

On a vertement reproché à la théologie d'avoir fait jadis
invasion dans le domaine des autres sciences quand elle ne
les a pas asservies. Il fut un temps où il n'était pas permis de

proclamer une découverte faite dans le ciel ou sur la terre
sans s'être demandé préalablement qu'en pensera l'église?
Ces ridicules prétentions à l'omniscience et à l'omnipotence
n'ont corrigé personne. Il n'est pas de science née de hier
qui, à son jour et à son heure, n'affecte les mêmes allures :

chacune nous présente à son tour la clef définitive de toutes
les énigmes de l'univers. Et toutefois, la science se heurte à

des murailles d'airain, et se voit condamnée à mettre à jour
sa faiblesse si elle tente de les transpercer. Il ne saurait y
avoir de développement sans une matière cjui se développe
et nul ne saurait dire d'où cette matière primitive peut bien
être provenue. Cette matière doit avoir des propriétés;
quelles sont-elles et d'où sont-elles venues? Il est des savants

qui raisonnent comme si la matière primitive étant une fois
donnée tout pouvait s'expliquer par l'évolution. Mais si nous



DES RÉUNIONS DE L'ALLIANCE ÉVANGÉLIQUE 215

n'avons pas une intelligence poursuivant certains buts, il est

impossible de rendre compte de cette combinaison, de cette

organisation d'agents mécaniques, électriques, chimiques,
vitaux qui produisent le développement. On ne saurait dire
d'où sont venus le sentiment et la sensation animale. D'où est

venu l'instinct? Quand et comment l'intelligence a-t-elle fait
son apparition'? Comment expliquer l'affection, la piété,
l'amour, la distinction du bien et du mal? Il est surtout impossible

de rendre compte des facultés supérieures de l'homme,
de sa capacité de faire des abstractions, des généralisations, de

découvrir des vérités nécessaires, et de reconnaître les
obligations de la vertu. A tous ces égards la science se trouve en

face d'abîmes infranchissables. Elle est obligée de reconnaître
qu'elle ne saurait citer des faits à l'appui de sa théorie, et

quant aux hypothèses auxquelles on a recours, elles ne peuvent

même rendre compte des faits essentiels, l'apparition de

nouvelles facultés, de nouveaux agents jusqu'alors inconnus.
A ces faits inexplicables, suffisants pour renverser les

prétentions de la science, viennent s'en ajouter d'autres non
moins embarrassants. Il y aurait d'abord à rendre compte de

la douleur. Dès que les animaux vivants font leur apparition,
on est obligé de nous parler d'une lutte pour l'existence.
Quand l'homme se montre, on ne sait comment, sur un
théâtre évidemment préparé pour le recevoir, il faut qu'il
lutte, lui aussi, et contre la maladie, et contre les passions, et

contre lui-même.
Sans contredit il y a de l'ordre dans l'univers, soit dans les

cieux, soit dans les organismes divers. Mais c'est un ordre

provenant du désordre. Si l'homme a des aspirations
supérieures, c'est uniquement pour sentir combien il reste en-
dessous d'elles. Voilà des faits qui ne sont pas moins
constatés que celui du développement dans le règne végétal et
animal. On peut faire l'apologie de plusieurs de ces choses,
mais sans réussir à les expliquer, par exemple, l'existence
d'une tristesse incurable et de la folie. Quant à l'avenir, tout
ce que la science peut nous dire, c'est que la chaleur du
monde entier doit un jour finir par s'épuiser, et qu'ensuite



216 LA THÉOLOGIE

l'univers, dans cet état de désagrégation, sera consumé par le
feu. Mais on ignore quelles combinaisons nouvelles pourront
encore sortir de ce feu élémentaire. Et puis voici venir la loi
morale avec son inflexibilité, nous parlant d'un jugement à

venir, d'un compte à rendre.
La science et la révélation ne sont pas en contradiction

quand il s'agit des grands faits de l'univers. Seulement tandis

que la religion propose la solution de l'énigme, la science

préfère négliger des faits dont elle ne réussit pas à se rendre
compte. Cela étant, le devoir du chrétien est tout tracé. Il
perdrait son temps à chercher à prouver aux naturalistes qu'il
n'y a pas du vrai dans la doctrine du développement; il vaut
mieux s'attacher à signaler les côtés religieux de cette
doctrine nouvelle. Plus d'un naturaliste serait heureux qu'on lui
montrât qu'il peut conserver sa vieille foi en Dieu et en la
Bible et sa foi nouvelle en la science. Mais il importe de

signaler en même temps les limites infranchissables de la
doctrine nouvelle. Il y a des hommes qui, dès qu'ils ont fait
quelques observations dans une branche quelconque des

sciences naturelles, sans savoir le premier mot de beaucoup
d'autres choses, en particulier de la philosophie et des

sciences morales, s'imaginent qu'ils peuvent tout expliquer
dans l'univers par la loi de l'évolution. Il importe de rappeler
à ces enthousiastes qu'il peut bien y avoir cela de vrai, mais

qu'en tout cas il y a aussi autre chose.

Il est impossible de ne pas rendre attentif à l'esprit de

largeur et d'indépendance chrétienne qui a présidé à tout
le débat sur cette grave question. Et puis, comme ces
professeurs et ces pasteurs américains sont bien au courant de

ces grands problèmes Quel contraste avec notre ignorance
Elle est telle que ceux qui chez nous devraient être de

force à débattre ces questions nouvelles ont à peine entendu

parler de leur existence! Que voulez-vous, les uns sont
engagés dans de graves et bruyants débats pour se disputer
quelques ruines du passé. Comment pourraient-ils se préoccuper

de l'avenir le plus prochain de la foi chrétienne? D'autres

continuent leurs charges à fond contre d'anciens adver-



DES RÉUNIONS DE L'ALLIANCE ÉVANGÉLIQUE 217

saires qui n'existent plus et croient que tout va à merveille
en Israël, parce qu'absorbés par ces jeux innocents ils ne

s'aperçoivent pas de ce qui se passe autour d'eux. Ainsi agissent
les hommes qui devraient penser et se préoccuper de ce qui
se passe dans le monde. Quant aux autres, s'ils ne sont pas
indifférents, ils considèrent la religion comme étrangère à

tous ces débats, estimant qu'elle doit être soigneusement
préservée de tout contact avec l'air du dehors de peur de détérioration,

comme le talent de la parabole prudemment
enveloppé dans un linge.

A la question générale du développement se rattache
étroitement celle de l'homme primitif. Nous descendrions des

animaux inférieurs : nos ancêtres auraient été dans une
condition à peu près identique à celle des brutes. Il aurait fallu
à la race des périodes d'une longueur démesurée pour s'élever

jusqu'à la condition actuelle. Si nous en croyons le docteur Dawson,

de Montréal, il y aurait déjà une forte réaction appuyée sur
des faits constatés, contre ces assertions des plus exagérés
d'entre les évolutionnistes. Tandis que, d'après leur théorie,
on devrait trouver des races d'hommes toujours plus dégradées
à mesure qu'on remonte le cours des âges, les découvertes
récentes prouvent le contraire. Si on en excepte le fameux
crâne du Neanderthal, dont l'âge est d'ailleurs inconnu, les
tètes des plus anciens habitants de l'Europe rappellent tout à

fait celles des races actuelles. Qui plus est, la grande taille,
le développement extraordinaire des squelettes de ces âges

reculés indiquent des hommes plus fortement constitués
physiquement que la plupart des Européens d'aujourd'hui. Le

cerveau sur lequel on insiste tant était également d'un volume
plus considérable. L'homme fossille découvert à Mentone
avait eu le bras gauche cassé et guéri, ce qui semble indiquer
des races actives, guerrières peut-être. Les découvertes faites
en Amérique concordent avec celles d'Europe.

Ces races primitives paraissent avoir eu des idées religieuses
en rapport avec celles des premiers hommes de la Bible. Les

tribus américaines, longtemps isolées de toutes les autres,
admettaient un monothéisme primitif. Le Grand Esprit n'était



218 LA THÉOLOGIE

pas seulement le créateur du ciel et de la terre, il avait au-
dessous de lui toute une suite d'esprits inférieurs, d'anges.
Ces hommes croyaient à l'immortalité et à un jugement au

delà de la tombe. L'idée d'un médiateur, d'un intercesseur

entre Dieu et l'homme ne parait pas leur avoir été étrangère.
Jusque sur les os du mammouth, travaillés par l'homme
contemporain, nous découvrons des signes d'idées religieuses;
dans les plus anciennes sépultures on trouve des traces de

viatique et des mesures prises en vue de l'existence nouvelle

qui attendait les trépassés.
Beste la grosse question du temps. Ici encore l'exagération est

loin d'avoir fait défaut, bien qu'il soit établi que l'homme a

été contemporain de certaines espèces animales aujourd'hui
disparues. Les caractères distinctifs des races actuelles se

retrouvent déjà sur les plus anciens monuments d'Egypte.
Naturellement les évolutionnistes ont été obligés de recourir à des

périodes d'une longueur fabuleuse pour rendre compte du

développement de ces races. Il tendrait à s'établir une loi
nouvelle qui rendrait toutes ces suppositions inutiles. Les espèces,
dès leur apparition, auraient eu, semble-t-il, un pouvoir inné
d'expansion leur permettant d'atteindre en peu de temps leur
limite géographique et de développer tous les caractères
distinctifs constituant la race. Ces limites, une fois atteintes, les

races vivent parallèlement jusqu'à ce qu'elles disparaissent les

unes après les autres. D'après cette loi nouvelle, mise en

avant par M. Hall, paléontologiste de New-York, quelques
siècles auraient suffi pour donner naissance aux races
d'hommes les plus différentes. Et sur ce point-là encore, la

partie est loin d'être perdue.
Le docteur Dawson est tellement sûr de son fait, qu'il s'élève

contre les théologiens trop disposés à renoncer à mettre d'accord

la science et l'Ecriture sur ces questions-là. La Bible sans
doute n'est pas un manuel scientifique, et à première vue il n'est

pas toujours facile de mettre d'accord les vérités spirituelles
avec celles de la nature. Toutefois la Bible, en qualité de livre
de Dieu, ne saurait insulter à la nature ; il y a des harmonies
nécessaires entre le monde naturel et le monde spirituel.



DES RÉUNIONS DE L'ALLIANCE ÉVANGÉLIQUE 219

D'autre part, le professeur Dawson reconnaît qu'il est

déplorable de mettre sur le compte de la vérité divine des

superstitions et des préjugés humains. L'antagonisme des

hommes de science est en bonne partie provoqué par des

idées accessoires qui, loin de venir de Dieu, ont pris naissance
dans les époques les plus obscures de l'histoire. Le chrétien
doit se garder d'accommoder sa croyance aux exigences de

la science et de la littérature du jour. Cette erreur-là ne serait

pas moins fatale. Ce que je demande, c'est que la vérité
scripturaire ne soit pas confondue avec des idées étrangères
provenant de l'homme et non de la Bible.

La règle, on le voit, est irréprochable. Reste la délicate

question de l'application. Malheureusement le docteur Dawson,
en ne voyant dans la Bible qu'un livre de Dieu, même quand
il parle d'objets relevant des sciences naturelles, parait avoir
adopté une théologie de ces âges ténébreux encore plus
humaine que divine.

Les faits seuls pourront montrer où la limite doit être
placée. Pour les apprécier à leur juste valeur il faut, dit le
professeur de Montréal, « que les chrétiens ne dédaignent pas de

se tenir au courant des questions de cet ordre. Si le missionnaire

croit indispensable d'étudier les croyances des plus
grossières tribus, afin d'être mieux en mesure de leur
enseigner la vérité, comment pourrions-nous ignorer les
derniers résultats du travail intellectuel des hommes les plus cultivés?

Ils ne manqueront pas d'agir sur l'esprit de l'époque et, si

on sait en faire un bon usage, ils peuvent servir à avancer la
cause de Dieu. Qu'on se garde de considérer toujours l'homme
de science incrédule comme un être malfaisant dont il n'y a

qu'à se débarrasser. Il n'est souvent qu'une âme plongée
dans les ténèbres, et cherchant péniblement la lumière dont
il est parfois éloigné par les folies et les inconséquences des

chrétiens. La séparation déplorable et qui va s'accusant de

plus en plus entre ceux qui étudient les œuvres de Dieu et
ceux qui croient en sa Parole ne doit pas être mise exclusivement

sur le compte des hommes de science. Le théologien en
sera rendu responsable dans la mesure où il aura contribué à



220 LA THÉOLOGIE

la provoquer, en corrompant les eaux de la vie par l'adjonction
d'éléments terrestres malfaisants. »

M. le professeur Guyot, de Princeton, dans un travail sur la

cosmogonie de la Bible, cherche à faire concorder les deux

livres, celui de la nature et celui de la Genèse. « S'attacher, dit-
il, à une interprétation de la Bible contredite par les œuvres
de Dieu, c'est refuser de voir la lumière que Dieu lui-même
s'est chargé de mettre devant nos yeux. Se refuser à priori, à

admettre que cet antique document, la Genèse, puisse être
d'accord avec les résultats de la science moderne, sous
prétexte que son auteur ne peut avoir eu, dit-on, des connaissances

de ce genre, au lieu de soumettre cette question à un
examen impartial, comme quand il s'agit de faits, c'est là un
procédé entièrement anti-scientifique. » C'est là s'avancer

beaucoup plus que le rapporteur précédent : la Bible ne doit

pas seulement s'abstenir de contredire les vérités de l'ordre
naturel, on suppose qu'elle a eu l'intention de nous révéler
une cosmogonie scientifique. C'est ce dernier point qui
demanderait en tout premier lieu à être prouvé. Rien n'indique
que l'auteur sacré ait eu les préoccupations qu'on lui prête
bien gratuitement. L'auteur, c'est là l'essentiel, la seule chose

qui doive nous intéresser ici, l'auteur est franchement j

monothéiste, et de son point de vue spiritualiste et théiste il nous
dit moins comment les choses se sont passées que comment
elles ont dû se passer. Les formes de langage et les divisions
du temps sont nécessairement empruntées à l'usage de l'époque

et ne sauraient avoir rien de scientifique ni d'objectif.
M. Guyot peut avoir parfaitement raison dans sa manière de

comprendre la cosmogonie, — en tout cela nous ne sommes

qu'un pauvre laïque tout prêt à suivre docilement son curé, —
mais nous doutons fort que l'auteur de la Genèse et ceux pour
lesquels il écrivait aient eu le moindre pressentiment de

toutes ces belles choses. Dites-nous qu'il n'est ni panthéiste,
ni émanatiste, ni dualiste, mais de grâce, arrêtez-vous là.

Quant à soutenir que les jours de la Genèse sont des périodes
géologiques, que la terre est non pas ce que nous entendons

par là, mais bien la matière cosmique primitive, dont Dieu



DES RÉUNIONS DE L'ALLIANCE ÉVANGÉLIQUE 221

allait faire les cieux et la terre ; que les eaux sont une atmosphère

fluide et gazeuse ; que le soir fut l'époque antérieure,
sombre et chaotique, et le matin, le glorieux éclat de cette
masse lumineuse, nous devons protester au nom du respect
dû à toute exégèse historique, la seule admissible, la seule qui
puisse mettre sur la voie de la vérité. Je ne sais trop si l'auteur

de la Genèse se serait compris lui-même en attachant ce

sens, censé profond, à ces expressions simples et familières ;

mais nous savons bien une chose, c'est que ses contemporains
n'y auraient rien compris. Cela nous suffit pour penser qu'il a

dû être entièrement étranger aux préoccupations qu'on lui
prête. En tout ceci nous ne raisonnons pas à priori; nous
maintenons comme seule admissible, comme seule dans la

ligne de l'écrivain sacré, la signification que tout lecteur
religieux attribue au récit, sans savoir plus de cosmogonie
qu'on n'en savait quand le premier chapitre de la Genèse fut
écrit. Eh que notre grand Pascal, qui ne fut pas un érudit, se

montre à la fois plus hardi et plus sobre Devançant son
siècle en cela comme en beaucoup d'autres choses, il se borne
à dire : « Si Adam n'eût point péché et que Jésus-Christ ne
fût point venu, il n'y eût eu qu'une seule alliance, qu'un seul
âge des hommes ; et la création eût* été représentée comme
faite en un seul temps. » (Pensées, 2e vol. pag. 283.) Voilà
l'opinion de l'homme spirituel qui juge de toutes choses : il
prend uniquement le côté religieux des questions et laisse à
la science ce qui appartient à la science. Ne l'oublions pas, on
ne réussira jamais à établir un accord prématuré entre le livre
de Dieu et ses œuvres en faisant violence à l'une ou à l'autre
des données du problème. La seule manière de hâter la
solution de ces questions, c'est de demeurer toujours parfaitement

simple et vrai, au risque de savoir ignorer et attendre.
Sans nul doute, la Parole de Dieu et ses œuvres ne sauraient
qu'être d'accord. Mais rien ne prouve que Dieu nous ait fait
dans la Bible des révélations sur les sciences naturelles ou la
cosmogonie et cela dans un langage incompréhensible aux
contemporains, vrai grimoire que l'exégèse ecclésiastique des
divers siècles aurait pour mission de solliciter en tous sens,



222 LA THÉOLOGIE

pour mettre le texte sacré d'accord avec les derniers résultats

obtenus par les savants.
Le même esprit de progrès et de largeur chrétienne se

retrouve dans la manière dont il a été parié des rapports du
protestantisme et du catholicisme. Chose fort rare, les catholiques
de New-York n'ont pas été mécontents de l'Alliance ; ils ont
avoué qu'on s'était donné de la peine pour les comprendre
et pour leur rendre justice. Tous les travaux sur ce point sont
loin cependant d'avoir la même valeur. Par une étrange
inadvertance, faute d'être remonté jusqu'aux sources, l'évêque du

Kentucky, le révérend docteur George-David Cummins, le
fondateur de la nouvelle église episcopale, en croyant établir un
contraste entre la doctrine protestante et la doctrine catholique
sur la justification, s'est laissé aller à prendre pour la doctrine
officielle de l'orthodoxie les idées assez extérieures qui ont
cours dans les rangs de l'évangélisme anglais. Il ignore le

point de vue profondément religieux et mystique de la dogmatique

réformée, pour mettre en présence des erreurs romaines

un point de vue superficiel et exclusivement juridique qui est
résulté des exagérations du dogme luthérien.

Le travail du docteur George-P. Fisher, professeur au
collège de Yale, à New-Haven, Connecticut, sur le protestantisme,

le romanisme et la civilisation moderne, fait déjà pénétrer

plus avant dans l'esprit des deux systèmes. Mais le
morceau vraiment original et instructif, c'est le rapport du

docteur Storrs, de Brooklyn, sous ce titre : Les appels que le

catholicisme adresse aux hommes éclairés, dans les rangs du

protestantisme. C'est là vraiment un travail faisant honneur
aux conférences de New-York. On voit que l'auteur s'est donné
la peine d'étudier ce dont il parle. On ne trouve dans ce travail

rien qui rappelle, même de loin, ce cri no popery qu'on
entend pousser en terre anglaise avec plus de vigueur et de passion

que d'intelligence et de discernement. Cette étude est

d'autant plus remarquable qu'elle est due à la plume d'un
homme qui n'a d'affinité d'aucun genre avec le catholicisme.
M. Storrs appartient à la branche la plus avancée du congré-
gationalisme, c'est-à-dire à la moins hiérarchique, à la plus ra-



DES RÉUNIONS DE L'ALLIANCE ÉVANGÉLIQUE 223

dicale, à la moins formaliste de toutes les dénominations
protestantes. Le rapporteur a demandé à ses auditeurs de ne pas
considérer le papisme tel qu'ils le voient de leur point de vue

protestant, mais tel qu'il apparaît du dedans aux âmes pieuses,

aux prosélytes qui ont été gagnés par son charme irrésistible.
Pour se rendre compte de l'attrait que le catholicisme exerce

sur certains esprits, il ne faut pas le regarder uniquement

par ses côtés sombres et stériles comme on le fait trop
souvent. Nous devons nous dire, nous devons sentir qu'il y a des

aspects du romanisme qui lui donnent, aux yeux de ceux qui le

contemplent avec admiration, une beauté, une sérénité
dépassant les plus belles visions des poètes, tandis qu'il offre le

caractère solide, imposant du seul et unique temple de Dieu.

Naturellement la démonstration d'une pareille thèse puise
sa force dans les détails ; on ne peut en donner une juste
idée par un résumé aussi écourté. Le romanisme se présente

avec le prestige d'une autorité toujours présente dans laquelle
l'Esprit de Dieu réside et se révèle ; il offre une théologie
solide, logique, satisfaisante ; il prétend placer le monde
spirituel plus clairement à notre portée, et nous mettre avec lui
dans des relations plus intimes ; il affirme procurer une certitude

de salut plus ferme que dans tout autre système ; il
se charge d'opérer la seule vraie sanctification de l'esprit et de

la vie ; il peut en appeler à une histoire longue et vénérable;

il accueille les beaux-arts et sait s'en servir à ses fins ;

il promet de reconstituer la société et de posséder, de régénérer

un jour le monde entier. Ces traits caractéristiques se

résument dans un seul, la prétention d'être ici-bas la représentation

exclusive et parfaitement adéquate du royaume des

cieux. Tout cela est faux ; ces prétentions sont monstrueuses,

ces prétendus avantages sont fictifs ; les faits de l'histoire
ne cessent de donner les plus éclatants démentis à ce romanisme

idéalisé. Mais qu'importe Il ne s'agit pas d'examiner
si ces prétentions sont vraies ou fausses. Il est hors de doute

que bien des personnes éprouvent le besoin de les croire
vraies, et voilà pourquoi elles vont, sans y regarder de trop
près, demander au catholicisme de satisfaire des aspirations



224 LA THÉOLOGIE

dont on ne se préoccupe nullement soi-même de constater la

légitimité. C'est parce qu'il est profondément humain au sens

empirique, représenté par notre condition naturelle depuis le
péché, que le catholicisme exerce une fascination irrésistible
sur les hommes qui n'y regardent pas de trop près ; ils
considèrent comme le sublime du genre de demeurer éternellement
mineurs en religion, alors qu'il faudrait travailler sans cesse à

atteindre une majorité virile et saine, à travers des luttes et
des épreuves renaissant sans cesse. Or, on peut le dire sans

crainte, ce sont bien les quatre-vingt-dix-neuf centièmes de

l'humanité au moins qui se contentent ainsi à bon marché et
qui semblent avoir contracté ce pli ineffaçable. Voilà pourquoi
le catholicisme ne périra jamais ; il sait trop bien tromper les
besoins légitimes de l'humanité et en exploiter les mauvais

instincts pour que les sectateurs lui fassent jamais défaut. Le
catholicisme mourir Mais ne le voyez-vous pas renaître
constamment, journellement dans le sein même des écoles protestantes

qui s'imaginent lui être particulièrement hostiles? N'est-
ce pas du catholicisme ce besoin excessif d'autorité extérieure

qui cherche sa satisfaction dans la Bible entendue légalement,
et, suivant les tendances et les églises, dans l'objectivité de la
doctrine, des sacrements, de la hiérarchie et des traditions
Les formes avortées du catholicisme pullulent dans la
chrétienté. Us sont rares dans tous les temps, dans tous les pays,
dans toutes les églises ceux qui sont de force à se passer de

ces dieux qui marchent devant nous, que tout cœur humain,
comme Israël dans le désert, veut avoir sous la main à ses

jours et à ses heures, et que Borne se charge d'accommoder
au goût de chacun. Si les germes de catholicisme abondamment

répandus de toutes parts, depuis le protestant puritain,
jusqu'au libre penseur ou à l'athée, en passant par le ritua-
liste fanatique et rusé levaient et n'étaient pas empêchés
d'arriver à leur complet développement par le manque de

logique, l'usage, la tradition, mille influences heureuses ou
fâcheuses, Rome reverrait les plus beaux jours, l'unité religieuse
serait rétablie à tout jamais. Le moment serait venu d'en finir
une bonne fois pour toutes avec cette poignée d'esprits inquiets,



DES RÉUNIONS DE L'ALLIANCE ÉVANGÉLIQUE 225

difficultueux, exigeants, contre nature ; l'heure serait venue de

se débarrasser de ces idéalistes, disons mieux, de ces spiritua-
listes chrétiens, si, en dépit de tous les charmes du formalisme,

des attraits de la tradition, des bûchers de l'inquisition,
des défaillances des faibles, des trahisons des habiles, le
christianisme n'était condamné à en susciter de nouveaux, sous

peine de s'abîmer lui-même et notre civilisation avec lui, dans

un fétichisme digne de l'Empire du milieu et des rives du

Gange.
J.-F. Astié.

(A suivre.)

THÉOL. ET PHIL. 1875. 15


	

