
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 8 (1875)

Artikel: L'apologétique chrétienne fondée sur l'anthropologie. Partie 1, Base
anthropologique

Autor: Baumstark, Christian-Éduard

Vorwort: Si nous consultons l'étymologie, l'apologétique ne peut être autre chose
que la science de l'apologie. [...]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379179

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379179
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'APOLOGÉTIQUE CHRÉTIENNE

FONDÉE SUR, L'ANTHBOPOLOGIE
DE

CHRISTIAN-EDOUARD BAUMSTARK l

Si nous consultons l'étymologie, l'apologétique ne peut être
autre chose que la science de l'apologie. Cela ne désigne pas
nécessairement les principes d'après lesquels la défense, l'apologie

doit être faite, mais la science qui contient l'apologie,
de même que la dogmatique est la science dont le contenu
forme les dogmes.

L'histoire confirme pleinement cette manière de voir : pour
si différente des autres qu'ait pu être la nature d'une apologétique,

il ne s'en est jamais trouvé aucune qui ne se soit
proposé de défendre et d'établir le christianisme.

L'apologétique est donc la défense scientifique du christianisme

en tanl que science. En général rien ne pouvant être

défendu, surtout dans le domaine scientifique, sans être
préalablement fondé d'une manière solide, il va de soi que l'apologétique

est la preuve scientifique de la religion chrétienne,
Cette science doit prouver que cette religion est ce qu'elle
prétend être, ce qu'elle passe pour être aux yeux de ses sectateurs,
la religion absolue. Pour réunir en un mot l'élément de la

preuve et celui de la défense, il faut dire que l'apologétique est
la justification, la légitimation scientifique du christianisme
comme religion absolue.

Serions-nous de retour à l'ancienne confusion entre l'apologétique

et l'apologie dont la claire distinction a fait faire un

1 Christliche Apologetik auf antropologi'schei- Grundlage, von Christian
Eduard Baumstark. — Erster Band. 1872.



l'apologétique chrétienne 53

progrès important à notre science? Un esprit superficiel pourra
seul estimer qu'il en est ainsi. Nous maintenons la distinction,
sans tomber dans des absurdités en cherchant des différences
là où il n'en existe pas.

L'embarras des apologètes à fixer les notions tient à ce qu'à
côté de l'apologétique se trouve l'apologie. Dès qu'on s'est

aperçu de la différence, on est tombé dans des subtilités et dans
des inexactitudes pour arriver à voir dans l'apologie autre chose

que la défense du christianisme. On ne saurait dire que l'une
est la théorie, l'autre la pratique, car dans les deux, en fait, la
théorie a son rôle à jouer ; seulement les apologies sont plus
populaires, tandis que les apologétiques ont une plus haute
portée scientifique.

L'apologétique est née de l'apologie, comme la science surgit
des simples connaissances populaires. La connaissance
humaine en général ne débute pas avec la réflexion scientifique
qui travaille à ramener tout à ses premiers principes, aspirant
à grouper l'ensemble des connaissances autour d'un principe
permettant de tout embrasser et de tout comprendre, car pour
débuter ainsi il faudrait déjà des connaissances fort étendues.

Il n'en est pas autrement dans les diverses branches des

connaissances humaines. L'attention se porte d'abord sur des faits

particuliers; on se contente d'en grouper quelques-uns, tels

qu'ils se présentent naturellement aux intelligences peu habituées

à réfléchir d'une manière sévère et encore plus étrangères

aux besoins spéculatifs. Lorsque l'expérience s'est enrichie,

quand le champ des connaissances s'est élargi, alors

seulement, s'élevant plus haut que le point de vue de l'intuition
immédiate et de la simple représentation, l'esprit éprouvant le
besoin de principes fermes sent s'éveiller les préoccupations
vraiment scientifiques. L'esprit humain a dans tous les domaines

dû observer ces étapes : la religion et le christianisme ne
font pas exception. Pour diverses raisons les premières
apologies du christianisme, provoquées par des besoins pratiques,
furent sans portée scientifique. Ce n'est que récemment, quand
la théologie est devenue une science, que nous avons vu
apparaître les apologétiques. L'apologie n'est donc que l'exposi-



54 CHRISTIAN-EDOUARD BAUMSTARK

tion populaire de ce que l'apologétique s'efforce de reproduire
avec la rigueur scientifique. La première peut ne porter que
sur tel point spécial, la seconde vise à défendre l'ensemble des

conceptions chrétiennes.
Rosenkrans et Tholuck s'accordent à refuser à l'apologétique

le titre de science, sous prétexte que, n'ayant aucun objet
en propre, elle est réduite à faire des emprunts à toutes les

autres branches. Mais existe-t-il une science qui ne s'appuie
sur d'autres et ne leur fasse des emprunts? Pour constituer une
science particulière, il suffit d'une idée spéciale autour de

laquelle viennent se grouper des éléments plus ou moins
hétérogènes ; dans l'apologétique, c'est l'idée de prouver que le
christianisme est la vérité absolue.

D'après Rosenkrans, la mission négative qu'aurait l'apologétique

de réfuter des adversaires, la priverait de toute existence
indépendante. Mais dans les autres domaines il s'agit de réfuter

des vues diverses dans le sein d'une même science et sur
un terrain commun. L'apologétique n'a pas en vue des conceptions

défectueuses de certaines parties spéciales de l'objet dont
elle s'occupe, mais bien une opposition fondamentale contestant

à l'ensemble de son objet d'étude le titre de vérité. Dans
les autres sciences, ce n'est qu'à propos de chacune des

divisions ou parties qu'il est tenu compte des idées opposées : la
mission essentielle de l'apologétique est au contraire d'établir
la vérité contestée de tout un cycle de sciences, de l'ensemble
de la théologie et de lui conquérir ainsi une base ferme. Au

surplus le rôle de l'apologétique ne saurait être exclusivement
négatif, car comment réfuter sans foncier quelque chose de

positif
Quand Tholuck objecte que des démonstrations au moyen

de preuves externes ne sauraient aboutir, vu que le
christianisme repose sur quelque chose de plus intérieur, il n'y a

rien à redire. Mais tout ce qu'on peut en conclure c'est qu'on
a eu tort d'aller demander de préférence à l'histoire la preuve
de la vérité du christianisme : il s'agit de conquérir pour
l'apologétique une base ferme qui jusqu'à présent lui a fait défaut.

Il est un fait extérieur, historique, qui rend notre science



l'apologétique chrétienne 55

nécessaire. Comme la théologie et ses branches diverses,
l'apologétique est un produit du développement historique. Il s'est

formé une apologétique parce que les objections contre le

christianisme ont élé s'accusant toujours plus, jusqu'à atteindre

une portée scientifique. Le paganisme vaincu, il fallut se

défendre contre les juifs et lesmahométans. La controverse
devint plus vive encore à la renaissance et à l'apparition de la
philosophie moderne. Plus l'antagonisme devint scientifique,
comme dans les systèmes modernes, plus l'apologétique fut
amenée à revêtir ce même caractère.

C'est de nos jours surtout que notre science est devenue
nécessaire. En effet n'étant plus contenue comme jadis par la

puissance extérieure de l'état, la lutte entre la foi et la science
a éclaté dans toute sa force ; débarrassée des restrictions que
lui imposait autrefois un système théologique, la science se

développant à son aise est arrivée à des résultats qui semblent
renverser le christianisme par sa base. Et la lutte n'est plus
contenue dans les cercles scientifiques; elle a éclaté dans les

rangs des hommes cultivés, atteignant jusqu'au peuple. Ainsi
s'est creusé entre le christianisme et la culture moderne un
abîme profond. Tous les efforts tentés pour le combler ne
servent qu'à le faire remarquer. Le pouvoir ecclésiastique est
brisé sans retour. La Sainte Ecriture a perdu son autorité
absolue : tout le terrain a été miné par les écoles critiques.
Libre carrière est donc ouverte aux idées les plus hostiles à la

religion.
Les deux plus grands adversaires sont le panthéisme appuyé

sur le hégélianisme, le matérialisme qui en appelle aux sciences

naturelles.
L'essai de montrer que l'orthodoxie aurait été identique

quant au contenu avec la philosophie hégélienne, pour n'en
différer qu'à l'égard de la forme, n'a pas tardé à échouer. Les

disciples les plus extrêmes ont pris plaisir à montrer que l'absolu

de Hegel était essentiellement différent du Dieu vivant et

transcendant de la Bible. Il y a plus : le représentant le plus
conséquent de l'idéalisme a rejeté toute religion pour prêcher le

matérialisme. Les sciences naturelles ont volé à son aide, le



56 CHRISTIAN-EDOUARD BAUMSTARK

soutenant de leurs preuves empiriques et le propageant clans

toutes les classes. Cette conception reçut un accueil d'autant
plus empressé qu'elle arrivait fort à propos à l'appui d'une

prédilection bien marquée de notre époque pour tout ce qui est

matériel.
Les essais de conciliation n'ont pourtant pas fait défaut. C'est

que la puissance historique du christianisme est trop grande
et trop manifeste pour que la masse des hommes se résigne à

le sacrifier complètement à la culture moderne dont il subit
d'ailleurs l'influence. Celle-ci aura beau pénétrer la conscience

générale, le christianisme a produit des effets trop considérables

dans le développement de l'esprit humain, pour qu'il puisse

jamais être déraciné. Aujourd'hui encore la foi traditionnelle
a conservé assez de pouvoir sur les esprits pour provoquer
toujours à nouveau des tentatives de conciliation. Le nombre
de ceux qui aspirent à donner satisfaction à la totalité de nos
besoins spirituels n'est pas aussi réduit qu'on le pense : la foi

chrétienne réussit toujours à se justifier à leurs yeux.
La plupart des tentatives de conciliation sont, il est vrai, peu

faites pour remédier au mal. Ceux qui s'efforcent d'agrémenter
les doctrines orthodoxes au moyen de leurs philosophèmes
perdent leur peine, avec leurs subtilités et leurs violences. On le

sent si bien qu'on éprouve le besoin de débarrasser le
christianisme de tout élément scientifique pour aboutir à un théisme
fort vague. Se tenant à l'écart du panthéisme et du matérialisme,

ce théisme spéculatif, d'après Schwarz (La Théologie
allemande moderne) répudierait tout élément surnaturel,
arriverait à dégager le vrai contenu du christianisme, distinguant
soigneusement entre l'histoire et la légende. Le christianisme
ferait donc les frais de la réconciliation. Mais quel droit a-t-on
de présumer que la spéculation aboutira au théisme? Dès

l'instant où elle est libre elle peut tout aussi bien tourner au
panthéisme et à l'athéisme. Partira-t-elle, cette spéculation, d'un

principe de foi préservé des atteintes du panthéisme et de

l'athéisme? Mais on ne peut savoir quel peut être ce principe,
l'essence du christianisme étant encore inconnue et la critique
historique ayant justement pour mission delà dégager de ce qui



l'apologétique chrétienne 57

l'enveloppe. D'autre part de quel principe convient-il de partir
en abordant la critique de la Bible? Puisqu'il s'agit de se

débarrasser du surnaturel, il ne peut être question de s'en tenir
aux critères qui ont cours dans les sciences historiques ; il faut

remonter jusqu'à une conception philosophique. De sorte que
le théisme spéculatif est tenu d'exposer avant tout ce principe
sur lequel reposera la critique historique de la Bible, et de

remettre à celle-ci les critères qui lui sont indispensables. Mais

comment ce principe doit-il être exposé, en tout premier lieu?
L'embarras est grand. Si la critique biblique se met à l'œuvre
guidée par les principes de toute critique, sans se préoccuper en

rien du théisme, quelle garantie aurons-nous de la voir aboutir
aux mêmes résultats? La lutte n'est donc pas terminée, la
réconciliation demeure illusoire.

Eh bien, dit Strauss, que la foi et la raison, le christianisme
et la science suivent chacun leur voie sans se préoccuper
l'un de l'autre. Si les exclusifs réussissent à nous chasser de

leur église nous nous en réjouirons; assez de vaines tentatives
de rapprochement ont été faites : il n'y a moyen d'avancer

qu'en séparant ce qui ne saurait marcher ensemble. — Mais

est-il donc bien vrai que toute conciliation soit impossible?
Ce qui permet d'en douter c'est que la théologie et la philosophie

sont loin de se laisser en paix l'une l'autre. Chacun

éprouve le besoin de faire de la propagande pour les convictions

qu'il a acquises.
Force est donc de s'expliquer et de s'entendre. Toutefois la

conciliation ne peut s'effectuer que si on arrive à justifier
scientifiquement le christianisme, en ne lui enlevant rien de

caractéristique et d'essentiel. Telle est la mission de l'apologétique

: elle est le médiateur appelé à tenir compte des

droits réciproques des adversaires en présence.
Une objection s'élève ici contre ceux qui établissent ainsi la

nécessité de l'apologétique par des raisons extérieures. Une
science particulière, dira-t-on, n'a droit d'exister que
lorsqu'elle résulte de l'idée de l'ensemble. D'abord c'est là ce que
nous ne saurions admettre : on ne peut s'incliner devant un
idéalisme faux qui ferme les yeux devant les faits que l'histoire



58 CHRISTIAN-EDOUARD BAUMSTARK

a rendus nécessaires. Ensuite l'apologétique peut faire valoir
des raisons internes à l'appui de sa nécessité. Il n'y a aucun
antagonisme entre la nécessité interne et l'externe; il se peut
que cette dernière ne soit même qu'une conséquence de la

première, de même que tout fait historique repose sur un
principe spirituel. Ainsi les diverses disciplines de la théologie,
telles qu'elles se sont développées dans le cours de l'histoire,
se présentent comme les branches diverses d'un organisme.
L'apologétique a de même sa raison d'être dans l'essence
même de la théologie chrétienne et dans les rapports de celle-
ci avec d'autres sciences. Dans le cours des âges, les oppositions
diverses qui se sont fait jour n'ont été que tout autant
d'occasions extérieures provoquant la formation de la science
appelée à établir que le christianisme est la religion absolue.

Toute vérité qui n'est pas immédiatement certaine doit être
mise en accord avec la conscience qui, elle, est immédiatement
certaine. Le christianisme n'échappe pas à cette obligation.
Pour le faire il devrait être primitivement certain. Le christianisme

doit se légitimer à nos consciences ; il faut que la théologie,

qui représente scientifiquement le christianisme, donne
la formule scientifique de cette légitimation. La chose est
d'autant plus indispensable que le christianisme, bien loin
d'être revêtu d'une certitude immédiate, appartient à une
sphère qui dépasse toutes les autres connaissances. Toutes les
autres sciences cultivent des domaines qui sont généralement
reconnus, justement parce qu'ils appartiennent à ce monde.
La théologie a un contenu qui bien loin d'être la résultante de

l'ensemble de la vie terrestre s'élève beaucoup plus haut. On

comprend donc non-seulement qu'une légitimation soit
nécessaire, mais que cette légitimation doive être une apologie.
Non contente de dépasser toute la sphère de la vie intellectuelle,

la religion chrétienne, à titre de vérité salutaire, se

présente dans un certain antagonisme avec le monde qu'elle
est appelée à guérir. Le christianisme accentue fortement l'état
anormal du monde tout en en proclamant l'origine divine;
de là une culpabilité générale que le monde est hors d'état
de faire disparaître. En se plaçant en état d'antagonisme avec



L'APOLOGÉTIQUE CHRÉTIENNE 59

le monde, le christianisme, faisant appel à la conscience
morale, provoque la réaction de la volonté propre contre
l'intervention étrangère. Cet antagonisme doit trouver de l'écho
dans la science, et comme le christianisme est la partie attaquée,
nous devons tout naturellement aboutir à l'apologétique.

Or, du moment où le christianisme a besoin d'être traité
d'une manière apologétique, pour être complet et profond il
faut le faire dans une science particulière. La chose ne saurait

avoir lieu accidentellement dans tout le cours des études

théologiques.
Mais il est temps d'aborder la grosse question : une justification

scientifique du christianisme est-elle possible? La science

en tant qu'elle cherche à se rendre compte de l'essence des

choses ne saurait se passer de foi. Après avoir soulevé tous
les pourquoi imaginables, il arrive un moment où, si elle ne
veut pas abdiquer, elle est tenue d'aboutir à un acte de foi.

Jusqu'à présent du moins, il ne s'est trouvé aucun système
de philosophie qui, en dépit de toute prétention contraire,
n'ait abouti à des présuppositions, s'il n'en est pas déjà parti.
Ce sont toujours les thèses les plus importantes et les plus
élevées qui se trouvent dépourvues de cette force probante
qui seule peut contraindre. Quand Spinoza, par exemple,
part de la notion de substance, pour en construire
mathématiquement le système du monde, ce n'est pas par la voie de la

démonstration rigoureuse qu'il est arrivé à ce principe. C'est
la notion de cause qui l'a conduit à celle de substance. L'ordre
général réclame une cause première qui ne dépende de rien

d'autre, un être n'ayant aucune cause en dehors de lui et cjui
est par conséquent cause de lui-même. Il appelle cet être
substance. Mais il n'y a pas de nécessité logique nous
contraignant à admettre un pareil être ; tout au contraire, en

suivant exclusivement les lois logiques, nous ne sortons pas
du domaine du fini. — Quelle est à son tour la position du
kantisme? Que sont les postulats de la raison pratique, l'immortalité,
l'existence de Dieu, sinon tout autant d'articles de foi? —
L'absolu de Hegel qui s'effectue dans le monde des phénomène

n'est pas plus rigoureusement démontré que la natura



60 CHRISTIAN-EDOUARD BAUMSTARK

naturans de Spinoza. Le point de départ, quelle que soit la

rigueur de la déduction subséquente, n'en demeure pas moins

une hypothèse. Il n'y a pas jusqu'à Strauss lui-même qui ne
soit contraint de recourir à un acte de foi. Les hommes
seraient sortis primitivement par millions de l'écume des mers.
Le fait ne se reproduirait plus de nos jours parce que les

forces ne sont plus les mêmes et que les circonstances
auraient changé. Il est donc évident que la science de Strauss

abdique. Pour admettre ces forces primitives non démontrées

il faut un appel au moins tout aussi fort à la foi que pour se

ranger à la tradition biblique. Reste à savoir laquelle des deux

hypothèses est la plus rationnelle.
Les sciences naturelles n'échappent pas non plus à la nécessité

de croire. Leurs preuves ont beau être rigoureuses dans
le domaine des recherches empiriques, elles perdent ce caractère

dès qu'elles le franchissent. Et force leur est bien de le

faire. Après avoir épuisé toutes les causes des phénomènes
qu'elles trouvent dans le inonde phénoménal, leur esprit n'est

pas satisfait : on se demande ce que peuvent être ces forces
motrices qui se trouvent à la base de tous les phénomènes;
on recherche la cause première des phénomènes naturels.
Ici la science du naturaliste se trouve à court. Ou bien les

sciences naturelles auraient-elles jamais découvert l'origine et
la cause de la lumière? La théorie des ondulations est

généralement reçue. Mais elle ne peut qu'expliquer le mode, la
forme du mouvement de la lumière sans en donner la cause.
L'électricité et le magnétisme sont des forces tout aussi inconnues.

Lors donc qu'on admet une cause première de tous les

phénomènes, ce n'est là qu'une pure hypothèse. La théorie de

l'éternité de la matière, entraînant celle, de la force qui lui
serait intimement unie, serait-elle autre chose qu'une
hypothèse? Enfin Patomisme qui a de nos jours fait tant de

conquêtes, reposerait-il sur des bases solides, serait-il mathématiquement

certain *> Et c'est pourtant sur de pareilles
hypothèses que reposent des systèmes entiers destinés à expliquer
le monde

Le fait que malgré ses prétentions la science est contrainte



l'apologétique chrétienne 61

de recourir à la foi et cela dans les points les plus décisifs,
cette circonstance autorise à maintenir que la foi a bien sa

valeur dans ses rapports avec la science. On arrive encore
plus clairement à la même conclusion en considérant les lois
immanentes à notre esprit. Lorsque la pensée, conformément
à la loi de causalité, recherche les causes des phénomènes,
elle ne se croit pas arrivée au terme après avoir successivement

passé en revue toutes les causes qui se trouvent dans le
monde des phénomènes. C'est au contraire alors que se pose
le problème principal : d'où viennent les causes s'appelant
ainsi les unes les autres? Quelle est la cause, le principe,
de ces conditions qui se conditionnent les unes les autres?
Cette cause dernière ne saurait se trouver dans le domaine
des choses finies, car alors le même problème se
reproduirait toujours. L'intelligence est ainsi parvenue aux limites
du monde fini et de l'infini. Il n'est pas possible de
conclure du premier au second, puisque la notion qui servirait
de terme moyen fait entièrement défaut. Nous arrêterons-
nous donc? Demeurerons-nous dans le monde toujours
changeant des phénomènes? Nous ne sommes pas contraints
de faire un pas de plus ; mais nous ne sommes pas non

plus contents en restant en deçà. La loi de causalité
réclame de nouvelles lumières; il est en nous un besoin qui
nous pousse plus loin. Dès l'instant toutefois où nous sommes
amenés à franchir le pas qui sépare le fini de l'infini, et cela

sans suivre les règles d'une démonstration rigoureuse, la foi

reprend ses droits, comme libre admission de l'infini reposant
sur des motifs internes. Et comment cette foi formerait-elle
avec le savoir une antithèse irréductible? Ne venons-nous pas
de voir que la science y conduit et la réclame?

Les choses ne se passent pas autrement lorsque nous
aboutissons à la conscience de l'infini au moyen du témoignage de

la conscience morale. Le témoignage en faveur de l'infini ne
s'impose pas à nous avec une certitude mathématique, au point
de nous obliger à l'admettre si seulement nous pensons
logiquement. Bien que liés à la loi de la conscience morale, nous
sommes libres de l'admettre en nous, comme infini divin. De



62 christian-édouard baumstark

ce moment, et par suite d'une perception interne et de besoins

intérieurs, nous admettons le divin et l'éternel, c'est de

nouveau là un acte de foi. Or, comme cette foi repose sur une
science, savoir sur la perception de ce témoignage rendu palla

conscience morale, elle ne saurait être en opposition avec
la science. Ce n'est pas tout. La foi n'a pas seulement un savoir

pour base, elle est elle-même, comme tout acte de notre esprit,
un acte de l'intelligence, toutefois elle n'est pas une action de

l'intelligence seule. Mais, de même que toute reconnaissance,
constatation, s'accomplit par le concours de la pensée et de la

volonté, la pensée et la volonté se pénètrent aussi dans l'acte
de croire. La foi est une certitude, qui, bien qu'elle ne
provienne pas exclusivement de la pensée logique, ne se forme

pourtant pas aveuglément, mais s'appuie sur des motifs
intérieurs reconnus qui déterminent la volonté à s'élever jusqu'au
suprasensible.

Ce que nous disons de la foi en général, et à son degré
inférieur, s'applique également à toute foi d'un ordre supérieur,
et à la plus élevée de toutes, la foi spécifiquement chrétienne.
Celle-ci a la même genèse psychologique. Seulement elle ne

repose pas sur la perception d'un témoignage immédiat de

Dieu; elle implique une manifestation divine subséquente qui
constitue justement l'Evangile. Néanmoins cette manifestation

évangélique ne peut prétendre à être crue qu'en tant qu'elle en

appelle à ce témoignage immédiat comme lui étant homogène,
et qu'elle se justifie comme servant à le développer, à le

former, à l'enrichir. En présence de cette garantie que la révélation

chrétienne trouve dans notre conscience morale, la foi

chrétienne est cette attitude qui conduit à la certitude de la

conviction.
Toute séparation absolue entre la science et la foi est donc

injustifiée. Bien au contraire sur la base de la foi, quand on en

analyse le contenu et qu'on le retravaille par la pensée, s'élève

une science détaillée d'un domaine particulier, sur le compte
duquel toute autre étude nous laisse dans une obscurité
profonde, employât-elle les ressources de la logique la plus
pénétrante. C'est là la connaissance de la religion qui ne porte pas



l'apologétique chrétienne 63

seulement sur le phénomène extérieur, mais sur le côté
intérieur. Et quand il s'agit de la foi chrétienne nous avons une
connaissance de la religion chrétienne qui, comme toute autre
branche du savoir humain, peut se développer en science. Or
du moment où une science théologique en général est possible,
il est possible d'obtenir scientifiquement conscience des raisons
de notre foi. L'exposition scientifique des raisons de la foi
chrétienne constitue justement l'apologétique.

Sous prétexte que l'apologétique serait la théorie, de l'apologie,

on a voulu faire rentrer notre science dans la théologie
pratique. Fût-elle pratique, elle ne rentrerait pas pour cela
dans l'activité ecclésiastique ; le laïque peut en faire aussi bien

que l'ecclésiastique, à condition de posséder les connaissances

requises. D'après tout ce qui précède, elle doit rentrer dans la

théologie purement scientifique ; elle ne peut être appelée
pratique que d'une manière tout à fait générale, dans le sens où

toutes les sciences le sont, en tant qu'elles trouvent une
application dans la vie.

Appelée à prouver scientifiquement le caractère absolu du

christianisme, l'apologétique ne saurait faire partie d'une d"\s

divisions des sciences théologiques; elle doit préparer le terrain
à l'ensemble. Elle a donc, comme l'a déjà dit Schleiermacher,
sa place à la tète du sy.-tème comme science des principes ou

théologie fondamentale. Si toutefois au lieu de se placer ainsi
au point de vue de l'encyclopédie, on se met à celui de la
méthodologie, on la placera après l'exégèse et l'histoire de l'église
et avant la théologie systématique.

Du moment où on veut démontrer et non se contenter de

citations historiques ou d'assertions dogmatiques, procéder
méthodiquement au lieu de présenter les diverses preuves dans

un ordre apparent, deux voies différentes se présentent. Partant

de l'individu, on montre comment le christianisme répond
pleinement aux besoins religieux de l'homme ; ou bien la

démonstration est historique : on prouve que la religion
chrétienne parson apparition historique se montre la religion vraie

pour l'humanité, qui a atteint en elle le terme de son développement

religieux.



64 CHRISTIAN-EDOUARD baumstark

Cette dernière marche a été ordinairement suivie soit dans

les temps anciens (Prœparatio evangelica, De civitate Dei), soit
dans les temps modernes. Cette tractation historique a le tort
grave de ne pas atteindre le but que doit se proposer l'apologétique

: montrer que le christianisme est la religion absolue.
On n'arrive tout au plus qu'à établir une supériorité relative du

christianisme sur les autres religions.
On tombe dans le même inconvénient lorsque traitant

l'apologétique comme histoire philosophique de la religion on part
de l'idée de religion pour montrer dans les divers cultes tout
autant de moments divers de l'idée de religion dont le

développement aurait atteint son point culminant dans le
christianisme. Ceci est déjà plus scientifique, mais il reste toujours
à savoir si le christianisme, dernier anneau de la chaîne, ne

sera pas dépassé par un développement supérieur de l'idée
religieuse. Si l'idée de religion est en outre empruntée au
christianisme on se meut dans un cercle. Si l'on en demande la

notion à la philosophie religieuse en général pour éviter ce

dernier inconvénient, le premier subsiste: le caractère absolu
du christianisme ne peut être démontré.

Reste la méthode psychologique jusqu'à présent fort peu
pratiquée. Nous en trouvons toutefois des essais populaires chez

Tertullien (De testimonio animai), et dans les Homélies clémentines.

Mais l'appel à la légitimation interne du christianisme se

présente alors si naturellement qu'on ne manque jamais de

glisser sur ce terrain. Toutes les autres sources étant épuisées
et la faiblesse des preuves traditionnelles étant manifeste, on

en appelle au fait que le christianisme se justifie intérieurement,

ainsi l'ancienne dogmatique en appelait au testimonium
spiritus sancti. Le besoin d'une légitimation psychologique du

christianisme s'est surtout fait jour à notre époque, mais il
nous manque toujours une démonstration complète et

systématique.

Ce n'est qu'au moyen de la méthode psychologique qu'il
pourra être fait droit à tout ce qui est contenu dans la notion
de l'apologétique. Le christianisme ne peut êlre tenu pour la

religion absolue que s'il est prouvé qu'il répond pleinement



l'apologétique chrétienne 65

aux dispositions religieuses de l'homme. Il faut alors
nécessairement partir de l'individu.

Cette méthode est d'accord et avec la notion de l'apologétique

et avec le christianisme. Du moment où une science se

propose de justifier le christianisme elle ne peut le faire qu'en
suivant la méthode du christianisme lui-même, en décrivant
comment l'Evangile devient pour l'individu une vérité
intérieure et c'est là la méthode psychologique. L'Evangile fait appel

à un sentiment de la vérité religieuse, à une conscience du
vrai présente chez tous et il entend se légitimer en y répondant.

(Math. VI, 26; Jean VIII, 4. — Comp. XVIII, 37.) Paul
fait appel à ce même témoignage naturel dans son discours
devant l'aréopage. (Act. XVII, 27-29.) Ce qu'il dit sur la nécessité

de rendre l'Evangile recommandable à la conscience de

tous les hommes rentre dans le même ordre d'idées. (2 Cor.

IV, 2, 5, 11.) Ces déclarations et la manière dont Jésus et
les apôtres présentent l'Evangile à leurs auditeurs indiquent
qu'ils se rattachent à une conscience de la vérité présente
chez tous, au tribunal de laquelle il se légitime, de même que
toute vérité objective en général doit avoir au moins un point
d'attache pour devenir ensuite vérité subjective. Si donc
l'apologétique veut être juste envers le christianisme, elle est tenue
d'analyser notre conscience, de signaler les dispositions
religieuses, le sens divin de la vérité, d'en développer les
déclarations en vue de légitimer ainsi les faits et les enseignements
de l'Evangile.

Ce n'est qu'en se plaçant sur le terrain psychologique que
l'apologétique peut opérer avec succès contre les deux grands
adversaires du moment, le panthéisme et le matérialisme. Les

arguments de notre science sont empruntés à l'expérience. Or
les faits d'expérience sont inébranlables : en s'appuyant sur
eux on peut tenir tête à tout adversaire. Un système de

philosophie a beau être vertigineux, il faut toujours en appeler à

l'expérience à l'appui de ses thèses. Tout doit être jugé d'après
l'expérience. De nos jours spécialement où les sciences

empiriques sont estimées à un si haut prix, l'apologétique ne saurait

réussir qu'en adoptant résolument ce terrain sur lequel
THÉOL. ET PHIL. 1875. 5



66 CHRISTIAN EDOUARD BAUMSTARK

seulement le grand adversaire, le matérialisme, peut être
vaincu.

En présentant la méthode psychologique comme la seule
bonne, ce n'est pas à dire qu'il faille exclure de l'apologétique
tout ce qu'on pourrait dire d'autre en faveur de la vérité du
christianisme. Mais c'est justement le point de vue psychologique

qui permet de dominer tout le champ de l'apologétique.
Tous les matériaux apologétiques sont appelés à se grouper
autour de la démonstration psychologique ; ils cessent d'être
simplement juxtaposés pour trouver en elle le lien qui en fait
un organisme, un système. Il s'agit de mettre particulièrement
en œuvre l'histoire religieuse, ainsi que les effets historiques du
christianisme. Il importe de faire voir que ce qui a été démontré

par l'exposition psychologique chez les individus, a trouvé
dans l'histoire sa grande expression objective. C'est ainsi que
l'histoire des religions non chrétiennes nous montre se
manifestant sur un grand théâtre la faculté religieuse, les besoins

religieux qui s'agitent chez l'individu. Nous verrons également
dans ce que le christianisme a accompli pour la vie des

peuples, une expression objective, une manifestalion concrète du
fait qu'il se recommande à nous intérieurement.

Voici donc quelle sera la marche de notre apologétique. En

opposition au panthéisme et au matérialisme, il s'agit, au

moyen de recherches anthropologiques, de démontrer les

dispositions religieuses de l'homme et de faire voir jusqu'à quel
point elles peuvent se développer sans le secours d'aucune
révélation spéciale. Nous obtiendrons ainsi la base destinée à

soutenir tout le reste. La seconde partie montrera dans quelle
mesure les religions non chrétiennes ont donné satisfaction aux
besoins constatés dans la première. La troisième partie fera

voir que le sentiment religieux trouve sa pleine et entière
satisfaction dans le christianisme.


	Si nous consultons l'étymologie, l'apologétique ne peut être autre chose que la science de l'apologie. [...]

