Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 8 (1875)

Artikel: L'apologétiqgue chrétienne fondée sur I'anthropologie. Partie 1, Base
anthropologique

Autor: Baumstark, Christian-Eduard

Kapitel: lll: L'homme comme étre religieux

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379179

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379179
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

L’APOLOGETIQUE CHRETIENNE 107

IMI
L’homme comme étre religieuzx.

Nos dispositions religieuses sont la manifestation 1awplus re-
levée de la spiritualité de notre nature, sans en découler toute-
fois avec nécessité. Sans contredil le caractére spirituel de notre
personnalité nous place au-dessus de tous les autres élres de
la nature ; notre vie intellectuelle contient des échappées d’une
sphére dominant le monde qui nous enveloppe. Mais tout cela
ne prouve pas encore que nous entretenions des relations per-
sonnelles avec un ®tre infini. La religion ne pouvant se dé-
duire ni du caractére spirituel de la nature humaine, ni de
la notion de la personnalité, nous sommes renvoyés aux faits
(qui seuls peuvent la constater.

La religion est d’abord un fait général. Il ¥ a des athées, mais
non des nations athées. Cela conduit logiquement & conclure
a la présence d’une disposition religieuse. Bilichner prétend
infirmer le fait en citant une série d’exemples fournis par des
peuples non cultivés. Sil'idée d’un étre personnel était im-
primée d’une maniére indélébile a la nature humaine par une
sagesse supérieure , cette notion ne saurait se manifester d’une
maniere obscure et imparfaite, comme la chose a lieu dans le
fétichisme et dans le culte des animaux. — La seule con-
clusion & tirer de ces faits et de beaucoup d’autres, c’est non
pas le manque de religion de ces populations, mais ’'absence
de foi & un Dieu personnel et & un ordre moral du monde. Un
peuple ne peut étre déclaré irréligieux que lorsque, dans sa
vie et dans sa pensée, il ne se trouve 'idée d’aucune relation
avec des forces suprasensibles, d’aucun infini et aucune foi en
une durée aprés la mort. Il n’est pas prouvé qu’aucun peuple
soit descendu si bas. Pour si triste que I'idole puisse étre, il y
a toujours une foi qui va plus loin, contemplant des forces
mystérieuses et suprasensibles. Ces peuples ne nient pas la
religion ; ils se bornent & en donner la caricature, lorsqu’ils
objectivent ces puissances dans des étres de beaucoup infé-
rieurs aux hommes. C’est a ’histoire a décider si ces formes re-



108 CHRISTIAN EDOUARD BAUMSTARK

ligieuses inférieures sont primitives ou le fruit d’'une décadence.

Un point demeure ferme : il peut étre établi historiquement
que les religions de la nature ne sont pas provenues d’une
vénération des objets naturels, mais d’une foi, pour si obscure
et vague qu’elle fat, & une divinité. Ce n’est que peu a peu
gu’on en est venu & confondre la divinité avec l'objet inférieur
qui n’en était tout simplement que I'image. Les athées demeu-
rent une exception méme de nos jours; ils ne suffisent pas
plus & faire nier la généralité de la religion que 'exception des
aveugles n’autorise & nier que la vue soit un des cing sens.

Le fait de la généralité de la religion implique que la disposi-
tion religieuse est un trait général et caractéristique de Pame
humaine. Le fait d’individus irréligieux, loin d’ébranler cette
conclusion, prouve uniquement que la disposition religieuse
n’est pas de telle nature qu’elle suffise pour imposer la religion
a4 ’'homme. Le fait-que tous les peuples et la plupart des indi-
vidus sont religieux, parle plus haut que cette exception. Ce
fait réclame une explication. Elle est d’autant plus nécessaire
que 'homme s’intéresse vivement & la religion ; plus que rien
d’autre elle a eu le privilége de provoquer 'enthousiasme et
I’esprit de sacrifice. De rien, il ne sort rien, c’est 14 un des
axiomes des libres-penseurs incrédules. Le fait général de la
religion doit impliquer un besoin fondamental d’entrer en rap-
port avec la divinité et la capacité de percevoir le divin. Mais
la religion ne s’expliquerait-elle pas comme 'erreur eny voyant
le fruit des facultés intellectuelles étroites et bornées dont il
serait fait un mauvais usage? Il faudrait alors gqu’un homme
fat d’autant plus irréligieux qu’il est plus cultivé, et que plus

un individu serait placé bas dans [’échelle de la civilisation,
" plus il se trouvat engagé dans cette erreur. Les faits montrent
au contraire que les hommes les mieux richement doués et les
plus avancés peuvent étre fort religieux, tandis que d'autre
part 'impiété n’est nullement le privilége des classes élevees:
les peuples dont la religion est inférieure, sont également les
moins cultivés. Mais, & tous les degrés de culture, ce sont les
peuples dont la vie morale est profondément atteinte qui re-
poussent la foi.



L’APOLOGETIQUE CHRETIENNE 109

On parle généralement d’une conscience du divin qui serait
donnée d’une facon immédiate dans la conscience que nous
avons de nous-mémes. La chose est présentée comme incon-
testable ou prouvée par le fait de la généralité de la religion.
— Mais il suffit de se considérer soi-méme pour s’apercevoir
que la conscience de Dieu n’est pas nécessairement liée a celle

“de nous-mémes et qu’elle nejsaurait s'imposer. On peut partir
de la conscience de soi, comme d’un fait général qui n’a nul
besoin d’étre prouvé; on ne saurait faire de méme pour la
conscience de Dieu. Un tel procédé est particulierement injus-
titfiable dans l'apologétique, science avant pour mission de
prouver la vérité de la religion, en présence d’adversaires qui
prétendent la classer parmi les erreurs humaines.

Le raisonnement a toutefois quelque chose de plausible
lorsque, partant de la religion comme d’un fait général, on
conclut que la conscience du divin est un des facteurs consti-
tutifs de la nature humaine. Il est vrai la généralité de la reli-
gion demeure inexplicable, si 'on n’admel pas une disposition
religieuse. — Mais a-t-on bien le droit de transformer cette
disposition en conscience du divin? Ce pourrait bien n’étre
guwun sentiment vague du divin, ayant besoin de manifesta-
tions religieuses objectives pour s’élever jusqu’a une représen-
tation de Dieu. Nous ne sommes pas méme obligés de recourir
a cette idée-la. Pour rendre compte de la généralitée du fait
religieux, il suffit d’admettre un organe psychique spécial du-
quel la religion se développerait. Toutefois, Dieu ne s’y mani-
festerait pas d’une maniére immediate, comme Dieu, ni sous la
forme de conscience, ni sous celle de sentiment. En effet, la
notion de disposition religieuse n’implique pas plus la connais-
sance 1mmeédiate du divin comme tel que la disposition &
penser ne renferme déja en soi des pensées précises.

La logique ne permet qu’une chose: conclure & une disposi-
tion religieuse générale, sans prétendre déterminer avec préci-
sion en quoi elle peut consister; 'expérience seule peut mettre
au clair ce dernier point. C’est surtout le fait de Iirréligion de
beaucoup d’hommes qui empéche d’admettre une conscience
du divin immédiate. C’est & tort qu’on prétend que cette néga-



110 CHRISTIAN EDOUARD BAUMSTARK

tion de Dieu n’est pas sérieuse. Cette assertion qui ne peut
s’appuyer sur rien, ne sert qu’a faire tourner en ridicule ceux
qui 'avancent. L’existence d’un seul athée sain d’esprit suffi-
rait pour renverser la these de ceux qui admettent une con-
science de Dieu immédiate. Car enfin, nul homme, s’il n’est
pas fou, ne s’avisera de nier la conscience qu’ila de lui-méme,
la faculté de connaitre et le sentiment.

Une étude psychologique attentive conduit & des résuliats
plus décisifs encore. On ne saurait parler d’une idée innée de
Dieu, n’entendit-on par 14 seulement que ceci: cette idée doit
nécesssairement se former, parce qu’elle repose sur une pro-
priété essentielle de notre nature. Il ne saurait y avoir des
representations innées par la raison excellente (ue notre con-
science de ncus-mémes ne nous est pasinnée. Nul ne l'ignore,
notre vie psychologique est au débutinconsciente ; méme apres
I’éveil de la conscience, la plus grande partie de la vie de 'Ame
appartient au domaine de l'inconscient. Admettre des repré-
sentations inconscientes c’est se rendre coupable d’une con-
tradiction dans les termes: des représentations inconscientes
ne sont pas des représentations, mais bien des sensations et
des perceptions du sentiment.

Cela admis, 1l reste encore une autre alternative. Pourquoi
la conscience de Dieu ne sortirait-elle pas nécessairement du
domaine de l'inconscient par le fait que Dieun affecterait 'ame
d’une facon immeédiate; de méme (ue la conscience de soi est
produite peu A peu a la suite de sensations physiques et de
sentiments psychiques? A ce compte-li la conscience de Dieu
nous serait tout aussi nécessaire ue la conscience de soi. §'il
en était ainsi, 'idée de Dieu devrait se développer avec les au-
tres facultés de Uesprit, tout particulierement sous l'influence
de maitres chrétiens. Or il n’en est pas ainsi. Il n’est pas de
maiire de religion qui ignore combien il est difficile d’inculquer
aux enfants des notions religieuses; plus que pour toute autre
instruction il faut lutter avec le manque d’intelligence, d’atten-
tion. Que si on prétend infirmer ce fait en rappelant le gout
qu’ont les enfants pour tout ce qui est concret, intuitif, il faut
répondre cu’ils sont plus attentifs, plus intelligents quand il est



L’APOLOGETIQUE CHRETIENNE 111

question des lois morales qui cependant ne relévent pas du do-
maine de 'intuition. On est plus autorisé & prétendre, semble-
t-il, que le péché a obscurci la conscience du divin et en a
arrété le développement. Mais la conscience morale devrait au
moins soufirir des mémes obstacles, puisque c’est immédiate-
ment avec elle que le péché entre en lutte. Comment se fait-il
que les conséquences du péché se fassent moins sentir dans le
domaine moral ?

Posséderions-nous du moins d’une facon immédiate le sen-
tement de Dien? D’apres Ulrici, de méme que 'homme posséde
le sentiment de lui-méme, il aurait le sentiment de I’existence
de Dieu parce qu’il est pénétré de la force divine. — Les faits
signalés il n’y a qu'un instant s’élevent contre cette opinion.
Si le sentiment de Dieu faisait partie intégrante de notre na-
ture, comment pourrait-il se faire que chez bien des hommes
il ne se trouve aucune trace de conscience religieuse ? Ulrici
répond que I’élément religieux ne peut étre qu’une affection de
I'ame faible et légere, sans quoi 1l serait porté atteinte a la li-
berté de la volonté. Le sentiment religieux s’accuserait d’au-
tant moins que d’autres émotions agiteraient plus violernment
ame. L’enfant, par exemple, serait ahsorbé par le soin de
pourvoir a ses besoins physiques et intellectuels. En tout cas,
le sentiment de Dieu ne serait complétement éteint chez per-
sonne.

Mais il faut répondre a Ulrici qu’aucun sentiment ne saurait
passer entiérement inapercu ; d’ouil suit que le sentiment reli-
gieux doit nécessairement éveiller la représentation de Dieu. Du
moment ol elle manque chez quelques hommes, il ne suffit pas
de réduire le sentiment religieux au minimum ; il convient de re-
connaitre qu’il n’est ni général, ni primitif. Pourquoi, de tous les
besoins intellectuels chez ’enfant, le sentiment religieux seul ne
se manifesterait-il pas ? On parle de la nécessité de respecter la
liberté de la volonté, ce qui est renoncer a sa these. En effet,
si la volonté est appelée & porter sur le sentiment religieux,
cela implique déja une représentation provoquée par elle. La
volonté ne saurait prendre de décision au sujet d’'un sentiment
dont on n’a pas conscience; elle n’est pas en jeu. Une déci-



112 CHRISTIAN EDOUARD BAUMSTARK

sion libre de la volonté implique des représentations préalables.
Enfin pourquoi la liberté de la volonté ne jouirait-elle pas, &
’égard des sentiments moraux, du méme droit qu’a I'égard du
sentiment religieux ? Pourquoi le sentiment moral s’accuserait-
il chez tous ?

Ulrici est plus heureux quand il s’agit de réfuter ’objection
qui ne veut voir dans le sentiment qu’un élément exclusivement
subjectif, hors d’état de nous faire rien connaitre de réel en de-
hors de nous. L’influence exercée par une adme sur une autre,
par un esprit sur un esprit, est un fait; pourquoi une action
immédiate de Dieu sur I’dme humaine serait-elle impossible ?
Tout cela prouve seulement que le sentiment religieux peut
étre d’origine immédiate. Mais Ulrici a tort de dire que, cette
probabilité admise, il faut nécessairement conclure a la réalité
parce que l'idée de Dieu est un fait et que ce fait ne peut
s'expliquer que par une influence de ce genre, par un senti-
ment immédiat de I'existence et de ’essence de Dieu. Il faudrait
établir avant tout que I'idée de Dieu a pour présupposition né-
cessaire le sentiment immeédiat de Dieu. Il est possible de déri-
ver l'idée de Dieu d’ailleurs.

Nous paraissons nous rapprocher du matérialisme en niant
I'idée d’une conscience et d’'un sentiment de Dieu immeédiat.
Nous maintenons, toutefois, que la religion repose sur des be-
soins essentiels de la nature humaine et qu’elle constitue le
plus bel ornement de notre étre spirituel. La religion étant un
fait, il faut qu’elle procéde d’une maniére ou d’une autre, soit
de 'ensemble de nos facultés, soit de I'une d’entre elles.

Kant a cherché a dériver la religion de la connaissance,
Mais au fait 1l n’aboutit qu’a une abdication de la raison en ces
matiéres; les hypotheéses et les postulats de la raison pratique
n’ont pas de valeur scientifique ; un homme peut les admettre,
un autre les rejeter, tout en ayant la rnéine activité intellectuelle.
Il devait échouer par suite de sa notion inexacte de la raison,
de la distinction entre raison (Vernunft) et entendement (Ver-
stand) et entre raison théorique el raison pratique. Il n’y a au-
cune raison d’admettre chez 'homme deux maniéres différentes
de connaitre. Ce sont toujours les mémes lois logiques qui



L’APOLOGETIQUE CHRETIENNE 113

déterminent notre pensée et quand celle-ci veut s’élever a I’in-
conditionné et & I'absolu, elle ne peut le faire qu’au moyen de
la loi de causalité qui régne tout aussi bien dans la sphére
des choses finies. On ne saurait voir ou finit 'entendement, ol
commence la raison. Par raison humaine on ne peut désigner
que la faculté de penser en général, qui s’éleve jusqu’aux idées
abstraites, 2 ce qui est général et spirituel et qui trouve dans
les idées des normes spirituelles pour 'intuition. L’entendement
animal, au contraire, s’en tient & l'intuilion des choses sensi-
bles qu’il met en relation.

Pour que la religion pit relever dela raison, il faudrait qu’au
movyen de cette derniére, par I’application de la loi de causa-
lité, il fut possible de s’élever du fini & l'infini, du conditionné
a l'inconditionné. Une conclusion n’est logiquement admis-
sible que lorsque deux notions s’unissent en une troisiéme.
Mais entre le fini et l'infini il ne saurait y avoir de terme
moyen. (’est en oubliant cette loi logique qu’on en vient a
avancer la preuve cosmologique en faveur de l'existence de
Dieu, qu'Ulrici a cherché & rajeunir. La fol seule peut combler
labime que la pensée laisse béant entre le conditionné et
I'inconditionné. Mais cette foi a d’autres motifs encore que
la loi logique de la causalite.

Voyant que l'absolu ne saurait étre le dernier terme d’une
série de syllogismes, Trendelenburg a imaginé d’en faire le point
de départ. Dans tout acte de connaissance, I'inconditionné serait
la présupposition tacite. On ne saurait se représenter le condi-
tionné sans la représentation de l'inconditionné. Quand donc
la question de cause et d’effet se souléve, le sentiment religieux
est par cela méme éveillé; ce probléme se pose uniquement
par suite de P’éveil de la conscience religieuse. — C’est la tran-
cher le nceud gordien au lieu de le dénouer et le probléme
n’avance point d’'un pas. Sans contredit, en parcourant la série
des effets et des causes, nous avons l'idée qu’il se trouve
a4 la base une cause qui n’est plus causée par rien. Mais
cette cause finale n’est qu'un but vers lequel tend lactivité
intellectuelle. Celle-ci atteint-elle son but, arrive-t-elle a
connaitre I'absolu comme une réalité qui existe ? C'est tou-
| THEOL. ET PHIL. 1875. 8



114 CHRISTIAN EDOUARD BAUMSTARK

jours la la grosse question. La pure idée subjective de I'incon-
ditionné, qui n’est au fond rien d’autre que la loi obligeant
notre raison a passer toujours d’un conditionné & un autre,
en d’autres termes la loi de causalité elle-méme ne suffit pas a
la conscience religieuse. L’absolu, I'inconditionné, n’est objet
de foi qu’a titre de réalité.

Le résultat auquel nous aboutissons en constatant ainsi
I'impossibilité pour la pensée de passer du fini & l'infini n’é-
tablit toutefois pas un rapport exclusivement négatif entre
notre connaissance et la religion. Nous ne saurions nous con-
tenter du conditionné ; notre besoin de connaitre réclame im-
périeusement I'inconditionné. C’est en vain que Schopenhauer
a prétendu que la régression a l'infini serait le dernier mot de
la loi de causalité. Leibnitz a déja répondu que ce serait s’en
tenir & des raisons insuffisantes, et par conséquent porter at-
teinte & la loi de causalité elle-méme. C’est la un acte de
désespoir qui ne saurait jamais satisfaire une raison sévere.
Schopenhauer lui-méme, inconséquent avec son assertion,
ne vient-ll pas a élever, par un vrai tour de force, la volonté
a la hauteur de ’absolu ?

La solution de Spinoza et de Hegel n’est pas plus satisfai-
sante. Ils terminent la série des causes par la notion de sub-
stance ou du seul étre vrai dont tous les phénomeénes finis ne
seralent que de pures manifestations. Grace a cette conclu-
sion arbitraire, on se débarrasse entierement de la loi de la
causalité. Mais il n’est pas possible de se débarrasser ainsi d’une
loi immanente & notre pensée; c’est sacrifier la pensée elle-
méme. Enfin la substance absolue de Spinoza et I’étre absolu
de Hegel reposent en 'air. Aucun de ces penseurs n’a cherché
a prouver que nous soyons obligés d’admettre ces deux abs-
tractions.

Si donc nous ne voulons pas arréter arbitrairement notre pen-
sée dans un mouvement exigé par sa nature, il faut que nous
arrivions a la connaissance de l'inconditionné, de 'absolu. Or
ne pouvant y arriver au moyen de conclusions en partant du
fini, il ne reste plus que la méthode de la perception et de
I’expérience qui s’'impose a nous, déja lorsqu’il s’agit de connai-



L’APOLOGETIQUE CHRETIENNE 115

tre les causes conditionnées. Etil y a lieu d’attendre qu’il se
montre d’'une facon ou d’une autre comme quelque chose de
donné. Car enfin ce serait une bien étrange organisation de
notre nature si elle portait en elle cette étrange contradiction :
étre obligée de poursuivre 'absolu sans jamais pouvoir 1’at-
teindre. Du moment, au contraire, oil nous trouvons I'absolu
comme un fait donné, notre faculté de connaitre entre avec lui
dans un rapport décidément positif. Nous sommes mis en de-
meure de nous approprier ’absolu par la pensée. Alors se
trouve résolu le probleme que fait surgir la loi de la causalité.
La raison ayant trouvé le divin en fait la base inconditionnée,
infinie de toute la série des causes et des effets. Quand le
divin est trouvé il est aussi reconnu comme la cause derniére
des choses et des événements du monde extérieur.

Voyons ce qu’il faut entendre par le sentiment, en vue de
nous assurer si nous pourrions en faire procéder la religion.
[l se distinguerait des autres affections de I’ame par ce qu’il a
d'immeédiat. Ce ne saurait étre la toutefois le trait distinctif
d’une faculté particuliére de I’ame. Que les manifestations d’une
force psychique se montrent médiatement ou immédiatement,
ce ne peut étre qu’en conséquence de leur nature. Ainsi il ré-
sulte de la nature de la pensée que dans ses premiers actes
elle est liée & la sensation, tandis que plus tard 1l lui faut I'in-
termédiaire des notions, des jugements, des syllogismes. Mais
on ne fera pas connaitre I’essence propre de lapensée en disant
(que c’est une activité meédiate de I'dme. Les produits d’une
faculté font seuls connaitre ce qu’elle est. S’il en est ainsi, le
trait caractéristique du sentiment ne peut consister que dans
la capacité de percevoir le plaisir et le déplaisir. Qu’est-ce, en
effet, que nous appelons sentir, si ce n’est étre élevé par le
plaisir, comprimé par le déplaisir? Le fait d’étre affecté dans
le plaisir ou le déplaisir est d’une nature si particuliére qu’il
réclame & sa base une faculté spéciale. Il n’est ni de I'essence
de la pensée, ni de celle de la volonté, mais seulement de celle
de 'ame de provoquer ces manifestations.

Du moment ol on re caractérise pas de la sorte le sen-
timent, il ne reste plus, comme fait Schleiermacher, qu'a le



116 CHRISTIAN EDOUARD BAUMSTARK

confondre avec la conscience de soi immédiate. Ce théologien
définit le sentiment « I'identité de la pensée et de la volonté, »
la premiere disparaissant et la seconde commencant & s’accu-
ser. Quand nous pensons, I’étre des choses est placé en nous;
quand nous voulons, nous placons notre étre dans les choses.
Le point d’'indifférence entre les deux, c’est notre étre s’affir-
mant : cette conscience immeédiate de soi-méme n’est autre que
le sentiment. Cette définition n’est pas seulement trop abs-
traite, mais encore inexacte et en contradiction avec elle-
méme. A la rigueur le sentiment devrait étre quelque chose
d’exclusivement négatif. En effet, en le présentant comme 1'i-
dentité de la pensée et de la volonté, le point d’indifférence
entre les deux, on déclare seulement qu’il n’est ni pensée ni
volonté. Or, force nous est bien de nous élever au-dessus de
cette notion purement négative, car I’expérience nous présente
le sentiment comme éminemment positif, Mais dés qu’on veut
sortir de ce point d’indifférence, on est obligé de pencher
vers la raison ou vers la volonté et ainsi de se mettre en con-
tradiction avec la définilion qui veut faire consister le senti-
ment dans l'identité des deux. Ensuite, dés qu’on identifie
le sentiment, soit avec la volonté, soit avec la pensée, il cesse
d’étre quelque chose de spécifique, bien qu’il s’accuse comme
tel dans notre conscience. Quoique nos sentiments pénétrent
dans notre conscience, ils en sont essentiellement distincts.
Chacun sait qu’il y a des sentiments inconscients; ainsi la pre-
miere enfance est sans conscience de soi, mais non privée de
sentiment. Schleiermacher est lui-méme contraint d’admettre
que le sentiment renferme des phases d’inconscience. Mais il
peut, d’aprées lui, étre fait abstraction de cette circonstance
dans le langage scientifique; celui-ci a besoin de détermina-
tions plus exactes ; le sentiment est alors déterminé plus exac-
tement par la désignation plus rigoureuse, « conscience de soi. »
— Mais comment justifier cette abstraction? Comment la con-
science de soi peut-elle étre la désignation plus exacte du sen-
timent? Du moment ol le sentiment renferme des phases
d'inconscience, il ne sourait rentrer dans la sphére de la con-
science de sot. La conscience de soi ne peut alors devenir une



L’'APOLOGETIQUE CHRETIENNE 117

désignation plus exacte que pour quelques sentiments qui sont
devenus conscients et qui par cela méme se distinguent de
ceux qui sont encore inconscients.

Rien d’étonnant que I’école hégélienne, en présence de cette
définition flottante et inexacte, ait présenté le sentiment comme
la phase la plus inférieure de ’esprit, alors que celui-ci, dans
une espéce d’état cahotique, contient toutes les choses du
monde dans la plus grande confusion. Hegel prétend méme
que le sentiment serait ce que 'homme posséde en commun
avec les animaux, la forme animale, sensible. Schopenhauer
prétend que la notion de sentiment n’a qu'un contenu exclusi-
vement négatif : pour dire que quelque chose qui se trouve
dans la conscience n’est pas une notion, une connaissance abs-
traite de la raison.

Ces assertions ne sont pas dépourvues de tout fondement,
Elles ne portent toutefois pas sur 'essence du sentiment, mais
sur ce qu'on en prétend faire. Hegel dit fort bien qu’on en ap-
pelle au sentiment quand les raisons font défaut. Le mot senti-
ment ne rappelle pas toujours une notion bien déterminée ; on
fait rentrer sous ce titre tout ce dont on n’a pas encore réussi
a se former une idée claire ; il n’est pas rare d’entendre appe-
ler sentiment toutes les intentions vagues et les représentations
obscures. Il est possible qu’on ait été surtout conduit & déri-
ver la religion du sentiment, faute de pouvoir se rendre ration-
nellement compte de son origine.

Mais toutes ces inexactitudes ne sauraient autoriser & ne voir
dans le sentiment gqu’une notion exclusivement négative. Le
sentiment est la faculté d’étre affecté agréablement ou désa-
gréablement. Cette notion ne saurait étre dérivée ni de la con-
naissance, ni de la volonté. Au faiton entend bien désigner aussi
cela par 'expression sentiment ; mais on y ajoute d’autres élé-
ments relevant de la représentation et de la volonté, desrepré-
sentations obscures, des instincts dont on n’a pas encore
claire conscience. Cette erreur se comprend aisément parce
(que nous avons souvent des sentiments dont nous ne pouvons
que difficilement nous rendre compte. Abstraction faite de-tou-
tes ces adjonctions déplacées, le sentiment demeure une no-



118 CHRISTIAN EDOUARD BAUMSTARK

tion positive. Qui oserait soutenir que la réceptivité pour le
bien-étre ou le malaise est négative ?

Quant au sentiment de ’homme, en dépit de Hegel, il se
distingue de celui de I'animal, en s’élevant du sensible au
spirituel. Herbart ne réussit pas mieux a rendre compte du
sentiment.

Lorsque 'ame agit et veut, elle se montre exclusivement ac-
tive; quand elle pense elle est & la fois active et passive; lors-
qu’elle sent elle est exclusivement passive ou réceptive. Il est
donc clair que le sentiment ne saurait étre limité & la sphére
sensible : les sentiments sont aussi variés que la vie de notre
adme ; Lout ce qui nous touche est senti. On voit de suite le role
qui est assigné au sentiment en religion. La tentative faite par
Schleiermacher de dériver la religion du sentiment tombe d’elle-
méme. Comme il confond le sentiment et la conscience immé-
diate de soi, tout ce que nous avons dit au sujet d’une con-
science immédiate de Dieu porte également contre la déduction
de ce théologien.

Abstraction faite de Schleiermacher, quand on prétend deé-
river la religion du sentiment, il faut remarquer que celui-ci
n’a encore aucun contenu en lui-méme : il doit le recevoir
d’ailleurs. Si 'on entend par la qu'un contact immeédiat de
Dieu avec I'esprit humain s’accuse immeédiatement dans le sen-
timent, c’est-a-dire que le sentiment ne produit pas la religion
de luil-méme, mais que le contenu religieux lui est donné im-
médiatement, nous avons déja réfuté cette opinion en nous éle-
vant contre I'idée d’un sentiment de Dieu immédiat.

Il va de soi qu'on ne saurait refuser au sentiment une im-
portance particuliére dans les choses religieuses. L’expérience
ne s’éléve pas moins que la notion du sentiment contre cette
assertion de Schenkel. Il est de fait que nous avons des senti-
ments supérieurs et que la religion est également sentie. D’ol1
viendraient ces sentiments d’un ordre supérieur, si le senti-
ment n'appartenait qu’au coété sensible de la nature ? Schenkel
prétend éluder la difficulté en disant que les sentiments recoi-
vent le sceau de la raison et 'autorité de la volonté, quand
étant reglés par la raison et la volonté, ils participent aux pro-



L’APOLOGETIQUE CHRETIENNE 119

priétés de esprit. — Cette assertion demanderait & étre prou-
vée. Qu’est-ce que le sentiment religieux sous ses formes di-
verses, sentiment de la communion et de I'éloignement de
Dieu, sentiment d’étre accablé sous le poids de la culpabilité,
peut avoir & déméler avec le coOté sensible de la nature hu-
maine ? Il ne peut étre question en tout cela d’un sentiment
sensible élevé dans la sphére de la raison; il y a la quelque
chose d’indépendant, ayant son existence propre, tout comme
le sentiment du sensible.

Le role du sentiment pour la formation de la vie religieuse
consiste en ce que chez lui le besoin religieux se traduit comme
un mandgue. Du moment ol la religion fait partie des besoins
fondamentaux de notre nature, aussi longtemps que celle-ci n’a
pas recu satisfaction, cet état doit se traduire par le seutiment
d’un vide, d’un manque. De fait nous trouvons en nous ce
sentiment d’un vide : nous ne trouvons jamais pleine et entiére
satisfaction dans le domaine des choses finies. Toute jouissance
sensible, sansen excepter la jouissance esthétique la plus éle-
vée, laisse en nous un sentiment de vide. Les travaux intellec-
tuels nous fatiguent ; les luttes morales nous accablent aussi
longtemps que la religion n’a pas rétabli ’harmonie dans nos
dmes. Le trait commun & tous ces sentiments c’est que nous ne
saurions trouver dans le monde fini de quol satisfaire nos be-
soins, et que nous sommes renvoyeés a P’infini, a I'absolu.

Tout cela ne fait ressortir que le besoin, sans nous donner
I’absolu vers lequel nous aspirons. Le sentiment se trouve
avec la naissance de la vie religieuse dans le méme rapport que
la pensée. De méme que celle-ci nous pousse toujours plus
loin au moyen de la loi de causalité, sans qu’elle puisse jamais
atteindre le but & elle seule, de méme le sentiment par son agi-
tation nous pousse vers l'infini, sans pouvoir y arriver de lui-
meéme. Mais de méme que la pensée, lorsqu’elle trouve I’absolu
comme réellememt donné, en fait 'objet de son activité, de
meme aussi le sentiment trouve dans ’absolu un contenu. L’u-
nion personnelle avec lui devient alors une supréme jouissance
et toute diminution de la vie religieuse s’accuse comme une
douleur.



120 CHRISTIAN EDOUARD BAUMSTARK

Du moment ol le sentiment religieux n’est pas inné et ne
s’'impose pas d’une maniére immeédiate, puisque ni la pensée,
ni le sentiment n’arrivent d’eux-mémes avec nécessité a I'ab-
solu, bien qu’ils en portent en eux le besoin, la décision ne
peut dépendre que de la volonté. Par suite de I’action récipro-
que que les diverses activités de I'ame exercent les unes sur
les autres, les sentiments qui s’agitent dans le domaine de la
pensée et du sentiment doivent agir sur la volonté comme mo-
biles. La volonté alors peut trouver dans le besoin d’absolu, se
manifestant dans la pensée et dans le sentiment, un motif pour
admettre un absolu, méme quand celui-ci ne se présente pas
comme réalité existante. La religion naitrait ainsi a la suit
d’un élan de la volonté pour apaiser la pensée et le sentiment.
Mais alors la fermeté de conviction propre i la conscience re-
ligieuse devrait lui faire défaut.

Cependant les mobiles qui agissent sur notre volonté nous
contraignent & aller plus loin. Ils ont beau étre divers et indi-
viduels, nous trouvons parmi eux une norme générale, la con-
science morale, & laquelle nous devons reconnaitre le caractere
absolu et infini. En elle nous trouvons ’absolu vers lequel as-
pire notre nature spirituelle. Et quand la religion se forme de la
conscience, elle acquiert cette certitude de conviction intérieure
qui sans cela lui manquerait et qu’elle posséde partout ou elle
éclate avec force et sincérité.

Il va sans dire que le matérialisme nie la conscience comme
faculté spéciale commune a tous les hommes pour distinguer
entre le bien et mal. Il la dérive de I'organisation corpo-
relle et de I'influence exercée par la loi, les meeurs et I'habi-
tude. D’ol vient alors cette grande différence qui forme sou-
vent un contraste criant entre la foi et les meeurs d’une part,
et la morale de 'autre ? Comment se fait-il que dans ses ten-
dances morales un individu s’éleve au-dessus de la religion
de sa nation, des moeeurs sociales et des lois de I'état ; qu’il sa-
crifie sa fortune et sa vie pour ses 1dées, et gue si les contem-
porains le méconnaissent, la postérité 'admire? Comment se
fait-il que les exigences morales mises en avant par un homme,
en opposition avec les lois et ’opinion régnante, s’emparent des



L’APOLOGETIQUE CHRETIENNE 121

ceeurs et que sa doctrine passe dans la conscience de peuples
entiers? Le matérialisme ne peut expliquer ce contraste qu’au
moyen d'une organisation physique particuliere dont le nou-
veau moraliste serait doué. Mais cela n’explique nullement com-
ment ces exigences morales contraires & la loi peuvent agir non-
seulement sur celui qui les met le premier en avant, mais
encore peu a peu dans un cercle plus étendu. Il faut admettre né-
cessairement une conscience morale commune a tous et norme
commune de toutes les déterminations de la volonté. Ce n’est
pas 1a une simple hypothése destinée & expliquer des faits : la
conscience immeédiate de la loi morale est elle-méme un fait.
Celui-l2 méme qui la nie ne peut se soustraire a son action, en
tant qu’il applique la norme morale pour le moins aux actions
des autres. Il faut la plus grande audace pour nierla conscience
morale, & laquelle nous ne pouvons pas plus échapper qu’a la
conscience denous-mémes. On a beau prétendre que les notions
morales varient d’individu & individu et de peuple & peuple.
Car 1l n’est pas impliqué dans la notion de loi morale qu’elle
contienne des commandements développés jusque dans les
détails. Cette loi peut ne porter que sur des déterminations
tout & fait générales. Il ne peut méme en étre autrement des
qu’il s’agit d’une conscience morale immédiate. La conscience
ne prescrit donc que des normes générales, laissant & la vo-
lonté et & la pensée le soin d’en faire ’application aux diver-
ses circonstances de la vie. Les 1idées morales se développent
plus ou moins chez les hommes, suivant la force et 'activité de
pensée de chacun et suivant que la volonté prend avec plus ou
moins d’énergie les prescriptions de la loi morale pour mobile
de sa conduite. Mais la loi morale se trouve chez tous sans dis-
tinction. $’il ne se trouvait chez tous un principe commun de
ce qui est juste, il serait impossible de convaincre les hommes
d’erreurs morales et de fautes, de changer et de purifier les
notions morales.

La signification religieuse de la conscience a été fort bien re-
connue de nos jours. Nous nous rangeons a l’opinion de ceux
qui la considérent comme l'organe religieux central, & condi-
tion toutefois qu’on ne voie pas en elle 'organe d’un sentiment



122 CHRISTIAN EDOUARD BAUMSTARK

immédiat de Dieu. D’aprés Schenkel la conscience serait la
synthése de la morale et de la religion, ce dernier facteur
ayant la priorité. La conscience, d’aprés lui, ne provoque la
conscience de la loi qu’en ce qu’elle provoque le rétablissement
de la communion avec Dieu.

Auberlen a reconnu que Schenkel a accompli un progres
essentiel depuis Schleiermacher qui ne s’élevait pas plus haut
que le sentiment. Le défaut capital de Schenkel c’est qu’il
construit une théorie de la conscience, alors qu’il faut se borner
a analyser ce qui est empiriquement donné. Du moment ou la
conscience est concue comme conscience de la communion
avec Dieu, comment se fait-il qu’en réalité nous ayons la con-
science d’une loi et non la conscience de la communion avec
Dieu? Si, comme le veul Schenkel, le facteur moral de la con-
science résultait du manque de religion, de communion avec
Dieu, la morale devrait diminuer & mesure que la religion aug-
menterait. La morale et la religion se trouveraient en opposi-
tion, tandis que Schenkel les présente comme nécessairement
unies. Ensuite, sile facteur moral provient du manque de re-
ligion, il n’est plus primitif, comme I’élément religieux ; ils ne
ne peuvent plus étre coordonnes et mis sur une méme ligne ;
au lieu de parler d’une synthése de la religion et de la mo-
rale, il faudrait admettre une transformation de ’'élément reli-
gieux en élément moral. L’expérience contredit enfin la con-
séquence du principe de Schenkel, qui veut que par le coté
religieux 1l y ait dans la conscience paix et joie et par le coté
moral trouble et inquiétude. La conscience nous déclare plu-
tot, tant par son coté religieux que par son cdté moral, com-
ment nous devons étre et quand il y a désaccord entre ce que
nous sommes et ce que uous devrions étre, il en résulte de la
douleur et du mécontentement dans les deux domaines. En
voulant faire de la conscience un nouveau principe de religion
et de théologie, il ne 'a pas prise telle qu’elle est en réalité; il
lui a prété un contenu religieux lui permettant de servir a la
fin & laquelle il la destinait.

Rothe, qui dans la premiere édition de son Ethique avait
vu dans la conscience un instinct religieux, déclare dans la



L’APOLOGETIQUE CHRETIENNE 123

seconde que c’est 1a une expression scientifiquement inadmis-
sible. Au fait, dans le systéeme de Rothe, il n’y a pas place pour
la conscience comme faculté spéciale.

Il n’en est pas moins certain que ’expérience nous présente
la conscience comme quelque chose de tout particulier et exis-
tant pour soi-méme. Nous sentons la conscience comme une
loi clairement distincte de toute autre manifestation de la vie,
réglant notre existence intérieure et extérieure. Comme la vie
entiere de I’Ame, elle se manifeste dans les trois directions
fondamentales : la pensée, le sentiment, la volonté. En tenant
compte de toutes les manifestations de la conscience, on voit
(qu’en elle toutes s’affirme une puissance qui est en nous, et
cependant au-dessus de nous. Il n’est pas en notre pouvoir de
provoquer ou de contenir les manifestations de la conscience :
elle agit sans et contre notre volonté. Quelles que soient les dé-
clarations de la conscience elles n’ont rien de subjectif. Le
moi doit s’incliner devant elle, en approuver les prescriptions,
méme quand il ne les suit pas. L’opinion de Giider qui se re-
fuse & voir dans la conscience une faculté particuliere, pour
déclarer qu’elle est le résultat de diverses facultés, ne rend pas
mieux compte des faits. La circonstance que la conscience
regne avec puissance sur le moi, ne saurait permettre de voir
en elle le produit du jeu de toutes ces facultés. Comment
pourraient-elles produire, ces facultés, un contenu qui ne se
irouverait pas déja partiellement en chacune d’elles? C’est la
conscience seulement qui donne aux autres facultés le carac-
tere moral. La conscience est la connaissance subjective que
nous possédons de cette loi supérieure inhérente & notre na-
ture spirituelle, loi qui fournit la norme de la moralité & notre
vie entiére, en tant que celle-ci est le fruit de déterminations
libres.

Mais quel sera le contenu de cette loi? Ce point n’est pas
méme touché par des écrivains (ui se sont occupés de la théo-
rie de la conscience, tandis que d’autres, comme Hofman,
soutiennent que la conscience n’a pas de contenu, qu’elle est
une mesure exclusivement formelle. Cela doit signifier que la
conscience ne déclarerait pas immédiatement comment quel-



124 CHRISTIAN EDOUARD BAUMSTARK

que chose doit étre fait, mais qu’appliquée & un cas concret
elle dirait si les choses se sont passées comme il fallait. Com-
ment se représenter une norme de nos actions dépourvue de
contenu? Ne serait-elle que norme formelle de nos actions,
encore devrait-elle avoir un contenu déterminant quelle doit
étre la forme de notre conduite. Mais une norme ne portant
que sur la forme, sur le comment de nos actions, n’est pas pos-
sible. En nous disant comment nos actions doivent étre, elle
nous dit ce qu’elles doivent étre. Il est de fait que la conscience
se rapporte au contenu de nos actions. Quand 1l est dit de ne
pas voler, ce ne saurait étre une défense ne concernant que
le mode de nos actions.

Il va sans dire toutefois que la conscience n’est pas un re-
cueil de préceptes décidant ce qu’il convient de faire dans cha-
(que cas particalier. La loi de la conscience s’en tient aux plus
grandes généralités, laissant & l'intelligence et & la volonté le
soin de formuler ce contenu général en préceptes spéciaux
dans les cas particuliers. De la vieni qu’on en appelle a la con-
science pour des actions fort différentes. Cela explique aussi
pourquoi on croit pouvoir faire abstraction d'un contenu de
la conscience. Il résulte déja de la notion de la conscience que
le contenu doit en étre de nature fort générale. Une loi don-
nant une norme infaillible s’appliquant & tous, ne peut contenir
des prescriptions applicables a tous les cas concrets, parce
que dans aucune législation il ne peut éire tenu compte de
tous les cas dans le détail. La perfection de la loi de la con-
science quant a la forme tient justement au caractére tout a
fait général de cette loi.

Nous ne ressentons les directions de la conscience que
dans les cas particuliers, alors que la volonté est appelée &
prendre une décision. Toulefois, dans chacune des prescrip-
tions spéciales que donne la conscience en vue des cas parti-
culiers, on peut reconnaitre comme base une grande loi gé-
nérale. Celle-ci n’est autre que 'idée générale exprimée en ces
mots : suum cuique, qui rendent fort bien notre vocation mo-
rale a laquelle peuvent étre ramenés tous les cas particuliers.

Comme ’homme a seul une vocation morale, 1l faut que



L’APOLOGETIQUE CHRETIENNE 125

dans cette loi fondamentale se trouve un élément concernant
I’homme seul et correspondant & la haute position qu’il occupe
parmi les étres terrestres. Et tel est bien le cas. Cette loi nous
est a tel point spéciale qu’il ne se trouve rien d’analogue.
Partout ailleurs I’égoisme régne sans partage. Le principe, au
contraire, qui veut que chacun ait ce qui lui revient, montre
que notre volonté s’éleve jusqu’a un point de vue général.
Contenant notre moi dans les limites qui lui conviennent
comme étre individuel, nous devons tenir le général comme
mobile de notre conduite.

Doenner & chacun ce qui lui est dii, signifie agir conformé-
ment & la notion et & 'importance d’un chacun. De la 'obliga.-
tion de sauvegarder notre dignité propre, de subordonner nos
intéréts inférieurs 4 ceux d’un ordre supérieur. Nous nous
trouvons en rapport avec notre corps et par lui avec le monde
extérieur. L’inférieur doit étre traité comme inférieur; nous
devons régler la matiére et la mettre & notre service. Nous
devons aimer les autres; nous sacrifier pour les autres en re-
nong¢ant & notre moi; entretenir avee d’autres une communion
réelle et avec I'humanité entiere une communion idéale.
Traite tous les autres, dit la conscience, conformément &
leurs droits, comme tu veux et comme tu dois sauvegarder
les tiens. Ton droit est celui de tous. Ce méme précepte,
suum cuique, implique également nos devoirs religieux : il
faut donner a4 Dieu ce cui appartient & Dieu. En tout ceci la
conscience ne se borne pas arégler la conduite extérieure. Par
suite de notre faculté de nous déterminer nous-mémes et de la
liberté de la volonté, il n’y a de moralement bon que la volonté
conforme & la loi de la conscience. Voila comment nous reve-
nons au principe de la morale de Kant : la volonté n’est mora-
lement bonne que quand elle peut vouloir que ses maximes
deviennent une loi générale.

Apreés avoir signalé le fait de la conscience, ce qui en con-
stitue l’essence et le contenu, abordons la question princi-
pale : la conscience est-elle 'organe religieux? comment peul-
elle I'étre? En dérivant, dit Heman, le sentiment de Dieu
de la conscience, on prend la loi et la conscience dans un com-



126 CHRISTIAN EDOUARD BAUMSTARK

plet isolement, pour elles-mémes, en dehors de tout rapport
avec les autres choses du monde. Dans ce cas, comme toujours,
il n’y a pas d’autre ressource que de les faire remonter &
Dieu, c’est-a-dire que, au lieu de donner les causes secondes,
on recule jusqu’a la cause premiére de toules choses. Sil’on
considere au contraire la loi et la conscience dans leur rela-
tion avec toutes les autres choses du monde, comme ’exige la
vrale science, on arrive a une conception entierement différente.

Tout ce qui précede est une réponse & cette objection de
Heman. Il faut considérer la conscience en elle-méme, juste-
ment parce qu’elle se manifesle, ainsi que nous l'avons vu,
comme quelque chose de tout spécial, de tout & fait & part.
Tout en se trouvant en nous, elle se pose en face de notre
moi, comme quelque chose d’autre et de supérieur. Du mo-
ment que, se distinguant en cela de toutes les choses du
monde, elle peut étre appelée inconditionnée, absolue, di-
vine, il est prouvé par le fait méme que la conscience de
Dieu provient de la-conscience. En effet, du moment ou la di-
vinité forme le trait distinctif du caractére de la conscience, il
faut bien qu’elle nous 'imprime aussi & nous-mémes. De sorte
que nous ne donnons pas la cause premiére au lieu des causes
secondes, mais I’essence propre et spécifique de la conscience
porte déja en elle-méme, d'une facon immeédiate, le cachet
divin. Il est bien vrai que nous ne sommes pas forcés de
conclure d’une loi & un Jégislateur personnel ; aussi toutes les
tentatives de tirer de cette maniére-la 'idée de Dieu de la
conscience manquent-elles de la force probante indispensable.
Mais nous ne tirons pas non plus cette conclusion. Nous exa-
minons la conscience pour voir si elle s'affirme comme immé-
diatement divine ; et, du moment outil en est ainsi, nous som-
mes tenus de la considérer comme la source de la conscience
de Dieu.

Voici une seconde objection de Heman. La loi morale
se rapportant aux actions de ’homme, si I'idée de Dieu pro-
vient de la conscience, cette idée se trouvera dans le méme
rapport étroit avec les actions de la conscience elle-méme. Or
dans toute action humaine, l'objet est la chose principale,



L’APOLOGETIQUE CHRETIENNE 127

mais la conscience ne donne ni ne produit aucun objet; elle se
borne & fixer la maniére d’agir. De sorte que la conscience de
Dieu serait un corollaire accessoire de 'action. Il en résulterait
que ’homme ne tiendrait compte de 'idée de Dieu qu’en tant
qu’il agirait et lorsqu’il voudrait agir. Il est manifeste au con-
traire que la conscience de Dieu occupe une position centrale.
— Sans doute la conscience se rapporte en tout premier lieu,
mais non pas exclusivement, a Paction. Ce n’est pas l'action
seule, mais bien toute P'attitude morale qui est soumise aux
déclarations de la conscience. De plus, par suite de l'action
reciproque des facultés, lactivité de la conscience s’étend de
la volonté au sentiment el & la pensée. Il faut donc séparer
meécaniquement ce qui est étroitement uni, pour dire que la
conscience est en rapport avec 'action seule, qu’elle n’a point
une position centrale. Du moment, au contraire, ot la con-
science occupe une position centrale, la conscience de Dieu,
qui en est dérivée, n’est pas quelque chose qui accompagne
d’une maniére accessoire la conscience, mais aussi quelque
chose de central, comme c’est bien le cas.

Voicl qui prouve encore que la conscience est bien 'organe
religieux central. C’est un fait d’expérience que la moralité ne
se trouve pas seulement dans un rapport trés étroit avec la
religion, mais que ce sont surtout les agitations et les terreurs
de la conscience qui conduisent ’homme & la religion. Par la
voie de la pensée théorique seule, les hommes ne se sont ja-
mais élevés tout au plus qu’a une conception philosophique de
I'univers, mais jamais & la religion. Et quand leur pensée les a
conduits & des résultats d’accord avec la religion, ou bien ils
ont déja apporté le sentiment religieux dans leurs études, ou
bien, pendant leurs opérationsintellectuelles, il y a eu concours
d’autres impulsions, et tout particulierement des mouvements
de la conscience. Il y a longtemps qu’on s’en est apercgu, il est
de la nature de la pensée humaine de ne pouvoir s’élever d’elle-
meéme jusqu’ad l'absolu, mais seulement jusqu’a sentir le besoin
de cet absolu. Et, lorsque chez quelqu’un la religion est prin-
cipalement affaire de sentiment, cela tient & ce que la reli-
gion traditionnelle, comme toute tradition, est devenue pour luz



128 CHRISTIAN EDOUARD BAUMSTARK

une habitude précieuse; ou bien lorsque le sentiment s’est
montré productif pour 'amener a la religion, les impressions de
la conscience se traduisant en sentiments y ont contribué
pour la plus grande partie. Que chaque homme vraiment re-
licieux se demande ce qui I’'a amené a ses convictions; qu’on
se rappelle la vie des hommes de Dieu dislingués, que l'on
songe aux réformateurs, et particuliérement a Luther, et on ne
manquera pas de reconnaitre que la conscience est 'organe
religieux central.

Lorsqu’il y a de la religion elle repose sur la conscience mo-
rale, et d’autre part c’est un fait d’expérience que la moralité,
quand elle existe, conduit a la religion. Plus d’'un a déja tenté
de se contenter de sa moralité sans religion, et nous sommes
loin de contester la pureté de pareils efforts, mais & la longue
cette moralité, sous peine de dégénérer en honnéteté bour-
geoise, a di conduire & la religion. Par contre lirréligion ne
manque pas de s’allier avec la démoralisation.

Ces preuves de fait suffiraient a elles seules pour établir que
la conscience est I'organe religieux central. La lumiére devient
plus éclatante encore quand nous voyons comment la religion
se forme de la conscience. La maniére d’agir et le contenn de
la loi de conscience portent le caractére de I’absolu. L’autorité
avec laquelle la conscience se produit est absolue. Les lois de
la conscience ont un caractére essentiellement différent de
celul des lois de la pensée. Celles-ci ont également leur valeur
inconditionnée, mais elle ne differe pas de celle des lois de
la nature. Elles sont unies d’une fagon si étroite & notre pensée
que nous ne saurions nous en affranchir sans renoncer par
cela méme a la pensée: ce sont les lois naturelles de notre
pensée. Tout en étant en nous, la loi dé la conscience se
distingue de nous pour s’affirmer comme quelque chose
d’autre et de supérieur; c’est une puissance absolue (ui est
placée au-dessus de nous.

Le contenu de la conscience ne porte pas moins le carac-
tére de ’absolu. D’apreés sa notion, Pabsolu ne peut étre qu’un ;
le contenu de la ‘conscience est quelque chose d’absolument
général qui comprend tout en un. Notre pensée va également



L'APOLOGETIQUE CHRETIENNE 129

du particulier au général, mais sans pouvoir produire quelque
chose de général duquel résulterait tout le reste. Mais on ne
pourrait penser quelque chose de plus général, de plus un que
le contenu des déclarations de la conscience. De sorte que cet
absolu que 'homme cherche au moyen de sa pensée et qu’il
ne saurait atteindre ni par la pensée pure, ni par la contempla-
tion du monde, il le posséde dans son intérieur comine loi de
la conscience. "

On voit, d’aprés cela, comment la conscience est la source de
la religion. La norme que la conscience nous prescrit a le ca-
ractére spécifique qu’elle se présente & nous comme absolue
ou divine. C’est comme telle qu'elle s'imprime d’abord dans
notre sentiment. Qu'and nous cédons aux sollicitations de la
conscience, nous ne pouvons échapper a I'impression d’étre
sous une puissance absolue. Il est vrai que celte impression a
le caractlére indéterminé de toute impression de sentiment,
aussi longtemps que la pensée n’est pas venue en donner une
claire conscience. Mais, dés que laclivité intellectuelle s’ap-
plique a la conscience, elle arrive & proclamer la dépendance
absolue d’une puissance se manifestant comme absolue ou di-
vine. Cette connaissance ne nous rend cependant pas religieux.
La religion, comme entrée en rapport de I'esprit humain avec
Pinfini, réclame une décision de la volonté. Ce n’est déja que par
suite de l'intervention de la volonté que nous obtenons le senti-
ment de I'infini ; ce n’est en effet que quand nous obéissons &
la loi morale qu’elle nous produit cette impression. Et dés que,
sur la base de ce sentiment, nous sommes arrivés a une con-
naissance de I'absolu, c¢’est de nouveau la volonté qui imprime
la derniére impulsion. A la connaissance doit venir s’ajouter la
reconnaissance. Nous ne sommes en effet religieux que lorsque
la loi mnorale est reconnue comme divine, de sorte (ue nous
en faisons la base de notre vie. Ce n’est donc pas sans une
intervention de notre volonté que la religion se dégage de la
conscience; elle ne s’en forme pas non plus au moyen de la
simple pensée logique. Nous ne sommes liés qu’a la loi elle-
meéme, comme a la forme sous laquelle 'infin1 nous apparait
en tout premier lieu et d’'une maniére immédiate. Il dépend de

THEOL. ET PHIL. 1875. 9



130 CHRISTIAN EDOUARD BAUMSTARK

nous d’aller plus loin. pour voir et reconnaitre en elle l'infint
régnant en nous. La religion réclame donc pour naitre en nous
le concours actif de notre pensée et de notre volonté : elle est
I'action morale de I’homme. Par conséquent la conscience n’est
pas d’une maniere exclusive I'organe religieux: elle ne devient
la source de la foi en Dieu gu’avec le concours de toutes les
facultés de l’esprit. La religion est ainsi affaire de 'homme
tout entier; et de méme qu’elle ne se forme qu’avec le con-
cours de tous les rayons de la force spirituelle, elle se répand
dans son développement dans toutes les directions de notre
activité. La conscience est toutefois I'organe religieux central,
parce que c’est en elle d’abord et d’une fagon immédiate que,
se trouve 'élément religieux, pour se répandre de ce centre
vers la circonférence de la vie entiére.

Toute religion subjective qui n’est pas simple foi d’autorité,
ne peut se former que de cette maniere-la, sous peine de
manquer de cette solide tenue que donne la conviction. Natu -
rellement le sentiment de I'absolu s’éveille chez les hommes
4 des degrés de clarté et de précision fort divers. La plupart
des hommes en demeurent toujours au simple degré de la
représentalion, sans jamais s'élever jusqu’a la précision de la
notion. Mais cette représentation n’a pas un autre contenu que
la notion scientifique. Nous nous représentons une puissance su-
préme ne dépendant de rien, de laquelle nous dépendons tous
avec tout -ce qui est créé. Le méme fait psych.ique se passe,
lorsque la religion, comme c’est le cas pour le christianisme,
nous est donnée du dehors. Pour ne pas en rester & une pure
habitude, 1l faut, en percevant et en reconnaissant le témoi-
gnage de la conscience, former cette base religieuse générale
préalable, cetle disposition spirituelle préparant & recevoir la
religion positive. Quand celte base n’cxiste pas encore, c’est
cette religion qui la crée en s’adressant 4 la conscience mo-
rale, pour imprimer ensuite son caractére particulier a la
conscience.

Il reste & déterminer maintenant quels sont les éléments
contenus dans cette foi en Dieu, alors qu’elle se trouve encore
aux degrés inférieurs, et jusqu’a quel point la conscience reli-



L APOLOGETIQUE CHRETIENNE 134

gieuse peut se développer sans recevoir un autre content au
moyen d’une religion positive.

La notion de l'inconditionné, de I’absolu, d’abord négative,
puisqu’elle affirme un étre qui ne dépend de rien, qui n’est
conditionné par rien, se complete par I'idée positive que c’est
un étre positif, conditionnant tout le reste. Dans la notion de
I'étre parfait toutes les limites de la force, de l'espace, du
temps sont niées, de sorte que la notion de I'absolu conduit 3
celle de l'étre tout puissant, infini, éternel. t, comme plu-
sieurs absolus se limiteraient, ainsi se détruiraient réciproque-
ment comme absolus, I'étre absolu ne peut étre congu que
comme un étre un. La notion de I’élre parfait conduit égale-
ment 4 le concevoir comme personnel. Du moment en effet,
dit Auberlen, que 'absolu se fait connaitre & nous comme 1’é-
tre parfait, cela implique qu’il ne peut étre plus imparfait que
nous, ce qui serait le cas s’il était un étre impersonnel, aussi
sir que 'homme est plus parfait que l'animal, 'esprit plus
parfait que la nature. C’est la4 une impression fondamentale
dont la vérité et la force convain quante se font toujours sentir
malgré les fréquentes attaques du panthéisme. Et ce qui
prouve bien que la perfection de I’étre absolu oblige néces-
sairement a le concevoir comme personnel, c’est déja le fait
qu’ill se manifeste en nous, dans la conscience, comme Vo-
lonté. La conscience est la volonté de l'absolu se faisant
connaitre & nous. Or nous ne pouvons nous représenter une
volonté que comme expression d’un étre personnel. Du mo-
ment ou Dieu est reconnu comme personnel, il faut lui recon-
naitre tous les attributs qui constituent la notion d'un étre
personnel parfait. Quand on applique la notion de la perfection
a celle de la personnalité, on arrive a la science illimitée, 2 la
sagesse absolue, & la sainteté, a la parfaite félicité.

Du moment ol nous sommes entrés en rapport personnel
avec I’absolu ou avec Dieu, cette relation implique d’abord le
sentiment, la conscience de la dépendance de Dieu. Ce fait
renferme deux éléments, I'un qui abaisse, I'autre qui éléve, la
crainie et 'espérance, telles qu’elles résultent de l’action de
la conscience consistant tour a tour & reprendre et & approu-



132 CHRISTIAN EDOUARD BAUMSTARK

ver. Ces deux éléments, humiliation et élévation se trouvent,
unis dans chaque religion, avec la prédominance de 'un ou de
Pautre.

Nous sentons et nous savons, en second lien, que nous
sommes faits pour I'infini et 'absolu ; de 14 notre immortalité
ou éternité. La se trouve la seule bonne preuve en faveur de
Pimmortalité de ’dme humaine. Aussi sir que nous sommes
faits pour étre des étres religieux, aussi sar notre vie franchit
les limites de I’espace et du temps pour étre éternelle. Et de
meéme que nous acquérons par la conscience la certitude de
nos dispositions religieuses, que c’est par elle que nous arri-
vons a la religion, nous obtenons aussi par elle la certitude
de notre immortalité. La preuve religieuse en faveur de l'im-
mortalité de I’ame est seule décisive. L’expérience dépose en
notre faveur. La foi & 'immortalité et la religion subsistent et
périssent ensemble. Et rien ne nous oblige tant & croire & notre
1mmortalité individuelle que les sollicitations de notre con-
science.

I’absolu une fois trouvé, il est conséquent que la pensée
voie en lui la cause absolue de tout ce qui est conditionné.
La connaissance religieuse se trouve ainsi impliquer un rap-
port déterminé de Dieu avec le monde. La loi de la conscience
nous présentant ’homme, le sommet de la création, sous la
dépendance de Dieu, il en résulte que 'ensemble de la créa-
tion dépend également de lui. Dieu est ainsi reconnu comme
créateur et gouverneur du monde : c’est en lul que se trouve
le dernier anneau de l'’enchainement de cause et d’effet et
I'explication, qu’on ne saurail trouver ailleurs, de la téléologie
qui se manifeste dans 'univers entier.

Ce sont la les traits fondamentaux d’une religion naturelle,
telle qu’elle peut se former en percevant et en retravaillant
la loi morale qui nous est immanente. Toutefois, dans la plu-
part des cas, 'homme ne parvient pas 4 cette connaissance
et & cette vie religieuse auxquelles il pourrait atteindre. Les
soucis pour les besoins journaliers et tous les fardeaux de la
vie viennent s’opposer au développement de la vie religieuse.
Si 'hnomme n’avait que la méthode rationnelle pour arriver a



L’APOLOGETIQUE CHRETIENNE 133

la connaissance de Dieu et des choses divines, la religion ne
serait cue pour un fort petit nombre d’élus ; la sagesse, dit en
effet Cicéron, ne s’attache gu’au petit nombre et évite la
foule. De la résulte la nécessité de la révélation appelée &
distribuer a tous le pain de vie.

Le mal est un obstacle plus grand au développement de
la vie religieuse. La conscience a beau pousser 'homme vers
ce qui est général, le reste de la nature hunaine le porte avec
prépondérance aux instincts égoistes. La conscience a beau
placer le but supréme de la vie dans ce qui est divin et éter-
nel, l'inclination mauvaise 'améne &4 faire du monde I'objet
principal, sinon exclusif, de ses efforts. Ce fuit n’a pas unique-
ment pour résultat d’arréter le développement, dans la sphére
de la connaissance et de la vie, de I’élément divin qui se rend
témoignage dans 'esprit humain, mais il pousse ’homme dans
la voie de I'impiété et d’une fausse religion.

De sorte que, pour la majorité des hommes, la révélation est
indispensable, méme pour arriver a ce degré de religion auquel
’homme pourrait s’élever par lui-méme.

Ce quimontre encore plus la nécessité de la révélation, c’est
la présence en nous de ce besoin religieux auquel nous ne
réussirions jamais nous-mémes a donner satisfaction. Le péche
ne se borne pas a arréter le développement de 'élément divin
qui se trouve immeédiatement en nous, mais il nous ameéne a
compter sur de nouvelles communications divines. A la lu-
miére de la loi divine que nous portons dans notre conscience,
tout notre état nous apparait comme anormal, contraire &
notre destinée. Ce n’est que fort rarement qu’il nous est donné
de jouir du repos d’une bonne conscience et, bien que nous
agissions conformément & la conscience dans certains cas,
nous avons cependant le pénible sentiment de demeurer en
somme au-dessous de nos obligations. De 1A un manque d’har-
monie avec Dieu, qui empéche cette joyeuse élévation vers
lui qui constitue un des éléments fondamentaux de la religion.
Pour faire droit & nos dispositions religieuses, il faut donc une
révélation qui vienne faire cesser le désaccord en comblant
labime qui nous sépare de Dieu. Voild comment nous en



134 CHRISTIAN EDOUARD BAUMSTARK

venons a l'idée d’une communication de Dieu a nous qui se
manifeste comme rédemption.

Ce besoin subjectif d’'une révélation rédemptrice ne saurait
étre contesté, puisque c’est un fait. Les objections élevées
contre la possibilité d’une révélation parternt d’'une idée fausse
soit de Dieu, soit de 'essence de 'esprit humain. La présence
dans Phumanité entiére du besoin de révélation une fois con-
statée, s'll s’en trouve une qui donne ce que les besoins reli-
gieux de I’homme réclament, il est prouvé par cela méme
qu’elle est la religion parfaite, la religion absolue.

Les deux parties suivantes de 'ouvrage répondront & cette
question. Nous devons nous borner pour le moment a donner
les critéres auxquels la révélation peut étre reconnue pour
vraie et absolue. La religion absolue doit se légitimer a la
conscience, A l'organe religieux central. 1l faut donc qu’elle
confirme et exprime clairement toutes les prescriptions mo-
rales qui résultent de la loi de la conscience. kin second lieu
la révélation doit donner ce que notre intelligence et notre
volonté seraient hors d’état de tirer de la conscience ; elle
doit faire disparaitre le manque d’harmonie entre Dieu et
nous que la religion naturelle laisse encore subsister; elle doit
se manifester comme rédemption.




	L'homme comme être religieux

