Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 8 (1875)

Artikel: L'apologétiqgue chrétienne fondée sur I'anthropologie. Partie 1, Base
anthropologique

Autor: Baumstark, Christian-Eduard

Kapitel: I: L'homme comme étre spirituel

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379179

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379179
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

L’'APOLOGETIQUE CHRETIENNE 67

PREMIERE PARTIE
Base anth roﬁologiqu 6.

I

L’homme comme étre spirituel.

La religion repose sur le fait de la spiritualité de notre étre.
La religion est si particuliere & 'hnomme qu’il ne s’en trouve
pas ’analogie la plus éloignée chez aucun des étres a nous con-
nus. Elle indique un caractére tout spécial de 'homme que
nous appellerons pour le moment spiritualité. Le rapport con-
scient avec un étre infini, qui constitue en général la religion,
n’a de sens et de portée que si notre nature, a titre d’étres
spirituels, nous éléve tout au-dessus de la vie matérielle, orga-
nique et psychique. C’est par 14 seulement que nous nous sen-
tons attirés au-dessus de tout ce qui est sensible et tempo-
raire pour entrer en rapport avec 'éternel.

Ecoutons les arguments du matérialisme contre la spiritua-
lité de la nature humaine. La conception générale peut étre
ramenée a deux assertions: La force est une propriété de la
matiére ; toute vie consiste dans le mouvement mécanique des
parties de la matiére. Il n’y a donc pas de force vitale : tout se
réduit dans 'univers a un mouvement meécanique de la matiere.

Pour ce qui est de la premiére these, il faut bien admettre
que la force et la matiére sont inséparables ; nous ne connais-
sons pas de matiére absolument morte. Mais il n’en résulte pas
nécessairement que la force soit un attribut de la matiére et
rien d’autre. La force peut étre également I’élément premier
et déterminant, la matiére le déterminé: 'une et ’autre peu-
vent étre encore deux éléments indépendants, coordonnés, de
notre monde sensible. Le fait qu’'on n’a jamais vu les deux,
force et matiére, séparées, n’autorise pas a dire que la seconde
est la substance, la premiere l'accident. Si 'on ne veut pas
pousser les investigations plus loin, le seul droit qul reste c’est
de reconnaitre qu’il ne peut étre question de les concevoir sé-
parées. Il faut alors renoncer & fixer leurs rapports.



68 CHRISTIAN EDOUARD BAUMSTARK

Mais il n’est pas méme nécessaire de renoncer a toute solu-
tion. Comme il est hors de tout doute que nous distinguons
entre les deux, il n’y a qu’a nous rendre clairement compte des
criteres en vertu desquels nous établissons la distinction, ce
qui nous permettra d’arriver a une connaissance scientifique
de leurs rapports. Nous sommes conduits a faire cette distinc-
tion -par le fait qu’au milieu des divers changements du monde
phénoménal, il y a quelque chose de persistant, de massif, su-
jet & tous ces changements. Nous obtenons ainsi dans les phé-
nomenes naturels deux choses: un élément persistant, massif
d’une part, le mouvement de l'autre. Cela nous oblige & admet-
tre deux principes : la base persistante, massive des phénome-
nes, appelée matiére, et la cause du mouvement appelée force.
Les définitions des naturalistes sont pour Pessentiel d’accord
avec cette explication.

La chose étant ainsi, nous avons deux facteurs opposeés, la
matiére persistante, inerte, et laforce, principe du mouvement.
N’est-il donc pas entiérement faux de désigner la force comme
une propriété se dégageant nécessairement de la matiére dont
elle ferait partie? La matiere est justement ce qui résiste au
mouvement, a lactivité, et, quand la matiere et la force sont
réunies de fait, nous avons une réunion de facteurs qui par
essence sont opposés 'un & l'autre. Force nous est donc de les
considérer les deux comme éléments indépendants de la vie
de la nature. On peut crier tant quon voudra au dualisme;
nous acceptons le reproche, pleinement convaincu que pour
échapper au dualisme il faut sortir du monde de la nature. Le
besoin de monisme ne saurait trouver satisfaction que dans la
fol & un Dieu vivant qui a créé les éléments pour les réunir en
un systéme vivant. |

En vue d’échapper au dualisme, les matérialistes ont eu re-
cours aux atomes dans lesquels se trouverait 'unité primitive
de la force et de la matiére. Outre qu’il est une pure hypothése,
cet expédient ne saurait rendre compte du monde phénoménal.
Il est absolument impossible de comprendre comment, en réu-
nissant des éléments non étendus et indivisibles (atomes), on ar-
rive & obtenir la masse étendue et divisible. Et puis, en admet-



IAPOLOGETIQUE CHRETIENNE 69

tant des parties invisibles, le matérialisme se met ouvertement
en contradiction avec son principe de connaissance: nihil est
in intellectu, quod non fuerit in sensu. Cela fait, le systéme en-
tier du matérialisme s’écroule.

L’opposition contre le matérialisme a déja conduit & l'idée
que Ja force serait le premier, le déterminant, et la matiére le
produit de la force. La matiere ne différerait enrien de la force
et en serait la simple manifestation.

Quoique plus plausible que celle des matérialistes, cette opi-
nion n’est pas non plus la vraie solution.

L’examen de la seconde thése du matérialisme montrera plus
clairement encore que la force ne saurait étre un simple attri-
but de la matiére. Il n’est pas difficile de faire voir que dans
les organismes il y a autre chose que de simples mouvements
mécaniques. Les corps inorganiques ne sont que des formes
mathématiques, non-seulement dans leur type, mais dans tout
leur développement, ainsi des grandeurs mathématiques, limi-
tées par des surfaces, des lignes et des points. Les corps or-
ganiques ont aussi, il est vrai, une base mathématique fonda-
mentale, mais leurs limites extérieures ne sauraient jamais
étre déterminées mathématiquement, ce sont des surfaces par-
ticulieres, avec cela organiques. Les formes des organismes
sont si variées qu’il est impossible de les embrasser toutes. Et
ces formes ne proviennent pas de la juxtaposition extérieure
des diverses parties du corps organisé, au point d’étre déter-
minées par ces parties. Ces corps organisés empruntent au
contraire a leur milieu les matiéres qui leur sont homogenes,
pour leur imprimer la forme qui convient a l'organisme et lear
assigner la position voulue au service de I’ensemble. Le mou-
vement va donc du dedans au dehors.

Les corps inorganiques nous apparaissent en repos; il faut
Pintervention d'une activité extérieure pour les mettre en
mouvement et modifier leur forme. Du moment ou le mouve-
ment n’affecte pas le corps comme totalité, mais bien les par-
ties constitutives, de sorte que la forme et le mélange changent,
le corps cesse alors d’exister comme corps. L’existence des
corps inorganiques est donc intimement liée & la persistance



70 CHRISTIAN EDOUARD BAUMSTARK

dans le repos : quand celui-ci cesse d’exister, le corps dispa-
rait. C’est exactement le contraire qui a lieu dans les corps
organiques. Ils ne se trouvent jamais dans un état de vrai
repos, leur existence est liée au mouvement, ils ne sauraient
exister sans lui. C’est le mouvement qui donne naissance &
Iorganisme; la constante déperdition et assimilation de ma-
tiere en constitue 'existence, ce mouvement cesse-t-1l, l'orga-
nisme se dissout.

Ce mouvement et les phénomeénes qui en proviennent (for-
mation, nutrition, croissance, propagation de 'organisme) tout
cela s'accomplit d’aprés un plan et par conséquent conformé-
ment & un but. En dépit des mouvements constants dans les-
quels se trouvent les organismes, il se dégage une forme
déterminée et persistante : tous les mouvements, tous les
changements matériels servent a la former et & la conserver.
A la base des organismes il y a une forme interne, idéelle, un
type, le plan en quelque sorte que le mélange des matieres doit
réaliser. La réalisation de ce plan est le but de l'activité de
Iorganisme. La finalité, la téléologie se montre dans deux di-
rections : les diverses parties et fonctions, dans l'intérieur de
lorganisme servent au but, et, en second lieu, 'organisme
comme tout se forme conformemenl aux relations extérieures.
Chaque membre a sa mission particuliére et contribue par 1a
a la conservation et au développement du tout; le soin qu’il
prend de lui-méme profite de nouveau & I’ensemble. Cuvier a
fait ressortir comment chaque organisme est extérieurement
agencé de fagcon a correspondre au milieu dans lequel il est
placé et aux conditions d’existence. Cette finalité de 'organisme
a méme ceci de particulier qu’elle tient compte de l’avenir,
préparant tel organe pour une fonction future, ’étre entier
pour un mode d’existence subséquent.

Il semble que toutes ces particularités de 'organisme que
nous appelons la vie devraient autoriser & admettre une force
particuliere qu’on appellerait la force vitale. Mais on nous con-
teste jusqu’aux prémisses: tout en admettant les faits signalés
on ne veut pas les expliquer par la finalité: les sciences na-
turelles nous auraient, selon les naturalistes, débarrassés de



L’APOLOGETIQUE CHRETIENNE 71

toute téléologie. On insiste sur le grand nombre d’étres, de
combinaisons, (ui ne sauraient avoir de but extérieur. A quoi
bon tant de bétes nuisibles? tant de maladies? Pourquoi les
animaux sont-ils obligés d’avoir recours, pour se nourrir, a des
moyens dont la cruauté nous révolte? Les monstruosités doi-
vent fournir le plus fort argument contre la finalité.

Ces objections ne portent surtout que contre la finalité exté-
rieure, I'intérieure est hors d’atteinte, & 'exception de quelques
organes dont le but nous échappe. Il suffit du reste de répon-
dre que la science n’a pas encore réussi a tout comprendre et
a tout expliquer. Un point demeure ferme : la formation et
lactivité des organismes est dirigée en vue de certaines fins
intérieures ; c’est 1a l'essentiel. Il nous suffit de constater la
finalité comme principe de formation des organismes; en la
mettant en rapport avec d’autres traits caractéristiques de I’or-
ganisme, nous aboutirons & statuer une force organique agis-
sant du dedans.

Pour ce qui est de la finalité externe, le matérialisme part
de 'anormal pour expliquer par son moyen ce qui est normal.
(’est justement le contraire qu’il faudrait faire. On voit alors que
les plantes et les animaux sont organisés de facon & correspon-
dre & leur milieu. Pour nier la chose il faut ne pas reculer de-
vant les trivialités et les mauvaises plaisanteries. Ainsi, d’aprés
Biichner, le cerf n’a pas de longues jambes pour courir vite, il
court vite simplement parce qu’il a les jambes longues. A ce
compte-la nous n’aurions pas l’estomac pour nous nourrir,
mais nous nous nourririons parce que nous avons un estomac.

La finalité extérieure ne peut étre prise au sens des maté-
rialistes qui réclament qu'on montre comment chaque fleur,
chaque animal peut étre utile & un autre étre quelconque. Au-
cune personne raisonnable n’a compris ainsi la téléologie. La
nature a son but en elle-méme, dans la variété de ses fonctions
et de sa vie. Les avortements ne sauraient obscurcir la finalité
qui éclate dans l’ensemble. Ils ont besoin justement d’'une ex-
plication spéciale et quand on ne peut la donner, la seule
chose raisonnable a faire c’est d’avouer que le probléeme est
insoluble.



73 CHRISTIAN EDOUARD BAUMSTARK

Tous les traits caractéristiques du monde organique ne justi-
fient pas seulement, mais imposent l'idée d’une force orga-
nique, d’une force vitale. On n’explique rien lorsqu’avec Mo-
leschott on prétend que la différence entre l'organisme et
I'inorganisme tient & un mélange plus complexe des parties
chez le premier. Le mélange des matiéres et la vie ne sont pas
dans la relation de cause et d’effet, car alors en mélangeant des
éléments nous devrions étre en état de produire la vie. Si tout
vient de ce que les éléments les plus divers sont mélangés dans
I'organisme, cette réunion particuliére réclame une force par-
ticuliere, de sorte que nous revenons & ’ancien probléme que
I’on s’était borné a éluder. Que si Moleschott répond que nous
n’attribuons pas de force vitale & une montagne ou & un miné-
ral composé, bien que nous soyons hors d’état d’en faire, il
fournit un argument contre le matérialisme. Si la formation du
minéral ou de la montagne ne provenait que d’une juxtaposi-
tion extérieure de matiére, rien ne nous empécherait d’en fa-
briquer. La circonstance que nous ne pouvons le faire prouve
que le monde inorganique lui-méme ne s’explique pas au moyen
de la matiere seule. Méme dans cette spheére la force agit libre-
ment dans la matiére et au-dessus d’elle. La matiére ne suffit
pas a tout expliquer. Il faut admettre encore la force.

Aprés le probleme général abordons celui qui concerne
spécialement ’homme. L’dme n’aurait aucune force propre,
tous les phénomeénes seraient I'effet de I'action de la matiéere
et du mélange des éléments divers de la matiere. Les matéria-
listes citent en foule des phénomeénes anatomiques, physiolo-
giques, pathologiques, qui tous tendent & montrer que les fa-
cultés intellectuelles ne sont que des fonctions de la substance
du cerveau: celui-ci secréterait la pensée comme le foie se-
créte la bile ; l'intelligence chez les hommes et chez les ani-
maux serait toujours en proportion de la masse de la structure
et de la constitution chimique du cerveau; sans phosphore,
par exemple, point de pensée.

Pour ce qui est de la proportionnalité entre la grosseur du
cerveau et les facultés intellectuelles, il ne peut étre question,
les naturalistes en conviennent, d’'une grandeur absolue, sans



~

L’APOLOGETIQUE CHRETIENNE 3

cela la souris se trouverait bien mal partagée en face de la
baleine. Cette restriction suffit déja pour renverser toute
hypothése matérialiste ; car si I’dame n’était exclusivement
qu'une manifestation de la force du cerveau, la force de I’ame
devrait étre absolument proportionnée & la masse du cerveau.
Comme ce n’est pas le cas, I’ame ne peut étre exclusivement
la manifestation de la force matérielle du cerveau. Les capa-
cités de chaque animal seraient donc en proportion du plus
ou moins de grosseur du cerveau comparé au reste de la masse
du corps. Il en serait ainsi qu’on n’aurait pas encore le droit de
conclure au matérialisme. Ce rapport s’explique en effet
également bien par l'opinion opposée qui veut que le cer-
veau serve d’agent & l'activité d’une force immatérelle. Une
force spirituelle plus intense destinée & une trés grande acti-
vité réclame un organe plus fort et I'organe & son tour se
fortifie par cette activité, de méme qu’une activité corporelle
tres grande réclame des muscles en conséquence qui sont a
leur tour fortifiés par le déploiement de cette activité.

Mais I’hypothése sur laquelle on raisonne n’est pas méme
admissible. Le cerveau du crétin est parfois trés gros, et
parmi les hommes sains, une intelligence faible peut s’associer
a une grosse téte. Bien qu’en général un talent distingué et
une masse cérébrale considérable marchent ensemble, il y a
tant d’exceptions que la loi des matérialistes ne saurait étre
admise.

Ne pouvant contester ces exceptions, le matérialisme se
rabat sur la forme du cerveau. Plus la construction extérieure
du cerveau serait irréguliére, variée, plus lintelligence serait
intense. — Encore ici 'anatomie comparée est loin de ratifier
les exigences de la théorie. Le cerveau du dauphin a plus de
circonvolutions que celui de ’homme, et celui de I’habile castor
en est entiérement dépourvu! Par contre les circonvolutions
et les sillons cérébraux peuvent abonder chez des idiots.

Reste le phosphore. Le fait que le cerveau contient plus de
phosphore que les autres organes et que chez les adultes il
renferme plus de graisse que chez les enfants, n’autorise pas
encore a voir dans le phosphore et dans la graisse la source



T4 CHRISTIAN EDOUARD BAUMSTARK

de la pensée. Il faudrait en outre montrer comment la graisse
et le phosphore distillent la pensée.

Une foule d’exceptions empéchent done de dire que l'intelli-
gence est en proporlion de la constitution du cerveau. De sorte
que 'activité de ’'ame ne saurait étre le produit exclusif de celle

du cerveau. Mais, disent les matérialistes, un développement
~ défectueux dans un sens se trouve compensé par un développe-
ment supérieur dans un auire sens. Biichner avoue toutefois
que ce point-la n’a pas encore été soigneusement étudié. Des
faits constatés enlévent d’ailleurs ce dernier échappatoire aux
matérialistes. Un idiot peut avoir un cerveau anatomiquement
irréprochable. D’aprés ’hypothése de la compensation, il de-
vrait y avoir dans ce cas des lacunes et des faculiés & d’auntres
égards distinguées, mais nullement absence d’intelligence, im-
bécilité.

Voyons maintenant les rapports entre I'esprit et le cerveau
dans les phases diverses de la vie. Chez le nouveau-né I'dme
est moins développée que le cerveau son organe. Puis le
cerveau se développe tres lentement comme tous les autres
organes, tandis que le développement intellectuel de l'enfant
est infiniment plus rapide. Quelle différence intellectuelle
entre I'enfant de trois ou quatre ans et le nourrisson, sans que
le cerveau se soit modifié dans la méme proportion! L’ame ar-
rive dans ce monde, comme dit Westhoff, dans 1’état em-
bryonnaire et parcourt la phase de développement embryon-
naire que le corps a déja traversée dans le sein maternel. Si
les deux vies étaient paralléles, si I’ame n’était que la fonction
d’un organe, le cerveau devrait voir, toucher, penser des le
premier jour comme les poumons respirent, et 1estomac
digére. ’ame a donc son développement i elle, bien qu'elle
ait besoin de I'organe corporel. ,

Remarquons encore que la nourriture intellectuelle n’est
pas moins indispensable que P'autre. Dans Phypothése des
matérialistes, 'homme de la nature devrait étre le plus riche-
ment doué. A_u lieu de ¢’enfermer dans leurs cabinets d’etude,
les savants devraient ‘passer leurs temps 2 humer & pleins
poumons l'air du bon Dieu par monts et par vaux, consacrant



L’APOLOGETIQUE CHRETIENNE 7o

tous leurs jours & hien boire et & bien manger, moyennant
quoi les pensées viendraient toutes seules.

Le cerveau a terminé son développement d’aprés les uns
a vingt-cing ans, d’aprés les autres entre trente et quarante.
Le développement intellectuel est fort loin d’étre terminé a
cet dge. Pour étre plus calme et plus intérieure, la vie intellec-
tuelle du vieillard ne cesse pas. Une perturbation, un affaiblis-
sement de l'organe peut I'affecter, mais il n’est pas nécessaire
comme le réclamerait 'hypothése matérialiste.

Il n’est pas prouvé que les différences intellectuelles entre
I'homme et la femme proviennent d’une grosseur différente du
cerveau. Il faut étre bien superficiel pour découvrir dans le
corps et spécialement dans la structure du cerveau la cause
de la différence entre les races humaines. Les rapports étroits
entre 'esprit et le cerveau demeurent le seul fait incontes-
table, d’onr il résulte que les races inférieures peuvent avoir
un cerveau moindre, sans qu’'on soit en droit d’expliquer le
manque de capacité intellectuelle par 'exiguité du crane.

Quoi de plus naturel que de voir les maladies de 1'organe
affecter I'esprit? Mais il faut toute la superficialité des maté-
rialistes pour se héiter de conclure que I’dme est une simple
fonction du cerveau. L’activité du cerveau dépendant de
Pafflux du sang, autant vaudrait-il nier ’existence réelle du
cerveau pour ne voir en lui qu’un pur phénomene. Du reste
les effets des maladies cérébrales sont loin d’avoir I'importance
que les matérialistes se plaisent a leur attribuer. Fait impor-
tant, un des hémispheres du cerveau peut étre presque en-
tierement détruit et la conscience de soi demeurer parfaite-
ment intacte. Quel argument plus décisif pourrait-on réclamer
pour prouver plus clairement que I’dme mene une vie indé-
pendante ? Aussi lorsque cette vie est troublée dans certaines
parties, peut-elle déployer la plénitude de sa force au moyen
des portions restantes. Avec un seul poumon on ne respire
plus autant, avec un seul ceil on voit moins qu’avec deux;
tandis que 'ame peut fonctionner autant avec un seul hémi-
sphere du cerveau qu’avec les deux. Il est vrai qu’elle ne peut
le faire que pour un temps limité, mais cela suffit pleinement



76 CHRISTIAN EDOUARD BAUMSTARK

pour établir que le cervean ne saurait étre autre chose (u'un
simple organe de l’esprit. '

Fat-il établi, ce qui n’est pas le cas, qu'une maladie men-
tale implique toujours affection du cerveau, il resterait encore
a proaver que celle-ci est la cause et non Peffet. Il est con”
stant que des phénoménes psychologiques provoquent des
maladies mentales, ce qui suffit pour établir la puissance de
I'esprit sur le corps.

Vient enfin l'argument tiré des vivisections sur lequel on
insiste beaucoup. Chez les oiseaux, & mesure qu’on fait I'ab-
lation de certaines parties du cerveau, on voit disparaitre suc-
cessivement les facultés diverses et finalement arriver ’étour-
dissement. Comment pourrait-il en étre autrement dés que
le cerveau est I'organe de la vie consciente de I’ame ? La
perte des yeux et des oreilles entraine également celle de la
vue et de I'ouie. Est-ce & dire que le nerf optique et le nerf
visuel aient cessé d’exister parce qu’ils ne fonctionnent plus?
Nullement ! De méme pour ’ame la perte de I'organe entraine
celle de la conscience de soi, mais il resterait encore & prouver
que I’ame elle-méme a cessé d’exister. Les vivisections comme
tout le reste établissent I'intime et incontestable commerce de
Iame et du corps, mais nullement leur identiteé.

Considérons la vie psychique dans ce qui la constitue en
propre. Les effets divers de I’dme sur le corps et les phéno-
menes physiologiques qui en résultent (honte et rougeur du
visage) sont suffisamment connus. Un homme , d’ailleurs
sain d’esprit et de corps, peut se donner une maladie, la rage
méme, au moyen d’'une imagination singuliérement vive. Et,
chose non moins curieuse, un homme qui avait provoqué
chez lui les phénomeénes de la rage les voit disparaitre tout
4 coup a la suite d’une lecon sur 'hydrophobie imaginaire! Il
faut la naive frivolité du matérialisme pour voir la des ar-
guments en faveur de sa cause. L’intime union du corps et
de ’aAme éclate sans doute dans tout son jour, mais c’est ’'ame
qui agit et prend linitiative.

Un organe corporel ne saurait se soustraire & Dirritation
qu'un autre organe provoque chez lui. L’dme posséde au



L’APOLOGETIQUE CHRETIENNE 7

contraire la faculté de maitriser les instincts et irritations di-
verses. Preuve nouvelle qu’elle a bien son existence i elle.
La sensation, la pensée, sont autre chose que des fonctions
corporelles. Il faudrait prouver qu’elles sont le produit de
fonctions physiques et non pas se borner & s’emparer de
'union étroite des deux phénomenes pour conclure super-
ficiellement & Pidentité. Burmeister a cependant fait une ex-
ception pour la force nerveuse dont il prétend établir I'iden-
tité avec la force de I'ame. D’abord cette activité des nerfs
est encore fort peu connue. La physiologie a bien constaté
que les impressions et le mouvement s’accomplissent au
moyen des nerfs, mais elle ignore ce qui se passe alors
en eux. Dans les deux cas, l'effet est visible, mais non l'ac-
tivité et 'ame et les nerfs agissent en méme temps. Tout au
plus Burmeister aurait-il établi une ressemblance d’action
qui ne permettrait pas encore de conclure & I'unité, & 'iden-
tité de la force nerveuse et de la force psychique. En y re-
gardant de plus pres on constate des différences essentielles
qui font perdre toute importance a la ressemblance du mode
d’action. En tout état de cause, l'activité nerveuse consis-
tant en mouvements, il faudrait établir que c’est aussi le cas
de celle de 'ame. Il est incontestable que c’est au moyen de
mouvements, de vibrations diverses que nous acquérons con-
naissance des phénomeénes du monde extérieur. Mais il v a
loin de la & conclure que la conscience n’est elle-méme que
du mouvement. Le mouvement implique toujours change-
ment de lieu, ce qui se meut parcourt des places différentes.
Le mouvement est donc un changement affectant exclusive-
ment la position extérieure des choses et nullement leur
cualité, leur maniére d’étre interne. De sorte que quoique des
phénoménes de mouvement soient indispensables afin d’ar-
river A obtenir conscience de quelque chose, ils ne suffisent
pas pour rendre compte de ce phénoméne psychologique;
celui-ci suppose toujours quelque chose d’autre dont la con-
science fait partie. Le mouvement ne suffit pas méme & ex-
pliquer les perceptions sensibles. Comment les sensations de
ton, de couleur, de chaleur, seraient-elles le produit exclusif



78 CHRISTIAN EDOUARD BAUMSTARK

de certaines vibrations? Mais alors loute ces sensations devraient
s’accuser chez nous exclusivement comme mouvements et rien
de plus, etnon avec ces qualités particuliéres cuiconstituent le
on, la couleur. Il se passe évidemment la quelque chose de nou
veau que le mouvement seul ne saurait expliquer. Il n’en est
pas autrement de la conscience. Elle peut bien reposer sur
des impressions extérieuresimpossibles sans mouvement, mais
on n’arriverait pas & avolr conscience sans l'intervention d’un
autre facteur transformant ces impressions regues en ces phé-
noménes tout spéciaux qui s’appellent pensée, conscience,
science. Du reste les physiologistes sans parti pris avouent
ouvertement cue la sensation et la conscience ne sauraient
s’expliquer au moyen de phénomeénes purement physiques.

Les étres inféricurs, infusoires, polypes, privés de systéme
nerveux, n’en ont pas moins des sensations et de la con-
science, puisqu’ile ont des mouvements arbitraires et qu’ils
sont repoussés ou attirés par certaines impressions. Cette
preuve immédiate établit clairement que la vie psychique est
indépendante, ne reléve pas des nerfs.

Remarquons ensuite que chez 'homme et les animaux su-
périeurs possédant des systémes nerveux distincts, le nerf
optique et le nerf auditif sont, quant & la forme et & la sub-
slance, identiquement semblables. Incompréhensible au point
de vue matérialiste, ce fait ne s’explique que dans la supposi-
tion que les nerfs ne sont ue les organes d’une force diffé-
rente agissant par lear moyen. Il faudrait sans cela que les
nerfs si différents par leur action ne le fussent pas moins par
la forme et la substance.

Un fait plus décisif encore, c’est qu’a chaque instant nous
éprouvons une foule de sensations nerveuses dont nous n’ob-
tenons pas conscience. Grace a l'attention nous pouvons con-
centrer notre faculté de percevoir sur un point et étre sourd et
aveugle sur un autre. L’attention est évidemment une activite
autre que celle des nerfs, la vie consciente et 'activité ner-
veuse appartiennent & deux domaines différents.

Il n’y aurait qu'un moyen d’échapper & la nécessité d’ad-
mettre un abime séparant ces deux vies, ce serait de sup-



L’APOLOGETIQUE CHRETIENNE 79

poser que les phénomeénes physiques sont la manifestation
externe, les phénomeénes spirituels la manifestation interne
d’une seule et méme matiére. — En fat-il ainsi, il n’en ré-
sulterait nullement que la vie de la conscience fat une con-
séquence allant sans dire du monde du mouvement. Fussent-
elles concues comme inhérentes & la matiere les forces spiri-
tuelles n’en demeureraient pas moins comme telles des phéno-
meénes distincts de toutes les autres forces et modes d’action de
la matiére. Le principe de la raison suffisante nous contraint
donc toujours a remonter & des forces psychiques spéciales
pour expliquer les phénomeénes psychiques.

(’est une seule et méme ame, l'ame entiere, qui dans
chaque cas affirme sa propre essence, quoique de diverses
facons, et en diverses directions, sentiment, pensée, volonté.
(est surtout 'unité de la conscience qui conduit & admettre
ce fait. Tout vient retentir dans le seul et méme moi, c’est in-
contestable; or il ne pourrait en étre ainsi sans 'unité de
I’étre de I’ame. Du reste I'unité de ’Ame n’a pas besoin d’étre
conclue de celle de la conscience, c’est plutot celle-ci qui est
immeédiatement impliquée dans celle-la. Par conscience nous
entendons la conscience de 'unité de notre étre qui est aussi
bien un fait que la conscience. Cette conscience immédiate de
lunité du moi a de tout temps porté & admettre I’existence
d’une essence particuliére constituant I’ame. La science bien
interrogée sans parti pris confirme 1'opinion générale, comme
nous l'avons vu. L’ame est un étre immatériel, quelque chose
d’essentiellement nouveau, haut élevé au-dessus de toute autre
existence. Elle est le principe de cette vie résultant de la réu-
nion de I'élément psychique et de l'organisme. La force orga-
nique avec toutes les matieres qui lui sont subordonnées et
les forces inorganiques, est au service de I'ame, principe supé-
rieur pour concourir a la formation et & la conservation du
corps, exposant dans 'espace et inslrument de I’Ame.

Apres avoir établi I'existence de 'dme il faut en venir a la
différence entre celle de 'homme et celle des animaux. Bien
quincontestable en général, en gros, cette différence n’est
pas aisée a constater dans les détails ; on ne saurait nier cer-



80 CHRISTIAN EDOUARD BAUMSTARK

taint traits qui rapprochent l'animal de 'homme ; le matéria-
lisme s’en est emparé avec ardeur, pour faire disparaitre les
limites et n’admettre entre les deux qu’une différence relative.

Burmeister admet cependant une différence essentielle ré-
sultant du manque de raison chez les animaux. Cet aveu ren-
verse toutes les prétentions du matérialisme. Du moment en
effet ol 'nomme posséde certaines facultés de I'ame qui le dis-
tinguent, cela implique une qualité particuliere de son ame.
Si la différence dans la nature de 'ame n’était que quantitative,
nous ne pourrions avoir qu'une différence de méme genre
dans les facultes. C’est bien 14 ce que reconnait Ch. Vogt, le
plus conséquent des matérialistes. Contestant la capacité de
remonter jusqu’a la cause des phénomenes, il nie ce que
Burmeister appelle ia raison, pour ne volr partoui que des
généralisations communes aux animaux et aux hommes. Il
prétend que les animaux peuvent s’instruire les uns les autres
comme les hommes, et qu’ils sont, dans leur domaine, aussi
libres et aussi responsables que I’homme ; du reste, chez les
uns comme chez les autres, cette prétendue liberté se trouve
n’étre que de I'esclavage.

Malgré ces nuances, les matérialistes font appel aux mémes
arguments pour rapprocher ’homme de la béte. Les aniinaux
ont un langage tout comme nous; il est susceptible de culture
d’un individu & l'autre dans le sein de la méme espéce; la
différence qui sépare les amimaux superieurs de ’homme est
moindre ue celle qui régne entre diverses espéces d’animausx.
La ressemblance est des plus frappantes entre le singe et les
races humaines inférieures, comme on le voit, d’abord par
Porganisation corporelle, la ressemblance du cerveau et du
crane, la physionomie, enfin par les dispositions intellectuelles
du négre.

(Pest surtout Darwin qui de nos jours s’est étudié & établir
Iidentité fondamentale des hommes et des animaux. Tout
serait provenu de quatre ou cing types animaux primitits et du
méme nombre, sinon moindre, de plantes premieres. La sé-
lection artificielle qui se pratique encore de nos jours pour le
perfectionnement des espéces ou la formation de types nou-



L’APOLOGETIQUE CHRETIENNE 31

veaux sert & Darwin de point de départ pour conclure a la
realité de cette grande sélection naturelle de laquelle tout
serait sorti. — Mais comme Frohschammer I'a déja fait remar-
quer, 'éducation artificielle que nous voyons pratiquer sous
nos yeux ne saurait établir la certitude, ni la vraisemblance,
ni méme la possibilité de la théorie de Darwin. Les suites de
I’éducation artificielle ne sont en effet rien en comparaison de
toutes les belles choses que la sélection naturelle doit avoir
accomplies. Ensuite de nos jours la prudence joue un role;
on poursuit un but déterminé; il y a intervention consciente
de Uintelligence de I'éducateur. Comment conclure de pareils
faits & ce que doit avoir accompli une activité naturelle incon-
sciente ?

(’est une étrange exagération que de prétendre ensuite
supprimer entierement les différences entre les espéces, car
en effet, chacun peut voir les types divers différant essentiel-
lement les uns des autres. L’expérience démontre du reste
(que les especes diverses ne sauraient avoir été le produit de
variétés qui auraient fini par se fixer avec le temps. Dans
la sélection artificielle, pour que la force de procréation se
maintienne, les sujets appelés & s’accoupler doivent étre des
variétés d’une seule et méme espéce. Il n’y a pas le moindre
vestige de preuve pour établir qu’une espeéce se soit formée
d’une autre; le squelette d’aucune espéce n’a jamais changé;
I’expérience établit que dans le cours des Ages les espéces
sont toujours demeurées identiques a elles-mémes. Enfin, les
animaux de la méme espéece ont beau vivre dans les parties les
plus éloignées du monde, ils n’en sont pas moins exactement
les mémes, jusque dans les plus petits détails. L’immuabilité
des espéces, leur indépendance réciproque et a I'égard des
influences extérieures, du moins quant aux parties essentielles
de leur structure, sont donc hors de tout doute.

Les petits changements avec leurs grandes conséquences,
s’expliqueraient, d’aprés Darwin, par ’extréme impressionna-
bilité du systéme reproductif. C’est aller & I’encontre de sa
these favorite. En effet, plus les changements deviennent fa-
ciles, plus il est difficile & comprendre que les nouveaux types

THEOL. ET PHIL. 1875. §



82 CHRISTIAN EDOUARD BAUMSTARK

ainsi formés puissent se fixer : qui les mettra a leur tour &
I’abri de ces changements si aisés ?

C’est en vain que Darwin appelle un temps indéfini 4 son
aide. Car le temps ne peut fournir que la simple possibilité des
modifications, et si les facteurs mis en avant ne peuvent abou-
tir pour amener et fixer les changements, & quoi peuvent ser-
vir les millions d’années sur lesquelles on ne lésine pas?

Le combat pour l'existence ne saurait non plus rendre
compte de Porigine des espéces diverses. La seule chose qu’il
puisse en effet expliquer, c’est la destruction et la conserva-
tion, mais nullement I'origine d’une espéce. L’expérience mon-
tre en outre que les espéces supérieures ne l'emportent pas
toujours, comme cette théorie le prétend, mais bien celles qui
se conientent le plus aisément, méme d’une condition miséra-
ble. D’aprés la théorie de Darwinil nedevrait y avoir dans une
localité qu'une seule espéece supérieure 4 laquelle toutes les
autres auraient di céder. Les espéces les plus diverses vivent
en paix & coté les unes des autres ; elles ne produisent nulle-
ment l'effet de se dépasser par une force et une vitalité plus
ou moins parfaites ; elles sont toutes parfaites chacune dans son
genre. La doctrine de Darwin manque donc de toute sévérité
scientifique ; I'auteur exploite, pour élever un édifice fantasti-
que, certains faits qui peuvent fort bien s’expliquer autrement.
Rien de plus aisé que de s’en apercevoir quand on n’est pas
dominé par le besoin de se débarrasser de Dieu et de classer
I'homme parmi les bétes. Si les sympathies que Darwin a ren-
contrées ne s’expliquaient pas par cette derniére circonstance,
ce serait & désespérer du hon sens intellectuel de notre époque.

Il est incontestable que le corps humain est le dernier mem-
bre dela série animale. I’organisation en est & l'intérieur d’une
ressemblance frappante avec celle des autres animaux et &
Pextérieur du moins avec celle du singe. L’accord serait aussi
complet que le matérialisme le prétend qu'on ne serait pas
encore autorisé & conclure a la ressemblance de la vie inté-
rieure. On raisonne toujours dans ’hvpothese, déjd reconnue
fausse, de la complete dépendance de la vie psychique & égard

de la matiére.



1L'APOLOGETIQUE CHRETIENNE 83

Les étres intermédiaires entre les plantes el les animaux font
voir qu’il n’est pas permis de conclure ainsi de la constitution
physique & I'essence interne. En dépit de leur ressemblance
frappante avec les plantes, les polypes et le corail s’en dis-
tinguent pourtant essentiellement par le sentiment et le mou-
vement. [l peut en étre de méme de ’homme, malgré sa res-
semblance extérieure avec les animaux. Cette différence essen-
tielle une fois établie par les faits, la grandeur psychique de
Phomme éclate avec d’autant plus de force que l'esprit humain
se montre alors absolument élevé au-dessus de la nature et
pleinement indépendant.

Or, sous le rapport de I'organisation déja, au témoignage de
I’anatomie et de la physiologie, la différence est fondamentale.
La construction du cerveau humain est essentiellement diffé-
rente, ce qul entraine une différence fondamentale pour le
reste de P'organisme. Sans avoir ni un corps trop petit, ni un
corps trop gros et trop lourd, ’homme réunit en lui ces pro-
priétés cui en font non pas une des créatures, mais le maitre
d’elles toutes.

La position droite lui laisse le libre usage des mains pour ar-
river & cette domination de la terre, en vue de laquelle il est &
tous égards organisé. La faculté de vivre sous tous les climats
et de recourir & la nourriture la plus variée montre aussi que
I’homnme est appelé & régner sur la terre. Quand on yregarde
de pres, 'organisation de ’homme est si essentiellement diffé-
rente de celle du singe qu’il y a folie & voir dans celui-ci notre
maitre. Il n’est pas fait pour marcher droit, il a besoin pour
ses mouvements du secours de ses quatre extrémités. Vogt
lui-méme est obligé d’avouer qu’il y a une profonde différence
entre le crine de 'homme et celui du singe. Ces aveux suffi-
sent pour renverser la thése des matérialistes ¢ui sont d’accord
pour faire jouer un si grand role au cerveau. En présence de
ces différences fondamentales, les ressemblances particuliéres
perdent toute signification.

Vogt et Burmeister n’en prétendent pas moins ue lorsqu’on
prend 'homme non pas abstraitement mais dans ses diverses
races, on en vient & voir que la transition a d se faire peu a



84 CHRISTIAN EDOUARD BAUMSTARK

peu de 'animal & 'homme par Pintermédiaire du singe et du
negre. Tous les faits anatomiques avancés seraient vrais que
la conclusion n’en dépasserait pas moins les prémisses. Au
surplus Vogt accorde que la transition du singe & 'nomme
le plus inférieur ne peut avoir été immeédiate ; il reste un abime
que le matérialisme est tenu de combler sous peine d’abdiquer.
Ce sont lesidiots de naissance et les microcéphales qui doivent
servir de pont pour passer du singe au negre. On voit que ces
messieurs commencent par établir leur these, sauf & chercher
plus tard des preuves sur le choix desquelles ils ne sont pas
d’une délicatesse extréme. Qui ne voit que l'idiot étant une
monstruosité ne peut étre présenté comme un anneau dans le
développement naturel des organismes corporels? Et, chose
merveilleuse, Vogt lui-méme avoue cue I'idiotisme est anor-
mal ; il suffit de lire son étude sur les idiots pour voir qu’il ne
peuvent avoir été un membre régulier de la série, comme il le
prétend.

L’homme ne saurait donc étre considéré comme un anneau
de la série animale ; il est quelque chose d’absolument nouveau.
Darwin lui-méme renonce 2 le faire provenir des animaux par
l'intermédiaire du singe. D’apres lui les singes et les hommes
seraient des branches d’'une méme souche. L’homme appartient
A la classe des simiades qui se divisent en deux grandes sou-
ches, les singes dunouveau, ceux de 'ancien monde ; 'homme
serait une subdivision de ces derniers. Vogt montre comme
quoi nos ancétres étaient couverts de poils, portaient queue et
vivaient sur les arbres dans un pavs chaud couvert de foréts.

Survient Huxley, avec une troisiéme explication. La souche
primitive ne se serait pas divisée en deux, mais en trois bran-
ches, les anthropoides avec 'homme seul, les simiades com-
prenant les diverses espéces de singes, les lémurides.

(Pest donc gréace a la sélection sexuelle, d’aprés Darwin, que
nous nous serions dégagés de l'ancétre qu’on sait. Les hommes
les plus attrayants et les plus forts auraient gagné le cceur des
femmes les plus attrayantes et les plus fortes. Naturellement
ils laissérent une postérité plus nombreuse que les vaincus et la
supériorité se transmit aux descendants. La lutte pour l'exis-



L’APOLOGETIQUE CHRETIENNE 85

tence se poursuivit & son tour parmi les vaincueurs, jusqu’a
ce que, & la suite de plusieurs variétés tour & tour supérieures
pendant des milliers d’années, le type humain actuel domina sur
tous les autres. Il finit aussi par devenir biopéde, en un mot par
accuérir toutes les propriétés dont besoin était pour triompher.

Il va sans dire que toute preuve directe et positive fait défaut
4 cette hypothése. Darwin se borne & en appeler aux faits sui-
vants : la ressemblance du corps humain et de celui des ani-
maux ; la circonstance que le corps humain dans une méme
race et d'une race a 'autre differe sensiblement d’un individu
a 'autre, et suivant les conditions d’existence. On a beau com-
parer des millions d’individus de la méme race, on n’en trou-
vera jamais deux parfaitement semblables.

Ainsi donc pas de preuve directe en faveur de cette hypo-
these colossale ! Quant aux différences entre les individus que
nul ne conteste, elles existaient il y a des milliers d’années,
sans que le type humain ait cessé de demeurer le méme. Nous
savons déja ce qu’il faul penser de la ressemblance d’organi-
sation entre ’homme et 'animal. Que pensez-vous de ce fa-
meux grimpeur poilu qui s’avise un jour de se dire qu’il lui
serait plus avantageux de marcher droit et de se.transformer
en bipede? Pour se livrer & cette sage réflexion, il fallait qu’il fit
déja pourvua d’une certaine dose d’intelligence qui ne se ren-
contre nulle part dans le regne animal ; il se trouvait par le fait
élevé d’une facon si absolue au-dessus de son entourage que
pas besoin n’était d’engager avec ses congénéres cette fameuse
lutte pour 'existence.”Voyons un peu, se seraient dit nos an-
cétres, si nous ne pourrions pas nous tenir droits ; et voila que
petit & petit la tentative réussit; les générations se succedent,
les fils deviennent toujours plus prestes; la bonne mere nature
s’y prétant, les pattes s’applatissent et deviennent des pieds,
les gros crochets qui servaient 4 se tenir aux branches se trans-
forment en nos modestes incisives. Et le singe ne s’est pas
avisé d’imiter son cousin qui réussissait si bien, quoiqu’il eiit,
lui aussi, a soutenir le combal pour P'existence! Que ne s’en
avise-t-il encore anjourd’hui, lui, la personnification méme du
talent d'imiter !



36 CHRISTIAN EDOUARD BAUMSTARK

La perte de nos poils primitifs n’est pas aisée a expliquer.
En dépouillant, dans la lutte pour 'existence, ce dernier vestige
de la descendance d’un fauve, nousavons perdu, car enfin dans
certains climats ce tégument aurait préservé du froid et d’une
foule de maladies. Comment cet accident ficheux a-t-il pu ad-
venir 4 'animal le plus favorisé a tous les autres égards, puis-
qu’il est resté victorieux? Les théories préconcues ne se lais-
sent pas arréter par si peu. Comme décidément notre orga-
nisme ne pouvait avoir qu’a per'dr’e 4 la privation des poils en
question, I’esthétique est appelée A la rescousse. Naturellement
Iinitiative aurait été prise par les dames de ce bon vieux
temps. En vue de mieux faire ressortir la chevelure de leurs
tétes, elles seseraient avisées de quelque expédient pour se dé-
barrasser des poils du reste du corps. En maris galants, les
hommes n’auraient eu rien de plus pressé que d’adopter la nou-
velle mode, sans toutefois pousser la chose aussi loin que leurs
moitiés. Puis la bonne mere nature, se pliant aux gotts de cet
heureux bipéde, aurait épargné aux générations suivantes le
soin de se débarrasser artificiellement de cet appendice si com-
mode, n’en déplaise a 'esthétique.

Vallace donne une explication de la nudité de la peau qui
se recommande mieux aux personnes raisonnables. Nue et sen-
sible, la peau a rendu les habits et les vétements indispensa-
bles, et en cela elle a pu stimuler le génie inventif de 'homme;
et, comme le vétement et I’habitation développent un senti-
ment plus raffiné de pudeur, tout cela peut avoir agi dans une
certaine mesure sur la nature morale de I’homme.

Rien ne contredit plus la théorie de Darwin sur le combat
pour lexistence que la constitution du corps humain. D’aprés
cette théorie, la victoire aurait dit appartenir au plus fort, et
chacun sait que 'homme est la plus faible des créatures. Il peut
sans doute endurer tous les climats et vaincre tous les animaux,
mais pour cela il doit recourir a son art et & son intelligence :
son corps est justement organisé en conséquence pour servir
d’organe a Pesprit.

La supériorité absolue de I’homme sur le monde animal
éclate encore avec plus de force lorsqu’on considére le coté



L’APOLOGETIQUE CHRETIENNE 87

psychique, chez lui et chez les animaux. Il ne faut ni mettre
ces deux vies sur la méme ligne en accordant plus de force et
de culture 2 'homme; ni accuser la différence pour élever
I’homme, ravaler la vie psychique des animaux, au point de
n’y voir qu’un pur mécanisme u’on fait rentrer dans la notion
de l'instinct inconscient.

Cette derniére opinion n’est plus soutenable que pour ceux
qui sont bien décidés & maintenir la dignité absolue de ’homme,
sans étre en mesure d’avancer des preuves scientifiques en
faveur de leur these.

L’animal fait une foule de choses qui, bien que provoquées
par la sensation, ne sauraient impliquer conscience et s’effec-
tuent avec la méme nécessité que les mouvements dans les
plantes. Le choix de la nourriture appropriée, inexplicable par
une perception sensible particuliérement subtile ; la construc-
tion des nids, demeures ; le fait que les animaux savent tou-
jours attaquer leurs adversaires par le point le plus vulnérable
et le moins dangereux pour eux-mémes, rentrent dans cette
catégorie. Les animaux font toutes ces choses d’eux-mémes,
ils ne sont pas instruits. Tous les animaux de I’espéce font la
meéme chose.

Si U'intelligence n’a rien & déméler dans ces faits, on ne sau-
rait non plus y voir un produit de 1'organisme; d’abord, en
général parce que les phénomeénes de la vie psychique ne re-
levent pas de l'organisme, et, en particulier, parce que des
animaux ayant la méme structure corporelle agissent fort diffé-
remment. Le chien sauvage et I’hyéne creusent la terre sans
avoir des membres particulierement propres a cette opération;
avec les mémes pattes le lapin fouille, le lievre s’en abstient.
Les oiseaux qui construisent des nids artistiquement arrangés
ne sont pas mieux organisés que ceux qui en font de trés sim-
ples. Enfin l'instinct fait son apparition avant l'organe dont
I'animal doit se servir. Tous ces phénoménes qui, sans relever
ni de I'intelligence consciente, ni de I'organisme, impliquent
une force psychique quoique inconsciente, constituent I'instinct.

Ce n’est pas & dire qu’a coté de cela il ne faille reconnaitre
aux animaux une certaine pensée. Il suffit de renvoyer aux



88 CHRISTIAN EDOUARD BAUMSTARK

animaux domestiques qui ne peuvent connaitre ni la maison,
ni I’écurie, ni le chemin qui v méne, par pur instinct. Ce n’est
pas par instinct que le chien comprend ¢ue son maitre va se
promener, quand il lul voit prendre son chapeau et sa canne.
Cette aptitude & penser se développe chez 'animal par l'expé-
rience, tandis que les connaissances instinctives demeurent les
memes.

Les hommes, de leur coOté, agissent aussi par instinct. Sans
réflexion, quand nous risquons de tomber nous avancons les
mains pour préserver le visage; nous avons de l'attrait pour
certaines nourritures ou boissons dans les maladies.

Malgré cela il est possible d’établir la supériorité absolue
de T'homme. Ce qui dans les actions instinctives de 'homme
trahit déjia la nature supérieure, c’est qu’elles ne servent pas
exclusivement & la conservation de l'individu et & la vie phy-
sique comme chez I’animal. De bonne heure, an moyen de
Pinstinct, I’enfant est amené 4 connaitre et le monde extérieur
et lui-méme.

Il ne faut pas prétendre attribuer aux animaux seulement
certaines facultés intellectuelles, I'entendement (Verstand) et
en réserver d’autres exclusivermnent pour 'homme, comme la
raison (Vernunft). L'intérét égoiste seul porte I'animal & con-
naitre. Entre mille choses, il ne se préoccupe que de celles qui
lui profitent. C’est le besoin de connaitre qui pousse au con-
traire ’'nomme a penser. Tandis que ’animal n’écoute que ses
sentiments et ses intéréts, ’a4me humaine est possédée du désir
d’entrer en possession spirituelle des objets quels qu’ils soient.
Le besoin de savoir auquel nous ne saurions nous soustraire
est la manifestation d’'une force psychique n’appartenant pas
au monde extérieur, mais aspirant & s’en emparer. La pensée
de 'animal est exclusivement réceptive, celle de I'homme est
seule productive. L’animal prend les choses telles qu’elles sont
dans la perception, sans les soumettre comme I’homme & un
ordre différent. Il ne se trouve pas trace chez ’animal de cette
pensée productive qui consiste dans application que nous fai-
sons de la loi de causalité. De la résulte encore que le contenu



L’APOLOGETIQUE CHRETIENNE 89

de la pensée ne consiste plus en simples intuitions comme chez
I’animal, mais en idées et combinaisons d’idées. I’homme s’é-
léve aux abstractions et aux idées générales inconnues i ’ani-
mal. Tandis que celui-ci dépend de 'excitation du moment pré-
sent, 'homme peut agir en vue d’un but et d’un plan. Aux idées
se rattachent étroitement les mots et le langage. Les matérialis-
tes ne réussissent & réclamer celui-ci pour les animaux qu’en
abandonnant le sens spécial du mot langue pour entendre par la
tout simplement un moyen de communication. Avec les idées
I’homme pénétre dans un monde suprasensible inaccessible a
I’animal. La simple présence en nous d’idées innées suffit pour
renverser le matérialisme. Aussi Buchner s’attache-t-il soi-
gneusement & démontrer leur impossibilité. Héritiers des idées
du vrai, du beau, du bien, nous oublions que nos ancétres les
ont acquises par la méthode des sensualistes et nous nous ima-
ginons qu’elles sont immédiatement en nous, innées. Le fait
(ue nous n’arrivons a la vie consciente qu’a ’occasion des sen-
sations et que nos idées sont plus ou moins nombreuses sui-
vant la richesse de nos expériences, n'autorise nullement & nier
la présence d’un autre facteur. Les idées grandes, nouvelles,
arrivent volontiers subitement, indépendamment des procédés
de la raison discursive et de ’expérience, comme cela se voit
chez les grands penseurs et les grands inventeurs. La dispo-
sition & penser nous est immanente, antérieurement a toute
pensée, sans cela nous n’arriverions jamais & penser. Comment,
en percevant des formes diverses, dirons-nous que l'une est
belle, l'autre laide, si nous ne possédons préalablement en
nous la norme du beau et du laid? Les différences entre les
peuples et les époques sur le beau, le bien, le vrai ne sauraient
faire mettre en doute l'existence en nous du sens préalable
pour toutes ces choses. Par idées innées il ne faut pas entendre
des idées arrivées déja au plus haut degré de clarté, mais des
déterminations de notre étre, d’abord simples sentiments con-
fus qui s’accuseront par des idées précises dans les divers cas
concrets. La capacité que I’homme possede de se développer
résulte du contenu de ses idées. A cet égard encore il differe



90 CHRISTIAN EDOUARD BAUMSTARK

aussi grandement de 'animal ; malgré tous nos efforts la diffé-
rence entre 'animal domestique et celui qui vit dans I’état pri-
mitif ne saurait étre comparée a celle infiniment plus grande
entre le civilisé et le sauvage. C’est sous la direction des idées
que 'homme va sans cesse se développant du dedans au de-
hors. Une idée a persisté en dépit de tousles progreés, la non-
satisfaction que fait éprouver l'existence actuelle. A mesure
qu’'un probléme est résolu, il en surgit de nouveaux & Pinfini;
aussi n’a-t-on pas réussi 4 déraciner le besoin que 'homme
éprouve de placer en dehors du monde actuel la réalisation des
fins de son existence. Nous en avons déja dit assez pour établir
que ’dme humaine est d’'une essence supérieure et fonciére-
ment difféerente de celle des animaux.

Nous arrivons an méme résultat en considérant’homme par
le coté de la volonté. Il n’est pas dominé, comme 'animal, par
les impulsions qui agissent sur lui: la liberté de la volonté que
nous possédons suffit & elle seule pour renverser le matéria-
lisme. Biichner qui fait tous les efforts possibles pour la mer,
est obligé d’avouer qu’elle est relative, ce qui nous suffit. Les
motifs n’agissent jamais avec une force qui oblige nécessaire-
ment; ils sont plutdét des impulsions en face desquelles se
prend la décision libre. Le déterminisme ne part jamais d’une
étude de la psychologie: il est toujours la conséquence d’un
systeme matérialiste ou panthéiste.

Si nous considérons le contenu des volitions qui font agir
I’'homme, nous trouvons la méme différence qu’entre la pen-
sée de 'nomme et celle des animaux. Les actions des animaux
ne sont déterminées que par des mobiles sensibles. La vie en
société, dont on veut faire une objection, n’appartient qu’a
certaines especes; ensuite la vie en société et la vie morale
sont deux choses foncierement différentes; enfin cette vie en
commun, lorsqu’elle se rencontre chez certains animaux, n’a en
vue que la vie sensible. Darwin fait cependant tous les efforts
possibles pour conclure de la sociabilité de certains animaux
a leur moralité. Suivant son habitude, il confond des choses
quil importe de distinguer : la sociabilité et la conscience mo-



L’APOLOGRETIQUE CHRETIENNE (ST

rale. La sociabilité des animaux n’a d’autre mobile que 'utilité
et ’égoisme. Les abeilles ouvriéres tuent les autres; un animal
blessé est chassé du troupeau, tourmenté, tué, parce qu’il n’est
plus bon & rien. Les intéréts sociaux des animaux ne se distin-
guent pas de la vie individuelle, ils proviennent des besoins de
celle-ci. Il n’y a chez les animaux rien qui rappelle méme de
loin la grande idée de ’humanité pour tous; elle suffit pour
élever une barriére absolue entre les hommes et les animaux.

Il résulte de tout cela que ’homme constitue dans 'univers
un ordre de choses tout nouveau. Nous désignons par le mot
esprit cette essence suprasensihle de 'ame humaine.

On peut nous objecter que toutes ces capacités sur lesquelles
nous insistons ne se trouvent que dans les races supérieures et
non pas chez le négre. Nous prétendons que les traits caracté-
ristiques de I’Ame humaine sont la propriété de tousles hommes,
de sorte que par elle 'humanité entiére est distinguée du régne
animal sans transition aucune. Il faut toute la superficialité du
matérialisme pour voir dans le négre la transition du singe a
I’homme, méme sous le rapport physique. Le besoin d’imita-
tion chez le négre, bien loin d’appuyer la thése, s’explique fort
alsément parle fait que la réceptivité prédomine dans I’enfance
des peuples comme dans celle des individus. Ces différences
incontestables entre les races ne vont nullement jusqu’a com-
promettre Punité d’essence. Pour étre juste, il faudrait tenir
compte de ce que des siecles de civilisation ont fait pour nous,
et établir la comparaison entre nos ancétres et les sauvages
d’aujourd’hui. Méme chez les peuples qui occupent le dernier
degré de I’échelle il se trouve des rudiments de civilisation qui
indiquent que I’humanité forme un tout bien supérieur au ré-
gne animal : essais d’art, appréciation et respectde la propriété,
idées élémentaires du droit et de la constitution des états. Des
individualités éclatantes montrent, comme le reconnait Vogt,
ce que la culture peut faire pour les individus de larace négre;
'exemple de la république de Libéria, qui pourrait servir de
modele & plus d’un état européen, montre suffisamment ce
qu'ils peuvent faire comme peuple.



	L'homme comme être spirituel

