
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 8 (1875)

Artikel: L'apologétique chrétienne fondée sur l'anthropologie. Partie 1, Base
anthropologique

Autor: Baumstark, Christian-Éduard

Kapitel: I: L'homme comme être spirituel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379179

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379179
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


l'apologétique chrétienne 67

PREMIÈRE PARTIE

Base anthropologique.
1

L'homme comme être spirituel-

La religion repose sur le fait de la spiritualité de notre être.
La religion est si particulière à l'homme qu'il ne s'en trouve
pas l'analogie la plus éloignée chez aucun des êtres à nous connus.

Elle indique un caractère tout spécial de l'homme que
nous appellerons pour le moment spiritualité. Le rapport
conscient avec un être infini, qui constitue en général la religion,
n'a de sens et de portée que si notre nature, à titre d'êtres
spirituels, nous élève tout au-dessus de la vie matérielle,
organique et psychique. C'est par là seulement que nous nous sentons

attirés au-dessus de tout ce qui est sensible et temporaire

pour entrer en rapport avec l'éternel.
Ecoutons les arguments du matérialisme contre la spiritualité

de la nature humaine. La conception générale peut être
ramenée à deux assertions : La force est une propriété de la

matière ; toute vie consiste dans le mouvement mécanique des

parties de la matière. Il n'y a donc pas de force vitale : tout se

réduit dans l'univers à un mouvement mécanique de la matière.
Pour ce qui est dé la première thèse, il faut bien admettre

que la force et la matière, sont inséparables ; nous ne connaissons

pas de matière absolument morte. Mais il n'en résulte pas
nécessairement que la force soit un attribut de la matière et
rien d'autre. La force peut être également, l'élément premier
et déterminant, la matière le déterminé : l'une et l'autre peuvent

être encore deux éléments indépendants, coordonnés, de

notre monde sensible. Le fait qu'on n'a jamais vu les deux,
force et matière, séparées, n'autorise pas à dire que la seconde
est la substance, la première l'accident. Si l'on ne veut pas

pousser les investigations plus loin, le seul droit qui reste c'est
de reconnaître qu'il ne peut être question de les concevoir
séparées. Il faut alors renoncer à fixer leurs rapports.



68 CHRISTIAN EDOUARD BAUMSTARK

Mais il n'est pas même nécessaire de renoncer à toute solution.

Comme il est hors de tout doute que nous distinguons
entre les deux, il n'y a qu'à nous rendre clairement compte des

critères en vertu desquels nous établissons la distinction, ce

qui nous permettra d'arriver à une connaissance scientifique
de leurs rapports. Nous sommes conduits à faire cette distinction

par le fait qu'au milieu des divers changements du monde

phénoménal, il y a quelque chose de persistant, de massif, sujet

à tous ces changements. Nous obtenons ainsi dans les
phénomènes naturels deux choses : un élément persistant, massif
d'une part, le mouvement de l'autre. Cela nous oblige à admettre

deux principes : la base persistante, massive des phénomènes,

appelée matière, et la cause du mouvement appelée force.
Les définitions des naturalistes sont pour l'essentiel d'accord
avec cette explication.

La chose étant, ainsi, nous avons deux facteurs opposés, la
matière persistante, inerte, et laforce, principe du mouvement.
N'est-il donc pas entièrement faux de désigner la force comme
une propriété se dégageant nécessairement de la matière dont
elle ferait partie? La matière est justement ce qui résiste au
mouvement, à l'activité, et, quand la matière et la force sont
réunies de fait, nous avons une réunion de facteurs qui par
essence sont opposés l'un à l'autre. Force nous est donc de les

considérer les deux comme éléments indépendants de la vie
de la nature. On peut crier tant qu'on voudra au dualisme ;

nous acceptons le reproche, pleinement convaincu que pour
échapper au dualisme il faut sortir du monde de la nature. Le
besoin de monisme ne saurait trouver satisfaction que dans la
foi à un Dieu vivant qui a créé les éléments pour les réunir en
un système vivant.

En vue d'échapper au dualisme, les matérialistes ont eu
recours aux atomes dans lesquels se trouverait l'unité primitive
de la force et de la matière. Outre qu'il est une pure hypothèse,
cet expédient ne saurait rendre compte du monde phénoménal.
Il est absolument impossible de comprendre comment, en
réunissant des éléments non étendus et indivisibles (atomes), on
arrive à obtenir la masse étendue et divisible. Et puis, en admet-



l'apologétique chrétienne 69

tant des parties invisibles, le matérialisme se met ouvertement
en contradiction avec son principe de connaissance : nihil est

in intellectu, quod non fuerit in sensu. Cela fait, le système
entier du matérialisme s'écroule.

L'opposition contre le matérialisme a déjà conduit à l'idée

que la force serait le premier, le déterminant, et la matière le

produit de la force. La matière ne différerait en rien de laforce
et en serait la simple manifestation.

Quoique plus plausible que celle des matérialistes, cette
opinion n'est pas non plus la vraie solution.

L'examen de la seconde thèse du matérialisme montrera plus
clairement encore que la force ne saurait être un simple attribut

de la matière. Il n'est pas difficile de faire voir que dans

les organismes il y a autre chose que de simples mouvements
mécaniques. Les corps inorganiques ne sont que des formes

mathématiques, non-seulement dans leur type, mais dans tout
leur développement, ainsi des grandeurs mathématiques, limitées

par des surfaces, des lignes et des points. Les corps
organiques ont aussi, il est vrai, une base mathématique
fondamentale, mais leurs limites extérieures ne sauraient jamais
être déterminées mathématiquement, ce sont des surfaces

particulières, avec cela organiques. Les formes des organismes
sont si variées qu'il est impossible de les embrasser toutes. Et
ces formes ne proviennent pas de la juxtaposition extérieure
des diverses parties du corps organisé, au point d'être
déterminées par ces parties. Ces corps organisés empruntent au

contraire à leur milieu les matières qui leur sont homogènes,

pour leur imprimer la forme qui convient à l'organisme et leur
assigner la position voulue au service de l'ensemble. Le
mouvement va donc du dedans au dehors.

Les corps inorganiques nous apparaissent en repos; il faut
l'intervention d'une activité extérieure pour les mettre en

mouvement et modifier leur forme. Du moment où le mouvement

n'affecte pas le corps comme totalité, mais bien les parties

constitutives, de sorte que la forme et le mélange changent,
le corps cesse alors d'exister comme corps. L'existence des

corps inorganiques est donc intimement liée à la persistance



70 CHRISTIAN EDOUARD BAUMSTARK

dans le repos : quand celui-ci cesse d'exister, le corps disparaît.

C'est exactement le contraire qui a lieu dans les corps
organiques. Ils ne se trouvent jamais dans un état de vrai

repos, leur existence est liée au mouvement, ils ne sauraient
exister sans lui. C'est le mouvement qui donne naissance à

l'organisme ; la constante déperdition et assimilation de

matière en constitue l'existence, ce mouvement cesse-t-il, l'organisme

se dissout.
Ce mouvement et les phénomènes qui en proviennent

(formation, nutrition, croissance, propagation de l'organisme) tout
cela s'accomplit d'après un plan et par conséquent conformément

à un but. En dépit des mouvements constants dans

lesquels se trouvent les organismes, il se dégage une forme
déterminée et persistante : tous les mouvements, tous les

changements matériels servent à la former et à la conserver.
A la base des organismes il y a une forme interne, idéelle, un

type, le plan en quelque sorte que le mélange des matières doit
réaliser. La réalisation de ce plan est le but de l'activité de

l'organisme. La finalité, la teleologie se montre dans deux
directions : les diverses parties et fonctions, dans l'intérieur de

l'organisme servent au but, et, en second lieu, l'organisme
comme tout se forme conformément aux relations extérieures.
Chaque membre a sa mission particulière et contribue par là
à la conservation et au développement du tout ; le soin qu'il
prend de lui-même profite de nouveau à l'ensemble. Cuvier a

fait ressortir comment chaque organisme est extérieurement
agencé de façon à correspondre au milieu dans lequel il est

placé et aux conditions d'existence. Cette finalité de l'organisme
a même ceci de particulier qu'elle tient compte de l'avenir,
préparant tel organe pour une fonction future, l'être entier

pour un mode d'existence subséquent.
Il semble que toutes ces particularités de l'organisme que

nous appelons la vie devraient autoriser à admettre une force
particulière qu'on appellerait la force vitale. Mais on nous
conteste jusqu'aux prémisses : tout en admettant les faits signalés
on ne veut pas les expliquer par la finalité: les sciences
naturelles nous auraient, selon les naturalistes, débarrassés de



L'APOLOGÉTIQUE CHRÉTIENNE 71

toute teleologie. On insiste sur le grand nombre d'êtres, de

combinaisons, qui ne sauraient avoir de but extérieur. A quoi
bon tant de bêtes nuisibles? tant de maladies? Pourquoi les
animaux sont-ils obligés d'avoir recours, pour se nourrir, à des

moyens dont la cruauté nous révolte? Les monstruosités
doivent fournir le plus fort argument contre la finalité.

Ces objections ne portent surtout que contre la finalité
extérieure, l'intérieure est hors d'atteinte, à l'exception de quelques

organes dont le but nous échappe. Il suffit du reste de répondre

que la science n'a pas encore réussi à tout comprendre et
à tout expliquer. Un point demeure ferme : la formation et

l'activité dès organismes est dirigée en vue de certaines fins
intérieures ; c'est là l'essentiel. Il nous suffit de constater la
finalité comme principe de formation des organismes ; en la
mettant en rapport avec d'autres traits caractéristiques de

l'organisme, nous aboutirons à statuer une force organique agissant

du dedans.

Pour ce qui est de la finalité externe, le matérialisme part
de l'anormal pour expliquer par son moyen ce qui est normal.
C'est justement le contraire qu'il faudrait faire. On voit alors que
les plantes et les animaux sont organisés de façon à correspondre

à leur milieu. Pour nier la chose il faut ne pas reculer
devant les trivialités et les mauvaises plaisanteries. Ainsi, d'après
Büchner, le cerf n'a pas de longues jambes pour courir vite, il
court vite simplement parce qu'il a les jambes longues. A ce

compte-là nous n'aurions pas l'estomac pour nous nourrir,
mais nous nous nourririons parce que nous avons un estomac.

La finalité extérieure ne peut être prise au sens des
matérialistes qui réclament qu'on montre comment chaque fleur,
chaque animal peut être utile à un autre être quelconque.
Aucune personne raisonnable n'a compris ainsi la teleologie. La
nature a son but en elle-même, dans la variété de ses fonctions
et de sa vie. Les avortements ne sauraient obscurcir la finalité
qui éclate dans l'ensemble. Ils ont besoin justement d'une
explication spéciale et quand on ne peut la donner, la seule
chose raisonnable à faire c'est d'avouer que le problème est
insoluble.



72 CHRISTIAN EDOUARD BAUMSTARK

Tousles traits caractéristiques du monde organique ne justifient

pas seulement, mais imposent l'idée d'une force
organique, d'une force vitale. On n'explique rien lorsqu'avec Mo-
leschott on prétend que la différence entre l'organisme et

l'inorganisme tient à un mélange plus complexe des parties
chez le premier. Le mélange des matières et la vie ne sont pas
dans la relation de cause et d'effet, car alors en mélangeant des

éléments nous devrions être en état de produire la vie. Si tout
vient de ce que les éléments les plus divers sont mélangés dans

l'organisme, cette réunion particulière réclame une force

particulière, de sorte que nous revenons à l'ancien problème que
l'on s'était borné à éluder. Que si Moleschott répond que nous
n'attribuons pas de force vitale à une montagne ou à un miné-
rai composé, bien que nous soyons hors d'état d'en faire, il
fournit un argument contre le matérialisme. Si la formation du

minéral ou de la montagne ne provenait que d'une juxtaposition

extérieure de matière, rien ne nous empêcherait d'en

fabriquer. La circonstance que nous ne pouvons le faire prouve
que le monde inorganique lui-même ne s'explique pas au moyen
de la matière seule. Même dans cette sphère la force agit librement

dans la matière et au-dessus d'elle. La matière ne suffit

pas à tout expliquer. Il faut admettre encore la force.

Après le problème général abordons celui qui concerne
spécialement l'homme. L'âme n'aurait aucune force propre,
tous les phénomènes seraient l'effet de l'action de la matière
et du mélange des éléments divers de la matière. Les matérialistes

citent en foule des phénomènes anatomiques, physiologiques,

pathologiques, qui tous tendent à montrer que les
facultés intellectuelles ne sont que des fonctions de la substance
du cerveau : celui-ci sécréterait la pensée comme le foie
secrète la bile ; l'intelligence chez les hommes et chez les
animaux serait toujours en proportion de la masse de la structure
et de la constitution chimique du cerveau ; sans phosphore,

par exemple, point de pensée.
Pour ce qui est de la proportionnalité entre la grosseur du

cerveau et les facultés intellectuelles, il ne peut être question,
les naturalistes en conviennent, d'une grandeur absolue, sans



L'APOLOGÉTIQUE CHRÉTIENNE 73

cela la souris se trouverait bien mal partagée en face de la
baleine. Cette restriction suffit déjà pour renverser toute
hypothèse matérialiste ; car si l'âme n'était exclusivement
qu'une manifestation de la force du cerveau, la force de l'âme
devrait être absolument proportionnée à la masse du cerveau.
Comme ce n'est pas le cas, l'âme ne peut être exclusivement
la manifestation de la force matérielle du cerveau. Les capacités

de chaque animal seraient donc en proportion du plus
ou moins de grosseur du cerveau comparé au reste de la masse
du corps. Il en serait ainsi qu'on n'aurait pas encore le droit de

conclure au matérialisme. Ce rapport s'explique en effet
également bien par l'opinion opposée qui veut que le
cerveau serve d'agent à l'activité d'une force immatérelle. Une
force spirituelle plus intense destinée à une très grande activité

réclame un organe plus fort et l'organe à son tour se

fortifie par cette activité, de même qu'une activité corporelle
très grande réclame des muscles en conséquence qui sont à

leur tour fortifiés par le déploiement de cette activité.
Mais l'hypothèse sur laquelle on raisonne n'est pas même

admissible. Le cerveau du crétin est parfois très gros, et

parmi les hommes sains, une intelligence faible peut s'associer
à une grosse tête. Bien qu'en général un talent distingué et

une masse cérébrale considérable marchent ensemble, il y a

tant d'exceptions que la loi des matérialistes ne saurait être
admise.

Ne pouvant contester ces exceptions, le matérialisme se

rabat sur la forme du cerveau. Plus la construction extérieure
du cerveau serait irrégulière, variée, plus l'intelligence serait
intense. — Encore ici l'anatomie comparée est loin de ratifier
les exigences de la théorie. Le cerveau du dauphin a plus de

circonvolutions que celui de l'homme, et celui de l'habile castor
en est entièrement dépourvu Par contre les circonvolutions
et les sillons cérébraux peuvent abonder chez des idiots.

Reste le phosphore. Le fait que le cerveau contient plus de

phosphore que les autres organes et que chez les adultes il
renferme plus de graisse que chez les enfants, n'autorise pas
encore à voir dans le phosphore et dans la graisse la source



74 CHRISTIAN EDOUARD BAUMSTARK

de la pensée. Il faudrait en outre montrer comment la graisse
et le phosphore distillent la pensée.

Une foule d'exceptions empêchent donc de dire que l'intelligence

est en proportion de la constitution du cerveau. De sorte

que l'activité de l'âme ne saurait être le produit exclusif de celle
du cerveau. Mais, disent les matérialistes, un développement
défectueux dans un sens se trouve compensé par un développement

supérieur dans un autre sens. Büchner avoue toutefois

que ce point-là n'a pas encore été soigneusement étudié. Des

faits constatés enlèvent d'ailleurs ce dernier échappatoire aux
matérialistes. Un idiot peut avoir un cerveau anatomiquement
irréprochable. D'après l'hypothèse de la compensation, il
devrait y avoir dans ce cas des lacunes et des facultés à d'autres
égards distinguées, mais nullement absence d'intelligence, im-
bécilité.

Voyons maintenant les rapports entre l'esprit et le cerveau
dans les phases diverses de la vie. Chez le nouveau-né Pâme

est moins développée que le cerveau son organe. Puis le

cerveau se développe très lentement comme tous les autres

organes, tandis que le développement intellectuel de l'enfant
est infiniment plus rapide. Quelle différence intellectuelle
entre l'enfant de trois ou quatre ans et le nourrisson, sans que
le cerveau se soit modifié dans la même proportion L'âme
arrive dans ce monde, comme dit Westhoff, dans l'état
embryonnaire et parcourt la phase de développement embryonnaire

que le corps a déjà traversée dans le sein maternel. Si
les deux vies étaient parallèles, si l'âme n'était que la fonction
d'un organe, le cerveau devrait voir, toucher, penser dès le

premier jour comme les poumons respirent, et l'estomac
digère. L'âme a donc son développement à elle, bien qu'elle
ait besoin de l'organe corporel.

Remarquons encore que la nourriture intellectuelle n'est

pas moins indispensable que l'autre. Dans l'hypothèse des

matérialistes, l'homme de la nature devrait être le plus richement

doué. Au lieu de s'enfermer dans leurs cabinets d'étude,
les savants devraient passer leurs temps à humer à pleins
poumons Pair du bon Dieu par monts et par vaux, consacrant



L'APOLOGÉTIQUE CHRÉTIENNE 75

tous leurs jours à bien boire et à bien manger, moyennant
quoi les pensées viendraient toutes seules.

Le cerveau a terminé son développement d'après les uns
à vingt-cinq ans, d'après les autres entre trente et quarante.
Le développement intellectuel est fort loin d'être terminé à

cet âge. Pour être plus calme et plus intérieure, la vie intellectuelle

du vieillard ne cesse pas. Une perturbation, un affaiblissement

de l'organe peut l'affecter, mais il n'est pas nécessaire

comme le réclamerait l'hypothèse matérialiste.

Il n'est pas prouvé que les différences intellectuelles entre
l'homme et la femme proviennent d'une grosseur différente du

cerveau. Il faut être bien superficiel pour découvrir dans le

corps et spécialement dans la structure du cerveau la cause
de la différence entre lés races humaines. Les rapports étroits
entre l'esprit et le cerveau demeurent le seul fait incontestable,

d'où il résulte que les races inférieures peuvent avoir
un cerveau moindre, sans qu'on soit en droit d'expliquer le

manque de capacité intellectuelle par l'exiguité du crâne.

Quoi de plus naturel que de voir les maladies de l'organe
affecter l'esprit? Mais il faut toute la superficialité des
matérialistes pour se hâter de conclure que l'âme est une simple
fonction du cerveau. L'activité du cerveau dépendant de

l'afflux du sang, autant vaudrait-il nier l'existence réelle du
cerveau pour ne voir en lui qu'un pur phénomène. Du reste
les effets des maladies cérébrales sont loin d'avoir l'importance
que les matérialistes se plaisent à leur attribuer. Fait important,

un des hémisphères du cerveau peut être presque
entièrement détruit et la conscience de soi demeurer parfaitement

intacte. Quel argument plus décisif pourrait-on réclamer

pour prouver plus clairement que l'âme mène une vie
indépendante Aussi lorsque cette vie est troublée dans certaines

parties, peut-elle déployer la plénitude de sa force au moyen
des portions restantes. Avec un seul poumon on ne respire
plus autant, avec un seul œil on voit moins qu'avec deux;
tandis que l'âme peut fonctionner autant avec un seul
hémisphère du cerveau qu'avec les deux. Il est vrai qu'elle ne peut
le faire que pour un temps limité, mais cela suffit pleinement



76 CHRISTIAN EDOUARD BAUMSTARK

pour établir que le cerveau ne saurait être autre chose qu'un
simple organe de l'esprit.

Fût-il établi, ce qui n'est pas le cas, qu'une maladie mentale

implique toujours affection du cerveau, il resterait encore
à prouver que celle-ci est la cause et non l'effet. Il est con"

stant que des phénomènes psychologiques provoquent des

maladies mentales, ce qui suffit pour établir la puissance de

l'esprit sur le corps.
Vient enfin l'argument tiré des vivisections sur lequel on

insiste beaucoup. Chez les oiseaux, à mesure qu'on fait
l'ablation de certaines parties du cerveau, on voit disparaître
successivement les facultés diverses et finalement arriver l'étour-
dissement. Comment pourrait-il en être autrement dès que
le cerveau est l'organe de la vie consciente de l'âme La

perte des yeux et des oreilles entraîne également celle de la

vue et de l'ouïe. Est-ce à dire que le nerf optique et le nerf
visuel aient cessé d'exister parce qu'ils ne fonctionnent plus?
Nullement De même pour l'âme la perte de l'organe entraîne
celle de la conscience de soi, mais il resterait encore à prouver
que l'âme elle-même a cessé d'exister. Les vivisections comme
tout le reste établissent l'intime et incontestable commerce de

l'âme et du corps, mais nullement leur identité.
Considérons la vie psychique dans ce qui la constitue en

propre. Les effets divers de l'âme sur le corps et les phénomènes

physiologiques qui en résultent (honte et rougeur du
visage) sont suffisamment connus. Un homme, d'ailleurs
sain d'esprit et de corps, peut se donner une maladie, la rage
même, au moyen d'une imagination singulièrement vive. Et,
chose non moins curieuse, un homme qui avait provoqué
chez lui les phénomènes de la rage les voit disparaître tout
à coup à la suite d'une leçon sur l'hydrophobie imaginaire! Il
*aut la naïve frivolité du matérialisme pour voir là des

arguments en faveur de sa cause. L'intime union du corps et
de l'âme éclate sans doute dans tout son jour, mais c'est l'âme
qui agit et prend l'initiative.

Un organe corporel ne saurait se soustraire à l'irritation
qu'un autre organe provoque chez lui. L'âme possède au



l'apologétique chrétienne 77

contraire la faculté de maîtriser les instincts et irritations
diverses. Preuve nouvelle qu'elle a bien son existence à elle.
La sensation, la pensée, sont autre chose que des fonctions
corporelles. Il faudrait prouver qu'elles sont le produit de

fonctions physiques et non pas se borner à s'emparer de

l'union étroite des deux phénomènes pour conclure
superficiellement à l'identité. Burmeister a cependant fait une
exception pour la force nerveuse dont il prétend établir l'identité

avec la force de l'âme. D'abord cette activité des nerfs
est encore fort peu connue. La physiologie a bien constaté

que les impressions et le mouvement s'accomplissent au

moyen des nerfs, mais elle ignore ce qui se passe alors

en eux. Dans les deux cas, l'effet est visible, mais non
l'activité et l'âme et les nerfs agissent en même temps. Tout au
plus Burmeister aurait-il établi une ressemblance d'action

qui ne permettrait pas encore de conclure à l'unité, à l'identité

de la force nerveuse et de la force psychique. En y
regardant de plus près on constate des différences essentielles

qui font perdre toute importance à la ressemblance du mode
d'action. En tout état de cause, l'activité nerveuse consistant

en mouvements, il faudrait établir que c'est aussi le cas
de celle de l'âme. Il est incontestable que c'est au moyen de

mouvements, de vibrations diverses que nous acquérons
connaissance des phénomènes clu monde extérieur. Mais il y a

loin de là à conclure que la conscience n'est elle-même que
du mouvement. Le mouvement implique toujours changement

de lieu, ce qui se meut parcourt des places différentes.
Le mouvement est donc un changement affectant exclusivement

la position extérieure des choses et nullement leur
qualité, leur manière d'être interne. De sorte que quoique des

phénomènes de mouvement soient indispensables afin
d'arriver à obtenir conscience de quelque chose, ils ne suffisent

pas pour rendre compte de ce phénomène psychologique;
celui-ci suppose toujours quelque chose d'autre dont la
conscience fait partie. Le mouvement ne suffit pas même à

expliquer les perceptions sensibles. Comment les sensations de

ton, de couleur, de chaleur, seraient-elles le produit exclusif



78 CHRISTIAN EDOUARD BAUMSTARK

de certaines vibrations? Mais alors toute ces sensations devraient
s'accuser chez nous exclusivement comme mouvements et rien
de plus, et non avec ces qualités particulières qui constituent le

on, la couleur. Ilse passe évidemment là quelque chosedenou
veau que le mouvement seul ne saurait expliquer. Il n'en est

pas autrement de la conscience. Elle peut bien reposer sur
des impressions extérieures impossibles sans mouvement, mais

on n'arriverait pas à avoir conscience sans l'intervention d'un
autre facteur transformant ces impressions reçues en ces
phénomènes tout spéciaux qui s'appellent pensée, conscience,
science. Du reste les physiologistes sans parti pris avouent
ouvertement que la sensation et la conscience ne sauraient

s'expliquer au moyen de phénomènes purement physiques.
Les êtres inférieurs, infusoires, polypes, privés de système

nerveux, n'en ont pas moins des sensations et de la

conscience, puisqu'ils ont des mouvements arbitraires et qu'ils
sont repoussés ou attirés par certaines impressions. Cette

preuve immédiate établit clairement que la vie psychique est

indépendante, ne relève pas des nerfs.

Remarquons ensuite que chez l'homme et les animaux
supérieurs possédant des systèmes nerveux distincts, le nerf
optique et le nerf auditif sont, quant à la forme et à la

substance, identiquement semblables. Incompréhensible au point
de vue matérialiste, ce fait ne s'explique que dans la supposition

que les nerfs ne sont que les organes d'une force
différente agissant par leur moyen. Il faudrait sans cela que les

nerfs si différents par leur action ne le fussent pas moins par
la forme et la substance.

Un fait plus décisif encore, c'est qu'à chaque instant nous

éprouvons une foule de sensations nerveuses dont nous
n'obtenons pas conscience. Grâce à l'attention nous pouvons
concentrer notre faculté de percevoir sur un point et être sourd et

aveugle sur un autre. L'attention est évidemment une activité
autre que celle des nerfs, la vie consciente et l'activité
nerveuse appartiennent à deux domaines différents.

Il n'y aurait qu'un moyen d'échapper à la nécessité
d'admettre un abîme séparant ces deux vies, ce serait de sup-



l'apologétique chrétienne 79

poser que les phénomènes physiques sont la manifestation

externe, les phénomènes spirituels la manifestation interne
d'une seule et même matière. — En fût-il ainsi, il n'en
résulterait nullement que la vie de la conscience fût une
conséquence allant sans dire du monde du mouvement. Fussent-
elles conçues comme inhérentes à la matière les forces
spirituelles n'en demeureraient pas moins comme telles des phénomènes

distincts de toutes les autres forces et modes d'action de

la matière. Le principe de la raison suffisante nous contraint
donc toujours à remonter à des forces psychiques spéciales

pour expliquer les phénomènes psychiques.
C'est une seule et même âme, l'âme entière, qui dans

chaque cas affirme sa propre essence, quoique de diverses

façons, et en diverses directions, sentiment, pensée, volonté.
C'est surtout l'unité de la conscience qui conduit à admettre
ce fait. Tout vient retentir dans le seul et même moi, c'est

incontestable; or il ne pourrait en être ainsi sans l'unité de

l'être de l'âme. Du reste l'unité de Pâme n'a pas besoin d'être
conclue de celle de la conscience, c'est plutôt celle-ci qui est
immédiatement impliquée dans celle-là. Par conscience nous
entendons la conscience de l'unité de notre être qui est aussi
bien un fait que la conscience. Cette conscience immédiate de

l'unité du moi a de tout temps porté à admettre l'existence
d'une essence particulière constituant l'âme. La science bien

interrogée sans parti pris confirme l'opinion générale, comme
nous l'avons vu. L'âme est un être immatériel, quelque chose

d'essentiellement nouveau, haut élevé au-dessus de toute autre
existence. Elle est le principe de cette vie résultant de la
réunion de l'élément psychique et de l'organisme. La force
organique avec toutes les matières qui lui sont subordonnées et
les forces inorganiques, est au service de l'âme, principe supérieur

pour concourir à la formation et à la conservation du

corps, exposant dans l'espace et instrument de l'âme.
Après avoir établi l'existence de l'âme il faut en venir à la

différence entre celle de l'homme et celle des animaux. Bien
qu'incontestable en général, en gros, cette différence n'est
pas aisée à constater dans les détails ; on ne saurait nier cer-



80 CHRISTIAN EDOUARD BAUMSTARK

taint traits qui rapprochent l'animal de l'homme ; le matérialisme

s'en est emparé avec ardeur, pour faire disparaître les
limites et n'admettre entre les deux qu'une différence relative.

Burmeister admet cependant une différence essentielle
résultant du manque de raison chez les animaux. Cet aveu
renverse toutes les prétentions du matérialisme. Du moment cn
effet où l'homme possède certaines facultés de l'âme qui le
distinguent, cela implique une qualité particulière de son âme.
Si la différence dans la nature de l'âme n'était que quantitative,
nous ne pourrions avoir qu'une différence de même genre
dans les facultés. C'est bien là ce que reconnaît Ch. Vogt, le
plus conséquent des matérialistes. Contestant la capacité de

remonter jusqu'à la cause des phénomènes, il nie ce que
Burmeister appelle la raison, pour ne voir partout que des

généralisations communes aux animaux et aux hommes. Il
prétend que les animaux peuvent s'instruire les uns les autres

comme les hommes, et qu'ils sont, dans leur domaine, aussi

libres et aussi responsables que l'homme ; du reste, chez les

uns comme chez les autres, cette prétendue liberté se trouve
n'être que de l'esclavage.

Malgré ces nuances, les matérialistes font appel aux mêmes

arguments pour rapprocher l'homme de la bête. Les animaux
ont un langage tout comme nous; il est susceptible de culture
d'un individu à l'autre dans le sein de la même espèce ; la
différence qui sépare les animaux supérieurs de l'homme est

moindre que celle qui règne entre diverses espèces d'animaux.
La ressemblance est des plus frappantes entre le singe et les

races humaines inférieures, comme on le voit, d'abord par
l'organisation corporelle, la ressemblance du cerveau et du

crâne, la physionomie, enfin par les dispositions intellectuelles
du nègre.

C'est surtout Darwin qui de nos jours s'est étudié à établir
l'identité fondamentale des hommes et des animaux. Tout
serait provenu de quatre ou cinq types animaux primitifs et du
même nombre, sinon moindre, de plantes premières. La
sélection artificielle qui se pratique encore de nos jours pour le

perfectionnement des espèces ou la formation de types nou-



l'apologétique chrétienne 81

veaux sert à Darwin de point de départ pour conclure à la
réalité de cette grande sélection naturelle de laquelle tout
serait sorti. — Mais comme Frohschammer l'a déjà fait remarquer,

l'éducation artificielle que nous voyons pratiquer sous

nos yeux ne saurait établir la certitude, ni la vraisemblance,
ni même la possibilité de la théorie de Darwin. Les suites de

l'éducation artificielle ne sont en effet rien en comparaison de

toutes les belles choses que la sélection naturelle doit avoir
accomplies. Ensuite de nos jours la prudence joue un rôle;
on poursuit un but déterminé ; il y a intervention consciente
de l'intelligence de l'éducateur. Comment conclure de pareils
faits à ce que doit avoir accompli une activité naturelle
inconsciente?

C'est une étrange exagération que de prétendre ensuite

supprimer entièrement les différences entre les espèces, car
en effet, chacun peut voir les types divers différant essentiellement

les uns des autres. L'expérience démontre du reste

que les espèces diverses ne sauraient avoir été le produit de

variétés qui auraient fini par se fixer avec le temps. Dans
la sélection artificielle, pour que la force de procréation se

maintienne, les sujets appelés à s'accoupler doivent être des

variétés d'une seule et même espèce. Il n'y a pas le moindre
vestige de preuve pour établir qu'une espèce se soit formée
d'une autre; le squelette d'aucune espèce n'a jamais changé;
l'expérience établit que dans le cours des âges les espèces
sont toujours demeurées identiques à elles-mêmes. Enfin, les
animaux de la même espèce ont beau vivre dans les parties les

plus éloignées du monde, ils n'en sont pas moins exactement
les mêmes, jusque dans les plus petits détails. L'immuabilité
des espèces, leur indépendance réciproque et à l'égard des

influences extérieures, du moins quant aux parties essentielles
de leur structure, sont donc hors de tout doute.

Les petits changements avec leurs grandes conséquences,
s'expliqueraient, d'après Darwin, par l'extrême impressionna-
bilité du système reproductif. C'est aller à l'encontre de sa

thèse favorite. En effet, plus les changements deviennent
faciles, plus il est difficile à comprendre que les nouveaux types

THÉOL. ET PHIL. 1875. 6



82 CHRISTIAN EDOUARD BAUMSTARK

ainsi formés puissent se fixer : qui les mettra à leur tour à

l'abri de ces changements si aisés?

C'est en vain que Darwin appelle un temps indéfini à son
aide. Car le temps ne peut fournir que la simple possibilité des

modifications, et si les facteurs mis en avant ne peuvent aboutir

pour amener et fixer les changements, à quoi peuvent servir

les millions d'années sur lesquelles on ne lésine pas?
Le combat pour l'existence ne saurait non plus rendre

compte de l'origine des espèces diverses. La seule chose qu'il
puisse en effet expliquer, c'est la destruction et la conservation,

mais nullement l'origine d'une espèce. L'expérience montre

en outre que les espèces supérieures ne l'emportent pas
toujours, comme cette théorie le prétend, mais bien celles qui
se contentent le plus aisément, même d'une condition misérable.

D'après la théorie de Darwin il ne devrait y avoir clans une
localité qu'une seule espèce, supérieure à laquelle toutes les

autres auraient dû céder. Les espèces les plus diverses vivent
en paix à côté les unes des autres ; elles ne produisent nullement

l'effet de se dépasser par une force et une vitalité plus
ou moins parfaites ; elles sonttoutes parfaites chacune dans son

genre. La doctrine de Darwin manque donc de toute sévérité

scientifique ; l'auteur exploite, pour élever un édifice fantastique,

certains faits qui peuvent fort bien s'expliquer autrement.
Rien de plus aisé que de s'en apercevoir quand on n'est pas
dominé par le besoin de se débarrasser de Dieu et de classer
l'homme parmi les bètes. Si les sympathies que Darwin a
rencontrées ne s'expliquaient pas par cette dernière circonstance,
ce serait à désespérer du bon sens intellectuel de notre époque.

Il est incontestable que le corps humain est le dernier membre

delà série animale. L'organisation en est à l'intérieur d'une
ressemblance frappante avec celle des autres animaux et à

l'extérieur du moins avec celle du singe. L'accord serait aussi

complet que le matérialisme le prétend qu'on ne serait pas

encore autorisé à conclure à la ressemblance de la vie
intérieure. On raisonne toujours dans l'hypothèse, déjà reconnue
fausse, de la complète dépendance de la vie psychique à l'égard
de la matière.



L'APOLOGÉTIQUE CHRÉTIENNE 83

Les êtres intermédiaires entre les plantes et les animaux font
voir qu'il n'est pas permis de conclure ainsi de la constitution
physique à l'essence interne. En dépit de leur ressemblance

frappante avec les plantes, les polypes et le corail s'en

distinguent pourtant essentiellement par le sentiment et le
mouvement. Il peut en être de même de l'homme, malgré sa
ressemblance extérieure avec les animaux. Cette différence essentielle

une fois établie par les faits, la grandeur psychique de

l'homme éclate avec d'autant plus de force que l'esprit humain
se montre alors absolument élevé au-dessus de la nature et

pleinement indépendant.
Or, sous le rapport de l'organisation déjà, au témoignage de

l'anatomie et de la physiologie, la différence est fondamentale.
La construction du cerveau humain est essentiellement
différente, ce qui entraîne une différence fondamentale pour le
reste de l'organisme. Sans avoir ni un corps trop petit, ni un

corps trop gros et trop lourd, l'homme réunit en lui ces

propriétés qui en font non pas une des créatures, mais le maître
d'elles toutes.

La position droite lui laisse le libre usage clés mains pour
arriver à cette domination de la terre, en vue de laquelle il est à

tous égards organisé. La faculté de vivre sous tous les climats
et de recourir à la nourriture la plus variée montre aussi que
l'homme est appelé à régner sur la terre. Quand on y regarde
de près, l'organisation de l'homme est si essentiellement différente

de celle du singe qu'il y a folie à voir dans celui-ci notre
maître. Il n'est pas fait pour marcher droit, il a besoin pour
ses mouvements du secours de ses quatre extrémités. Vogt
lui-même est obligé d'avouer qu'il y a une profonde différence
entre le crâne de l'homme et celui du singe. Ces aveux suffisent

pour renverser la thèse des matérialistes qui sont d'accord

pour faire jouer un si grand rôle au cerveau. En présence de

ces différences fondamentales, les ressemblances particulières
perdent toute signification.

Vogt et Burmeister n'en prétendent pas moins que lorsqu'on
prend l'homme non pas abstraitement mais dans ses diverses

races, on en vient à voir que la transition a dû se faire peu à



84 CHRISTIAN EDOUARD BAUMSTARK

peu de l'animal à l'homme par l'intermédiaire du singe et du

nègre. Tous les faits anatomiques avancés seraient vrais que
la conclusion n'en dépasserait pas moins les prémisses. Au

surplus Vogt accorde que la transition du singe à l'homme
le plus inférieur ne peut avoir été immédiate ; il reste un abîme

que le matérialisme est tenu de combler sous peine d'abdiquer.
Ce sont les idiots de naissance et les microcéphales qui doivent
servir de pont pour passer du singe au nègre. On voit que ces

messieurs commencent par établir leur thèse, sauf à chercher
plus tard des preuves sur le choix desquelles ils ne sont pas
d'une délicatesse extrême. Qui ne voit que l'idiot étant une
monstruosité ne peut être présenté comme un anneau dans le
développement naturel des organismes corporels? Et, chose

merveilleuse, Vogt lui-même avoue que l'idiotisme est anormal

; il suffit de lire son étude sur les idiots pour voir qu'il ne

peuvent avoir été un membre régulier de la série, comme il le

prétend.
L'homme ne saurait donc être considéré comme un anneau

de la série animale ; il est quelque chose d'absolument nouveau.
Darwin lui-même renonce à le faire provenir des animaux par
l'intermédiaire du singe. D'après lui les singes et les hommes
seraient des branches d'une même souche. L'homme appartient
à la classe des simiades qui se divisent en deux grandes
souches, les singes du nouveau, ceux de l'ancien monde; l'homme
serait une subdivision de ces derniers. Vogt montre comme

quoi nos ancêtres étaient couverts de poils, portaient queue et

vivaient sur les arbres dans un pays chaud couvert de forêts.
Survient Huxley, avec une troisième explication. La souche

primitive ne se serait pas divisée en deux, mais en trois branches,

les anthropoïdes avec l'homme seul, les simiades

comprenant les diverses espèces de singes, les lémurides.
C'est donc grâce à la sélection sexuelle, d'après Darwin, que

nous nous serions dégagés de l'ancêtre qu'on sait. Les hommes
les plus attrayants et les plus forts auraient gagné le cœur des

femmes les plus attrayantes et les plus fortes. Naturellement
ils laissèrent une postérité plus nombreuse que les vaincus et la

supériorité se transmit aux descendants. La lutte pour Pexis-



L'APOLOGÉTIQUE CHRÉTIENNE 85

tence se poursuivit à son tour parmi les vainqueurs, jusqu'à
ce que, à la suite de plusieurs variétés tour à tour supérieures
pendant des milliers d'années, le type humain actuel domina sur
tous les autres. Il finit aussi par devenir bipède, en un mot par
acquérir toutes les propriétés dont besoin était pour triompher.

Il va sans dire que toute preuve directe et positive fait défaut
à cette hypothèse. Darwin se borne à en appeler aux faits
suivants : la ressemblance du corps humain et de celui des

animaux; la circonstance que le corps humain dans une même

race et d'une race à l'autre diffère sensiblement d'un individu
à l'autre, et suivant les conditions d'existence. On a beau

comparer des millions d'individus de la même race, on n'en trouvera

jamais deux parfaitement semblables.
Ainsi donc pas de preuve directe en faveur de cette hypothèse

colossale Quant aux différences entre les individus que
nul ne conteste, elles existaient il y a des milliers d'années,
Sans que le type humain ait cessé de demeurer le même. Nous

savons déjà ce qu'il faut penser de la ressemblance d'organisation

entre l'homme et l'animal. Que pensez-vous de ce

fameux grimpeur poilu qui s'avise un jour de se dire qu'il lui
serait plus avantageux de marcher droit et de se-transformer
en bipède? Pour se livrer à cette sage réflexion, il fallait qu'il fût
déjà pourvu d'une certaine dose d'intelligence qui ne se

rencontre nulle part dans le règne animal ; il se trouvait par le fait
élevé d'une façon si absolue au-dessus de son entourage que
pas besoin n'était d'engager avec ses congénères cette fameuse

lutte pour l'existence.'Voyons un peu, se seraient dit nos
ancêtres, si nous ne pourrions pas nous tenir droits ; et voilà que
petit à petit la tentative réussit; les générations se succèdent,
les fils deviennent toujours plus prestes; la bonne mère nature
s'y prêtant, les pattes s'applatissent et deviennent des pieds,
les gros crochets qui servaient à se tenir aux branches se
transforment en nos modestes incisives. Et le singe ne s'est pas
avisé d'imiter son cousin qui réussissait si bien, quoiqu'il eût,
lui aussi, à soutenir le combat pour l'existence! Que ne s'en
avise-t-il encore aujourd'hui, lui, la personnification même du
talent d'imiter



86 CHRISTIAN EDOUARD BAUMSTARK

La perte de nos poils primitifs n'est pas aisée à expliquer.
En dépouillant, dans la lutte pour l'existence, ce dernier vestige
de la descendance d'un fauve, nousavons perdu, car enfin dans

certains climats ce tégument aurait préservé du froid et d'une
foule de maladies. Comment cet accident fâcheux a-t-il pu
advenir à l'animal le plus favorisé à tous les autres égards, puisqu'il

est resté victorieux Les théories préconçues ne se laissent

pas arrêter par si peu. Comme décidément notre
organisme ne pouvait avoir qu'à perdre à la privation des poils en

question, l'esthétique est appelée à la rescousse. Naturellement
l'initiative aurait été prise par les dames de ce bon vieux

temps. En vue de mieux faire ressortir la chevelure de leurs
têtes, elles se seraient avisées de quelque expédient pour se

débarrasser des poils du reste du corps. En maris galants, les
hommes n'auraient eu rien de plus pressé que d'adopter la
nouvelle mode, sans toutefois pousser la chose aussi loin que leurs
moitiés. Puis la bonne mère nature, se pliant aux goûts de cet
heureux bipède, aurait épargné aux générations suivantes le
soin de se débarrasser artificiellement de cet appendice si
commode, n'en déplaise à l'esthétique.

Vallace donne une explication de la nudité de la peau qui
se recommande mieux aux personnes raisonnables. Nue et
sensible, la peau a rendu les habits et les vêtements indispensables,

et en cela elle a pu stimuler le génie inventif de l'homme;
et, comme le vêtement et l'habitation développent un sentiment

plus raffiné de pudeur, tout cela peut avoir agi dans une
certaine mesure sur la nature morale de l'homme.

Rien ne contredit plus la théorie de Darwin sur le combat

pour l'existence que la constitution du corps humain. D'après
cette théorie, la victoire aurait dû appartenir au plus fort, et
chacun sait que l'homme est la plus faible des créatures. Il peut
sans doute endurer tous les climats et vaincre tous les animaux,
mais pour cela il doit recourir à son art et à son intelligence :

son corps est justement organisé en conséquence pour servir
d'organe à l'esprit.

La supériorité absolue de l'homme sur le monde animal
éclate encore avec plus de force lorsqu'on considère le côté



l'apologétique chrétienne 87

psychique, chez lui et chez les animaux. Il ne faut ni mettre
ces deux vies sur la même ligne en accordant plus de force et
de culture à l'homme ; ni accuser la différence pour élever

l'homme, ravaler la vie psychique des animaux, au point de

n'y voir qu'un pur mécanisme qu'on fait rentrer dans la notion
de l'instinct inconscient.

Cette dernière opinion n'est plus soutenable que pour ceux
qui sont bien décidés à maintenir la dignité absolue de l'homme,
sans être en mesure d'avancer des preuves scientifiques en
faveur de leur thèse.

L'animal fait une foule de choses qui, bien que provoquées

par la sensation, ne sauraient impliquer conscience et s'effectuent

avec la même nécessité que les mouvements dans les

plantes. Le choix de la nourriture appropriée, inexplicable par
une perception sensible particulièrement subtile; la construction

des nids, demeures ; le fait que les animaux savent
toujours attaquer leurs adversaires par le point le plus vulnérable
et le moins dangereux pour eux-mêmes, rentrent dans cette

catégorie. Les animaux font toutes ces choses d'eux-mêmes,
ils ne sont pas instruits. Tous les animaux de l'espèce font la
même chose.

Si l'intelligence n'a rien à démêler dans ces faits, on ne saurait

non plus y voir un produit de l'organisme; d'abord, en

général parce que les phénomènes de la vie psychique ne
relèvent pas de l'organisme, et, en particulier, parce que des

animaux ayant la même structure corporelle agissent fort
différemment. Le chien sauvage et l'hyène creusent la terre sans
avoir des membres particulièrement propres à cette opération ;

avec les mêmes pattes le lapin fouille, le lièvre s'en abstient.
Les oiseaux qui construisent des nids artistiquement arrangés
ne sont pas mieux organisés que ceux qui en font de très
simples. Enfin l'instinct fait son apparition avant l'organe dont
l'animal doit se servir. Tous ces phénomènes qui, sans relever
ni de l'intelligence consciente, ni de l'organisme, impliquent
une force psychique quoique inconsciente, constituent l'instinct.

Ce n'est pas à dire qu'à côté de cela il ne faille reconnaître
aux animaux une certaine pensée. Il suffit de renvoyer aux



88 CHRISTIAN EDOUARD BAUMSTARK

animaux domestiques qui ne peuvent connaître ni la maison,
ni l'écurie, ni le chemin qui y mène, par pur instinct. Ce n'est

pas par instinct que le chien comprend que son maître va se

promener, quand il lui voit prendre pon chapeau et sa canne.
Cette aptitude à penser se développe chez l'animal par
l'expérience, tandis que les connaissances instinctives demeurent les
mêmes.

Les hommes, de leur côté, agissent aussi par instinct. Sans

réflexion, quand nous risquons de tomber nous avançons les

mains pour préserver le visage ; nous avons de l'attrait pour
certaines nourritures ou boissons dans les maladies.

Malgré cela il est possible d'établir la supériorité absolue
de l'homme. Ce qui dans les actions instinctives de l'homme
trahit déjà la nature supérieure, c'est qu'elles ne servent pas
exclusivement à la conservation de l'individu et à la vie
physique comme chez l'animal. De bonne heure, au moyen de

l'instinct, l'enfant est amené à connaître et le monde extérieur
et lui-même.

Il ne faut pas prétendre attribuer aux animaux seulement
certaines facultés intellectuelles, l'entendement (Verstand) et

en réserver d'autres exclusivement pour l'homme, comme la
raison (Vernunft). L'intérêt égoïste seul porte l'animal à

connaître. Entre mille choses, il ne se préoccupe que de celles qui
lui profitent. C'est le besoin de connaître qui pousse au
contraire l'homme à penser. Tandis que l'animal n'écoute que ses

sentiments et ses intérêts, l'âme humaine est possédée du désir
d'entrer en possession spirituelle des objets quels qu'ils soient.
Le besoin de savoir auquel nous ne saurions nous soustraire
est la manifestation d'une force psychique n'appartenant pas
au monde extérieur, mais aspirant à s'en emparer. La pensée
de l'animal est exclusivement réceptive, celle de l'homme est

seule productive. L'animal prend les choses telles qu'elles sont
dans la perception, sans les soumettre comme l'homme à un
ordre différent. Il ne se trouve pas trace chez l'animal de cette
pensée productive qui consiste dans l'application que nous
faisons de la loi de causalité. De là résulte encore que le contenu



L'APOLOGÉTIQUE CHRÉTIENNE 89

de la pensée ne consiste plus en simples intuitions comme chez
l'animal, mais en idées et combinaisons d'idées. L'homme
s'élève aux abstractions et aux idées générales inconnues à l'animal.

Tandis que celui-ci dépend de l'excitation du moment
présent, l'homme peut agir en vue d'un but et d'un plan. Aux idées
se rattachent étroitement les mots et le langage. Les matérialistes

ne réussissent à réclamer celui-ci pour les animaux qu'en
abandonnant le sens spécial du mot langue pour entendre par là

tout simplement un moyen de communication. Avec les idées
l'homme pénètre dans un monde suprasensible inaccessible à

l'animal. La simple présence en nous d'idées innées suffit pour
renverser le matérialisme. Aussi Büchner s'attache-t-il
soigneusement à démontrer leur impossibilité. Héritiers des idées
du vrai, du beau, du bien, nous oublions que nos ancêtres les
ont acquises par la méthode des sensualistes et nous nous
imaginons qu'elles sont immédiatement en nous, innées. Le fait

que nous n'arrivons à la vie consciente qu'à l'occasion des

sensations et que nos idées sont plus ou moins nombreuses
suivant la richesse de nos expériences, n'autorise nullement à nier
la présence d'un autre facteur. Les idées grandes, nouvelles,
arrivent volontiers subitement, indépendamment des procédés
de la raison discursive et de l'expérience, comme cela se voit
chez les grands penseurs et les grands inventeurs. La disposition

à penser nous est immanente, antérieurement à toute
pensée, sans cela nous n'arriverions jamais à penser. Comment,
en percevant des formes diverses, dirons-nous que l'une est

belle, l'autre laide, si nous ne possédons préalablement en

nous la norme du beau et du laid? Les différences entre les

peuples et les époques sur le beau, le bien, le vrai ne sauraient
faire mettre en doute l'existence en nous du sens préalable

pour toutes ces choses. Par idées innées il ne faut pas entendre
des idées arrivées déjà au plus haut degré de clarté, mais des

déterminations de notre être, d'abord simples sentiments confus

qui s'accuseront par des idées précises clans les divers cas

concrets. La capacité que l'homme possède de se développer
résulte du contenu de ses idées. A cet égard encore il diffère



90 CHRISTIAN EDOUARD BAUMSTARK

aussi grandement de l'animal ; malgré tous nos efforts la

différence entre l'animal domestique et celui qui vit dans l'état
primitif ne saurait être comparée à celle infiniment plus grande
entre le civilisé et le sauvage. C'est sous la direction des idées

que l'homme va sans cesse se développant du dedans au
dehors. Une idée a persisté en dépit de tousles progrès, la non-
satisfaction que fait éprouver l'existence actuelle. A mesure
qu'un problème est résolu, il en surgit de nouveaux à l'infini ;

aussi n'a-t-on pas réussi à déraciner le besoin que l'homme

éprouve déplacer en dehors du monde actuel la réalisation des

fins de son existence. Nous en avons déjà dit assez pour établir

que l'âme humaine est d'une essence supérieure et foncièrement

différente de celle des animaux.
Nous arrivons au même résultat en considérant l'homme par

le côté de la volonté. Il n'est pas dominé, comme l'animal, par
les impulsions qui agissent sur lui : la liberté de la volonté que
nous possédons suffit à elle seule pour renverser le matérialisme.

Büchner qui fait tous les efforts possibles pour la nier,
est obligé d'avouer qu'elle est relative, ce qui nous suffit. Les

motifs n'agissent jamais avec une force qui oblige nécessairement

; ils sont plutôt des impulsions en face desquelles se

prend la décision libre. Le déterminisme ne part jamais d'une
étude de la psychologie : il est toujours la conséquence d'un
système matérialiste ou panthéiste.

Si nous considérons le contenu des volitions qui font agir
l'homme, nous trouvons la même différence qu'entre la pensée

de l'homme et celle des animaux. Les actions des animaux
ne sont déterminées que par des mobiles sensibles. La vie en

société, dont on veut faire une objection, n'appartient qu'à
certaines espèces ; ensuite la vie en société et la vie morale
sont deux choses foncièrement différentes; enfin cette vie en

commun, lorsqu'elle se rencontre chez certains animaux, n'a en

vue que la vie sensible. Darwin fait cependant tous les efforts
possibles pour conclure de la sociabilité de certains animaux
à leur moralité. Suivant son habitude, il confond des choses

qu'il importe de distinguer : la sociabilité et la conscience mo-



L'APOLOGÉTIQUE CHRÉTIENNE 91

rale. La sociabilité des animaux n'a d'autre mobile que l'utilité
et l'égoïsme. Les abeilles ouvrières tuent les autres; un animal
blessé est chassé du troupeau, tourmenté, tué, parce qu'il n'est

plus bon à rien. Les intérêts sociaux des animaux ne se distinguent

pas de la vie individuelle, ils proviennent des besoins de

celle-ci. Il n'y a chez les animaux rien qui rappelle même de

loin la grande idée de l'humanité pour tous; elle suffit pour
élever une barrière absolue entre les hommes et les animaux.

Il résulte de tout cela que l'homme constitue dans l'univers
un ordre de choses tout nouveau. Nous désignons par le mot
esprit cette essence suprasensible de l'âme humaine.

On peut nous objecter que toutes ces capacités sur lesquelles
nous insistons ne se trouvent que dans les races supérieures et
non pas chez le nègre. Nous prétendons que les traits
caractéristiques de l'âme humaine sont la propriété de tousles hommes,
de sorte que par elle l'humanité entière est distinguée du règne
animal sans transition aucune. Il faut toute la superficialité du

matérialisme pour voir dans le nègre la transition du singe à

l'homme, même sous le rapport physique. Le besoin d'imitation

chez le nègre, bien loin d'appuyer la thèse, s'explique fort
aisément parle fait que la réceptivité prédomine dans l'enfance
des peuples comme dans celle des individus. Ces différences
incontestables entre les races ne vont nullement jusqu'à
compromettre l'unité d'essence. Pour être juste, il faudrait tenir
compte de ce que des siècles de civilisation ont fait pour nous,
et établir la comparaison entre nos ancêtres et les sauvages
d'aujourd'hui. Même chez les peuples qui occupent le dernier
degré de l'échelle il se trouve des rudiments de civilisation qui
indiquent que l'humanité forme un tout bien supérieur au

règne animal: essais d'art, appréciation et respect de la propriété,
idées élémentaires du droit et de la constitution des états. Des

individualités éclatantes montrent, comme le reconnaît Vogt,
ce que la culture peut faire pour les individus de la race nègre;
l'exemple de la république de Libéria, qui pourrait servir de

modèle à plus d'un état européen, montre suffisamment ce

qu'ils peuvent faire comme peuple.


	L'homme comme être spirituel

