
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 8 (1875)

Buchbesprechung: Philosophie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


THEOLOGIE 475

et la source de sa doctrine. Il détermine la notion du péché par rapport

à la loi dont il est la transgression, par rapport à Dieu contre
lequel il est une désobéissance, et par rapport à la vie humaine, où

il apparaît sous la forme de l'égoïsme. L'apôtre n'a pas précisément
une théorie sur l'origine du mal; il présente le péché comme un
élément primitivement étranger à l'homme et qui ne s'est emparé de la
puissance sur lui que par sa faute. Dès lors, l'homme en présence de

la loi, se sent douloureusement partagé en lui-même et tombe dans

une crainte servile ; il s'attire de la part de Dieu la colère présente
mort, maladie) et à venir; enfin ses facultés : intelligence et volonté,

sont rendues impuissantes ou corrompues. L'auteur est amené à propos

de ce dernier point à étudier le sens du mot chair dans saint Paul :

il n'y trouve point le germe d'un Üualisme ascétique.

Il conclut par l'idée que le péché, puissance extérieure dominant
l'homme, ne saurait être vaincu par l'homme lui-même sans le secours
d'une autre puissance : le secours de Dieu en Jésus-Christ.

PHILOSOPHIE

J.-E. àlaux. — Etudes esthétiques '.

Comme son titre l'indique, le volume de M. Alaux est composé de

trois parties distinctes : 1° Une thèse présentée en 1855 à la Faculté
des lettres d'Aix. 2° Une Etude sur la poésie. 3° Un morceau sur l'Esprit

de la France dans sa littérature, qui a la forme d'un article de

revue, mais qui paraît être également inédit.
Dans sa thèse, M. Alaux « se propose d'établir une théorie (esthétique

à priori, une théorie générale de l'art, puis une théorie de

chaque genre. » (Pag. 16,17.) Voici, en résumé, cette théorie. « L'art
est la science et l'application des lois du beau, tel que l'homme le

peut produire. » (Pag. 45.) Le beau est « la réalisation sensible de

l'idée. » (Pag. 56.) Mais « l'idée doit être sentie; l'idée sentie — doit
être rendue par une image. » (Pag. 59.) Cette image, pour la poésie,

est à la fois, comme pour « les arts plastiques, l'image de la nature

1 Etudes esthétiques l'art dramatique, la poésie, l'esprit de la France
dans sa littérature), par J.-E. Alaux, docteur es lettres et agrégé de

philosophie, professeur à Neuchâtel. Paris, Sandoz et Pischbacher, Neuchâtel,

J. Sandoz, 1873.



476 BULLETIN

extérieure, » et, comme pour « l'art musical, l'image de la nature
intérieure. » (Pag. 64.) La poésie a trois genres, « l'ode, le drame, l'épopée

» (pag. 73), c'est-à-dire « l'image à travers l'idée, l'idée à travers
l'image, l'idée et l'image sur le même plan. » (Pag. 72.) M. Alaux
trouve « trois ordres d'idées, comme il a trouvé trois ordres de

réalisations d'idées. » (Pag. 75.) « Il faut l'idée religieuse pour l'ode, l'idée
morale pour le drame, et pour l'épopée l'idée historique, qui les
embrasse toutes deux. » (Pag. 76.) A partir de la pag. 107, cette théorie
est développée plus spécialement par rapport à l'art (ou la poésie)
dramatique. « Que l'idée du drame soit morale. Que le drame manifeste,

par une application particulière, qu'il y a pour l'homme un mal

qu'il lui est ordonné d'éviter, un bien qui lui est ordonné d'accomplir.

» (Pag. 109.) « L'action est l'image par où se réalise le mouvement

de l'idée. » (Pag. 112.) « Que l'action soit conçue pour l'idée, les

caractères pour l'action, les situations pour les caractères. Que les
caractères soient des types, et néanmoins vivants.— Que les situations
soient à la fois inattendues et logiques. — Il faut qu'elles abondent
dans le drame pur, où les faits sont l'unique langage qui exprime les

caractères; dans le drame littéraire, les caractères vivent surtout par
l'éloquence du style. » (Pag. .152' et 153.) — « Chemin faisant, » M.
Alaux « discute diverses erreurs » (pag. 17), comme, par exemple, la
théorie esthétique d'Aristote, et les doctrines romantiques.

La poésie est aujourd'hui délaissée, nous dit M. Alaux, clans la

seconde partie do son livre. (Pag. 159 à 186.) D'où cela vient-il? De

ce qu'on l'a mal comprise. U s'efforce donc d'en donner une notion
plus juste, par une définition assez semblable à celle qui nous a déjà
été présentée, si ce n'est qu'elle affecte moins constamment la forme
deductive. « Si la poésie, dit-il en terminant, n'est qu'un plaisir, qui
s'étonnera qu'on la délaisse? il ne faut pas disputer des goûts en fait
d'amusements. Si elle n'est que l'expression vive des sentiments, qui
s'étonnera qu'on lui préfère d'autres expressions plus vives de

sentiments plus violents, et que l'on coure, en la déclarant corruptrice, à

d'autres plaisirs mille fois plus corrupteurs? Si elle ne demande à

ce langage tout musique et tout peinture, qui est le sien, que
l'expression du sentiment élevé, d'un idéal supérieur à l'homme, on la

reconnaîtra, on lui fera l'accueil dû à la divine messagère des cieux. »

(Pag. 186.)

Le troisième morceau (pag. 187 à 275) est une « étude critique ¦>¦ de

l'Histoire de la littérature française de Nisard. Après avoir raillé l'in-
fatuation et l'étroitesse de certains de ses compatriotes, telle qu'elle



PHILOSOPHIE 477

s'exprime dans les jugements de M. Nisard (« la littérature
française, c'est l'idéal de la vie humaine dans tous les pays et dans tous
les temps, » etc.), après avoir combattu l'idée de l'art qui ne conçoit
qu'une littérature d'une seule espèce, la littérature, qu'elle croit
parfaite, absolue, M. Alaux montre qu'à la littérature de M. Nisard,
c'est-à-dire à la littérature française classique, a succédé une autre
littérature française, dont le caractère principal est la poésie (ou le
« lyrisme »), comme celui du XVIIe et du XVIIIe siècle était
l'éloquence; mais l'éloquence qui «joint à l'élément littéraire un élément
philosophique. » (Pag. 243.) « L'imagination au service de la raison,
voilà donc le génie de notre littérature classique. » (Pag. 244.) Cette

littérature, toute d'éloquence et de persuasion au XVIIe siècle, toute
d'action, toute de combat au XVIIIe, a pour résultat la révolution.
(Pag. 255.) Or, « quiconque voit dans la révolution française le flambeau

dont la clarté, projetée en arrière, éclaire toute l'histoire de la
France, parce qu'elle en est la fin suprême, parce qu'elle n'est pas
seulement un événement, mais l'enfantement d'un monde, la rapprochera

de la littérature française, comme on rapproche le fruit de

l'arbre, ou comme on rapproche l'un de l'autre deux fruits d'un même
arbre pour les juger mieux l'un par l'autre et l'arbre par ses divers
fruits.» (Pag. 271, 272.)

A.

Kennedy Anet. — La notion du Logos dans la philosophie
grecque, dans saint jean et dans les pères apologètes
grecs. Liège 1874.

Cette étude est avant tout historique et comparative; elle a pour
but de signaler les points de contact et les différences qui existent
entre le Logos johannique et le Logos de la philosophie grecque.-»
Commençant par celle-ci, l'auteur trouve les premières traces d'un

Logos chez Heraclite, le philosophe de la nature changeante. Le

Logos d'Heraclite est une force, une loi, qui trouverait son identique
dans le feu matériel, et qui dans son immutabilité gouverne la
nature et préside aux transformations de ses éléments contraires... Bien

que se rattachant à son idée fondamentale, les successeurs d'Heraclite

ne font pas faire de grands progrès à la notion du Logos. Il
faut aller jusqu'aux stoïciens qui sont les vrais héritiers du
panthéisme d'Heraclite. Ils identifient le Logos avec Dieu et la nature.
Souffle chaud, matériel, animant et pénétrant tout, le Logos est essen-



478 BULLETIN

tiellement spermatique, et se rend maître du monde comme principe
de toute vie. — L'auteur passe des stoïciens à Philon qui donne la
dernière formule philosophique avant saint Jean. Comme Philon a

puisé dans l'Ancien Testament, l'auteur étudie préalablement la
Sagesse hébraïque, qui pour lui est une personnification poétique. Philon

a de même pour précurseur, avec Aristobule, duquel on ne peut
préciser rien de sûr, le Pseudo-Salomon, l'auteur de la Sapience.
Celui-ci arrive à l'idée d'un prototype divin, impersonnel, qu'il essaie
de rendre indépendant.

Philon lui-même, partant d'un dualisme absolu entre Dieu et le
monde, s'efforce de le résoudre au moyen du Logos. Ce Logos est idée
et force du monde. Comme principe formateur, il est type, image
primitive du monde. Comme principe conservateur, il pénètre tout. Le
Logos de Philon est impersonnel. Il est stoïcien dans son essence et

juif dans l'expression que le philosophe en donne. — Au terme de sa

première partie, l'auteur se résume comme suit : « Le Logos de la
philosophie grecque est la raison dans le monde, loi rationnelle
présidant à l'organisation et au développement du monde. »

Dans une seconde partie, l'auteur passe à la notion johannique du

Logos. Il la trouve contenue dans le prologue du IVe évangile (1,1-18),
dans I Jean et Apocalypse (XIX, 13). Le but du prologue est tout
pratique : « Croyez en celui qui nous a donné dans sa parole et dans

sa vie la parfaite manifestation de l'Etre divin. » L'idée qui résume
le prologue est celle-ci : « Le Logos venu en chair était avant son
incarnation. » Quant au sens du mot, l'auteur maintient le sens de

Parole, et réfute Luthardt et Hofmann qui font du Logos, le premier,
la Parole de Dieu, et le second, la Parole de l'Evangile. Le Logos dans

toutes les sources johanniques est le nom propre d'une personne.
Après un développement approfondi du contenu du prologue, l'auteur
pose les conclusions suivantes : «Le Logos de saint Jean est le sujet
de la révélation divine, organe de Dieu, essentiel et distinct de Dieu.

Il est de toute éternité auprès de Dieu, comme personne distincte de

Dieu, mais non pas différente de Dieu par essence et par nature. Il
est Fils de Dieu et Dieu; Créateur, Conservateur, et Sauveur du

monde et des hommes. »

La troisième partie nous fait voir dans les Pères apologètes grecs
une idée du Logos très johannique dans sa base, mais qui tend à être
transformée par les idées grecques eu une notion plus rationnelle et

panthéiste. L'auteur résume dans une conclusion les résultats de ses

recherches. Il conclut que le mot Logos est un terme commun ser-



PHILOSOPHIE 479

vaut à désigner le principe créateur et conservateur du monde. Mais

pour le contenu, le Logos chrétien est tout autre chose que le Logos
de la philosophie grecque. L'opposition de ces conceptions trouve

son centre dans le fait que le Logos de Jean est une personne dans

une relation consciente avec Dieu, tandis que le Logos des

philosophes grecs est « tout au plus une force de Dieu, quand il n'est pas
identifié avec Dieu ou avec la nature. »

H.C.

Histoire du matérialisme, exposé critique de son importance

a notre époque, de F. Lange '.

Cet ouvrage important, dont l'analyse a paru dans les deux
premières années de notre Revue, nous revient aujourd'hui en seconde

édition, entièrement remaniée et considérablement augmentée. L'auteur

a tenu compte des controverses nouvelles sur la question du

matérialisme qui, depuis la publication de la première édition, est

devenue toujours plus le sujet dominant.

Parmi les adjonctions, nous avons surtout remarqué le jugement
sévère porté sur le système à la mode, la Philosophie de l'inconscient,
de Hartmann. « Si la philosophie de l'inconscient en venait jamais à

exercer sur la littérature et l'art contemporains une influence
dominante comme ce fut jadis le cas pour les idées de Schelling et de

Hegel, malgré tout le mal qu'elle ferait, elle se légitimerait par cela
même comme une philosophie nationale de premier ordre. La
période qu'elle caractériserait serait une période de décadence, mais
la décadence ne manque pas d'avoir ses grands philosophes, témoin
Plotin dans les derniers jours de la philosophie grecque. En tout
cas, il est digne de remarque, d'abord après la campagne de nos
matérialistes contre la philosophie en général, de voir apparaître un
système qui prend à l'égard des sciences positives une attitude plus
hostile qu'aucun de ceux qui l'ont précédé. Hartmann reproduit à

cet égard d'une manière plus grossière et plus criante toutes les fautes
dans lesquelles Schelling et Hegel étaient déjà tombés. ¦»

« Il n'est pas nécessaire de dissiper, pour nos lecteurs, l'illusion en

vertu de laquelle la philosophie de l'inconscient nous présenterait des

résultats spéculatifs obtenus d'après la mélhode inductive des sciences na-

' Geschichte des Materialismus und Kritik seiner Bedeutung in der Gegenwart,
von Friedrich Albert Lange. Zweite verbesserte und vermehrte Auflage. Leipzig
und Iserlohn.



480 bulletin
iurelles. C'est à peine si, dans nos temps modernes, on trouverait un
second ouvrage dans lequel les matériaux des sciences naturelles se

trouvent dans un plus choquant contraste avec tous les traits essentiels

et fondamentaux de la méthode scientifique employée par les

naturalistes. »

Pour en revenir à Lange, les livres de la première édition sont
devenus des volumes. Deux ont déjà paru : l'Histoire du matérialisme

jusqu'à Kant forme le premier. La première moitié du second livre
(déjà publiée) contient: 1° La philosophie moderne; 2° Les sciences

naturelles. Le troisième volume, qui paraîtra bientôt, contiendra la
seconde partie du second livre, savoir: 3° L'homme et l'âme; 4° L'homme
moral et la religion.

Ces deux volumes paraissent précédés des jugements de la presse
allemande et anglaise, qui ont fait le meilleur accueil à cet ouvrage.

BIBLIOGEAPÏÏIE

Ouvrages reçus.

Mémoire sur le texte primitif du premier récit de la création

(Gen. I-II, 4), suivi du texte du second récit, par G. d'Eich-
¦ thaï. — 1875. Une brochure in-8° de vin et 77 pages.

Die Versöhnung des Menschen mit Gott durch Christum
oder die G-enugthuung, nebst einem Anhang über die ewige

Erwählung und über Christi Höllenfahrt, von J. Fr. Buia. — 1874.

1 vol. in-8° de xxix et 439 pages.

L'incrédulité moderne et les meilleurs moyens de la combattre,

par Th. Christlieb. Traduction de l'allemand. — 1874. Brochure
in-120,111 pages.

Über den christlichen Staat, von Heinrich W. J. Thiersch. —

1875. 1 vol. in-8° de vm et 264 pages.

LAUSANNE — IMPRIMEME GEORGES BRIDEL


	Philosophie

